8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv
nachhaltiger Entwicklung

8.1 Grundlegung eines aufgeklarten Hedonismus

Die Idee des Hedonismus, dies wurde bereits in Kapitel 3 eingefiihrt, basiert auf
dem Verstindnis des Menschen als fithlendem Wesen, welches Freude an seinen
Sinnesempfindungen hat. Dies umfasst zunichst die fiinf Sinne: Lust des Horens,
des Schmeckens, des Fithlens, des Riechens und die Freude am Sehen. Die positive
Beanspruchung der Sinnesorgane ist auf mehrfache Weise mit dem Wohlbefinden
verbunden.

»Fir die individuelle Biographie finden wir in der Entwicklungspsychologie, fiir
die Menschheitsgeschichte in der dafiir mageblichen Wissenschaft, der gat-
tungsgeschichtliche gesehenen jungen Kulturen, also in der Ethnologie, reiches
Material dafiir, dass eine blofie Lust an Sinneswahrnehmungen dem Menschen
so gut wie iiberall und von Anfang an zu eigen ist.«

»Da dem Leibwesen Mensch die Moglichkeit, unabhingig von dufieren Giitern zu
leben, ohnehin verwehrt ist, 1af3t sich nicht einsehen, warum er der Notwendig-
keit nicht frei zustimmen soll und dann beim entsprechenden Genufd nicht Freude
empfinden darf.«*

Neben der rein kérperliche Empfindung der Sinnesfreuden, ist dem Menschen
auch die Ebene der zerebralen Geniisse gegeben: Damit werden die angenehmen
Wahrnehmungen bezeichnet, die zum Beispiel bei Erlebnissen von Anerkennung
oder Stolz auftreten. Im weiteren gehéren dazu aber auch die geistigen Geniisse
die sich aus der Freude am Denken an sich ergeben, etwa in theoretischen Abstrak-
tionen und philosophischen Uberlegungen.> Dem Menschen sind somit sowohl die
Sensibilitit des Lustzentrums als auch die Denkfihigkeit zu eigen, die beide mit-
einander verbunden sind und ineinander wirken, also nicht getrennt zu betrachten

1 Héffe (1993): S. 38.
2 Hoffe (1993): S.147.
3 Kars (2004): S. 43.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Glick und Nachhaltigkeit

sind.* Damit zeichnet den Menschen aus, dass er iiber die Sinnesfreuden hinaus
auch mit Bewusstsein versehen ist und damit die Sinnesfreuden eine andere Di-
mension haben als bei anderen Tieren, wie bereits Feuerbach in seinem Plidoyer
fiir eine hedonistisch fundierte Ethik betonte:

»Nur dadurch als ist der Mensch Mensch, daf er nicht wie das Tier ein beschrank-
ter, sondern ein absoluter Sensualist ist, daf nicht dieses oder jenes Sinnliche,
dafs alles Sinnliche, daR die Welt, das Unendliche, und zwar rein um seiner selbst,
d.h. um des dsthetischen Genusses willen, Gegenstand seiner Sinne, seiner Emp-
findungen ist.<®

Gerade jener Bezug auf Sinnlichkeit als Basis des Menschseins ist es, die Kriti-
ker als zu iiberwindende Anfilligkeit des Menschen fiir den Materialismus sehen.
So bezeichnete etwa Fromm den Konsummaterialismus als radikalen Hedonismus,
der auf grenzenlosem Vergniigen beruht, allerdings ohne sich mit der Theorie des
Hedonismus intensiver auseinanderzusetzen und seine Fehlinterpretation zu er-
kennen.® Der Hedonismus unterliegt oftmals einer ebenso vereinfachten wie ab-
wertenden Zuschreibung, wie sie Onfray prignant zusammenfasst: »Hedonismus
wird mit der ordindren, trivialen und zeitgendssischen Lust der liberalen Kon-
sumhaltung gleichgesetzt.«” Dieses (falsche) Verstindnis wird in den Sozialwis-
senschaften beispielsweise durch die Sinusstudien bedient, welche Hedonisten als
eher unreflektierte, spaR- und erlebnisorientierte Menschen darstellen, die 6kono-
misch der Unterschicht oder unteren Mittelschicht zuzuordnen sind. Sie gelten als
konsumaffin und sind wenig offen fiir Appelle zur Mifligung, auch mit Bezug auf
dkologische Verhaltensweisen.® Aber aus Sicht der Philosophie des Hedonismus,
siehe Kapitel drei, wire dieser vermeintliche Hedonismus der Konsumwelt bes-
tenfalls als ein depressiver Hedonismus zu bezeichnen, der vorrangig Angebote eines
kompensatorischen Konsums macht und der auf einer sozialen Leere aufbaut und
diese auch wiederspiegelt.’

In der Erliuterung der Philosophie des Hedonismus in Kapitel drei wurde al-
lerdings bereits darauf verwiesen, dass der Hedonismus keineswegs rein impul-
siv und unreflektiert nach der unmittelbaren Befriedigung von Geliisten strebt,
sondern durchaus auch das Element der Selbstbegrenzung kennt und dieses aktiv
vertritt. Dies soll hier durch den begrifflichen Zusatz aufgeklirt verdeutlicht wer-
den, der darauf verweist, dass es ein reflektiertes Verstindnis der Lust ist, das sich

Kanitscheider (2008): S.17.

Ludwig Feuerbach: Wider den Dualismus von Leib und Seele. Zitiert nach Onfray (1992): S. 153.
Fromm (1976): S.18.

Onfray (2008): S. 95.

Vgl. Lenz (2015): S. 255ff., S. 309.

Distelhorst (2014): S.127.

O N U A

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

entsprechend selbstregulativ gegeniiber vermeintlichen hedonistischen Tretmiih-
len absichert. Letztendlich geht es im Verstindnis des Hedonismus wenig um die
Quantitit, sondern mehr um die Qualitit der Erfahrungen zugunsten des subjek-
tiven Wohlbefindens. Ansitze dafiir finden sich auch in der positiven Psychologie,
etwa bei Csikszentmihalyi: »Um das Leben zu verbessern, muss man die Qualitit
der Erfahrungen verbessern.«*° Seligman benennt dies als das Konzept des Savo-
ring: den Moment und die Dinge mehr wertzuschitzen; intensiver zu geniefen und
bewusster zu leben."” Eine qualitative Unterteilung in héhere und niedere Freuden
ist objektiv nicht plausibel. Es zihlt vielmehr das eigene Gefiithl und die eigene
Priferenz.”

In Bezug der philosophischen Ideen des guten Lebens auf Suffizienz ist somit
ein aufgeklirter Hedonismus denkbar, der sich angesichts der Tretmiihlen des Gliicks,
der Paradoxien und Pathologien der Arbeits- und Konsumgesellschaft eher reflektiert
und distanziert zum materialistischen Lebensstil verhalt. Er liefRe sich damit auch
als postmaterieller Hedonismus bezeichnen. Die Errungenschaften des Materialis-
mus sollen dabei durchaus anerkannt und genutzt werden, denn eine pauschale
asketische Ideologie wird im Hedonismus abgelehnt. Letztendlich schafft erst der
Materialismus die Freirdume fir den aufgeklirten Hedonismus, da er den Menschen
von den notwendigen Titigkeiten zur Bediirfnisbefriedigung befreit.”® Es kommt
jedoch darauf an, den Materialismus sinnvoll auszugestalten. Eine Grundlage an
materiellem Wohlstand erdffnet erst den Raum fir einen aufgeklirten Hedonismus:

1. Durch erhohten Lebenskomfort ist eine Verfeinerung der Sinne méglich, da
weder schwere Arbeit zu leisten ist, noch der Mensch den Naturgewalten unmit-
telbar ausgesetzt sind.

2. Durch die materielle Absicherung kann auch die Zuwendung zur kulturellen
Entwicklung voranschreiten, in der sich die Praxis von Sinnesfreuden ausweiten
und verfeinern kann.

Dies gilt beispielhaft fiir das philosophische Leben, die Mufle, das Musizieren
oder fir Bewegungskiinste aus aller Welt. Diese Grundlagen lassen sich nun in die
Frage tiberfithren, welche Formen ein aufgeklarter Hedonismus in einer Alltags-
praxis annehmen kann, also in eine aufgeklirt hedonistische Lebensweise Eingang
findet, die sowohl direkte als auch indirekt einen Beitrag zur Suffizienz leisten
kann. Vorerst sollen jedoch die Grundlagen noch weiter erliutert werden, um auf-
zuzeigen, warum ein aufgeklirter Hedonismus dem zeitgemiflen Menschenbild
entspricht. Diese Grundlagen bieten zudem die Referenz fiir ein entsprechendes

10  Csikszentmihalyi (1992): S. 68.

1 Seligman (2002): S.107.

12 Tannsjo (2007).

13 Zum Modell des hedonistischen Materialismus siehe auch Onfray (2001): S. 30-34.

13.02.2028, 00:36:¢

189


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Glick und Nachhaltigkeit

Selbstverstindnis und Selbstverhiltnis der Menschen in einer Lebensweise des auf-
geklirten Hedonismus.

8.2 Das (Selbst-)Verstandnis des menschlichen Seins im aufgeklarten
Hedonismus:
Phénomenologie, Embodiment und Subjektivitat

8.2.1 Phanomenologie

Die Phinomenologie entwickelte sich im 20. Jahrhundert und wurde mafRgeblich
geprigt von Husserl, Heidegger, Levinas und Nancy." Thre Kernaussage lautet: Es
gibt keine unabhingige Realitit, die vom Menschen durch rein geistige Tatigkeit
zu erkennen ist, sondern die Realitit konstituiert sich durch das Wahrnehmen der
erlebten Welt und der Reflexion der Eindriicke. Der Mensch ist in der Welt und
erkennt sich auch nur aufgrund seines Verweilens in der Welt. Das Wissen von der
Welt entspringt somit der Ersten-Person-Perspektive durch die eigene Wahrneh-
mung. Die Wahrnehmung der Phinomene geschieht mittels der Sinneseindriicke,
beruht also auf der menschlichen Eigenschaft des Leibseins; es gilt daher ein »Leib-
Apriori aller Erkenntnis«.” Die Wahrnehmung konstituiert den Menschen, denn
Mensch zu sein, bedeutet wahrzunehmen: »Ein Subjekt hat keine Wahrnehmun-
gen, sondern ist wahrnehmend!«** Der Mensch kann dabei nicht anders, als sich
mit der Lage in der er sich befindet, der Welt in der lebt, auseinanderzusetzen, und
somit auch mit sich selbst und seinen Wahrnehmungen.” Wihrend die Wahrneh-
mung dabei an sich neutral ist, wird sie durch die Reflexion des Wahrgenommenen
zu Erkenntnis und Bewusstsein.”® Die Frage nach der Wahrnehmung verweist auf
die Differenzierung von Leib und Kérper: Unter Leib wird der erlebte Korper ver-
standen, so wie ein Mensch ihn wahrnimmt, wihrend als Korper das rein materiell-
fleischliche Objekt ohne persénliche Empfindung gilt.” Der Anthropologe Helmut
Plessner hat diese Unterscheidung mit Leib sein und Kérper haben benannt.*® Es ist
kein Entweder-oder sondern ein Sowohl-als-auch.

Der Beitrag der Neurowissenschaften zur Phinomenologie betont die rekursi-
ve Verbundenheit von Sprachhandeln, Emotionalitit und Korperlichkeit. Den Er-
kenntnissen der Naturwissenschaften zufolge sind Menschen keineswegs als rein

14 Zahavi (2007); Derrida (2007); Marzano (2013).
15 Apel (1975).

16 Wiesing (2009): S.122.

17 Wiesing (2009).

18 Merleau-Ponty (2003).

19 Wiegerling (2008), Marzano (2013).

20  Plessner (1975).

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

rational-geistige Wesen zu verstehen, sondern, eben weil sie biologische Wesen
sind auch als emotionale Lebewesen. Emotionen gelten als Teil der Homgostase,
der Selbstregulation des lebenden Organismus und sie dienen dem Uberleben. Je-
des rationale Handeln beruht demnach auf emotionalen Grundlagen und findet in
einem durch Emotion spezifizierten Handlungsbereich statt. Der Mensch ist als
biologisches Wesen ein soziales Wesen, die Rolle von Emotionen und Leib/Kdrper
sind fiir das menschliche Sein und das menschliche Miteinander zentral.**

Die Phinomenologie ist damit nicht auf die Wahrnehmung der (Um-)Welt be-
schrankt, sondern auch pragend fiir die Intersubjektivitit, das gegenseitige Erken-
nen und Anerkennen der Menschen. Zwischen zwei Menschen die sich begegnen
besteht immer eine korperliche Begegnung, die ihnen mehr oder weniger bewusst
ist.?* Die korperliche Intersubjektivitit ist keineswegs nur eine biologische Kom-
munikationsbasis, sondern in weiten Teilen gesellschaftlich vermittelt, es existiert
somit eine korperliche Konstruktion des Sozialen im Verhiltnis von Kérper, Wissen
und Interaktion.” Zugleich ist dem Sozialkonstruktivismus zufolge der mensch-
liche Korper entscheidend durch soziale (Macht-)Strukturen und Handlungen ge-
prigt, etwa in der Korperhaltung, welche sowohl als Ausdruck zu verstehen ist,
aber auch umgekehrt die eigene Wahrnehmung beeinflusst.* Der Begriff des Leib-
bewusstsein beschreibt den Zugang des Menschen zu seinem leiblichen Selbst, der
iber die dufierlichen Zuschreibung von Kérperlichkeit hinausgeht, und so den ei-
genen unmittelbaren Zugang zur Realitit ermdglicht.”® Hier zeigt sich in der Rolle
von Leiblichkeit und dem Umgang mit dem Selbst ein wichtiges Element fiir eman-
zipative Formen des subjektiven Wohlbefindens. Ein entwickeltes Leibbewusstsein
erlaubt es, sich sowohl der gesellschaftlichen Prigungen bewusst zu machen, als
auch sich seines eigenen Befindens besser bewusst zu sein.

8.2.2 Embodiment

Unter dem Begriff Embodiment hat sich in den vergangenen Jahren die wissen-
schaftliche Erkenntnis etabliert, wie Leib und Geist im Menschen zusammenwir-
ken.

21 Maturana (2000), Damasio (1999), Riegas/Vetter(1990), Noe (2010).

22 Gugutzer (2015): S. 106ff.

23 Stadelbacher (2016); Zahavi (2007).

24 Gugutzer (2015): S. 49.

25  Wird der eigene Leib vor allem als Kérper gesehen, so geschieht dies durch die Augen der
anderen, zum Beispiel durch Arzte, Modemacher, beziehungsweise allgemeiner, durch die
offentliche Zuschreibung. Das Korperbild und das Kérpererleben werden also interaktional
definiert und sind daher anfillig fiir mediale Manipulation und durch gesellschaftliche Vor-
stellungen gepragt, etwa in Hinsicht auf Aspekte von Schonheit oder Leistungsfahigkeit.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Glick und Nachhaltigkeit

»Embodied cognitive science has generated evidence that suggests that non-neu-
ral structures are not merely secondary resources. Rather, they variously foster,
constitute, and determine the acquisition and development of specific psycholog-
ical capacities, including those operant in language and perceptual processing.«*

Embodiment belegt die Verkérperlichung des Denkens und somit des Bewusstseins:
Dass das Denken (und somit die Vernunft) nicht vom Kérper getrennt anzusehen
ist, da es ohne Korper nicht existiert und durch den Kérper elementar beeinflusst
ist. Die Entwicklung des Gehirns erfolgt in der Interaktion des Kérpers mit der Au-
Renwelt. Die klassische Aussage Descartes wird entgegen ihrer lange dominanten
Interpretation nunmehr sozusagen vom Kopf auf die Fiifde gestellt: von cogico ergo
sum zu sum ergo cogico.”” Dies Umkehrung bedeutet jedoch nicht die Vereinheitli-
chung von Korper und Geist: »Nur unter der Voraussetzung zweier unterscheid-
barer Bereiche, Psyche und Kérper, macht es nach unserer Auffassung itberhaupt
Sinn, sich mit Embodiment auseinanderzusetzen.«*® Der unter dem Begriff Em-
bodiment benannte untrennbare Zusammenhang von Korper und Geist wurde in
den vergangenen Jahren wissenschaftlich etabliert. So hat die Grounded Cognition
Theory die Verkniipfungen von Simulation, Stimulation der Kérperzustinde und
ihren Einfluss auf die Kognition vielfach empirisch belegt.” Sie besagt, dass kinis-
thetischen Erfahrungen die Gedanken und Emotionen beeinflussen, beispielswei-
se konnen Kérperhaltungen und Gesichtsziige, die mit bestimmten emotionalen
Zustinden verbunden sind (etwa die Schultern einzuziehen als ein Ausdruck von
Niedergeschlagenheit), auch umgekehrt die Emotionen beeinflussen.*® Neben den
momentanen Einfliissen zeigt sich auch, dass dauerhafte kinisthetische Erfahrun-
gen die Entwicklung des Gehirns beeinflussen, was mit dem Begriff der Neuroplas-
tizitat bezeichnet wird und belegt, dass sensorische Fihigkeiten sich von Geburt
an unter Einfluss der Lebensumstinde entwickeln und nicht bereits genetisch an-
gelegt sind. Ein weiterer Bereich aus der Forschung zu Embodiment behandelt die

26  Drei Elemente lassen sich dabei bestimmen: 1. Body as Constraint—the bodily features limit
the cognitive processes; 2.Body as Distributor — distributing computational load from neuro
to non-neural structures; 3. Body as Regualtor — facilitating real-time execution of complex
behaviours. (Stanford Encyclopidia of Philosophy).

27  Stadelbacher (2016): S: 253. Wobei die dichotome Trennung von Geist und Kérper bei Des-
cartes je nach Lesart mehr oder weniger stark betont werden kann. So sieht Wiesing auch
in Descartes’ Formulierung Wer bin ich der denkt. Ein denkendes Ding eine Ambivalenz in der
vermeintlich hierarchischen Trennung. Wiesing (2009): S. 82ff. (Descartes, Med., 14 Abs.).

28  Tschacher/Storch (2012): S. 260.

29  Barsalou (2008); Harnack (2015); Storch et al. (2010), S. 40-61; Blum (2012): S. 24ff.

30  Blum (2012): S. 24ff. In einem konkreten Beispiel bewirken die unterschiedlichen Sinnesein-
driicke, die entstehen wenn ein Mensch einen Bleistift zwischen seinen Lippen oder seinen
Zahnen hilt, dass jeweils andere emotionale Bewertungen von Karikaturen erfolgen.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

Funktionsweise des Verdauungstraktes als autonomes Organsystem, das nach ge-
genwirtigem Kenntnisstand ohne Steuerung durch das Gehirn Informationen ei-
genstindig aufnimmt, verarbeitet und entsprechend reagiert.*

Die vielfiltigen Wechselbeziehungen zwischen Kérper und Kognition zu un-
tersuchen ermoglicht es, ein kohdrentes holistisches Verstindnis des Menschen zu
entwickeln. Wihrend Selbstwissen das Wissen iiber das Selbst im Sinne einer Ob-
jektivierung beschreibt (Zum Beispiel: Ich habe zwei Fiif3e mit jeweils 26 Knochen),
ist ein Bewusstsein des Selbstseins verbunden mit dem subjektiven Empfinden
(Zum Beispiel: Mein linker Fufd ist etwas verspannter als der rechte). Das Bewusst-
sein des Selbstseins lisst sich am Schmerz anschaulich machen, denn Schmerz
besteht immer nur als (subjektive) Schmerzempfindung: der Mensch kann nicht
Schmerzen haben und sie nicht wahrnehmen, jedoch kann er eine (objektive) Ver-
letzung haben und keine Schmerzen empfinden. Schmerz selber ist dabei die Emp-
findung, also das Bewusstsein des korperlichen Zustandes und formuliert somit
das leibliche Sein. Der Mensch ist ein inkarniertes Wesen und wenn sein Bein ver-
letzt ist, hat nicht sein Bein Schmerzen, sondern der Mensch hat Schmerzen und
ist als gesamtes Wesen beeintrichtigt.?> Umgekehrt ist es denn auch nicht moglich
Glitck zu erleben, ohne die subjektive Erfahrung des positiven Gefiihls. In diesem
Verstindnis ist der Korper nicht ein Objekt, sondern wird zum Leib und zum Sub-
jekt, von dem man sich nur bedingt distanzieren und nie ganz l6sen kann. Es ist,
wie es Marzano formuliert, einem nicht moglich, »sich den Kérper vom Leibe zu
halten«.®

8.2.3 Subjektivitat als Basis des subjektiven Wohlbefindens

Wie eingangs in Kapitel drei erldutert, setzt sich subjektives Wohlbefinden aus den
Komponenten Gliick und Zufriedenheit zusammen. Gliick als affektives, emotio-
nales Element, beruht dabei auf dem leiblichen Empfinden. Zufriedenheit ist hin-
gegen mit einem kognitiven Element verbunden, das auf die eigenen Erwartungen
bezogen ist. Wihrend diese Erwartungen weitgehend sozialer Prigung unterwor-
fen sind, ist das Empfinden von Gliick zunichst eine rein subjektive Erfahrung,
die dann jedoch sozial konnotiert und Konditionierungen unterworfen sein kann.
Zunichst gibt es jedoch kein Gliick ohne das entsprechende Empfinden von Gliick.
Es kann aber dieser Logik zufolge durchaus Zufriedenheit ohne Gliick geben, wenn
nimlich die kognitiven nicht mit den affektiven Aspekten korrelieren. In beiden
Fillen ist es aber letztendlich das Subjekt, dass Gliick oder Zufriedenheit emp-
findet. Die Rolle und das Selbstverstindnis des Subjekts ist also eine Schliissel-

31 Blum (2012): S. 15ff. Siehe dazu auch den Sachbuch-Bestseller von Enders (2014).
32 Delhorn (2011): S.105.
33  Marzano (2013): S. 9-12.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Glick und Nachhaltigkeit

frage fiir die Idee des subjektiven Wohlbefindens. In zweierlei Hinsicht ist dabei
die Wahrnehmungsfihigkeit des Individuums elementar. Erstens in Hinsicht auf
die Starkung der sensorischen Feinfiihligkeit, also von Quantitit zu Qualitit, wie
es bereits oben betont wurde. Zweitens gegeniiber dem rein kognitiven Zufrie-
denheitsverstindnis. Sich zu besinnen auf das, was Gut ist und gliicklich macht,
verlangt die Entwicklung von Sinnlichkeit und Feinfiihligkeit.

Unter dem Begriff von Qualia wird in der Philosophie die Schwierigkeit ver-
standen, die Qualitit einer Erfahrung einzuordnen, zu beschreiben und zu kom-
munizieren. Da Erfahrungen subjektiv erlebt werden und damit individuell ge-
prigt sind, lassen sie sich nur bedingt intersubjektiv erfahrbar machen. In seinem
berithmten Essay beschreibt der Philosoph Thomas Nagel dieses Problem unter
dem Titel »What is it like to be a bat?«** Dabei verweist er auf die verkérperte Er-
fahrung einer Fledermaus, die dem Menschen fremd ist und immer bleiben wird,
da die Fledermaus itber andere Sinnesorgane und Koérpereigenschaften verfiigt als
der Mensch: Sie hat Fliigel, kann fliegen und mittels Ultraschall navigieren. Nagel
kommt daher zu dem Schluss, dass der Mensch niemals wissen kann, wie es sich
anfiihlt eine Fledermaus zu sein. Von dieser Erkenntnis ausgehend lasst sich die
Frage auf den Menschen selber anwenden, etwa in der Frageform der Neurowis-
senschaften, die dann lautet »What is it like to be conscious?«*®* Hier offenbart sich
nun auch die Verbindung zur Frage der Selbstbeobachtung im Sinne der Lebens-
kunst und der Selbstreflexion im Sinne des mit sich befreundet Seins. Die an sich
selbst gestellte Frage kann dann etwa lauten: What is it like to be happy? — und nun
befindet sich der nach dem Gliick strebende Mensch mitten im Forschungsfeld von
Lebenskunst und verkorperter Phinomenologie.

Das Bewusstsein des Selbst (an sich oder in Bezug auf das eigene Wohlbefin-
den) ist somit nicht nur als rein kognitive Denktitigkeit zu verstehen, sondern als
verkorperte (somatische) Forschung. Mit sich selbst befreundet sein ist dann die
Auseinandersetzung mit dem Sein, dem Selbst. Zwar gilt seit Merleau-Ponty, dass
die Wahrnehmung selbst unhintergehbar ist: »Ich kann nicht wahrnehmen, was
ich bin, denn ich kann nicht wahrnehmen, was das ist, das wahrnimmt.«*® Jedoch
kann der Mensch sich als wahrnehmend wahrnehmen und somit dem Prozess des
Wahrnehmens eine Qualitit zuschreiben. Wenn ein Mensch etwas fiihlt, so ist er
nicht nur mit dem Fithlen von etwas beschiftigt, sondern kann ebenso den Akt
des Fithlens fokussieren. Gerade diese Reflexivitit erlaubt die Prizisierung, Ver-
feinerung und letztendlich Verbesserung der Wahrnehmung. Nicht nur zu fithlen,
sondern sich selbst als fithlend zu betrachten, ist das zentrale Element, welches
Menschen von Primaten und anderen Tieren unterscheidet und ihm den Zugang

34  Nagel (1974).
35  Vgl. Petitmergin (2017).
36  Wiesing (2009): S.122.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

zu Rationalitit und Erkenntnis erméglicht.’” Die inhirente Subjektivitit der Wahr-
nehmung verweist aber auch auf eine Ambivalenz in Bezug auf das Miteinander.
Gemif der Begrenzung der Wahrnehmung ergeben sich fir die Intersubjektivitit
im Sinne von gefiihlter Empathie klare Grenzen: Es ist nicht moglich das Bewusst-
sein eines anderen Menschen zu erleben, es ist lediglich moglich sich vorzustellen,
was und wie jemand fithlt.*® Fiir das gelingende Miteinander, welches ja als Fun-
dament des subjektiven Wohlbefindens bestimmt wurde, lisst sich entsprechendes
Einfiihlungsvermdgen schulen und entwickeln, denn eine erhohte eigene Sensibilitit
erleichtert die Vorstellung fiir die Erfahrung des Anderen.* Letztendlich sind Men-
schen aber dennoch auf Formen der (verbalen und nonverbalen) Kommunikation
angewiesen, um sich ihre Befindlichkeiten, Bediirfnisse und Interessen mitzutei-
len. Auch hier sind also Leib und Geist untrennbar miteinander verbunden, um
intersubjektive Annahme von Wiinschen und Bediirfnissen zu validieren.

Die obigen Ausfithrungen zum subjektiven Wohlbefinden bilden eine Basis
fiir den aufgeklirten Hedonismus. Ein reflexives Bewusstsein vom eigenen Selbst ist
primirer Bezugspunkt und Grundelement des Menschseins und des subjektiven
Wohlbefindens. Dies findet sich in Ansdtzen bereits in der antiken Form der he-
donistischen Philosophie, so betont bereits Epikur die Rolle von Leiblichkeit und
subjektiver Wahrnehmung:

»Verwirfst du irgendwelche Sinneswahrnehmung und unterscheidest dabei nicht
zwischen dem auf Grund bloRer Erwartung nur angenommenen und dem, was du
tatsichlich wahrnehmen konntest, sowie zwischen Empfindung und Vorstellung,
dann wirst du mit deiner verkehrten Meinung auch alle tibrigen Sinneswahrneh-
mungen verwerfen und damit jedes Kriterium verlieren.«*°

Wenn das Subjekt erkennt, dass es zur rationalen Durchdringung der Wirklichkeit
nicht in der Lage ist, gewinnt es potentiell aber eine Unbefangenheit zur eigenen
sinnlichen Wahrnehmung und den eigenen Erfahrungen.

»[Es] folgt aus dem Souveranitatsverlust des Subjekts, der mit der Wendung zur
negativen Dialektik einhergeht, die Aufwertung seiner subjektiven Erfahrung zu
einem zentralen Erkenntnismedium.«*

37  Bischof-Kéhler (1996); Kuhlmann (1996); Dornes (1993): S.101; Shusterman (2012): S. 110-119.
Im Englischen gibt es eine entsprechende Unterscheidung im englischen zwischen | und ME.

38  Damasio (1999): S. 365.

39  Terkessidis (2015): S. 218-219

40  Epikur, Hauptlehrsitze 24. In: Mewaldt (1973): S. 58.

41 Honneth (2006): S. 22.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Glick und Nachhaltigkeit

Es braucht laut Adorno ein Mehr an Subjekt. Das birgt das Problem, wie denn sinn-
liche Eindriicke kommuniziert werden, wer ein entsprechendes Empfindungssen-
sorium hat und als feinfithlig genug gilt, um Mafistibe zu benennen etc.**

8.3 Aufgeklarter Hedonismus als Lebensweise
8.3.1 Lebenskunst und die Sorge um das Selbst

Das Konzept der Lebenskunst wurde bereits in Kapitel vier eingefithrt, soll hier
aber vertiefend betrachtet werden, da es an die Idee des aufgeklirten Hedonismus
ankniipft. Ausgehend von der Frage, welche Auswege aus den Tretmiihlen des
Gliicks und den Pathologien der Moderne moglich ist, bietet das Konzept der Le-
benskunst einen relevanten Beitrag. In seiner Forschung befasst sich Foucault mit
den Herrschaftstechniken und Machtstrukturen, welche moderne Gesellschaften
prigen und auch das Selbstverstindnis des Subjekts formen beziehungsweise das
Subjekt als solches iiberhaupt konstituieren. Wie Foucault analysiert, geschieht
die Formung des Individuums immer raffinierter durch die Entwicklung der
Praktiken der Selbstfithrung: »Sie zeigen, wie sehr den Subjekten Praktiken der
Unterwerfung einverleibt worden sind, Praktiken der Unterwerfung, die wir nicht
mehr als solche wahrnehmen [...].«* Foucault gelangt im Zuge seiner Analyse zur
Frage, wie eine Befreiung des Subjekts moglich sei und woran sie sich orientieren
konne.

»Die Frage nach der Konstruktion von Individuen durch Macht- und Diskursstruk-
turen wandelte sich zur Frage, wie sich Subjekte »selbst« und als »freie« konstitu-
ieren, um gegeniiber den Macht- und Diskursverhiltnissen eine gewisse Distanz

zu gewinnen.«**

Im Konzept der Lebenskunst fand Foucault dazu passend erscheinende Anregun-
gen: Der Wille zum moralischen Subjekt ist in der Antike eine Anstrengung die
Freiheit zu bejahen und sich selbst eine Form zu geben. Die antiken Ideen ma-
chen dabei keine festen Vorgabe, die in heutigen Zeiten ebenso gilltig und prazi-
se umzusetzen sind, aber sie geben Foucault und anderen VertreterInnen der Le-
benskunst eine Inspiration und Orientierung.* Im thematischen Zusammenhang
dieser Arbeit wird vorgeschlagen, dass jener Ansatz der Lebenskunst auch fiir die
Bewailtigung der in den vorangegangenen Kapiteln beschriebenen Paradoxien und

42 Honneth (2006): S. 23.

43 Schmid (1991): S. 46.

44  Sarasin (2005): S.13; Zur Rolle der Lebenskunst in Bezug auf Foucaults Gesamtwerk siehe
auch ebd. S.190-199; Hesse (2003).

45  Vgl. Hesse (2003).

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

Pathologien der spitmodernen, materialistischen Lebensweise von Bedeutung sein
kann. Das Individuum ist in der Spatmoderne auf sich zuriickgeworfen und zur
Gestaltung seines Lebens aufgefordert beziehungsweise oftmals geradezu gens-
tigt. Unter dem zunehmenden Druck der Leistungsgesellschaft bemiiht das Sub-
jekt sich Schritt zu halten, was letztendlich zur fortwihrenden Beschleunigung der
Tretmiihlen des Gliicks beitrigt. Dies geschieht vorwiegend unbewusst und, so ist
anzunehmen, ungewollt. Der Ansatz der Lebenskunst ist angesichts dieser Aus-
gangslage als Praxis der Aufklirung zu verstehen und erlaubt den Austritt aus der
Unmiindigkeit eines unreflektiert itbernommenen Sets an Vorgaben der Ethik und
Lebensfithrung, der Normierung und Unterwerfung der Leistungsgesellschaft.*
Zugleich verweist die Idee der Lebenskunst aber nicht auf ein Aulen, von dem eine
Befreiung oder Erlosung durch eine héhere Macht oder metaphysische Erkenntnis
zu erwarten ist, sondern auf die Arbeit des Selbst am Selbst. Die Idee der Lebens-
kunst und der Selbstsorge unterscheidet sich damit von dem Begriff und der Idee
einer einfachen Befreiung des Selbst hin zu einem imaginaren Naturzustand der har-
monischen Freiheit. Foucault duflert sich einer solchen Idee gegeniiber sehr kri-
tisch und betont, dass es das Wesen oder die Natur des Menschen schlichtweg nicht
gibt.*” Er benennt zwar die Praktiken der Freiheit als Form von Selbstbefreiung aus
den Gegebenbheiten, sieht die Befreiung des Subjekts jedoch nicht als unmittelba-
res Erreichen von Freiheit als einen positiven Endzustand an. Vielmehr erméglicht
der Akt der Befreiung die Schaffung eines neuen, anderen voriibergehenden Zu-
stands. Es geht Foucault um das elementare Herausfinden, neu Verhandeln und
Begriinden des menschlichen Seins. Es gilt (und gibt) fiir ihn keine universalis-
tische Ethik des menschlichen Seins zu entdecken, sondern die Thematisierung
des Subjekts hin zu einer anarchistischen Subjektivitit ist das Ziel.** Somit bleibt es
dem einzelnen Subjekt tiberlassen, sich den Sinn zu erschliefRen, beziehungsweise
zu erarbeiten: »Im Zentrum der »Asthetik der Existenz« steht der Gedanke, da
die Verwirklichung eines guten Lebens von der Arbeit des einzelnen an sich selbst
abhingt.«* Dies richtet sich bei Foucault darauf, »seine Lebensnormen in grofit-
méglicher Unabhingigkeit von bereits etablierten Moralkodizes zu bestimmen.«*°
In der Praxis der Lebenskunst liegt somit ein Akt der Befreiung und umgekehrt

46  Foucault mit historischer Perspektive: »Das »Erkenne dich selbst« hat das »Achte auf dich
selbst«in den Schatten geriickt; unsere Moral, eine asketische Moral, unterstellt, man kénne
das Selbst zuriickweisen.« Foucault (2007): S. 293.

47  Foucault (1985a): S.10. Foucault iibernimmt von Heidegger die Ansicht, dass es eine Nicht-
wesentlichkeit des Menschen gibt, also keine >Natur des Menschen¢, sondern das Wesen des
Menschen in seiner Existenz liegt. Forst (1990): S. 148ff. Die Repressionshypothese der friihen
Kritischen Theorie gilt fiir ihn nicht. Forst (1990): S.166,171.

48  Schifer (1990): S. 77.

49 Rolf (2007): S.328.

50 Rolf (2007): S. 329.

13.02.2028, 00:36:¢

197


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Glick und Nachhaltigkeit

erlaubt jeder Schritt von Befreiung die Praxis der Lebenskunst: »Wir miissen nach
neuen Formen von Subjektivitit suchen und die Art von Individualitit zuriickwei-
sen, die man uns seit Jahrhunderten aufzwingt.«"'

Die von Foucault thematisierte Praxis der Lebenskunst beinhaltet die Zeit fiir
die Selbstzuwendung und Selbstsorge (epimeleia heautou). Der Begriff der Sorge um
das Selbst ist dabei als positiv besetzt zu verstehen, also weniger im Sinne von
besorgt sein als im Sinne der Fiirsorge, wie es auch im freundschaftlichen Verhalt-
nis gilt. Foucault benennt Selbstsorge als Praxis jenseits des tiglichen Besorgens
im Sinne der Besorgungen, die zu erledigen sind (man denke z.B. an Einkaufen
als Besorgung oder andere Reproduktionstitigkeiten), nimlich als Schaffung und
Ausgestaltung eines Freiraums der Individualitit, der sich jenseits der Alltagssor-
gen Offnet.

»Diese Zeit ist nicht leer, sie ist erfiillt von Ubungen, praktischen Aufgaben, ver-
schiedenen Tatigkeiten. Da sind die Kérperpflege, die Gesundheitsregeln, die aus-
gewogenen kérperlichen Ubungen, die mafvolle Befriedigung der Bediirfnisse.
Dasind die Meditationen, die Lektiiren, die Aufzeichnungen tiber Gelesenes oder
im Gespriach Vernommenes...<’>

Die Selbstsorge bedeutet jedoch nicht, einfach an sich selbst interessiert zu sein
in Form einer puren Selbstbezogenheit oder Selbstverliebtheit, sondern an etwas
zu arbeiten, mit etwas befasst zu sein: sie beinhaltet Aufmerksamkeit, Wissen
und Technik.” Kanitscheider benennt es als Arbeit am Selbst, die nicht auf eine
zu erwartende Offenbarung zielt und auch keinem festen Prozedere folgt — jeder
Mensch muss fiir sich selbst die Selbstsorge erlernen.* Der Philosoph Harry Frank-
furt beschreibt das Sich-sorgen dhnlich als reflexiven Prozess:

»Sofern es darin besteht, eigenstindig ein bestimmtes Leben zu fiihren oder ein
charakteristisches Verhalten zu zeigen, setzt das Sich-Sorgen sowohl Tatigkeit als
auch Selbstbewusstsein voraus. Es ist eine Angelegenheit des auf bestimmte Wei-
se Tatigseins, und das Tatigsein tragt wesentlich reflexiven Charakter —strengge-
nommen nicht deshalb, weil der Akteur, indem er sein Verhalten leitet, mit Not-
wendigkeit etwas fiir sich selbst tut, sondern eher deshalb, weil er etwas mit sich
unternimmt.«*

51 Foucault, Subjekt und Macht (1982), zitiert nach Demirovic (2010): S. 161.

52 Foucault (1989a): S.71. Ahnlich es formuliert Nehamas (2000: S. 293): »[...]als Lebensweise,
als Selbstentwurf, als Werden zu sich, als Sorge um das Selbst.«

53  Foucault (1987): S. 281f.

54  Kanitscheider (2011): S. 50. Er verweist darauf, dass dies auch bei den frithen Theoretikern
der Selbstsorge wie Epikur, aber auch Platon und Aristoteles bereits benannt sei. (Ebd. S. 51).

55  Frankfurt (2001): S.101.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

Der Begriff der Selbstsorge in seiner fiirsorglichen Form steht dabei nahe der Idee
des mit sich selbst befreundet seins. Im Begriff der Freundschaft mit sich liegt eine
gewisse Abgrenzung zur potentiell narzisstischen Form der Selbstliebe in ihrer ne-
gativen Auslegung.’® Wihrend die Verwendung der Begriffe nicht einheitlich ge-
handhabt wird, so findet sich doch aber eine tibergreifende Gesamtidee eines po-
sitiven aber reflektierten Selbstverhiltnisses. Dies erscheint als Balance auf einem
schmalen Grat, auf der einen Seite die klassische Idee der Askese als rein geis-
tige Widmung, auf der anderen Seite das unreflektiert narzisstische Fithlen, bei
dem die momentanen Empfindungen dominieren und alles nur im eigenen Selbst
stattfindet.”’

Die Weltverbundenheit ist fiir die Alltagspraxis der Lebenskunst fundamental,
wie Foucault deutlich macht: »Die Sorge um sich — oder der Anteil, den man an
der Sorge nimmt, die die anderen um sich selbst haben sollten — erscheint somit
als eine Intensivierung der gesellschaftlichen Beziehungen.«*® Die Praxis der Le-
benskunst zeichnet sich dabei durch eine Vielfalt an Praktiken und Ansatzpunkten
aus, sowie durch den inhirenten sozialen Aspekt. Der Eremit ist in diesem Sinne
eben kein Lebenskiinstler, sondern jemand, der vor dem Leben fliichtet. Lebens-
kunst hingegen geschieht und gelingt nur im Leben. Auch wenn sie ein relativ ho-
hes Maf! an Selbststudium und Riickzug beinhalten kann, so realisiert sie sich im
Miteinander mit anderen Menschen und im Sinne der Lebenskunst hilft die gute
Verbindung zu sich selbst dabei, mit anderen gut in Kontakt treten zu kénnen.*
Die Sorge um sich und die Freundschaft mit sich selbst bedarf ein gewisses Maf3
an Selbsterkenntnis, welche ihrerseits ein hohes Mafd an Reflexivitit verlangt: »Es

56  DerBegriffwird allerdings sehr unterschiedlich definiert und bewertet. Klassisch unterschei-
det Rousseau zwischen amour-propre als die Selbstliebe, die auf der Anerkennung von ande-
ren basiert, also ein gesellschaftliches Produkt, die kritisch gesehen als Anfalligkeit fir Kor-
ruption und Manipulation steht, wihrend amour de soi die primitive wahre Selbstliebe ist,
das natiirliche ganzheitliche Gliick. Nach Fromm entsteht Selbstsucht nicht, wenn ich mich
zu viel, sondern wenn ich mich zu wenig liebe. Linz (1994): S. 223. La Mettrie verteidigt die
amour-propre, sein Fehlen sei mehr zu befiirchten als ihr UbermaR. La Mettrie (1985): S. 64.
Auch Harry Frankfurt benennt das Interesse an sich selbst und die wohlwollende Zuneigung
zum eigenen Leben als Selbstliebe, welche die Basis der Liebe fiir andere konstituiert. Frank-
furt (2005): S. 78ff. Die Auflésung aller gegebenen Strukturen fiihrt dazu, dass das Subjekt
auf sich selbst verwiesen ist, sich entscheiden und schaffen soll. Es fithrt zu Narzissmus und
dhnlichen Stérungen. Vgl. Ehrenberg (2011).

57  Vgl. hierzu Sennett (1983): S. 374-75. »Innerweltliche Askese und NarzifRmus haben vieles ge-
meinsam: In beiden Fillen wird die Frage Was fiihle ich? zur Obsession; in beiden ist die Of-
fenbarung des eigenen Geflihlslebens gegeniiber anderen eine Form, den Wert des eigenen
Selbst zu demonstrieren; in beiden kommt es zu einer Projektion des Selbst auf die Welt, die
die Bereitschaft verdringt, sich auf Erfahrungen in der Welt einzulassen, die sich der Kon-
trolle des Selbst entziehen.«

58  Foucault (1989a): S. 74.

59  Schmid (2010): S. 69-86.

13.02.2028, 00:36:¢

199


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Glick und Nachhaltigkeit

kommt darauf an, denjenigen Unterstromungen des Fithlens und Wiinschens auf
die Spur zu kommen, die uns lenken, ohne daf} wir es wissen und verstehen.«*
Sinn der Selbsterkenntnis ist dabei aber letztendlich keine abstrakte Erkenntnis
eines hoheren Bewusstseins, sondern der Beitrag zu einem gelungenen Leben, zu
subjektivem Wohlbefinden. Die Selbsterkenntnis erméglicht uns, die eigene Ver-
gangenheit zu bewerten und zu relativieren, die eigene Zukunft zu gestalten und
sich von fremden und eigenen Anspriichen zu befreien. Selbsterkenntnis als ein
»sich in sich auskennen«® ist fiir Bieri die Quelle von Freiheit und Gliick sowie
gelingender Beziehungen.®*

»Selbsterkenntnis ist dasjenige, was dazu fithrt, daR wir eine transparente seeli-
sche Identitdt ausbilden und dadurch in einem emphatischen Sinne zu Autor und
Subjekt unseres Lebens werden kénnen. Sie ist also kein freischwebender Luxus
und kein abstraktes philosophisches Ideal, sondern eine sehr konkrete Bedingung
fiir ein selbstbestimmtes Leben und damit fiir Wiirde und Gliick.«%

Selbsterkenntnis lisst sich somit zugleich als Grundlage und als Ziel von Lebens-
kunst verstehen. Sie hilft, die eigenen Wiinsche und Bediirfnisse besser zu verste-
hen und somit auch besser versorgen zu kénnen. Somit wird das eigene Wollen
bewusster, reflektierter und aufgeklirt. Peter Stemmer erértert in seiner Ethik des
Wollens (siehe auch Kapitel 4), dass das Leben sich individuell im Wollen konstitu-
iert und duflert. Dass Menschen etwas wollen ist an sich ist nicht kritisierbar, aber
wie sie es wollen unterliegt der Priifung der Vernunft hinsichtlich negativer Sei-
ten und Nebeneffekte fiir sie selbst und andere. Denn nicht alles erreichte Wollen
erftllt Menschen mit Gliick und Zufriedenheit. Diese Diskrepanz zwischen Wil-
lenserfiillung und Wohlbefinden kann entstehen, wenn eine Person, die etwas will,
keine ausreichenden Informationen dariiber hat, warum sie es will und was es ihr
de facto bringt, das Gewollte auch zu erreichen. Daraus ergibt sich das Postulat:
»Dein Wollen sollte, was immer du vom Leben willst, aufgeklirt und nicht blind
sein.«** Die Idee eines aufgeklirten Wollen bezieht sich auf die Mafigabe, dass
Menschen dem Wollen nicht blindlings ausgeliefert sind, sondern sich Kraft ihrer
Vernunft dem Wollen gegeniiber verhalten. Sie kénnen das Wollen zu verstehen
suchen und reflektieren, was sie wollen und warum. Zusitzlich ist dem Mensch zu
eigen, dass er antizipieren kann, also sein Wollen auch in zukiinftige Perspektiven
setzen kann — wenn ich dem Willen folge, fithrt dies (moglicherweise) zu diesem

60  Bieri (2011): S.15.

61 Bieri (2011): S. 14.

62  Bieri (2011): S. 58 »Menschen, die sich mit sich selbst auskennen, begegnen sich anders als
solche, die keine Ubersicht iiber sich besitzen. Die Begegnungen sind wacher, sorgfiltiger
und interessanter. Auch deshalb ist Selbsterkenntnis ein hohes Gut.« (Ebd. S. 60).

63  Bieri (2011): S.15.

64  Stemmer (1998): S. 65.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

und jenem.® Die Grundlegung diese Verstindnisses beruht auf den Uberlegun-
gen von Harry Frankfurt, der die Idee von Freiheit auf die Fihigkeit des Menschen
griindet, seine Wiinsche zu hinterfragen und ihnen selbstgewihlte Wiinsche ent-
gegen zu stellen. Frankfurt bezeichnet diese als Wiinsche erster und zweiter Ord-
nung. So kann ein Mensch einerseits Lust auf eine Zigarette haben, ein inhirenter
Waunsch erster Ordnung; zugleich aber wiinschen, nicht zu rauchen als reflektier-
ter Wunsch zweiter Ordnung. Die Wiinsche zweiter Ordnung beziehen sich also
auf die Wiinsche erster Ordnung.*

»Gutist ein Leben, wenn es uns gibt, was wir von einem Leben in moglichst aufge-
klarter Weise wollen, was immer es sei, und wenn wir das Gliick haben, dafd sich
das so weit aufgeklarte Wollen mit dem Wollen deckt, das wir hatten, wenn wir
alle nétigen Informationen hitten.«&

»Das Gutsein ist demnach selbst wollensrelativ. Wir unterscheiden Dinge nach
gut und schlecht, weil wir Wesen sind, die etwas wollen, und weil es uns deshalb
wichtig ist, zu wissen, wie sich die Welt und die Zustinde, wie sich Personen und
Handlungen im Lichte unseres Wollens ausnehmen, ob sie dem Wollen entspre-
chen oder nicht.«%®

Menschen gelten also als Lebewesen, die iiberlegen und aus Uberlegung handeln
(koénnen). Sie suchen nach Griinden fir ihr Handeln, wigen sie gegeneinander ab
und versuchen herauszufinden, was die besten oder stirksten Griinde fiir oder ge-
gen etwas sind. Die eigenen Ziele und Wiinsche kénnen gerade durch das Uberle-
gen am besten verfolgt werden. Diese Moglichkeit konstituiert das selbstbestimm-
te Leben.”® Herausfordernd ist dabei, dass Menschen meist nicht genau wissen
konnen, ob das Gewollte ihnen den erwiinschten Effekt bringt, da sie tiber wenig
Lebenserfahrung verfiigen, wie etwa bei Beziehungen, der Berufswahl, und ande-
rem und sich diese nur durch das eigenen erfahren erkunden lassen. Das Wollen
ist zudem zahlreichen manipulativen Einwirkungen ausgesetzt, von traditionel-
len Wertemustern ebenso wie durch die Einfliisse der Arbeits- und Konsumgesell-
schaft.

In diesem Kontext ist Lebenskunst also als Lebensweise zu verstehen, die durch
den Anspruch und die Praxis bestindiger Selbstreflexion begleitet wird und sich

65  Stemmer (2013): S.163. Dazu auch Tugendhat (2007: S. 58): »Rationales Winschen ist reflek-
tiertes, Uberlegtes Wiinschen.«

66  Frankfurt (1971).

67 Stemmer (1998): S. 71.

68 Stemmer (2013): S.153.

69  Stemmer (2008): S. 353. »Freiheit, Rationalitit und Verantwortung sind unterschiedliche As-
pekte der gleichen besonderen Fahigkeit, namlich sich von Griinden leiten zu lassen.« Nida-
Riimelin (2009): S.132.

13.02.2028, 00:36:¢

201


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Glick und Nachhaltigkeit

der Frage nach dem guten Leben widmet, dabei ausgehend von den eigenen Be-
diirfnissen und Wiinschen. Sie basiert somit auf dem Verstindnis von Subjektivitit
als Basis des Menschen.” Im reflektierten Subjektivismus besteht die Grundiiberzeu-
gung, dass das Gute nur subjektiv und nicht allein durch kognitive Anstrengung zu
ermitteln sei, dass jedoch die kognitive Reflexion die Abwigung und Vereinbarung
widerspriichlicher und interpersoneller Wiinsche méglich macht.”

Mit diesem detaillierten Verstindnis von Lebenskunst lisst sich nun auch die
verschiedentlich geduflerte Kritik am Ansatz der Lebenskunst beantworten. Die
Kritik richtet sich vor allem auf den Entwurf der Lebenskunst von Schmid, dar-
gelegt in seinem Buch Philosophie der Lebenskunst.” Kritisiert wird eine potentielle
Nihe der Idee der Lebenskunst mit der Tradition der Selbstverbesserung der Aufkli-
rer von Rousseau tiber Humboldt bis hin zu der gegenwirtigen neoliberalen Form
der Selbstoptimierung in Form eines Selbstunternehmertums, welches sich geradezu
in eine Selbstgouvernementalisierung ausprige.” Zudem bestehe beim Konzept der
Lebenskunst die Tendenz, der Ratgeberliteratur zu Gliick und Lebenshilfe nahe
zu stehen, die sich auf punktuelle Verinderungen des individuellen Lebens fokus-
siert, ohne eine Systematik und Analyse der gesamtgesellschaftlichen Zustinde zu
bemithen.” Diese Tendenz wird kritisch als Zuwendung zum privaten und einer
Privatisierung der Moral interpretiert, da es dem modernen Lebenskiinstler nur
um sein eigenes Projekt gehe, bei dem eine iibergeordnete Moral offenbar irrele-
vant wird. Der Begriff der Lebenskunst fithre letztendlich in die Leere, in die Patho-
logie, denn sich wahrhaft selbst finden zu wollen sei illusionir, bestenfalls kénne
man sich kennenlernen, aber nicht finden und erfinden.” Die Formulierung der
Lebenskunst lasse offen, »was eigentlich als das Ziel der poietischen, hervorbrin-
genden Titigkeit bestimmt werden soll.«”® Ohne duferes Ziel oder Ergebnis kime,
so lautet die Kritik, jedoch keine Kunst aus. Das Leben gelingt durch die Uberein-
stimmung mit dem Gegebenen und der Verwirklichung in dem gesellschaftlichen
Rahmen. Lebenskunst besteht nicht in der freien Selbstverwirklichung, sondern
darin, eigene Wiinsche und gesellschaftlichen Rahmen zu vermitteln.”

Diesen Einwinden ist unter Beriicksichtigung der oben genannten Grundlagen
der Lebenskunst nur bedingt zu folgen. Lebenskunst ist keine Auslésung oder Ab-
lehnung jeglicher Ethik, sondern hat die Grunderneuerung des ethischen Funda-
ments des Miteinanders zum Ziel, wie bereits im Kapitel zur Ethik gezeigt wurde.

70 Keupp (1996); Bohme (1996); Siep (1996); Barkhaus et al. (1996); Hofling/Tretter (2013).
71 Vgl. Steinfath (1998b): S. 18ff.

72 Schmid (1998); Kersting/Leggewie (2007).

73 Kersting (2007): S. 62f.; Heidbrink (2007): S. 261ff.

74 Kersting (2007): S. 42ff.; Rolf (2007): S. 333.

75  Kersting (2007).

76  Thoma (2007): S. 252.

77  Heidbrink (2007): S. 285.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

Gerade weil Menschen gliicklich sein wollen, sind sie bereit Regeln hinzunehmen.”
Viele Punkte der Kritik am Werk von Schmid ergeben sich durch die Offenheit des
Konzepts der Lebenskunst, welche Missverstindnisse hervorrufen kann. Die Brei-
te der potentiellen Ausformungen einer Lebenskunst bei Schmid steht zudem na-
he einer gewissen Willkiir und die Individualitit von Lebenskunst scheint mithin
einer Zufilligkeit zu weichen.” Lebenskunst kann jedoch in der einzelnen Ausfor-
mung zwar als pragmatisches, aber keineswegs opportunistisches Projekt verstan-
den werden. Dies beinhaltet eine durchaus politische Dimension, denn Schmid
setzt die Philosophie der Lebenskunst in seinem grundlegenden Bezug auf Fou-
cault genau jener Anpassung an Konventionen und die unsichtbare Biomacht ge-
geniiber, an der sich die gingige Selbstoptimierung orientiert. Lebenskunst tragt
vielmehr dazu bei, Lebensformen und Seinsweisen zu hinterfragen.®® »Die Aus-
arbeitung von Lebensformen ist die Aufgabe der Askese, um den Ubergang von
der passiven normierten, zur aktiven, ethischen Form der Selbstkonstituierung zu
vollziehen.«* Foucault selber, dessen Uberlegungen fiir Schmid die Ausgangslage
beschreiben, grenzt Lebenskunst im Sinne der Asketik deutlich ab von jener Form
der moderne materialistisch geprigten Selbstfindung.®* Die in der Kritik ange-
deutete Reduktion der Lebenskunst auf eine dsthetische Praxis ohne politische Di-
mension, unterschitzt somit die Tragweite des Ansatzes, der auf die Verbindung
von eigenem Denken und Erfahren des Individuums setzt.®

»Daher nun der Versuch, die endlose moralische und immerzu fruchtlose Auffor-
derung zur Uberwindung des Ich gerade durch dessen Bestirkung zu iiberwinden,
es in seinem Ego selbst dazu zu befdhigen, von sich absehen zu kdnnen, und dies
nicht aus moralischen Griinden, sondern aus Eigeninteresse des Selbst heraus [...]
vom Wir zuriick zum Ich und zu seiner Sorge fiir sich selbst, um auf andere Weise
vom Ich zum Wir und zur Sorge fiir andere zu kommen.<®*

»Es ist eine falsche Annahme zu glauben, mit der Gestaltung des Lebens und des
Selbst miisse zwangslaufig ein Gelingen oder gar eine Perfektionierung beabsich-
tigt sein. Fir die Kunst und Lebenskunst sind, um sich nicht den Zwang einer

78  Vgl. Rolf (2007): S. 325. Siehe auch Kapitel 3.

79 Vgl. Schmid (1998), (2004b). Ahnlich weich und vielfiltig zeigt sich Lebenskunst bei Leiber
(2006).

80  Schmid (1991): S.373.

81 Schmid (1991): S.382.

82  Foucault spielt mit dem Begriff kalifornischer Selbstkult auf die damalige (1983) New-Age-
Bewegung an, es ldsst sich aber ebenso gut auf Teile der heutigen LOHA-Bewegung iibertra-
gen. Foucault (1987): S. 283.

83  Vgl. Saar (2007): S. 340ff.

84  Schmid (2004b): S.19. Kursivim Original.

13.02.2028, 00:36:¢

203


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Glick und Nachhaltigkeit

Zweckerfiillung setzen zu lassen, Gelingen und Mifllingen grundsitzlich gleich-
berechtigt.«®

8.3.2 Lebenskunst als Praxisform des aufgeklarten Hedonismus und ihr
Verhéltnis zur Suffizienz

Der Ansatz, bewusster mit dem eigenen Leben umzugehen und mehr Reflexion zu
ermoglichen, sowie mehr Gestaltungsraum zu schaffen, steht unmittelbar mit den
Aspekten in Zusammenhang, die in klassischen Konzepten der Suffizienz, zum
Beispiel in der Studie Zukunftsfihiges Deutschland benannt wurden: Entschleuni-
gung, Entrimpelung, Entflechtung, Entkommerzialisierung. (Siehe Kapitel sie-
ben). Diese Elemente schaffen den Freiraum fiir die Praxis der Lebenskunst. Sie
sind also weder Selbstzweck, noch stellt sich das gute Leben automatisch ein, wenn
Menschen aus den sogenannten Tretmiihlen des Gliicks durch eigene Anstrengung
entsteigen (und noch weniger, wenn sie unfreiwillig aus ihnen geworfen werden,
etwa durch Verlust des Arbeitsplatzes). Ein weniger auf Arbeit und Konsum aus-
gerichtetes Leben eroffnet den Raum fiir das eigentliche Anliegen der bewussten
Lebensgestaltung im Sinne der Lebenskunst. Lebenskunst ist also nicht als eine di-
rekte Philosophie des Gliicks zu verstehen, die ein konkretes Ziel oder Werteraster
vorgibt, sondern die anstatt eines Weges eher eine Art der Vorgehensweise an-
rit, um zu einem aufgeklirten und mithin zufriedeneren Selbst-Sein zu gelangen.
Entsprechend kann sich Lebenskunst in vielfiltigen Formen ausgestalten.

»Was bedeutet, dass die Lebenskunst keine Regeln hat, dass es so etwas wie die
Lebenskunst nicht gibt. Es gibt nur Lebenskiinste —viele Kiinste, die sich als solche
erst erkennen lassen, nachdem sie praktiziert und ihre Produkte hervorgebracht
worden sind.«®¢

In der klassischen Ausformung der Antike wire dies dann primir die Zuwendung
zu geistig-philosophischen Betrachtungen. In einer kontemporiren Lesart des auf-
geklirten Gliicksstrebens bietet sich ein breiteres Spektrum fiir die Lebenskiinste.
Der begriffliche Bezug zur Kunst verweist hiermit auf das Verstindnis von Lebens-
kunst als Idee und Praxis von Kreativitit und Fertigkeit, als Resultat von Anstren-
gung und Arbeit. Kunst nicht als Arbeit an einem Werk im Sinne des Produzierens,
sondern als Verstindnis des Schaffens ohne unmittelbare Zweckerfilllung, so ist
Lebenskunst ein nie abgeschlossener lebenslanger Prozess.®

Lebenskunst als Asketik kann als kreativer und spielerischer Prozess verstan-
den werden, der ohne metaphysischen Uberbau daherkommt. Josef Friichtl for-

85  Schmid (2004a): S.193.
86 Nehamas (2000): S. 290.
87  Schmid (2004b): S. 50ff.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

muliert dies als spielerische Selbstbeherrschung, die zwischen Tugend und Untugend
navigiert. Als offenen Prozess, der statt reiner Selbstkontrolle eine iberlegte Selbst-
meisterung beschreibt und immer mit Selbsterkundung einhergeht.®® Das Selbst ist
nicht als gegeben anzusehen, sondern zu erschaffen, somit als Kunstwerk, wel-
ches in einer Art kiinstlerischen Gestaltungsprozess geformt werden kann. Damit
besteht der Bezug zur Techné, Technik, um das Leben zu vervollkommnen. Dazu
gehoren eine Regulation der Liiste und Bediirfnisse, entsprechende Tugenden der
Selbstbeherrschung — immer mit dem Ziel der dsthetischen Ausgewogenheit.®

»Mir fallt auf, dafd Kunst in unserer Gesellschaft zu etwas geworden ist, dafd nur
Gegenstinde, nicht aber Individuen oder das Leben betrifft. Dafs Kunst etwas Ge-
sondertes ist, das von Experten, nimlich Kiinstlern gemacht wird. Aber kénnte
nicht das Leben eines jeden ein Kunstwerk werden? Warum sollte die Lampe oder
das Haus ein Kunstgegenstand sein, nicht aber unser Leben?«*°

Die in Kapitel 6 genannten vier Bereiche einer Lebensweise, die subjektives Wohl-
befinden und Suffizienz verkniipfen konnen, lassen sich in der Idee der Lebens-
kunst nun unmittelbar wiederfinden:

(1) Die Pflege sozialer Beziehungen. Zwar scheint Lebenskunst zunichst ein in-
dividualistischer Ansatz zu sein, doch braucht sie wie jede philosophische Praxis
den Austausch zur Reflexion: die Diskussion, den Streit, das Argumentieren, die
Inspiration. Der Umgang miteinander ist zudem ein elementarer Teil von Lebens-
kunst, da er die erste unmittelbare Sphire der Praxis darstellt, sowohl im Hinblick
auf das persénliche Umfeld als auch den Umgang in der Offentlichkeit. Lebens-
kunst als bewusste Gestaltung des Lebens ist zudem in der Realisierung dessen
mit anderen verbunden, beispielhaft in den folgenden zwei Aspekten.

(2) Spiel. In seiner Theorie der Lebenskunst regt Schmid an, das Leben selbst
als Spiel anzusehen.” Schmid unterscheidet allerdings nicht zwischen den oben in
Kapitel sechs eingefithrten Formen von Game und Play und somit bleibt sein An-
satz eher vage. In kritischer Abgrenzung zu Schmid formulieren Hiither/Quarch
einen Ansatz der spielerischen Lebenskunst, bei dem das Erleben der Welt im Vor-
dergrund steht gegeniiber der Ausgestaltung des Lebens.”

(3) Kunst und Kultur. Kunst gilt im Konzept der Lebenskunst bei Schmid als
zweckfreier Raum und Praxis der Freiheit, die sich auch gestalten lisst.” Singen
und tanzen gelten als explizite Beispiele fiir Lebenskunst.* Zygmunt Baumann be-

88  Friichtl (1998): S.126.

89  Rolf (2007): S. 330f.

90 Foucault (1987): S. 273-74. Siehe auch Foucault (2007): S. 201.
91 Schmid (2004b): S. 58-70.

92 Huther/Quarch (2016): S.165-204.

93 Schmid (2004a): S. 189ff., 196f.; Schmid (1998).

94  Schmid (2004b): S. 284-287.

13.02.2028, 00:36:¢

205


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Glick und Nachhaltigkeit

tont, Kultur sei es, die der kurzen Existenz des Menschen Sinn verleihen kann und
vor allem Gliicksgefithle ermoglicht in der grundlegend sinnfreien Welt: »Cultu-
re is what makes life with awareness of death’s inevitability bearable, endurable,
liveable.«*

(4) Mufle. Mufdiggang und Prokrastination sind als Befreiung aus der sozio-
okonomischen Mafigabe der Selbstdisziplinierung anzusehen. In der Pause des
Nichtstuns kann sich zeigen, was eigentlich notig oder interessant wire. Die (zu-
mindest temporire) Selbstdisziplinlosigkeit ist somit ebenso als ein Element von
Lebenskunst anzusehen.?

In diesen Ausformungen der Lebenskunst zeigt sich ein Verstindnis des Sub-
jekts und des subjektiven Wohlbefindens, das sich iiber den antiken Ansatz des
geistigen Strebens hinaus zugunsten eines holistischen und leiblichen Menschen-
bilds 6ffnet. Damit ergibt sich eine Verortung im Feld eines aufgeklirten Hedonis-
mus. Foucault selber bezieht sich bei seinen Ausfithrungen zur Lebenskunst nicht
explizit auf Leiblichkeit und erwihnt auch die Theorie des Hedonismus nicht, seine
Referenzen zur Lebenskunst der Antike bleiben eher auf ein philosophisch-intel-
lektuelles Projekt bezogen. Der Umgang mit dem Korper spielt dabei durchaus eine
zentrale Rolle in der Philosophie der Lebenskunst, aber die weniger hedonistischen
Ansitze dominieren in den herangezogenen Beispielen. Die Lebenskunst der An-
tike betont die (stindige) Auseinandersetzung mit den Liisten und Begierden, um
den klugen Umgang mit ihnen zu erlernen und einzuiiben. In der Antike heif3t
Selbstsorge primir, sich um seine Seele zu kiitmmern, nicht allein um den Kérper,
allerdings wird der Korper auch nicht gegeniiber der Seele abgewertet oder gar
ignoriert.”” Im Symposion erliutert Aristoteles die Kunst, die Vergniigen klug zu
gebrauchen. Jegliches Vergniigen im Ubermaf fithrt jedoch zu Stérungen des In-
dividuums und der Gesellschaft.%® Frei ist erst, wer nicht Sklave seines Bauches, des
Weines oder gar des Liebesdranges ist, sondern der auch seine Liiste frei gebrau-
chen kann und nicht ihnen unterworfen ist.” Die praktische Form ist die Ubung,
die dskesis: Den Korper zu itben, um die Funktionen des Korpers gut ausfithren zu
konnen. Dazu zihlen die Erndhrungsdiit ebenso wie Meditationspraktiken, des-
sen Ziel individuelle Freiheit und Unabhingigkeit sind.'*°

»Die Ubungen zur Enthaltsamkeit finden sich bei den Epikureern wie bei den Stoi-
kern, aber das Uben hatte nicht bei beiden denselben Sinn. In der Tradition Epi-
kurs ging es darum zu zeigen, wie man in dieser Befriedigung der elementarsten

95  Baumann inJacobsen (2014): S. 92.
96  Eikels (2011).

97  Foucault (2007): S.123-136, 296ff.
98  Foucault (1989): S. 69-70.

99  Foucault (1989): S. 81.

100 Foucault (1989): S. 87-89; 94-104.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

Bediirfnisse eine vollere, reinere, bestindigere Lust finden kénnte als in dem Ge-
list zu allem UberfliRigen; [..]. Fiir die Stoiker ging es vor allem darum, sich auf
eventuelle Entbehrungen vorzubereiten.«''

Lebenskunst kann philosophische Ubung durch rein geistige Betrachtung sein,
aber im modernen Verstindnis des Menschen, wie sie eingangs in der Grundle-
gung eines aufgeklarten Hedonismus formuliert wurde, gehorten Korper und Geist
zusammen. Somit wire der Philosophie der Lebenskunst geboten, diese auch in ih-
rer leiblichen Bedeutungsweise zu erforschen. »Verstanden als Lebenskunst sollte
sich Philosophie eingehender um die Kultivierung der empfindungsfihigen Korper
kiitmmern.«°* Dann stiinde sie einer hedonistischen Sichtweise nahe und bietet
einen Ansatz als Leitmotiv des subjektiven Wohlbefindens.

8.3.3  Exkurs: Grundlagen der Selbstsorge

Die voranstehenden Erorterungen einer Philosophie der Lebenskunst verweisen
auf eine Alltagspraxis, die keine explizit akademische Fundierung verlangt oder ei-
ne Philosophie darstellt, die nur fiir Philosophen zuginglich wire. Dennoch verlangt
sie eine gewisse Basis als Ausgangspunkt, um die Uberlegungen und praktischen
Ubungen mit der entsprechenden Zuwendung angehen zu kénnen. Das ist zum
einen die Sicherung der Grundbediirfnisse, also eine gewisse 6konomische Absi-
cherung. Zum anderen verlangt sie aber auch eine gewisse stabile psychische Kon-
stitution und die Fihigkeit, sich selber zu reflektieren. So kann es, bevor eine Phi-
losophie der Lebenskunst zum eigenen Projekt wird, notwendig oder zumindest
forderlich sein, zunichst die Aufarbeitung von konkreten Problemen und Belas-
tungen des Selbst anzugehen, etwa, sich mit individuellen oder gemeinschaftlich-
gesellschaftlichen Erlebnissen und Traumatisierungen zu befassen, die das Leben
signifikant (bewusst oder unbewusst) beeinflussen. Allgemein beeinflussen Trau-
matisierungen viele der personlichen und auch intimen Beziehungen und Bindun-
gen, also jenen Punkt des sozialen Miteinanders, der von duflerster Relevanz fiir

den Menschen ist.**

101 Foucault (1989a): S. 82.

102 Shusterman (2012): S. 83. Zu Foucaults Arbeit zu Lebenskunst und die Beziige zu Leiblichkeit
siehe auch Hesse (2003); Erlenbusch (2015); sowie Shusterman (2012): S. 45-83.

103 Frazzetto (2018): S.167f. Beispiele wiren etwa die Folgen einer erlebten autoritdren Erzie-
hung mittels kérperliche Zichtigung (vgl. Miller-Miinch, 2012) oder die Thematik der Kriegs-
kinder (vgl. Ustorf 2016; Bode 2004, 2009). DeMause (2006) vertritt die These, dass die ge-
samte Menschheitsgeschichte stark von Traumatisierungen gepragt war und ist. Wie grund-
legend frithkindliche Pragungen fiir groRe Teile der Bevélkerung sind wurde beispielhaft im
Werk von Alice Miller immer wieder thematisiert. Miller (1995), (2004). Zur kritischen Re-
flektion ihres Werkes und vor allem der Schwierigkeit der praktischen Anwendung im thera-
peutischen Setting siehe die Biographie ihres Sohnes Martin Miller (2013).

13.02.2028, 00:36:¢

207


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Glick und Nachhaltigkeit

Im Bereich der empirischen Gliicksforschung und der Bindungsforschung ha-
ben Studien gezeigt, dass die frithen Erfahrung eines Kindes hinsichtlich der emo-
tionalen Bindung (geliebt werden versus der Erfahrung von Lieblosigkeit und Ver-
nachlissigung) signifikanten Einfluss auf die Einstellung zur Lebensfreude der
Menschen im Erwachsenenalter haben. Entsprechende Erfahrungen von Gebor-
genheit oder Alleinsein werden im Koérper langfristig abgespeichert und hinterlas-
sen deutliche Spuren in den Motivationssystemen: »Frithe Erfahrungen von Ein-
sambkeit oder Verlust konnen eine lebenslange Empfindlichkeit neurobiologischer
Systeme zur Folge haben.«** Menschen, die solche Erfahrungen gemacht haben,
neigen im Laufe ihres Lebens zu einer erhéhten Angst- und Stressbereitschaft und
fithlen sich schneller iiberfordert.’*

Die hier ansetzende Form der Selbstsorge wire in vielen Fillen daher ein zu-
nichst sehr anspruchsvolles Unterfangen, welches in einem ersten Schritt vermut-
lich professionelle Begleitung erfordert, etwa in Form eines therapeutischen Pro-
zesses. Deren Ziel wire die Stirkung zur Selbsterkundung und Selbstakzeptanz,
welche Méglichkeiten eroffnet, das eigene Leben und die Beziehungen zu Mitmen-
schen zu gestalten.

Die Entwicklung des Bewusstseins vom eigenen Selbst kann zunichst auch
zu einer negativen Erfahrung fithren, indem Missstinde des eigenen Lebens be-
wusst werden, sei es in Bezug auf die genannten (negativen) Erlebnisse oder der
Alltagsbelastung der Tretmithlen, welche zuvor vielleicht weniger wahrgenommen
wurden. Die Zuwendung zur Lebenskunst folgt der komplexen Entwicklung der
Moderne: Durch die Uberwindung des Reichs der Notwendigkeit besteht erst die
Chance fiir den Menschen sich mit sich selbst neu zu befassen und sich als Sub-
jekt zu verstehen. Zugleich verlangt die Komplexitit der modernen Gesellschaft die
Selbstregulierung als Arbeitender, Biirger, Lebenspartner beziehungsweise grund-
legend als Mitglied der modernen Kulturgesellschaft.'®® Die in der Moderne sich
entwickelnde und rasant entfaltende Idee der Individualitit wurde von der Ent-
wicklung und Verbreitung der Psychologie begleitet und ist logisch miteinander
verbunden.'®” Entsprechend ist auch eine Lebenskunst der Moderne kaum méglich
ohne die begleitende Unterstiitzung der Psychologie wo immer es nétig erscheint,
und zwar vor allem jene, iber die Positive Psychologie hinausgehenden Ansitze.

104 Bauer (2006): S. 65, siehe auch S. 55ff.
105 Bauer (2006): S. 67.

106 Strenger (2017): S. 85ff.

107 lllouz (2009).

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

8.4 Existenzialismus und Hedonismus

Als besondere Herausforderung zeigt sich in der philosophischen Fundierung des
aufgeklirten Hedonismus die Sinnfrage: Kann Wohlbefinden tatsichlich das Gute
sein, nach dem es sich zu streben und fiir das es sich zu leben lohnt? Kann Freude
und Lust zum Sinn werden, an dem sich Individuen und Gesellschaften ausrich-
ten konnen? Es wurde bereits in Kapitel vier darauf verwiesen, dass die Grundla-
gen von Eudaimonia und der klassischen Tugendethik nicht mehr rundum plausi-
bel und erstrebenswert erscheinen. Zugleich entsteht durch den damit verbunde-
nen Verlust eines traditionellen Weltbildes eine Angst ob der Orientierungslosig-
keit und der Gefahr eines potentiellen Riickfalls in eine archaische Lebensweise, in
der jegliche Wiirde und Autonomie des Menschen relativierbar erscheint, etwa als
Gefahr des Nihilismus, wie es Jonas in Bezug auf die Moderne benennt:

»Nun zittern wir in der Nacktheit eines Nihilismus, in der grofdte Macht sich mit
grofiter Leere paart, grofites Konnen mit geringstem Wissen davon, wozu. Es ist
die Frage, ob wir ohne die Wiederherstellung der Kategorie des Heiligen, die am
griindlichsten durch die wissenschaftliche Aufklarung zerstért wurde, eine Ethik
haben kénnen, die die extremen Krafte ziigeln kann, die wir heute besitzen und

dauernd hinzuerwerben und auszuiiben beinahe gezwungen sind.«'°®

Die Frage was Sinn ergibt und was als sinnvolles Leben anzusehen ist, spielt mithin
eine zentrale Rolle in der Betrachtung von subjektivem Wohlbefinden und suffizi-
enter Lebensweise. Grundlegend stellt sich ndmlich die Frage, ob der Mensch an
sich suffizient ist, also sich selbst gentigend oder ob er nach etwas hoherem streben
muss oder aber das defizitire Sein anderweitig kompensieren wollen wird, etwa
durch materielle Besitztiimer und kompensatorischen Konsum. Wenn die Grund-
lage des Verstindnis des Menschen eine negative ist, so im Christentum in Form
von Ursiinde und Schuld, so ist das Leben als ewiges Streben nach Wiedergutma-
chung und (géttlicher) Anerkennung zu sehen. Der Mensch ist hier nicht sich selbst
genug (suffizient), sondern defizitir. Religionen wie das Christentum bieten dabei
eine Erklirung fiir die eigene Imperfektion und Unzulinglichkeit, sowie eine Per-
spektive der Erldsung im Jenseits. Wihrend in der Moderne im Zeichen der Aufkli-
rung der Glaube an ein Jenseits und eine paradiesische Belohnung nach dem Tod an
Uberzeugung verlor, entwickelte sich die Hoffnung und das Versprechen, alle Sehn-
stichte seien im Diesseits zu erfilllen. Dies wurde nicht zuletzt durch die Verspre-
chen der modernen Konsumgesellschaft befordert, dessen Warengliick als Paradies
auf Erden erscheint, in dem Uberfluss und der Zustand von Harmonie herrscht.
Wihrend sich also das Heilsversprechen vom Jenseits ins Diesseits verschob, blieb
der Mensch aber auch in der modernen Gesellschaft als defizitir gebrandmarke.

108 Jonas (1979): S. 57.

13.02.2028, 00:36:¢

209


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glick und Nachhaltigkeit

Dies manifestiert sich sowohl im Streben nach Giitern, wie im Leistungsideal, die
beiden Aspekte materieller Lebensweise, die in Kapitel fiinf beschrieben wurden.
Diese Sinnsuche der Gesellschaft ist mit Ressourcenverbrauch verbunden, aber es
gelingt ihr doch nicht dauerhaft Sinn zu erschaffen.'®

Der materielle Wohlstand bietet eine Fiille an Sinnkonstruktionen und damit
einhergehend eine Desorientierung, deren Schwichen aber unschwer zu erkennen
sind und offenbar vor allem durch das Vermitteln von vergniiglichen Erlebnissen

1° Das Anerkennen eines Fehlens an Sinn, der Verzicht auf Kon-

kaschiert werden.
struktionen eines héheren Sinns — und seien sie noch so instabil - scheint schwer.
Die historische Entwicklung zeigt in der Tat eine klare Disposition des Menschen
zu metaphysischen Erklirungen, da es sich moglicherweise als evolutionir vorteil-
haft erwiesen hat, Sinnkonstrukte gemeinschaftlich zu erschaffen und anzuneh-
men.™ Transzendentale Ziele sind zwar imagindr, sie konnen jedoch fiir die Gesell-
schaften und Zivilisationen als elementar und lebensnotwendig erscheinen - fir
den Zusammenhalt und auch, um sich daran ausrichten zu konnen. Es lief3e sich
sogar behaupten, dass der Mensch an sich offenbar ein metaphysisches Bediirfnis
hat.™ Dalfiir spricht die urspriingliche Angst des Menschen vor dem Tod. Weil das
Ende des Lebens nicht vorstellbar und akzeptabel erscheint, entwickelt er einen
Glauben an ein potentielles Jenseits, eine schopferische Kraft und einen Telos des
Seins, in seiner Paradoxie: »Menschen brauchen den Gottesbezug, aber er ist un-
erfiillbar«.™ Der Philosoph Isaiah Berlin formuliert die Aufgabe solcher absoluter
letzter Ziele und Sinnkonstruktionen als Grundherausforderung des menschlichen
Seins:

»Die Menschen suchen nach Halt, weil sie nicht den Mut haben, sich der Tatsache
zu stellen, dass es eine solche objektive Macht nicht gibt, dass ihre Werte eben
nur ihre Werte sind und dass sich die Menschen ohne weiteren Grund engagieren
oder vielmehr aus dem einzigen Crund, der sich prinzipiell anfithren ldsst, dass
namlich dieses bestimmte Ziel —gleichgiiltig, wie es beschaffen ist—das ist, wofiir
sie sich entschieden haben, ihr letztes Ziel; dies bedeutet Sich-Entscheiden, und
dartber hinaus gibt es keine Begriindung, denn ein letztes Ziel rechtfertigt alle
anderen und kann nicht selbst einer Rechtfertigung bediirfen.«"

109 Reusswig (1994): S. 222.

110 Schmid (2007): S. 72ff. Die Sinnfrage ist schwieriger, also fragt man nach dem konkreteren
Gliick beziehungsweise wenn es schon keinen Sinn gibt, so soll es wenigstens Spa machen,
so beschreibt Schmid die gegenwirtige Gliicksjagd. Siehe auch Schmid (2012).

111 Kanitscheider (2008): S. 156f.

112 Vgl. Gamm (2012); Stevenson/Haberman (2008): S. 226-270.

113 Tugendhat (2007): S.193; siehe auch S. 159-175; vgl. Strenger (2017) S. 90-94.

114 Berlin (2009): S 320.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

Ahnlich formuliert es Kanitscheider, nimlich dass es dem Menschen schwer fillt,
sich der existenzialistischen Perspektive zu stellen und sich damit einzugestehen,
dass kein Heilsversprechen wahr ist:

»Wir wissen aus den zahlreichen Reaktionen auf den Verlust von absolutem Sinn
und den objektiven Werten durch die wissenschaftliche Rationalitat, dass der epi-
kurische Weg und der heidnische Hedonismus fiir die meisten Menschen nach
2000 Jahren christlicher Wertorientierung emotional schwer umzusetzen ist. Zu
lange hat man ihnen erzéhlt, dass die Lebensflihrung einer auRerweltlichen un-

umstéilichen, richtunggebenden Instanz bedarf.«"

Im Kontext dieser Arbeit bedeutet dies, dass weder die Sinnkonstruktion der mate-
rialistischen Lebensweise aufrecht zu erhalten ist, noch aber jene asketischen Sin-
nideale plausibel vertreten werden kénnen, die manch Modellen der suffizienten
Lebensweise zugrunde liegen. Der Philosoph Nagel beschreibt die Herausforde-
rung eines entsprechend aufgeklirten Bewusstseins, welches sich seiner eigenen
Unbedeutsambkeit gewahr wird:

»Denken wir uns aus der Auenperspektive, so fallt es uns tatsachlich schwer, un-
ser eigenes Leben ernst zu nehmen. Dieser Verlust der Selbstgewifheit und der
Wunsch, sie nach Méglichkeit wiederzuerlangen, macht das philosophische Pro-
blem des Sinnes des Lebens aus.«<™®

Sinnloses Leben birgt auch nur sinnlose Existenzen und Titigkeiten, weil jedes Tun
auf einen Zweck baut, der auf ein Ziel ausgerichtet ist: »Hitten wir keine letzten
Zwecke, wire nicht nur der Wunsch leer und sinnlos, sondern das Leben selbst.
Denn ein Leben ohne Ziele oder Zwecke wire ein Leben, in dem man nichts zu tun
hitte.«"”

Als konstruktive Position gegeniiber einem solchen (drohenden) Nihilismus
steht ein Menschenbild, welches auf einer positiven, gesittigten, selbstgeniigsa-
men Selbstverstindnis beruht. Ohne hihere Werte und teleologische Orientierung
verbleibt als Bezugspunkt dabei lediglich das Sein, als Bezugspunkt des aufgeklir-
ten Hedonismus. Der franzésische Philosoph Jean-Luc Nancy entwickelt diese phi-
losophische Idee unter der simplen Primisse: »Das Ganze des Seienden ist sein
eigener Grund, es gibt keinen anderen [...].<"*® Damit attestiert er, dass die Welt
keinen Sinn hat, sondern sie als Sinn in sich zu verstehen ist. Es geht ihm zufolge
also nicht darum, der Welt Sinn zu verleihen, sondern in den Sinn einzutreten, das
Bestehende als Sinn anzusehen, zu erkennen und anzuerkennen: »sie selbst allein

115 Kanitscheider (2008): S. 208.

116 Nagel (1992): S. 370. siehe auch S. 362f.
117  Frankfurt (2001): S. 142.

118 Nancy (2012): S.132.

13.02.2028, 00:36:¢

21


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Glick und Nachhaltigkeit

ist der ganze unbedeutende Sinn«." Das Sein ist somit nur das, was passiert ohne
einen metaphysischen Hintergrund. Das Sein der menschlichen Welt entspringt
in jedem Punkt, in jedem Moment. Der Sinn des Seins wird nun hervorgebracht
durch das Miteinander-Sein.”®

Hier besteht als Fundament des (Miteinander-)Seins die Idee der bedingungs-
losen Weltbejahung, wie sie durchaus in den meisten Religionen angelegt ist, als
Weltbejahung im Sinne der Anerkennung aller Existenz und der Wiirde von allem
Lebendigen. Diesen expliziten Bezugspunkt fiir ein aufgeschlossenes, wohlgeson-
nenes Miteinander verortet Nancy in der Idee der Liebe und dem liebenden Denken:
»Lieben bedeutet die Méglichkeit, alle Dinge, alles, was da ist, als an sich und fiir
sich wertvoll zu betrachten.«*' Der Mensch ist nicht gegeben/geschaffen, sondern
er schafft sich selbst, jeder selbst und immer wieder, dieses Erschaffen kann aber
nur ein positiv bejahendes sein. Entsprechend ist auch das Gemeinsame ein Posi-
tives.”* Foucault bezieht die Idee der Lebenskunst auf den Existenzialismus:

»Die einzige annehmbare Konsequenz aus dem, was Sartre gesagt hat, ist die, sei-
ne theoretische Einsicht mit einer kreativen Praxis zu verbinden — und nicht mit
einerauthentischen. Aus der Idee, dafd uns das Selbst nicht gegeben ist, kann mei-
nes Erachtens nur eine praktische Konsequenz gezogen werden: wir miissen uns
selbst als Kunstwerk schaffen.«'

Lebenskunst erscheint hier erneut als Praxis, individuell aber auch im gemein-
samen-gesellschaftlichen Rahmen, welcher eigenstindige Bezugssysteme kreiert.
Den sich selbst erschaffenden Sinn gilt es fortwihrend zu kultivieren, da der auf
das menschliche Sein bezogene Sinn ein relativer Sinn bleibt, ohne eine absolu-
te Orientierung. Der Sinn des Lebens ist nicht gegeben, ebenso wie es nicht die
Lebenskunst gibt. Ob etwas eine belanglose oder sinnhafte Beschiftigung ist, ist
relativ. Als sinnerfiilltes Leben ist ein Leben zu bezeichnen, in dem man sich ak-
tiv mit einem fiir einen selbst lohnenswerten Vorhaben beschiftigt.”* Was sich als
lohnenswertes Vorhaben bezeichnen lisst, ist iiber das unmittelbare Gliicksemp-
finden der Menschen hinaus dabei immer nur ein soziales Konstrukt. Es kommt

119 Nancy (2014): S. 41, siehe auch S.16.

120 Nancy (2012): S.128. Nancy erldutert dies am Beispiel des Gesprachs: Im Unterhalten mitden
Anderen unterhilt man sich selbst im Sinne des sich Erhaltens, des sich Erschaffens. Nancy
(2012): S.133.

121 Nancy/Tyradellis (2013): S. 66. Damit schlief}t Nancy an Sartres Uberlegungen zum Existen-
zialismus als Humanismus an, die sich gegen die Verneinung der Welt aussprechen. (Vgl.
Sartre 1989).

122 Diese Idee hebt sich vom klassischen, statischen Humanismus ab, in dem bereits festgelegt
ist, wie der gute Mensch sie (und der somit Sanktionen und Missachtung fiir jeden bereit
hélt, der wagt anders zu sein). Vgl. Hengelbrock (2005): S. 134-140.

123  Foucault (1987): S. 274.

124 Wolf (1998): S.170, 179.

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Aufgeklarter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung

also auf die gelingende Kombination von gemeinsamer Sinngebung und subjekti-
vem Empfinden an. So kann auch eine an sich sinnvolle Titigkeit, etwa Busfahrer
oder Zahnirztin, nicht als erfiillend empfunden werden. »Sinn entsteht, wenn sub-
jektive Anziehung mit objektiver Attraktivitit zusammen trifft.«*

Die Frage ist dem Philosophen Nagel zufolge, ob die Erkenntnis der Absurditit
unserer Existenz de facto ein Problem darstellt oder ob die Absurditit nicht einfach
eine fiir den Menschen typischen Eigenschaft ist, in der sich just seine Erkenntnis-
fahigkeit widerspiegelt und ihn so charakteristisch und interessant macht. Nagel
empfiehlt daher einen eher gelassenen und gewissermafien spielerischen Umgang
mit der Erkenntnis des existenziellen Seins:

»Gibt es sub specie aeternitatis keinen Grund daran zu glauben, dass irgendet-
was von Bedeutung ist, so ist dies eben gleichermafen belanglos, und wir tun gut
daran, unserem absurden Leben von nun an mit Ironie zu begegnen, statt voller
Heldenmut oder Verzweiflung.«'2

Somit bietet sich laut Nagel anstelle eines nihilistisch-zynischen Umgangs mit dem
Leben vielmehr der spielerische Umgang und die Option der Ironie. Eine Flucht
ins transzendente Wesen erscheint Nagel als eine Verschwendung des eigenen Be-

wusstseins, eine Amputation des Selbst.”’

125  Wolf (1998): S.174. Gewisse selbstgewahlte Ziele konnen daher auch als pathologisch gelten,
wenn sie sich vorwiegend nach subjektiver Anziehung richten: wer mit aller Leidenschaft
Briefmarken sammelt, Telefonbiicher auswendig lernt etc. (Ebd. S.174f.).

126 Nagel (1996): S. 44. Kursiv im Original.

127 Nagel (1992): S.378. Bereits Hegel weist die Stoa mit dhnlichem Grunde zuriick, da die er-
reichte innere Freiheit als defizitdr anzusehen ist und einer Verschmahung der Existenz ent-
spricht und eine Flucht aus der Wirklichkeit verlangt. Jaeggi (2016): S. 205-210.

13.02.2028, 00:36:¢

213


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2028, 00:36:¢


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

