
8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv

nachhaltiger Entwicklung

8.1 Grundlegung eines aufgeklärten Hedonismus

Die Idee des Hedonismus, dies wurde bereits in Kapitel 3 eingeführt, basiert auf

dem Verständnis des Menschen als fühlendem Wesen, welches Freude an seinen

Sinnesempfindungen hat. Dies umfasst zunächst die fünf Sinne: Lust des Hörens,

des Schmeckens, des Fühlens, des Riechens und die Freude am Sehen. Die positive

Beanspruchung der Sinnesorgane ist auf mehrfache Weise mit demWohlbefinden

verbunden.

»Für die individuelle Biographie finden wir in der Entwicklungspsychologie, für

die Menschheitsgeschichte in der dafür maßgeblichen Wissenschaft, der gat-

tungsgeschichtliche gesehenen jungen Kulturen, also in der Ethnologie, reiches

Material dafür, dass eine bloße Lust an Sinneswahrnehmungen dem Menschen

so gut wie überall und von Anfang an zu eigen ist.«1

»Da dem Leibwesen Mensch die Möglichkeit, unabhängig von äußeren Gütern zu

leben, ohnehin verwehrt ist, läßt sich nicht einsehen, warum er der Notwendig-

keit nicht frei zustimmen soll und dann beimentsprechendenGenußnicht Freude

empfinden darf.«2

Neben der rein körperliche Empfindung der Sinnesfreuden, ist dem Menschen

auch die Ebene der zerebralen Genüsse gegeben: Damit werden die angenehmen

Wahrnehmungen bezeichnet, die zum Beispiel bei Erlebnissen von Anerkennung

oder Stolz auftreten. Im weiteren gehören dazu aber auch die geistigen Genüsse

die sich aus der Freude amDenken an sich ergeben, etwa in theoretischen Abstrak-

tionen und philosophischen Überlegungen.3 DemMenschen sind somit sowohl die

Sensibilität des Lustzentrums als auch die Denkfähigkeit zu eigen, die beide mit-

einander verbunden sind und ineinander wirken, also nicht getrennt zu betrachten

1 Höffe (1993): S. 38.

2 Höffe (1993): S. 147.

3 Kars (2004): S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Glück und Nachhaltigkeit

sind.4 Damit zeichnet den Menschen aus, dass er über die Sinnesfreuden hinaus

auch mit Bewusstsein versehen ist und damit die Sinnesfreuden eine andere Di-

mension haben als bei anderen Tieren, wie bereits Feuerbach in seinem Plädoyer

für eine hedonistisch fundierte Ethik betonte:

»Nur dadurch als ist der MenschMensch, daß er nicht wie das Tier ein beschränk-

ter, sondern ein absoluter Sensualist ist, daß nicht dieses oder jenes Sinnliche,

daß alles Sinnliche, daß dieWelt, das Unendliche, und zwar rein um seiner selbst,

d.h. um des ästhetischen Genusses willen, Gegenstand seiner Sinne, seiner Emp-

findungen ist.«5

Gerade jener Bezug auf Sinnlichkeit als Basis des Menschseins ist es, die Kriti-

ker als zu überwindende Anfälligkeit des Menschen für den Materialismus sehen.

So bezeichnete etwa Fromm den Konsummaterialismus als radikalen Hedonismus,

der auf grenzenlosem Vergnügen beruht, allerdings ohne sich mit der Theorie des

Hedonismus intensiver auseinanderzusetzen und seine Fehlinterpretation zu er-

kennen.6 Der Hedonismus unterliegt oftmals einer ebenso vereinfachten wie ab-

wertenden Zuschreibung, wie sie Onfray prägnant zusammenfasst: »Hedonismus

wird mit der ordinären, trivialen und zeitgenössischen Lust der liberalen Kon-

sumhaltung gleichgesetzt.«7 Dieses (falsche) Verständnis wird in den Sozialwis-

senschaften beispielsweise durch die Sinusstudien bedient, welche Hedonisten als

eher unreflektierte, spaß- und erlebnisorientierte Menschen darstellen, die ökono-

misch der Unterschicht oder unteren Mittelschicht zuzuordnen sind. Sie gelten als

konsumaffin und sind wenig offen für Appelle zur Mäßigung, auch mit Bezug auf

ökologische Verhaltensweisen.8 Aber aus Sicht der Philosophie des Hedonismus,

siehe Kapitel drei, wäre dieser vermeintliche Hedonismus der Konsumwelt bes-

tenfalls als ein depressiver Hedonismus zu bezeichnen, der vorrangig Angebote eines

kompensatorischen Konsums macht und der auf einer sozialen Leere aufbaut und

diese auch wiederspiegelt.9

In der Erläuterung der Philosophie des Hedonismus in Kapitel drei wurde al-

lerdings bereits darauf verwiesen, dass der Hedonismus keineswegs rein impul-

siv und unreflektiert nach der unmittelbaren Befriedigung von Gelüsten strebt,

sondern durchaus auch das Element der Selbstbegrenzung kennt und dieses aktiv

vertritt. Dies soll hier durch den begrifflichen Zusatz aufgeklärt verdeutlicht wer-

den, der darauf verweist, dass es ein reflektiertes Verständnis der Lust ist, das sich

4 Kanitscheider (2008): S. 17.

5 Ludwig Feuerbach:Wider den Dualismus von Leib und Seele. Zitiert nach Onfray (1992): S. 153.

6 Fromm (1976): S. 18.

7 Onfray (2008): S. 95.

8 Vgl. Lenz (2015): S. 255ff., S. 309.

9 Distelhorst (2014): S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 189

entsprechend selbstregulativ gegenüber vermeintlichen hedonistischen Tretmüh-

len absichert. Letztendlich geht es im Verständnis des Hedonismus wenig um die

Quantität, sondern mehr um die Qualität der Erfahrungen zugunsten des subjek-

tiven Wohlbefindens. Ansätze dafür finden sich auch in der positiven Psychologie,

etwa bei Csikszentmihalyi: »Um das Leben zu verbessern, muss man die Qualität

der Erfahrungen verbessern.«10 Seligman benennt dies als das Konzept des Savo-

ring: denMoment und die Dingemehr wertzuschätzen; intensiver zu genießen und

bewusster zu leben.11 Eine qualitative Unterteilung in höhere und niedere Freuden

ist objektiv nicht plausibel. Es zählt vielmehr das eigene Gefühl und die eigene

Präferenz.12

In Bezug der philosophischen Ideen des guten Lebens auf Suffizienz ist somit

ein aufgeklärter Hedonismus denkbar, der sich angesichts der Tretmühlen des Glücks,

der Paradoxien und Pathologien der Arbeits- und Konsumgesellschaft eher reflektiert

und distanziert zum materialistischen Lebensstil verhält. Er ließe sich damit auch

als postmaterieller Hedonismus bezeichnen. Die Errungenschaften des Materialis-

mus sollen dabei durchaus anerkannt und genutzt werden, denn eine pauschale

asketische Ideologie wird im Hedonismus abgelehnt. Letztendlich schafft erst der

Materialismus die Freiräume für den aufgeklärten Hedonismus, da er den Menschen

von den notwendigen Tätigkeiten zur Bedürfnisbefriedigung befreit.13 Es kommt

jedoch darauf an, den Materialismus sinnvoll auszugestalten. Eine Grundlage an

materiellem Wohlstand eröffnet erst den Raum für einen aufgeklärten Hedonismus:

1. Durch erhöhten Lebenskomfort ist eine Verfeinerung der Sinne möglich, da

weder schwere Arbeit zu leisten ist, noch der Mensch den Naturgewalten unmit-

telbar ausgesetzt sind.

2. Durch die materielle Absicherung kann auch die Zuwendung zur kulturellen

Entwicklung voranschreiten, in der sich die Praxis von Sinnesfreuden ausweiten

und verfeinern kann.

Dies gilt beispielhaft für das philosophische Leben, die Muße, das Musizieren

oder für Bewegungskünste aus aller Welt. Diese Grundlagen lassen sich nun in die

Frage überführen, welche Formen ein aufgeklärter Hedonismus in einer Alltags-

praxis annehmen kann, also in eine aufgeklärt hedonistische Lebensweise Eingang

findet, die sowohl direkte als auch indirekt einen Beitrag zur Suffizienz leisten

kann. Vorerst sollen jedoch die Grundlagen noch weiter erläutert werden, um auf-

zuzeigen, warum ein aufgeklärter Hedonismus dem zeitgemäßen Menschenbild

entspricht. Diese Grundlagen bieten zudem die Referenz für ein entsprechendes

10 Csikszentmihalyi (1992): S. 68.

11 Seligman (2002): S. 107.

12 Tännsjö (2007).

13 ZumModell des hedonistischen Materialismus siehe auch Onfray (2001): S. 30-34.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Glück und Nachhaltigkeit

Selbstverständnis und Selbstverhältnis der Menschen in einer Lebensweise des auf-

geklärten Hedonismus.

8.2 Das (Selbst-)Verständnis des menschlichen Seins im aufgeklärten
Hedonismus:
Phänomenologie, Embodiment und Subjektivität

8.2.1 Phänomenologie

Die Phänomenologie entwickelte sich im 20. Jahrhundert und wurde maßgeblich

geprägt von Husserl, Heidegger, Levinas und Nancy.14 Ihre Kernaussage lautet: Es

gibt keine unabhängige Realität, die vom Menschen durch rein geistige Tätigkeit

zu erkennen ist, sondern die Realität konstituiert sich durch das Wahrnehmen der

erlebten Welt und der Reflexion der Eindrücke. Der Mensch ist in der Welt und

erkennt sich auch nur aufgrund seines Verweilens in der Welt. Das Wissen von der

Welt entspringt somit der Ersten-Person-Perspektive durch die eigene Wahrneh-

mung. Die Wahrnehmung der Phänomene geschieht mittels der Sinneseindrücke,

beruht also auf dermenschlichen Eigenschaft des Leibseins; es gilt daher ein »Leib-

Apriori aller Erkenntnis«.15 Die Wahrnehmung konstituiert den Menschen, denn

Mensch zu sein, bedeutet wahrzunehmen: »Ein Subjekt hat keine Wahrnehmun-

gen, sondern ist wahrnehmend!«16 Der Mensch kann dabei nicht anders, als sich

mit der Lage in der er sich befindet, derWelt in der lebt, auseinanderzusetzen, und

somit auch mit sich selbst und seinen Wahrnehmungen.17 Während die Wahrneh-

mung dabei an sich neutral ist, wird sie durch die Reflexion desWahrgenommenen

zu Erkenntnis und Bewusstsein.18 Die Frage nach der Wahrnehmung verweist auf

die Differenzierung von Leib und Körper: Unter Leib wird der erlebte Körper ver-

standen, so wie einMensch ihn wahrnimmt, während als Körper das rein materiell-

fleischliche Objekt ohne persönliche Empfindung gilt.19 Der Anthropologe Helmut

Plessner hat diese Unterscheidung mit Leib sein und Körper haben benannt.20 Es ist

kein Entweder-oder sondern ein Sowohl-als-auch.

Der Beitrag der Neurowissenschaften zur Phänomenologie betont die rekursi-

ve Verbundenheit von Sprachhandeln, Emotionalität und Körperlichkeit. Den Er-

kenntnissen der Naturwissenschaften zufolge sind Menschen keineswegs als rein

14 Zahavi (2007); Derrida (2007); Marzano (2013).

15 Apel (1975).

16 Wiesing (2009): S. 122.

17 Wiesing (2009).

18 Merleau-Ponty (2003).

19 Wiegerling (2008), Marzano (2013).

20 Plessner (1975).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 191

rational-geistige Wesen zu verstehen, sondern, eben weil sie biologische Wesen

sind auch als emotionale Lebewesen. Emotionen gelten als Teil der Homöostase,

der Selbstregulation des lebenden Organismus und sie dienen dem Überleben. Je-

des rationale Handeln beruht demnach auf emotionalen Grundlagen und findet in

einem durch Emotion spezifizierten Handlungsbereich statt. Der Mensch ist als

biologisches Wesen ein soziales Wesen, die Rolle von Emotionen und Leib/Körper

sind für das menschliche Sein und das menschliche Miteinander zentral.21

Die Phänomenologie ist damit nicht auf die Wahrnehmung der (Um-)Welt be-

schränkt, sondern auch prägend für die Intersubjektivität, das gegenseitige Erken-

nen und Anerkennen der Menschen. Zwischen zwei Menschen die sich begegnen

besteht immer eine körperliche Begegnung, die ihnen mehr oder weniger bewusst

ist.22 Die körperliche Intersubjektivität ist keineswegs nur eine biologische Kom-

munikationsbasis, sondern in weiten Teilen gesellschaftlich vermittelt, es existiert

somit eine körperliche Konstruktion des Sozialen im Verhältnis von Körper, Wissen

und Interaktion.23 Zugleich ist dem Sozialkonstruktivismus zufolge der mensch-

liche Körper entscheidend durch soziale (Macht-)Strukturen und Handlungen ge-

prägt, etwa in der Körperhaltung, welche sowohl als Ausdruck zu verstehen ist,

aber auch umgekehrt die eigeneWahrnehmung beeinflusst.24 Der Begriff des Leib-

bewusstsein beschreibt den Zugang des Menschen zu seinem leiblichen Selbst, der

über die äußerlichen Zuschreibung von Körperlichkeit hinausgeht, und so den ei-

genen unmittelbaren Zugang zur Realität ermöglicht.25 Hier zeigt sich in der Rolle

von Leiblichkeit und demUmgangmit dem Selbst ein wichtiges Element für eman-

zipative Formen des subjektivenWohlbefindens. Ein entwickeltes Leibbewusstsein

erlaubt es, sich sowohl der gesellschaftlichen Prägungen bewusst zu machen, als

auch sich seines eigenen Befindens besser bewusst zu sein.

8.2.2 Embodiment

Unter dem Begriff Embodiment hat sich in den vergangenen Jahren die wissen-

schaftliche Erkenntnis etabliert, wie Leib und Geist im Menschen zusammenwir-

ken.

21 Maturana (2000), Damasio (1999), Riegas/Vetter(1990), Noe (2010).

22 Gugutzer (2015): S. 106ff.

23 Stadelbacher (2016); Zahavi (2007).

24 Gugutzer (2015): S. 49.

25 Wird der eigene Leib vor allem als Körper gesehen, so geschieht dies durch die Augen der

anderen, zum Beispiel durch Ärzte, Modemacher, beziehungsweise allgemeiner, durch die

öffentliche Zuschreibung. Das Körperbild und das Körpererleben werden also interaktional

definiert und sind daher anfällig für mediale Manipulation und durch gesellschaftliche Vor-

stellungen geprägt, etwa in Hinsicht auf Aspekte von Schönheit oder Leistungsfähigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Glück und Nachhaltigkeit

»Embodied cognitive science has generated evidence that suggests that non-neu-

ral structures are not merely secondary resources. Rather, they variously foster,

constitute, and determine the acquisition and development of specific psycholog-

ical capacities, including those operant in language and perceptual processing.«26

Embodiment belegt die Verkörperlichung des Denkens und somit des Bewusstseins:

Dass das Denken (und somit die Vernunft) nicht vom Körper getrennt anzusehen

ist, da es ohne Körper nicht existiert und durch den Körper elementar beeinflusst

ist. Die Entwicklung des Gehirns erfolgt in der Interaktion des Körpers mit der Au-

ßenwelt. Die klassische Aussage Descartes wird entgegen ihrer lange dominanten

Interpretation nunmehr sozusagen vom Kopf auf die Füße gestellt: von cogico ergo

sum zu sum ergo cogico.27 Dies Umkehrung bedeutet jedoch nicht die Vereinheitli-

chung von Körper und Geist: »Nur unter der Voraussetzung zweier unterscheid-

barer Bereiche, Psyche und Körper, macht es nach unserer Auffassung überhaupt

Sinn, sich mit Embodiment auseinanderzusetzen.«28 Der unter dem Begriff Em-

bodiment benannte untrennbare Zusammenhang von Körper und Geist wurde in

den vergangenen Jahren wissenschaftlich etabliert. So hat die Grounded Cognition

Theory die Verknüpfungen von Simulation, Stimulation der Körperzustände und

ihren Einfluss auf die Kognition vielfach empirisch belegt.29 Sie besagt, dass kinäs-

thetischen Erfahrungen die Gedanken und Emotionen beeinflussen, beispielswei-

se können Körperhaltungen und Gesichtszüge, die mit bestimmten emotionalen

Zuständen verbunden sind (etwa die Schultern einzuziehen als ein Ausdruck von

Niedergeschlagenheit), auch umgekehrt die Emotionen beeinflussen.30 Neben den

momentanen Einflüssen zeigt sich auch, dass dauerhafte kinästhetische Erfahrun-

gen die Entwicklung des Gehirns beeinflussen,wasmit demBegriff der Neuroplas-

tizität bezeichnet wird und belegt, dass sensorische Fähigkeiten sich von Geburt

an unter Einfluss der Lebensumstände entwickeln und nicht bereits genetisch an-

gelegt sind. Ein weiterer Bereich aus der Forschung zu Embodiment behandelt die

26 Drei Elemente lassen sich dabei bestimmen: 1. Body as Constraint – the bodily features limit

the cognitive processes; 2.Body as Distributor – distributing computational load from neuro

to non-neural structures; 3. Body as Regualtor – facilitating real-time execution of complex

behaviours. (Stanford Encyclopidia of Philosophy).

27 Stadelbacher (2016): S: 253. Wobei die dichotome Trennung von Geist und Körper bei Des-

cartes je nach Lesart mehr oder weniger stark betont werden kann. So sieht Wiesing auch

in Descartes’ Formulierung Wer bin ich der denkt. Ein denkendes Ding eine Ambivalenz in der

vermeintlich hierarchischen Trennung. Wiesing (2009): S. 82ff. (Descartes, Med., 14 Abs.).

28 Tschacher/Storch (2012): S. 260.

29 Barsalou (2008); Harnack (2015); Storch et al. (2010), S. 40-61; Blum (2012): S. 24ff.

30 Blum (2012): S. 24ff. In einem konkreten Beispiel bewirken die unterschiedlichen Sinnesein-

drücke, die entstehen wenn ein Mensch einen Bleistift zwischen seinen Lippen oder seinen

Zähnen hält, dass jeweils andere emotionale Bewertungen von Karikaturen erfolgen.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 193

Funktionsweise des Verdauungstraktes als autonomes Organsystem, das nach ge-

genwärtigem Kenntnisstand ohne Steuerung durch das Gehirn Informationen ei-

genständig aufnimmt, verarbeitet und entsprechend reagiert.31

Die vielfältigen Wechselbeziehungen zwischen Körper und Kognition zu un-

tersuchen ermöglicht es, ein kohärentes holistisches Verständnis des Menschen zu

entwickeln. Während Selbstwissen das Wissen über das Selbst im Sinne einer Ob-

jektivierung beschreibt (Zum Beispiel: Ich habe zwei Füßemit jeweils 26 Knochen),

ist ein Bewusstsein des Selbstseins verbunden mit dem subjektiven Empfinden

(Zum Beispiel: Mein linker Fuß ist etwas verspannter als der rechte). Das Bewusst-

sein des Selbstseins lässt sich am Schmerz anschaulich machen, denn Schmerz

besteht immer nur als (subjektive) Schmerzempfindung: der Mensch kann nicht

Schmerzen haben und sie nicht wahrnehmen, jedoch kann er eine (objektive) Ver-

letzung haben und keine Schmerzen empfinden. Schmerz selber ist dabei die Emp-

findung, also das Bewusstsein des körperlichen Zustandes und formuliert somit

das leibliche Sein. Der Mensch ist ein inkarniertes Wesen und wenn sein Bein ver-

letzt ist, hat nicht sein Bein Schmerzen, sondern der Mensch hat Schmerzen und

ist als gesamtesWesen beeinträchtigt.32 Umgekehrt ist es denn auch nicht möglich

Glück zu erleben, ohne die subjektive Erfahrung des positiven Gefühls. In diesem

Verständnis ist der Körper nicht ein Objekt, sondern wird zum Leib und zum Sub-

jekt, von dem man sich nur bedingt distanzieren und nie ganz lösen kann. Es ist,

wie es Marzano formuliert, einem nicht möglich, »sich den Körper vom Leibe zu

halten«.33

8.2.3 Subjektivität als Basis des subjektiven Wohlbefindens

Wie eingangs in Kapitel drei erläutert, setzt sich subjektivesWohlbefinden aus den

Komponenten Glück und Zufriedenheit zusammen. Glück als affektives, emotio-

nales Element, beruht dabei auf dem leiblichen Empfinden. Zufriedenheit ist hin-

gegen mit einem kognitiven Element verbunden, das auf die eigenen Erwartungen

bezogen ist. Während diese Erwartungen weitgehend sozialer Prägung unterwor-

fen sind, ist das Empfinden von Glück zunächst eine rein subjektive Erfahrung,

die dann jedoch sozial konnotiert und Konditionierungen unterworfen sein kann.

Zunächst gibt es jedoch kein Glück ohne das entsprechende Empfinden von Glück.

Es kann aber dieser Logik zufolge durchaus Zufriedenheit ohne Glück geben, wenn

nämlich die kognitiven nicht mit den affektiven Aspekten korrelieren. In beiden

Fällen ist es aber letztendlich das Subjekt, dass Glück oder Zufriedenheit emp-

findet. Die Rolle und das Selbstverständnis des Subjekts ist also eine Schlüssel-

31 Blum (2012): S. 15ff. Siehe dazu auch den Sachbuch-Bestseller von Enders (2014).

32 Delhorn (2011): S. 105.

33 Marzano (2013): S. 9-12.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Glück und Nachhaltigkeit

frage für die Idee des subjektiven Wohlbefindens. In zweierlei Hinsicht ist dabei

die Wahrnehmungsfähigkeit des Individuums elementar. Erstens in Hinsicht auf

die Stärkung der sensorischen Feinfühligkeit, also von Quantität zu Qualität, wie

es bereits oben betont wurde. Zweitens gegenüber dem rein kognitiven Zufrie-

denheitsverständnis. Sich zu besinnen auf das, was Gut ist und glücklich macht,

verlangt die Entwicklung von Sinnlichkeit und Feinfühligkeit.

Unter dem Begriff von Qualia wird in der Philosophie die Schwierigkeit ver-

standen, die Qualität einer Erfahrung einzuordnen, zu beschreiben und zu kom-

munizieren. Da Erfahrungen subjektiv erlebt werden und damit individuell ge-

prägt sind, lassen sie sich nur bedingt intersubjektiv erfahrbar machen. In seinem

berühmten Essay beschreibt der Philosoph Thomas Nagel dieses Problem unter

dem Titel »What is it like to be a bat?«34 Dabei verweist er auf die verkörperte Er-

fahrung einer Fledermaus, die dem Menschen fremd ist und immer bleiben wird,

da die Fledermaus über andere Sinnesorgane und Körpereigenschaften verfügt als

der Mensch: Sie hat Flügel, kann fliegen und mittels Ultraschall navigieren. Nagel

kommt daher zu dem Schluss, dass der Mensch niemals wissen kann, wie es sich

anfühlt eine Fledermaus zu sein. Von dieser Erkenntnis ausgehend lässt sich die

Frage auf den Menschen selber anwenden, etwa in der Frageform der Neurowis-

senschaften, die dann lautet »What is it like to be conscious?«35 Hier offenbart sich

nun auch die Verbindung zur Frage der Selbstbeobachtung im Sinne der Lebens-

kunst und der Selbstreflexion im Sinne des mit sich befreundet Seins. Die an sich

selbst gestellte Frage kann dann etwa lauten: What is it like to be happy? – und nun

befindet sich der nach dem Glück strebendeMenschmitten im Forschungsfeld von

Lebenskunst und verkörperter Phänomenologie.

Das Bewusstsein des Selbst (an sich oder in Bezug auf das eigene Wohlbefin-

den) ist somit nicht nur als rein kognitive Denktätigkeit zu verstehen, sondern als

verkörperte (somatische) Forschung. Mit sich selbst befreundet sein ist dann die

Auseinandersetzung mit dem Sein, dem Selbst. Zwar gilt seit Merleau-Ponty, dass

die Wahrnehmung selbst unhintergehbar ist: »Ich kann nicht wahrnehmen, was

ich bin, denn ich kann nicht wahrnehmen, was das ist, das wahrnimmt.«36 Jedoch

kann der Mensch sich als wahrnehmend wahrnehmen und somit dem Prozess des

Wahrnehmens eine Qualität zuschreiben. Wenn ein Mensch etwas fühlt, so ist er

nicht nur mit dem Fühlen von etwas beschäftigt, sondern kann ebenso den Akt

des Fühlens fokussieren. Gerade diese Reflexivität erlaubt die Präzisierung, Ver-

feinerung und letztendlich Verbesserung der Wahrnehmung. Nicht nur zu fühlen,

sondern sich selbst als fühlend zu betrachten, ist das zentrale Element, welches

Menschen von Primaten und anderen Tieren unterscheidet und ihm den Zugang

34 Nagel (1974).

35 Vgl. Petitmergin (2017).

36 Wiesing (2009): S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 195

zu Rationalität und Erkenntnis ermöglicht.37 Die inhärente Subjektivität derWahr-

nehmung verweist aber auch auf eine Ambivalenz in Bezug auf das Miteinander.

Gemäß der Begrenzung der Wahrnehmung ergeben sich für die Intersubjektivität

im Sinne von gefühlter Empathie klare Grenzen: Es ist nicht möglich das Bewusst-

sein eines anderen Menschen zu erleben, es ist lediglich möglich sich vorzustellen,

was und wie jemand fühlt.38 Für das gelingende Miteinander, welches ja als Fun-

dament des subjektivenWohlbefindens bestimmt wurde, lässt sich entsprechendes

Einfühlungsvermögen schulen und entwickeln, denn eine erhöhte eigene Sensibilität

erleichtert die Vorstellung für die Erfahrung des Anderen.39 Letztendlich sindMen-

schen aber dennoch auf Formen der (verbalen und nonverbalen) Kommunikation

angewiesen, um sich ihre Befindlichkeiten, Bedürfnisse und Interessen mitzutei-

len. Auch hier sind also Leib und Geist untrennbar miteinander verbunden, um

intersubjektive Annahme von Wünschen und Bedürfnissen zu validieren.

Die obigen Ausführungen zum subjektiven Wohlbefinden bilden eine Basis

für den aufgeklärten Hedonismus. Ein reflexives Bewusstsein vom eigenen Selbst ist

primärer Bezugspunkt und Grundelement des Menschseins und des subjektiven

Wohlbefindens. Dies findet sich in Ansätzen bereits in der antiken Form der he-

donistischen Philosophie, so betont bereits Epikur die Rolle von Leiblichkeit und

subjektiver Wahrnehmung:

»Verwirfst du irgendwelche Sinneswahrnehmung und unterscheidest dabei nicht

zwischen dem auf Grund bloßer Erwartung nur angenommenen und dem, was du

tatsächlich wahrnehmen konntest, sowie zwischen Empfindung und Vorstellung,

dann wirst du mit deiner verkehrten Meinung auch alle übrigen Sinneswahrneh-

mungen verwerfen und damit jedes Kriterium verlieren.«40

Wenn das Subjekt erkennt, dass es zur rationalen Durchdringung der Wirklichkeit

nicht in der Lage ist, gewinnt es potentiell aber eine Unbefangenheit zur eigenen

sinnlichen Wahrnehmung und den eigenen Erfahrungen.

»[Es] folgt aus dem Souveranitätsverlust des Subjekts, der mit der Wendung zur

negativen Dialektik einhergeht, die Aufwertung seiner subjektiven Erfahrung zu

einem zentralen Erkenntnismedium.«41

37 Bischof-Köhler (1996); Kuhlmann (1996); Dornes (1993): S. 101; Shusterman (2012): S. 110-119.

Im Englischen gibt es eine entsprechende Unterscheidung im englischen zwischen I undME.

38 Damasio (1999): S. 365.

39 Terkessidis (2015): S. 218-219

40 Epikur, Hauptlehrsätze 24. In: Mewaldt (1973): S. 58.

41 Honneth (2006): S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Glück und Nachhaltigkeit

Es braucht laut Adorno einMehr an Subjekt. Das birgt das Problem,wie denn sinn-

liche Eindrücke kommuniziert werden, wer ein entsprechendes Empfindungssen-

sorium hat und als feinfühlig genug gilt, um Maßstäbe zu benennen etc.42

8.3 Aufgeklärter Hedonismus als Lebensweise

8.3.1 Lebenskunst und die Sorge um das Selbst

Das Konzept der Lebenskunst wurde bereits in Kapitel vier eingeführt, soll hier

aber vertiefend betrachtet werden, da es an die Idee des aufgeklärten Hedonismus

anknüpft. Ausgehend von der Frage, welche Auswege aus den Tretmühlen des

Glücks und den Pathologien der Moderne möglich ist, bietet das Konzept der Le-

benskunst einen relevanten Beitrag. In seiner Forschung befasst sich Foucault mit

den Herrschaftstechniken und Machtstrukturen, welche moderne Gesellschaften

prägen und auch das Selbstverständnis des Subjekts formen beziehungsweise das

Subjekt als solches überhaupt konstituieren. Wie Foucault analysiert, geschieht

die Formung des Individuums immer raffinierter durch die Entwicklung der

Praktiken der Selbstführung: »Sie zeigen, wie sehr den Subjekten Praktiken der

Unterwerfung einverleibt worden sind, Praktiken der Unterwerfung, die wir nicht

mehr als solche wahrnehmen […].«43 Foucault gelangt im Zuge seiner Analyse zur

Frage, wie eine Befreiung des Subjekts möglich sei und woran sie sich orientieren

könne.

»Die Frage nach der Konstruktion von Individuen durch Macht- und Diskursstruk-

turen wandelte sich zur Frage, wie sich Subjekte »selbst« und als »freie« konstitu-

ieren, um gegenüber den Macht- und Diskursverhältnissen eine gewisse Distanz

zu gewinnen.«44

Im Konzept der Lebenskunst fand Foucault dazu passend erscheinende Anregun-

gen: Der Wille zum moralischen Subjekt ist in der Antike eine Anstrengung die

Freiheit zu bejahen und sich selbst eine Form zu geben. Die antiken Ideen ma-

chen dabei keine festen Vorgabe, die in heutigen Zeiten ebenso gültig und präzi-

se umzusetzen sind, aber sie geben Foucault und anderen VertreterInnen der Le-

benskunst eine Inspiration und Orientierung.45 Im thematischen Zusammenhang

dieser Arbeit wird vorgeschlagen, dass jener Ansatz der Lebenskunst auch für die

Bewältigung der in den vorangegangenen Kapiteln beschriebenen Paradoxien und

42 Honneth (2006): S. 23.

43 Schmid (1991): S. 46.

44 Sarasin (2005): S. 13; Zur Rolle der Lebenskunst in Bezug auf Foucaults Gesamtwerk siehe

auch ebd. S. 190-199; Hesse (2003).

45 Vgl. Hesse (2003).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 197

Pathologien der spätmodernen,materialistischen Lebensweise von Bedeutung sein

kann. Das Individuum ist in der Spätmoderne auf sich zurückgeworfen und zur

Gestaltung seines Lebens aufgefordert beziehungsweise oftmals geradezu genö-

tigt. Unter dem zunehmenden Druck der Leistungsgesellschaft bemüht das Sub-

jekt sich Schritt zu halten, was letztendlich zur fortwährenden Beschleunigung der

Tretmühlen des Glücks beiträgt. Dies geschieht vorwiegend unbewusst und, so ist

anzunehmen, ungewollt. Der Ansatz der Lebenskunst ist angesichts dieser Aus-

gangslage als Praxis der Aufklärung zu verstehen und erlaubt den Austritt aus der

Unmündigkeit eines unreflektiert übernommenen Sets an Vorgaben der Ethik und

Lebensführung, der Normierung und Unterwerfung der Leistungsgesellschaft.46

Zugleich verweist die Idee der Lebenskunst aber nicht auf ein Außen, von dem eine

Befreiung oder Erlösung durch eine höhere Macht oder metaphysische Erkenntnis

zu erwarten ist, sondern auf die Arbeit des Selbst am Selbst. Die Idee der Lebens-

kunst und der Selbstsorge unterscheidet sich damit von dem Begriff und der Idee

einer einfachen Befreiung des Selbst hin zu einem imaginären Naturzustand der har-

monischen Freiheit. Foucault äußert sich einer solchen Idee gegenüber sehr kri-

tisch und betont, dass es dasWesen oder dieNatur des Menschen schlichtweg nicht

gibt.47 Er benennt zwar die Praktiken der Freiheit als Form von Selbstbefreiung aus

den Gegebenheiten, sieht die Befreiung des Subjekts jedoch nicht als unmittelba-

res Erreichen von Freiheit als einen positiven Endzustand an. Vielmehr ermöglicht

der Akt der Befreiung die Schaffung eines neuen, anderen vorübergehenden Zu-

stands. Es geht Foucault um das elementare Herausfinden, neu Verhandeln und

Begründen des menschlichen Seins. Es gilt (und gibt) für ihn keine universalis-

tische Ethik des menschlichen Seins zu entdecken, sondern die Thematisierung

des Subjekts hin zu einer anarchistischen Subjektivität ist das Ziel.48 Somit bleibt es

dem einzelnen Subjekt überlassen, sich den Sinn zu erschließen, beziehungsweise

zu erarbeiten: »Im Zentrum der »Ästhetik der Existenz« steht der Gedanke, daß

die Verwirklichung eines guten Lebens von der Arbeit des einzelnen an sich selbst

abhängt.«49 Dies richtet sich bei Foucault darauf, »seine Lebensnormen in größt-

möglicher Unabhängigkeit von bereits etablierten Moralkodizes zu bestimmen.«50

In der Praxis der Lebenskunst liegt somit ein Akt der Befreiung und umgekehrt

46 Foucault mit historischer Perspektive: »Das »Erkenne dich selbst« hat das »Achte auf dich

selbst« in den Schatten gerückt; unsere Moral, eine asketischeMoral, unterstellt, man könne

das Selbst zurückweisen.« Foucault (2007): S. 293.

47 Foucault (1985a): S. 10. Foucault übernimmt von Heidegger die Ansicht, dass es eine Nicht-

wesentlichkeit des Menschen gibt, also keine ›Natur des Menschen‹, sondern dasWesen des

Menschen in seiner Existenz liegt. Forst (1990): S. 148ff. Die Repressionshypothese der frühen

Kritischen Theorie gilt für ihn nicht. Forst (1990): S. 166, 171.

48 Schäfer (1990): S. 77.

49 Rolf (2007): S. 328.

50 Rolf (2007): S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Glück und Nachhaltigkeit

erlaubt jeder Schritt von Befreiung die Praxis der Lebenskunst: »Wir müssen nach

neuen Formen von Subjektivität suchen und die Art von Individualität zurückwei-

sen, die man uns seit Jahrhunderten aufzwingt.«51

Die von Foucault thematisierte Praxis der Lebenskunst beinhaltet die Zeit für

die Selbstzuwendung und Selbstsorge (epimeleia heautou). Der Begriff der Sorge um

das Selbst ist dabei als positiv besetzt zu verstehen, also weniger im Sinne von

besorgt sein als im Sinne der Fürsorge, wie es auch im freundschaftlichen Verhält-

nis gilt. Foucault benennt Selbstsorge als Praxis jenseits des täglichen Besorgens

im Sinne der Besorgungen, die zu erledigen sind (man denke z.B. an Einkaufen

als Besorgung oder andere Reproduktionstätigkeiten), nämlich als Schaffung und

Ausgestaltung eines Freiraums der Individualität, der sich jenseits der Alltagssor-

gen öffnet.

»Diese Zeit ist nicht leer, sie ist erfüllt von Übungen, praktischen Aufgaben, ver-

schiedenen Tätigkeiten. Da sind die Körperpflege, die Gesundheitsregeln, die aus-

gewogenen körperlichen Übungen, die maßvolle Befriedigung der Bedürfnisse.

Da sind die Meditationen, die Lektüren, die Aufzeichnungen über Gelesenes oder

im Gespräch Vernommenes…«52

Die Selbstsorge bedeutet jedoch nicht, einfach an sich selbst interessiert zu sein

in Form einer puren Selbstbezogenheit oder Selbstverliebtheit, sondern an etwas

zu arbeiten, mit etwas befasst zu sein: sie beinhaltet Aufmerksamkeit, Wissen

und Technik.53 Kanitscheider benennt es als Arbeit am Selbst, die nicht auf eine

zu erwartende Offenbarung zielt und auch keinem festen Prozedere folgt – jeder

Menschmuss für sich selbst die Selbstsorge erlernen.54 Der PhilosophHarry Frank-

furt beschreibt das Sich-sorgen ähnlich als reflexiven Prozess:

»Sofern es darin besteht, eigenständig ein bestimmtes Leben zu führen oder ein

charakteristisches Verhalten zu zeigen, setzt das Sich-Sorgen sowohl Tätigkeit als

auch Selbstbewusstsein voraus. Es ist eine Angelegenheit des auf bestimmteWei-

se Tätigseins, und das Tätigsein trägt wesentlich reflexiven Charakter – strengge-

nommen nicht deshalb, weil der Akteur, indem er sein Verhalten leitet, mit Not-

wendigkeit etwas für sich selbst tut, sondern eher deshalb, weil er etwas mit sich

unternimmt.«55

51 Foucault, Subjekt und Macht (1982), zitiert nach Demirovic (2010): S. 161.

52 Foucault (1989a): S. 71. Ähnlich es formuliert Nehamas (2000: S. 293): »[…]als Lebensweise,

als Selbstentwurf, als Werden zu sich, als Sorge um das Selbst.«

53 Foucault (1987): S. 281f.

54 Kanitscheider (2011): S. 50. Er verweist darauf, dass dies auch bei den frühen Theoretikern

der Selbstsorge wie Epikur, aber auch Platon und Aristoteles bereits benannt sei. (Ebd. S. 51).

55 Frankfurt (2001): S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 199

Der Begriff der Selbstsorge in seiner fürsorglichen Form steht dabei nahe der Idee

des mit sich selbst befreundet seins. Im Begriff der Freundschaft mit sich liegt eine

gewisse Abgrenzung zur potentiell narzisstischen Form der Selbstliebe in ihrer ne-

gativen Auslegung.56 Während die Verwendung der Begriffe nicht einheitlich ge-

handhabt wird, so findet sich doch aber eine übergreifende Gesamtidee eines po-

sitiven aber reflektierten Selbstverhältnisses. Dies erscheint als Balance auf einem

schmalen Grat, auf der einen Seite die klassische Idee der Askese als rein geis-

tige Widmung, auf der anderen Seite das unreflektiert narzisstische Fühlen, bei

dem die momentanen Empfindungen dominieren und alles nur im eigenen Selbst

stattfindet.57

Die Weltverbundenheit ist für die Alltagspraxis der Lebenskunst fundamental,

wie Foucault deutlich macht: »Die Sorge um sich – oder der Anteil, den man an

der Sorge nimmt, die die anderen um sich selbst haben sollten – erscheint somit

als eine Intensivierung der gesellschaftlichen Beziehungen.«58 Die Praxis der Le-

benskunst zeichnet sich dabei durch eine Vielfalt an Praktiken und Ansatzpunkten

aus, sowie durch den inhärenten sozialen Aspekt. Der Eremit ist in diesem Sinne

eben kein Lebenskünstler, sondern jemand, der vor dem Leben flüchtet. Lebens-

kunst hingegen geschieht und gelingt nur im Leben. Auch wenn sie ein relativ ho-

hes Maß an Selbststudium und Rückzug beinhalten kann, so realisiert sie sich im

Miteinander mit anderen Menschen und im Sinne der Lebenskunst hilft die gute

Verbindung zu sich selbst dabei, mit anderen gut in Kontakt treten zu können.59

Die Sorge um sich und die Freundschaft mit sich selbst bedarf ein gewisses Maß

an Selbsterkenntnis, welche ihrerseits ein hohes Maß an Reflexivität verlangt: »Es

56 Der Begriff wird allerdings sehr unterschiedlich definiert und bewertet. Klassisch unterschei-

det Rousseau zwischen amour-propre als die Selbstliebe, die auf der Anerkennung von ande-

ren basiert, also ein gesellschaftliches Produkt, die kritisch gesehen als Anfälligkeit für Kor-

ruption und Manipulation steht, während amour de soi die primitive wahre Selbstliebe ist,

das natürliche ganzheitliche Glück. Nach Fromm entsteht Selbstsucht nicht, wenn ich mich

zu viel, sondern wenn ich mich zu wenig liebe. Linz (1994): S. 223. La Mettrie verteidigt die

amour-propre, sein Fehlen sei mehr zu befürchten als ihr Übermaß. La Mettrie (1985): S. 64.

Auch Harry Frankfurt benennt das Interesse an sich selbst und die wohlwollende Zuneigung

zum eigenen Leben als Selbstliebe, welche die Basis der Liebe für andere konstituiert. Frank-

furt (2005): S. 78ff. Die Auflösung aller gegebenen Strukturen führt dazu, dass das Subjekt

auf sich selbst verwiesen ist, sich entscheiden und schaffen soll. Es führt zu Narzissmus und

ähnlichen Störungen. Vgl. Ehrenberg (2011).

57 Vgl. hierzu Sennett (1983): S. 374-75. »Innerweltliche Askese und Narzißmus haben vieles ge-

meinsam: In beiden Fällen wird die FrageWas fühle ich? zur Obsession; in beiden ist die Of-

fenbarung des eigenen Gefühlslebens gegenüber anderen eine Form, denWert des eigenen

Selbst zu demonstrieren; in beiden kommt es zu einer Projektion des Selbst auf dieWelt, die

die Bereitschaft verdrängt, sich auf Erfahrungen in der Welt einzulassen, die sich der Kon-

trolle des Selbst entziehen.«

58 Foucault (1989a): S. 74.

59 Schmid (2010): S. 69-86.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Glück und Nachhaltigkeit

kommt darauf an, denjenigen Unterströmungen des Fühlens und Wünschens auf

die Spur zu kommen, die uns lenken, ohne daß wir es wissen und verstehen.«60

Sinn der Selbsterkenntnis ist dabei aber letztendlich keine abstrakte Erkenntnis

eines höheren Bewusstseins, sondern der Beitrag zu einem gelungenen Leben, zu

subjektivem Wohlbefinden. Die Selbsterkenntnis ermöglicht uns, die eigene Ver-

gangenheit zu bewerten und zu relativieren, die eigene Zukunft zu gestalten und

sich von fremden und eigenen Ansprüchen zu befreien. Selbsterkenntnis als ein

»sich in sich auskennen«61 ist für Bieri die Quelle von Freiheit und Glück sowie

gelingender Beziehungen.62

»Selbsterkenntnis ist dasjenige, was dazu führt, daß wir eine transparente seeli-

sche Identität ausbilden und dadurch in einem emphatischen Sinne zu Autor und

Subjekt unseres Lebens werden können. Sie ist also kein freischwebender Luxus

und kein abstraktes philosophisches Ideal, sondern eine sehr konkrete Bedingung

für ein selbstbestimmtes Leben und damit für Würde und Glück.«63

Selbsterkenntnis lässt sich somit zugleich als Grundlage und als Ziel von Lebens-

kunst verstehen. Sie hilft, die eigenen Wünsche und Bedürfnisse besser zu verste-

hen und somit auch besser versorgen zu können. Somit wird das eigene Wollen

bewusster, reflektierter und aufgeklärt. Peter Stemmer erörtert in seiner Ethik des

Wollens (siehe auch Kapitel 4), dass das Leben sich individuell imWollen konstitu-

iert und äußert. Dass Menschen etwas wollen ist an sich ist nicht kritisierbar, aber

wie sie es wollen unterliegt der Prüfung der Vernunft hinsichtlich negativer Sei-

ten und Nebeneffekte für sie selbst und andere. Denn nicht alles erreichte Wollen

erfüllt Menschen mit Glück und Zufriedenheit. Diese Diskrepanz zwischen Wil-

lenserfüllung undWohlbefinden kann entstehen, wenn eine Person, die etwas will,

keine ausreichenden Informationen darüber hat, warum sie es will und was es ihr

de facto bringt, das Gewollte auch zu erreichen. Daraus ergibt sich das Postulat:

»Dein Wollen sollte, was immer du vom Leben willst, aufgeklärt und nicht blind

sein.«64 Die Idee eines aufgeklärten Wollen bezieht sich auf die Maßgabe, dass

Menschen dem Wollen nicht blindlings ausgeliefert sind, sondern sich Kraft ihrer

Vernunft dem Wollen gegenüber verhalten. Sie können das Wollen zu verstehen

suchen und reflektieren, was sie wollen und warum. Zusätzlich ist demMensch zu

eigen, dass er antizipieren kann, also sein Wollen auch in zukünftige Perspektiven

setzen kann – wenn ich dem Willen folge, führt dies (möglicherweise) zu diesem

60 Bieri (2011): S. 15.

61 Bieri (2011): S. 14.

62 Bieri (2011): S. 58 »Menschen, die sich mit sich selbst auskennen, begegnen sich anders als

solche, die keine Übersicht über sich besitzen. Die Begegnungen sind wacher, sorgfältiger

und interessanter. Auch deshalb ist Selbsterkenntnis ein hohes Gut.« (Ebd. S. 60).

63 Bieri (2011): S. 15.

64 Stemmer (1998): S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 201

und jenem.65 Die Grundlegung diese Verständnisses beruht auf den Überlegun-

gen von Harry Frankfurt, der die Idee von Freiheit auf die Fähigkeit des Menschen

gründet, seine Wünsche zu hinterfragen und ihnen selbstgewählte Wünsche ent-

gegen zu stellen. Frankfurt bezeichnet diese als Wünsche erster und zweiter Ord-

nung. So kann ein Mensch einerseits Lust auf eine Zigarette haben, ein inhärenter

Wunsch erster Ordnung; zugleich aber wünschen, nicht zu rauchen als reflektier-

ter Wunsch zweiter Ordnung. Die Wünsche zweiter Ordnung beziehen sich also

auf die Wünsche erster Ordnung.66

»Gut ist ein Leben, wenn es uns gibt, was wir von einem Leben inmöglichst aufge-

klärter Weise wollen, was immer es sei, und wenn wir das Glück haben, daß sich

das so weit aufgeklärte Wollen mit dem Wollen deckt, das wir hätten, wenn wir

alle nötigen Informationen hätten.«67

»Das Gutsein ist demnach selbst wollensrelativ. Wir unterscheiden Dinge nach

gut und schlecht, weil wir Wesen sind, die etwas wollen, und weil es uns deshalb

wichtig ist, zu wissen, wie sich die Welt und die Zustände, wie sich Personen und

Handlungen im Lichte unseres Wollens ausnehmen, ob sie demWollen entspre-

chen oder nicht.«68

Menschen gelten also als Lebewesen, die überlegen und aus Überlegung handeln

(können). Sie suchen nach Gründen für ihr Handeln, wägen sie gegeneinander ab

und versuchen herauszufinden, was die besten oder stärksten Gründe für oder ge-

gen etwas sind. Die eigenen Ziele und Wünsche können gerade durch das Überle-

gen am besten verfolgt werden. Diese Möglichkeit konstituiert das selbstbestimm-

te Leben.69 Herausfordernd ist dabei, dass Menschen meist nicht genau wissen

können, ob das Gewollte ihnen den erwünschten Effekt bringt, da sie über wenig

Lebenserfahrung verfügen, wie etwa bei Beziehungen, der Berufswahl, und ande-

rem und sich diese nur durch das eigenen erfahren erkunden lassen. Das Wollen

ist zudem zahlreichen manipulativen Einwirkungen ausgesetzt, von traditionel-

len Wertemustern ebenso wie durch die Einflüsse der Arbeits- und Konsumgesell-

schaft.

In diesemKontext ist Lebenskunst also als Lebensweise zu verstehen, die durch

den Anspruch und die Praxis beständiger Selbstreflexion begleitet wird und sich

65 Stemmer (2013): S. 163. Dazu auch Tugendhat (2007: S. 58): »Rationales Wünschen ist reflek-

tiertes, überlegtes Wünschen.«

66 Frankfurt (1971).

67 Stemmer (1998): S. 71.

68 Stemmer (2013): S. 153.

69 Stemmer (2008): S. 353. »Freiheit, Rationalität und Verantwortung sind unterschiedliche As-

pekte der gleichen besonderen Fähigkeit, nämlich sich von Gründen leiten zu lassen.« Nida-

Rümelin (2009): S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Glück und Nachhaltigkeit

der Frage nach dem guten Leben widmet, dabei ausgehend von den eigenen Be-

dürfnissen undWünschen. Sie basiert somit auf demVerständnis von Subjektivität

als Basis des Menschen.70 Im reflektierten Subjektivismus besteht die Grundüberzeu-

gung, dass das Gute nur subjektiv und nicht allein durch kognitive Anstrengung zu

ermitteln sei, dass jedoch die kognitive Reflexion die Abwägung und Vereinbarung

widersprüchlicher und interpersoneller Wünsche möglich macht.71

Mit diesem detaillierten Verständnis von Lebenskunst lässt sich nun auch die

verschiedentlich geäußerte Kritik am Ansatz der Lebenskunst beantworten. Die

Kritik richtet sich vor allem auf den Entwurf der Lebenskunst von Schmid, dar-

gelegt in seinem Buch Philosophie der Lebenskunst.72 Kritisiert wird eine potentielle

Nähe der Idee der Lebenskunst mit der Tradition der Selbstverbesserung der Aufklä-

rer von Rousseau über Humboldt bis hin zu der gegenwärtigen neoliberalen Form

der Selbstoptimierung in Form eines Selbstunternehmertums,welches sich geradezu

in eine Selbstgouvernementalisierung auspräge.73 Zudem bestehe beim Konzept der

Lebenskunst die Tendenz, der Ratgeberliteratur zu Glück und Lebenshilfe nahe

zu stehen, die sich auf punktuelle Veränderungen des individuellen Lebens fokus-

siert, ohne eine Systematik und Analyse der gesamtgesellschaftlichen Zustände zu

bemühen.74 Diese Tendenz wird kritisch als Zuwendung zum privaten und einer

Privatisierung der Moral interpretiert, da es dem modernen Lebenskünstler nur

um sein eigenes Projekt gehe, bei dem eine übergeordnete Moral offenbar irrele-

vant wird.Der Begriff der Lebenskunst führe letztendlich in die Leere, in die Patho-

logie, denn sich wahrhaft selbst finden zu wollen sei illusionär, bestenfalls könne

man sich kennenlernen, aber nicht finden und erfinden.75 Die Formulierung der

Lebenskunst lasse offen, »was eigentlich als das Ziel der poietischen, hervorbrin-

genden Tätigkeit bestimmt werden soll.«76 Ohne äußeres Ziel oder Ergebnis käme,

so lautet die Kritik, jedoch keine Kunst aus. Das Leben gelingt durch die Überein-

stimmung mit dem Gegebenen und der Verwirklichung in dem gesellschaftlichen

Rahmen. Lebenskunst besteht nicht in der freien Selbstverwirklichung, sondern

darin, eigene Wünsche und gesellschaftlichen Rahmen zu vermitteln.77

Diesen Einwänden ist unter Berücksichtigung der oben genannten Grundlagen

der Lebenskunst nur bedingt zu folgen. Lebenskunst ist keine Auslösung oder Ab-

lehnung jeglicher Ethik, sondern hat die Grunderneuerung des ethischen Funda-

ments des Miteinanders zum Ziel, wie bereits im Kapitel zur Ethik gezeigt wurde.

70 Keupp (1996); Böhme (1996); Siep (1996); Barkhaus et al. (1996); Höfling/Tretter (2013).

71 Vgl. Steinfath (1998b): S. 18ff.

72 Schmid (1998); Kersting/Leggewie (2007).

73 Kersting (2007): S. 62f.; Heidbrink (2007): S. 261ff.

74 Kersting (2007): S. 42ff.; Rolf (2007): S. 333.

75 Kersting (2007).

76 Thomä (2007): S. 252.

77 Heidbrink (2007): S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 203

GeradeweilMenschen glücklich sein wollen, sind sie bereit Regeln hinzunehmen.78

Viele Punkte der Kritik amWerk von Schmid ergeben sich durch die Offenheit des

Konzepts der Lebenskunst, welche Missverständnisse hervorrufen kann. Die Brei-

te der potentiellen Ausformungen einer Lebenskunst bei Schmid steht zudem na-

he einer gewissen Willkür und die Individualität von Lebenskunst scheint mithin

einer Zufälligkeit zu weichen.79 Lebenskunst kann jedoch in der einzelnen Ausfor-

mung zwar als pragmatisches, aber keineswegs opportunistisches Projekt verstan-

den werden. Dies beinhaltet eine durchaus politische Dimension, denn Schmid

setzt die Philosophie der Lebenskunst in seinem grundlegenden Bezug auf Fou-

cault genau jener Anpassung an Konventionen und die unsichtbare Biomacht ge-

genüber, an der sich die gängige Selbstoptimierung orientiert. Lebenskunst trägt

vielmehr dazu bei, Lebensformen und Seinsweisen zu hinterfragen.80 »Die Aus-

arbeitung von Lebensformen ist die Aufgabe der Askese, um den Übergang von

der passiven normierten, zur aktiven, ethischen Form der Selbstkonstituierung zu

vollziehen.«81 Foucault selber, dessen Überlegungen für Schmid die Ausgangslage

beschreiben, grenzt Lebenskunst im Sinne der Asketik deutlich ab von jener Form

der moderne materialistisch geprägten Selbstfindung.82 Die in der Kritik ange-

deutete Reduktion der Lebenskunst auf eine ästhetische Praxis ohne politische Di-

mension, unterschätzt somit die Tragweite des Ansatzes, der auf die Verbindung

von eigenem Denken und Erfahren des Individuums setzt.83

»Daher nun der Versuch, die endlose moralische und immerzu fruchtlose Auffor-

derung zur Überwindung des Ich gerade durch dessen Bestärkung zu überwinden,

es in seinem Ego selbst dazu zu befähigen, von sich absehen zu können, und dies

nicht aus moralischen Gründen, sondern aus Eigeninteresse des Selbst heraus […]

vom Wir zurück zum Ich und zu seiner Sorge für sich selbst, um auf andere Weise

vom Ich zumWir und zur Sorge für andere zu kommen.«84

»Es ist eine falsche Annahme zu glauben, mit der Gestaltung des Lebens und des

Selbstmüsse zwangsläufig ein Gelingen oder gar eine Perfektionierung beabsich-

tigt sein. Für die Kunst und Lebenskunst sind, um sich nicht den Zwang einer

78 Vgl. Rolf (2007): S. 325. Siehe auch Kapitel 3.

79 Vgl. Schmid (1998), (2004b). Ähnlich weich und vielfältig zeigt sich Lebenskunst bei Leiber

(2006).

80 Schmid (1991): S. 373.

81 Schmid (1991): S. 382.

82 Foucault spielt mit dem Begriff kalifornischer Selbstkult auf die damalige (1983) New-Age-

Bewegung an, es lässt sich aber ebenso gut auf Teile der heutigen LOHA-Bewegung übertra-

gen. Foucault (1987): S. 283.

83 Vgl. Saar (2007): S. 340ff.

84 Schmid (2004b): S. 19. Kursiv im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Glück und Nachhaltigkeit

Zweckerfüllung setzen zu lassen, Gelingen und Mißlingen grundsätzlich gleich-

berechtigt.«85

8.3.2 Lebenskunst als Praxisform des aufgeklärten Hedonismus und ihr

Verhältnis zur Suffizienz

Der Ansatz, bewusster mit dem eigenen Leben umzugehen und mehr Reflexion zu

ermöglichen, sowie mehr Gestaltungsraum zu schaffen, steht unmittelbar mit den

Aspekten in Zusammenhang, die in klassischen Konzepten der Suffizienz, zum

Beispiel in der Studie Zukunftsfähiges Deutschland benannt wurden: Entschleuni-

gung, Entrümpelung, Entflechtung, Entkommerzialisierung. (Siehe Kapitel sie-

ben). Diese Elemente schaffen den Freiraum für die Praxis der Lebenskunst. Sie

sind also weder Selbstzweck, noch stellt sich das gute Leben automatisch ein, wenn

Menschen aus den sogenannten Tretmühlen des Glücks durch eigene Anstrengung

entsteigen (und noch weniger, wenn sie unfreiwillig aus ihnen geworfen werden,

etwa durch Verlust des Arbeitsplatzes). Ein weniger auf Arbeit und Konsum aus-

gerichtetes Leben eröffnet den Raum für das eigentliche Anliegen der bewussten

Lebensgestaltung im Sinne der Lebenskunst. Lebenskunst ist also nicht als eine di-

rekte Philosophie des Glücks zu verstehen, die ein konkretes Ziel oder Werteraster

vorgibt, sondern die anstatt eines Weges eher eine Art der Vorgehensweise an-

rät, um zu einem aufgeklärten und mithin zufriedeneren Selbst-Sein zu gelangen.

Entsprechend kann sich Lebenskunst in vielfältigen Formen ausgestalten.

»Was bedeutet, dass die Lebenskunst keine Regeln hat, dass es so etwas wie die

Lebenskunst nicht gibt. Es gibt nur Lebenskünste – viele Künste, die sich als solche

erst erkennen lassen, nachdem sie praktiziert und ihre Produkte hervorgebracht

worden sind.«86

In der klassischen Ausformung der Antike wäre dies dann primär die Zuwendung

zu geistig-philosophischen Betrachtungen. In einer kontemporären Lesart des auf-

geklärten Glücksstrebens bietet sich ein breiteres Spektrum für die Lebenskünste.

Der begriffliche Bezug zur Kunst verweist hiermit auf das Verständnis von Lebens-

kunst als Idee und Praxis von Kreativität und Fertigkeit, als Resultat von Anstren-

gung und Arbeit. Kunst nicht als Arbeit an einemWerk im Sinne des Produzierens,

sondern als Verständnis des Schaffens ohne unmittelbare Zweckerfüllung, so ist

Lebenskunst ein nie abgeschlossener lebenslanger Prozess.87

Lebenskunst als Asketik kann als kreativer und spielerischer Prozess verstan-

den werden, der ohne metaphysischen Überbau daherkommt. Josef Früchtl for-

85 Schmid (2004a): S. 193.

86 Nehamas (2000): S. 290.

87 Schmid (2004b): S. 50ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 205

muliert dies als spielerische Selbstbeherrschung, die zwischen Tugend und Untugend

navigiert. Als offenen Prozess, der statt reiner Selbstkontrolle eine überlegte Selbst-

meisterung beschreibt und immer mit Selbsterkundung einhergeht.88 Das Selbst ist

nicht als gegeben anzusehen, sondern zu erschaffen, somit als Kunstwerk, wel-

ches in einer Art künstlerischen Gestaltungsprozess geformt werden kann. Damit

besteht der Bezug zur Techné, Technik, um das Leben zu vervollkommnen. Dazu

gehören eine Regulation der Lüste und Bedürfnisse, entsprechende Tugenden der

Selbstbeherrschung – immer mit dem Ziel der ästhetischen Ausgewogenheit.89

»Mir fällt auf, daß Kunst in unserer Gesellschaft zu etwas geworden ist, daß nur

Gegenstände, nicht aber Individuen oder das Leben betrifft. Daß Kunst etwas Ge-

sondertes ist, das von Experten, nämlich Künstlern gemacht wird. Aber könnte

nicht das Leben eines jeden ein Kunstwerk werden?Warum sollte die Lampe oder

das Haus ein Kunstgegenstand sein, nicht aber unser Leben?«90

Die in Kapitel 6 genannten vier Bereiche einer Lebensweise, die subjektives Wohl-

befinden und Suffizienz verknüpfen können, lassen sich in der Idee der Lebens-

kunst nun unmittelbar wiederfinden:

(1) Die Pflege sozialer Beziehungen. Zwar scheint Lebenskunst zunächst ein in-

dividualistischer Ansatz zu sein, doch braucht sie wie jede philosophische Praxis

den Austausch zur Reflexion: die Diskussion, den Streit, das Argumentieren, die

Inspiration. Der Umgang miteinander ist zudem ein elementarer Teil von Lebens-

kunst, da er die erste unmittelbare Sphäre der Praxis darstellt, sowohl im Hinblick

auf das persönliche Umfeld als auch den Umgang in der Öffentlichkeit. Lebens-

kunst als bewusste Gestaltung des Lebens ist zudem in der Realisierung dessen

mit anderen verbunden, beispielhaft in den folgenden zwei Aspekten.

(2) Spiel. In seiner Theorie der Lebenskunst regt Schmid an, das Leben selbst

als Spiel anzusehen.91 Schmid unterscheidet allerdings nicht zwischen den oben in

Kapitel sechs eingeführten Formen von Game und Play und somit bleibt sein An-

satz eher vage. In kritischer Abgrenzung zu Schmid formulieren Hüther/Quarch

einen Ansatz der spielerischen Lebenskunst, bei dem das Erleben der Welt im Vor-

dergrund steht gegenüber der Ausgestaltung des Lebens.92

(3) Kunst und Kultur. Kunst gilt im Konzept der Lebenskunst bei Schmid als

zweckfreier Raum und Praxis der Freiheit, die sich auch gestalten lässt.93 Singen

und tanzen gelten als explizite Beispiele für Lebenskunst.94 Zygmunt Baumann be-

88 Früchtl (1998): S. 126.

89 Rolf (2007): S. 330f.

90 Foucault (1987): S. 273-74. Siehe auch Foucault (2007): S. 201.

91 Schmid (2004b): S. 58-70.

92 Hüther/Quarch (2016): S. 165-204.

93 Schmid (2004a): S. 189ff., 196f.; Schmid (1998).

94 Schmid (2004b): S. 284-287.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Glück und Nachhaltigkeit

tont, Kultur sei es, die der kurzen Existenz des Menschen Sinn verleihen kann und

vor allem Glücksgefühle ermöglicht in der grundlegend sinnfreien Welt: »Cultu-

re is what makes life with awareness of death’s inevitability bearable, endurable,

liveable.«95

(4) Muße. Müßiggang und Prokrastination sind als Befreiung aus der sozio-

ökonomischen Maßgabe der Selbstdisziplinierung anzusehen. In der Pause des

Nichtstuns kann sich zeigen, was eigentlich nötig oder interessant wäre. Die (zu-

mindest temporäre) Selbstdisziplinlosigkeit ist somit ebenso als ein Element von

Lebenskunst anzusehen.96

In diesen Ausformungen der Lebenskunst zeigt sich ein Verständnis des Sub-

jekts und des subjektiven Wohlbefindens, das sich über den antiken Ansatz des

geistigen Strebens hinaus zugunsten eines holistischen und leiblichen Menschen-

bilds öffnet. Damit ergibt sich eine Verortung im Feld eines aufgeklärten Hedonis-

mus. Foucault selber bezieht sich bei seinen Ausführungen zur Lebenskunst nicht

explizit auf Leiblichkeit und erwähnt auch dieTheorie des Hedonismus nicht, seine

Referenzen zur Lebenskunst der Antike bleiben eher auf ein philosophisch-intel-

lektuelles Projekt bezogen.Der Umgangmit demKörper spielt dabei durchaus eine

zentrale Rolle in der Philosophie der Lebenskunst, aber die weniger hedonistischen

Ansätze dominieren in den herangezogenen Beispielen. Die Lebenskunst der An-

tike betont die (ständige) Auseinandersetzung mit den Lüsten und Begierden, um

den klugen Umgang mit ihnen zu erlernen und einzuüben. In der Antike heißt

Selbstsorge primär, sich um seine Seele zu kümmern, nicht allein um den Körper,

allerdings wird der Körper auch nicht gegenüber der Seele abgewertet oder gar

ignoriert.97 Im Symposion erläutert Aristoteles die Kunst, die Vergnügen klug zu

gebrauchen. Jegliches Vergnügen im Übermaß führt jedoch zu Störungen des In-

dividuums und der Gesellschaft.98 Frei ist erst,wer nicht Sklave seines Bauches, des

Weines oder gar des Liebesdranges ist, sondern der auch seine Lüste frei gebrau-

chen kann und nicht ihnen unterworfen ist.99 Die praktische Form ist die Übung,

die áskesis: Den Körper zu üben, um die Funktionen des Körpers gut ausführen zu

können. Dazu zählen die Ernährungsdiät ebenso wie Meditationspraktiken, des-

sen Ziel individuelle Freiheit und Unabhängigkeit sind.100

»DieÜbungen zur Enthaltsamkeit finden sich bei den Epikureernwie bei den Stoi-

kern, aber das Üben hatte nicht bei beiden denselben Sinn. In der Tradition Epi-

kurs ging es darum zu zeigen, wie man in dieser Befriedigung der elementarsten

95 Baumann in Jacobsen (2014): S. 92.

96 Eikels (2011).

97 Foucault (2007): S. 123-136, 296ff.

98 Foucault (1989): S. 69-70.

99 Foucault (1989): S. 81.

100 Foucault (1989): S. 87-89; 94-104.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 207

Bedürfnisse eine vollere, reinere, beständigere Lust finden könnte als in dem Ge-

lüst zu allem Überflüßigen; […]. Für die Stoiker ging es vor allem darum, sich auf

eventuelle Entbehrungen vorzubereiten.«101

Lebenskunst kann philosophische Übung durch rein geistige Betrachtung sein,

aber im modernen Verständnis des Menschen, wie sie eingangs in der Grundle-

gung eines aufgeklärten Hedonismus formuliert wurde, gehörten Körper und Geist

zusammen. Somit wäre der Philosophie der Lebenskunst geboten, diese auch in ih-

rer leiblichen Bedeutungsweise zu erforschen. »Verstanden als Lebenskunst sollte

sich Philosophie eingehender um die Kultivierung der empfindungsfähigen Körper

kümmern.«102 Dann stünde sie einer hedonistischen Sichtweise nahe und bietet

einen Ansatz als Leitmotiv des subjektiven Wohlbefindens.

8.3.3 Exkurs: Grundlagen der Selbstsorge

Die voranstehenden Erörterungen einer Philosophie der Lebenskunst verweisen

auf eine Alltagspraxis, die keine explizit akademische Fundierung verlangt oder ei-

ne Philosophie darstellt, die nur für Philosophen zugänglich wäre. Dennoch verlangt

sie eine gewisse Basis als Ausgangspunkt, um die Überlegungen und praktischen

Übungen mit der entsprechenden Zuwendung angehen zu können. Das ist zum

einen die Sicherung der Grundbedürfnisse, also eine gewisse ökonomische Absi-

cherung. Zum anderen verlangt sie aber auch eine gewisse stabile psychische Kon-

stitution und die Fähigkeit, sich selber zu reflektieren. So kann es, bevor eine Phi-

losophie der Lebenskunst zum eigenen Projekt wird, notwendig oder zumindest

förderlich sein, zunächst die Aufarbeitung von konkreten Problemen und Belas-

tungen des Selbst anzugehen, etwa, sich mit individuellen oder gemeinschaftlich-

gesellschaftlichen Erlebnissen und Traumatisierungen zu befassen, die das Leben

signifikant (bewusst oder unbewusst) beeinflussen. Allgemein beeinflussen Trau-

matisierungen viele der persönlichen und auch intimen Beziehungen und Bindun-

gen, also jenen Punkt des sozialen Miteinanders, der von äußerster Relevanz für

den Menschen ist.103

101 Foucault (1989a): S. 82.

102 Shusterman (2012): S. 83. Zu Foucaults Arbeit zu Lebenskunst und die Bezüge zu Leiblichkeit

siehe auch Hesse (2003); Erlenbusch (2015); sowie Shusterman (2012): S. 45-83.

103 Frazzetto (2018): S. 167f. Beispiele wären etwa die Folgen einer erlebten autoritären Erzie-

hungmittels körperliche Züchtigung (vgl.Müller-Münch, 2012) oder die Thematik der Kriegs-

kinder (vgl. Ustorf 2016; Bode 2004, 2009). DeMause (2006) vertritt die These, dass die ge-

samte Menschheitsgeschichte stark von Traumatisierungen geprägt war und ist. Wie grund-

legend frühkindliche Prägungen für große Teile der Bevölkerung sind wurde beispielhaft im

Werk von Alice Miller immer wieder thematisiert. Miller (1995), (2004). Zur kritischen Re-

flektion ihresWerkes und vor allem der Schwierigkeit der praktischen Anwendung im thera-

peutischen Setting siehe die Biographie ihres Sohnes Martin Miller (2013).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Glück und Nachhaltigkeit

Im Bereich der empirischen Glücksforschung und der Bindungsforschung ha-

ben Studien gezeigt, dass die frühen Erfahrung eines Kindes hinsichtlich der emo-

tionalen Bindung (geliebt werden versus der Erfahrung von Lieblosigkeit und Ver-

nachlässigung) signifikanten Einfluss auf die Einstellung zur Lebensfreude der

Menschen im Erwachsenenalter haben. Entsprechende Erfahrungen von Gebor-

genheit oder Alleinsein werden im Körper langfristig abgespeichert und hinterlas-

sen deutliche Spuren in den Motivationssystemen: »Frühe Erfahrungen von Ein-

samkeit oder Verlust können eine lebenslange Empfindlichkeit neurobiologischer

Systeme zur Folge haben.«104 Menschen, die solche Erfahrungen gemacht haben,

neigen im Laufe ihres Lebens zu einer erhöhten Angst- und Stressbereitschaft und

fühlen sich schneller überfordert.105

Die hier ansetzende Form der Selbstsorge wäre in vielen Fällen daher ein zu-

nächst sehr anspruchsvolles Unterfangen, welches in einem ersten Schritt vermut-

lich professionelle Begleitung erfordert, etwa in Form eines therapeutischen Pro-

zesses. Deren Ziel wäre die Stärkung zur Selbsterkundung und Selbstakzeptanz,

welche Möglichkeiten eröffnet, das eigene Leben und die Beziehungen zuMitmen-

schen zu gestalten.

Die Entwicklung des Bewusstseins vom eigenen Selbst kann zunächst auch

zu einer negativen Erfahrung führen, indem Missstände des eigenen Lebens be-

wusst werden, sei es in Bezug auf die genannten (negativen) Erlebnisse oder der

Alltagsbelastung der Tretmühlen, welche zuvor vielleicht weniger wahrgenommen

wurden. Die Zuwendung zur Lebenskunst folgt der komplexen Entwicklung der

Moderne: Durch die Überwindung des Reichs der Notwendigkeit besteht erst die

Chance für den Menschen sich mit sich selbst neu zu befassen und sich als Sub-

jekt zu verstehen. Zugleich verlangt die Komplexität dermodernen Gesellschaft die

Selbstregulierung als Arbeitender, Bürger, Lebenspartner beziehungsweise grund-

legend als Mitglied der modernen Kulturgesellschaft.106 Die in der Moderne sich

entwickelnde und rasant entfaltende Idee der Individualität wurde von der Ent-

wicklung und Verbreitung der Psychologie begleitet und ist logisch miteinander

verbunden.107 Entsprechend ist auch eine Lebenskunst derModerne kaummöglich

ohne die begleitende Unterstützung der Psychologie wo immer es nötig erscheint,

und zwar vor allem jene, über die Positive Psychologie hinausgehenden Ansätze.

104 Bauer (2006): S. 65, siehe auch S. 55ff.

105 Bauer (2006): S. 67.

106 Strenger (2017): S. 85ff.

107 Illouz (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 209

8.4 Existenzialismus und Hedonismus

Als besondere Herausforderung zeigt sich in der philosophischen Fundierung des

aufgeklärten Hedonismus die Sinnfrage: Kann Wohlbefinden tatsächlich das Gute

sein, nach dem es sich zu streben und für das es sich zu leben lohnt? Kann Freude

und Lust zum Sinn werden, an dem sich Individuen und Gesellschaften ausrich-

ten können? Es wurde bereits in Kapitel vier darauf verwiesen, dass die Grundla-

gen von Eudaimonia und der klassischen Tugendethik nicht mehr rundum plausi-

bel und erstrebenswert erscheinen. Zugleich entsteht durch den damit verbunde-

nen Verlust eines traditionellen Weltbildes eine Angst ob der Orientierungslosig-

keit und der Gefahr eines potentiellen Rückfalls in eine archaische Lebensweise, in

der jegliche Würde und Autonomie des Menschen relativierbar erscheint, etwa als

Gefahr des Nihilismus, wie es Jonas in Bezug auf die Moderne benennt:

»Nun zittern wir in der Nacktheit eines Nihilismus, in der größte Macht sich mit

größter Leere paart, größtes Können mit geringstem Wissen davon, wozu. Es ist

die Frage, ob wir ohne die Wiederherstellung der Kategorie des Heiligen, die am

gründlichsten durch die wissenschaftliche Aufklärung zerstört wurde, eine Ethik

haben können, die die extremen Kräfte zügeln kann, die wir heute besitzen und

dauernd hinzuerwerben und auszuüben beinahe gezwungen sind.«108

Die Frage was Sinn ergibt und was als sinnvolles Leben anzusehen ist, spielt mithin

eine zentrale Rolle in der Betrachtung von subjektivem Wohlbefinden und suffizi-

enter Lebensweise. Grundlegend stellt sich nämlich die Frage, ob der Mensch an

sich suffizient ist, also sich selbst genügend oder ob er nach etwas höherem streben

muss oder aber das defizitäre Sein anderweitig kompensieren wollen wird, etwa

durch materielle Besitztümer und kompensatorischen Konsum. Wenn die Grund-

lage des Verständnis des Menschen eine negative ist, so im Christentum in Form

von Ursünde und Schuld, so ist das Leben als ewiges Streben nach Wiedergutma-

chung und (göttlicher) Anerkennung zu sehen.DerMensch ist hier nicht sich selbst

genug (suffizient), sondern defizitär. Religionen wie das Christentum bieten dabei

eine Erklärung für die eigene Imperfektion und Unzulänglichkeit, sowie eine Per-

spektive der Erlösung im Jenseits.Während in derModerne im Zeichen der Aufklä-

rung der Glaube an ein Jenseits und eine paradiesische Belohnung nach demTod an

Überzeugung verlor, entwickelte sich dieHoffnung und das Versprechen, alle Sehn-

süchte seien im Diesseits zu erfüllen. Dies wurde nicht zuletzt durch die Verspre-

chen der modernen Konsumgesellschaft befördert, dessen Warenglück als Paradies

auf Erden erscheint, in dem Überfluss und der Zustand von Harmonie herrscht.

Während sich also das Heilsversprechen vom Jenseits ins Diesseits verschob, blieb

der Mensch aber auch in der modernen Gesellschaft als defizitär gebrandmarkt.

108 Jonas (1979): S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Glück und Nachhaltigkeit

Dies manifestiert sich sowohl im Streben nach Gütern, wie im Leistungsideal, die

beiden Aspekte materieller Lebensweise, die in Kapitel fünf beschrieben wurden.

Diese Sinnsuche der Gesellschaft ist mit Ressourcenverbrauch verbunden, aber es

gelingt ihr doch nicht dauerhaft Sinn zu erschaffen.109

Der materielle Wohlstand bietet eine Fülle an Sinnkonstruktionen und damit

einhergehend eine Desorientierung, deren Schwächen aber unschwer zu erkennen

sind und offenbar vor allem durch das Vermitteln von vergnüglichen Erlebnissen

kaschiert werden.110 Das Anerkennen eines Fehlens an Sinn, der Verzicht auf Kon-

struktionen eines höheren Sinns – und seien sie noch so instabil – scheint schwer.

Die historische Entwicklung zeigt in der Tat eine klare Disposition des Menschen

zu metaphysischen Erklärungen, da es sich möglicherweise als evolutionär vorteil-

haft erwiesen hat, Sinnkonstrukte gemeinschaftlich zu erschaffen und anzuneh-

men.111 Transzendentale Ziele sind zwar imaginär, sie können jedoch für die Gesell-

schaften und Zivilisationen als elementar und lebensnotwendig erscheinen – für

den Zusammenhalt und auch, um sich daran ausrichten zu können. Es ließe sich

sogar behaupten, dass der Mensch an sich offenbar ein metaphysisches Bedürfnis

hat.112 Dafür spricht die ursprüngliche Angst des Menschen vor dem Tod.Weil das

Ende des Lebens nicht vorstellbar und akzeptabel erscheint, entwickelt er einen

Glauben an ein potentielles Jenseits, eine schöpferische Kraft und einen Telos des

Seins, in seiner Paradoxie: »Menschen brauchen den Gottesbezug, aber er ist un-

erfüllbar«.113 Der Philosoph Isaiah Berlin formuliert die Aufgabe solcher absoluter

letzter Ziele und Sinnkonstruktionen als Grundherausforderung des menschlichen

Seins:

»Die Menschen suchen nach Halt, weil sie nicht denMut haben, sich der Tatsache

zu stellen, dass es eine solche objektive Macht nicht gibt, dass ihre Werte eben

nur ihreWerte sind und dass sich die Menschen ohne weiteren Grund engagieren

oder vielmehr aus dem einzigen Grund, der sich prinzipiell anführen lässt, dass

nämlich dieses bestimmte Ziel – gleichgültig, wie es beschaffen ist – das ist, wofür

sie sich entschieden haben, ihr letztes Ziel; dies bedeutet Sich-Entscheiden, und

darüber hinaus gibt es keine Begründung, denn ein letztes Ziel rechtfertigt alle

anderen und kann nicht selbst einer Rechtfertigung bedürfen.«114

109 Reusswig (1994): S. 222.

110 Schmid (2007): S. 72ff. Die Sinnfrage ist schwieriger, also fragt man nach dem konkreteren

Glück beziehungsweise wenn es schon keinen Sinn gibt, so soll es wenigstens Spaßmachen,

so beschreibt Schmid die gegenwärtige Glücksjagd. Siehe auch Schmid (2012).

111 Kanitscheider (2008): S. 156f.

112 Vgl. Gamm (2012); Stevenson/Haberman (2008): S. 226-270.

113 Tugendhat (2007): S. 193; siehe auch S. 159-175; vgl. Strenger (2017) S. 90-94.

114 Berlin (2009): S 320.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 211

Ähnlich formuliert es Kanitscheider, nämlich dass es dem Menschen schwer fällt,

sich der existenzialistischen Perspektive zu stellen und sich damit einzugestehen,

dass kein Heilsversprechen wahr ist:

»Wir wissen aus den zahlreichen Reaktionen auf den Verlust von absolutem Sinn

und den objektivenWerten durch diewissenschaftliche Rationalität, dass der epi-

kurische Weg und der heidnische Hedonismus für die meisten Menschen nach

2000 Jahren christlicher Wertorientierung emotional schwer umzusetzen ist. Zu

lange hat man ihnen erzählt, dass die Lebensführung einer außerweltlichen un-

umstößlichen, richtunggebenden Instanz bedarf.«115

Im Kontext dieser Arbeit bedeutet dies, dass weder die Sinnkonstruktion dermate-

rialistischen Lebensweise aufrecht zu erhalten ist, noch aber jene asketischen Sin-

nideale plausibel vertreten werden können, die manch Modellen der suffizienten

Lebensweise zugrunde liegen. Der Philosoph Nagel beschreibt die Herausforde-

rung eines entsprechend aufgeklärten Bewusstseins, welches sich seiner eigenen

Unbedeutsamkeit gewahr wird:

»Denken wir uns aus der Außenperspektive, so fällt es uns tatsächlich schwer, un-

ser eigenes Leben ernst zu nehmen. Dieser Verlust der Selbstgewißheit und der

Wunsch, sie nach Möglichkeit wiederzuerlangen, macht das philosophische Pro-

blem des Sinnes des Lebens aus.«116

Sinnloses Leben birgt auch nur sinnlose Existenzen und Tätigkeiten,weil jedes Tun

auf einen Zweck baut, der auf ein Ziel ausgerichtet ist: »Hätten wir keine letzten

Zwecke, wäre nicht nur der Wunsch leer und sinnlos, sondern das Leben selbst.

Denn ein Leben ohne Ziele oder Zwecke wäre ein Leben, in demman nichts zu tun

hätte.«117

Als konstruktive Position gegenüber einem solchen (drohenden) Nihilismus

steht ein Menschenbild, welches auf einer positiven, gesättigten, selbstgenügsa-

men Selbstverständnis beruht. Ohne höhereWerte und teleologische Orientierung

verbleibt als Bezugspunkt dabei lediglich das Sein, als Bezugspunkt des aufgeklär-

ten Hedonismus. Der französische Philosoph Jean-Luc Nancy entwickelt diese phi-

losophische Idee unter der simplen Prämisse: »Das Ganze des Seienden ist sein

eigener Grund, es gibt keinen anderen […].«118 Damit attestiert er, dass die Welt

keinen Sinn hat, sondern sie als Sinn in sich zu verstehen ist. Es geht ihm zufolge

also nicht darum, derWelt Sinn zu verleihen, sondern in den Sinn einzutreten, das

Bestehende als Sinn anzusehen, zu erkennen und anzuerkennen: »sie selbst allein

115 Kanitscheider (2008): S. 208.

116 Nagel (1992): S. 370. siehe auch S. 362f.

117 Frankfurt (2001): S. 142.

118 Nancy (2012): S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Glück und Nachhaltigkeit

ist der ganze unbedeutende Sinn«.119 Das Sein ist somit nur das, was passiert ohne

einen metaphysischen Hintergrund. Das Sein der menschlichen Welt entspringt

in jedem Punkt, in jedem Moment. Der Sinn des Seins wird nun hervorgebracht

durch das Miteinander-Sein.120

Hier besteht als Fundament des (Miteinander-)Seins die Idee der bedingungs-

losen Weltbejahung, wie sie durchaus in den meisten Religionen angelegt ist, als

Weltbejahung im Sinne der Anerkennung aller Existenz und der Würde von allem

Lebendigen. Diesen expliziten Bezugspunkt für ein aufgeschlossenes, wohlgeson-

nenes Miteinander verortet Nancy in der Idee der Liebe und dem liebenden Denken:

»Lieben bedeutet die Möglichkeit, alle Dinge, alles, was da ist, als an sich und für

sich wertvoll zu betrachten.«121 Der Mensch ist nicht gegeben/geschaffen, sondern

er schafft sich selbst, jeder selbst und immer wieder, dieses Erschaffen kann aber

nur ein positiv bejahendes sein. Entsprechend ist auch das Gemeinsame ein Posi-

tives.122 Foucault bezieht die Idee der Lebenskunst auf den Existenzialismus:

»Die einzige annehmbare Konsequenz aus dem, was Sartre gesagt hat, ist die, sei-

ne theoretische Einsicht mit einer kreativen Praxis zu verbinden – und nicht mit

einer authentischen. Aus der Idee, daß uns das Selbst nicht gegeben ist, kannmei-

nes Erachtens nur eine praktische Konsequenz gezogen werden: wir müssen uns

selbst als Kunstwerk schaffen.«123

Lebenskunst erscheint hier erneut als Praxis, individuell aber auch im gemein-

samen-gesellschaftlichen Rahmen, welcher eigenständige Bezugssysteme kreiert.

Den sich selbst erschaffenden Sinn gilt es fortwährend zu kultivieren, da der auf

das menschliche Sein bezogene Sinn ein relativer Sinn bleibt, ohne eine absolu-

te Orientierung. Der Sinn des Lebens ist nicht gegeben, ebenso wie es nicht die

Lebenskunst gibt. Ob etwas eine belanglose oder sinnhafte Beschäftigung ist, ist

relativ. Als sinnerfülltes Leben ist ein Leben zu bezeichnen, in dem man sich ak-

tiv mit einem für einen selbst lohnenswerten Vorhaben beschäftigt.124 Was sich als

lohnenswertes Vorhaben bezeichnen lässt, ist über das unmittelbare Glücksemp-

finden der Menschen hinaus dabei immer nur ein soziales Konstrukt. Es kommt

119 Nancy (2014): S. 41, siehe auch S. 16.

120 Nancy (2012): S. 128. Nancy erläutert dies am Beispiel des Gesprächs: ImUnterhaltenmit den

Anderen unterhält man sich selbst im Sinne des sich Erhaltens, des sich Erschaffens. Nancy

(2012): S. 133.

121 Nancy/Tyradellis (2013): S. 66. Damit schließt Nancy an Sartres Überlegungen zum Existen-

zialismus als Humanismus an, die sich gegen die Verneinung der Welt aussprechen. (Vgl.

Sartre 1989).

122 Diese Idee hebt sich vom klassischen, statischen Humanismus ab, in dem bereits festgelegt

ist, wie der gute Mensch sie (und der somit Sanktionen und Missachtung für jeden bereit

hält, der wagt anders zu sein). Vgl. Hengelbrock (2005): S. 134-140.

123 Foucault (1987): S. 274.

124 Wolf (1998): S. 170, 179.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Aufgeklärter Hedonismus als Leitmotiv nachhaltiger Entwicklung 213

also auf die gelingende Kombination von gemeinsamer Sinngebung und subjekti-

vem Empfinden an. So kann auch eine an sich sinnvolle Tätigkeit, etwa Busfahrer

oder Zahnärztin, nicht als erfüllend empfundenwerden. »Sinn entsteht, wenn sub-

jektive Anziehung mit objektiver Attraktivität zusammen trifft.«125

Die Frage ist dem Philosophen Nagel zufolge, ob die Erkenntnis der Absurdität

unserer Existenz de facto ein Problem darstellt oder ob die Absurdität nicht einfach

eine für den Menschen typischen Eigenschaft ist, in der sich just seine Erkenntnis-

fähigkeit widerspiegelt und ihn so charakteristisch und interessant macht. Nagel

empfiehlt daher einen eher gelassenen und gewissermaßen spielerischen Umgang

mit der Erkenntnis des existenziellen Seins:

»Gibt es sub specie aeternitatis keinen Grund daran zu glauben, dass irgendet-

was von Bedeutung ist, so ist dies eben gleichermaßen belanglos, und wir tun gut

daran, unserem absurden Leben von nun an mit Ironie zu begegnen, statt voller

Heldenmut oder Verzweiflung.«126

Somit bietet sich laut Nagel anstelle eines nihilistisch-zynischenUmgangsmit dem

Leben vielmehr der spielerische Umgang und die Option der Ironie. Eine Flucht

ins transzendente Wesen erscheint Nagel als eine Verschwendung des eigenen Be-

wusstseins, eine Amputation des Selbst.127

125 Wolf (1998): S. 174. Gewisse selbstgewählte Ziele können daher auch als pathologisch gelten,

wenn sie sich vorwiegend nach subjektiver Anziehung richten: wer mit aller Leidenschaft

Briefmarken sammelt, Telefonbücher auswendig lernt etc. (Ebd. S. 174f.).

126 Nagel (1996): S. 44. Kursiv im Original.

127 Nagel (1992): S. 378. Bereits Hegel weist die Stoa mit ähnlichem Grunde zurück, da die er-

reichte innere Freiheit als defizitär anzusehen ist und einer Verschmähung der Existenz ent-

spricht und eine Flucht aus der Wirklichkeit verlangt. Jaeggi (2016): S. 205-210.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452479-009 - am 13.02.2026, 00:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

