
 

2 Der Wunsch nach (Selbst-)Vergewisserung: 

Beispiele zur  

Typologie antiker Jenseitsreisen 

 

 

 

Um den entstandenen Suchbegriff von Jenseitsreisen zu erweitern bzw. auch um die 

bisherigen Kriterien zu überprüfen – Bousset beispielsweise bezog sich ja auf litera-

rische Himmelsreisen aus der Antike – sollen Beispiele aus der Antike den Begriff 

veranschaulichen. 

 

 

2.1  PARMENIDES VON ELEA: REISE ZU  

WISSEN UND WAHRHEIT 

 

Die wohl älteste literarische Darstellung einer Himmelsreise findet sich bei Parmeni-

des von Elea, der um 515 v. Chr. geboren wurde.
1
 Es heißt, er habe nur eine einzige 

Schrift verfasst,
2
 ein Lehrgedicht in Hexametern. Mit der epischen Form stellt Par-

menides sich selbst in die Tradition Homers und Hesiods, aber auch in die der or-

phisch-religiösen Sänger und Heiler.
3
 

Das Gedicht lässt sich in drei Teile unterschiedlicher Länge gliedern:
4
 

 

1. Der Vorspann beginnt unmittelbar mit einer Fahrt „in einen Raum außerhalb des 

menschlichen, gewohnten Aufenthalts“
5
, durch das von Dike bewachte Tor der 

Bahnen von Tag und Nacht „hin zur Göttin[…], die ihm alles, was er dichtet, of-

fenbart“
6
 und daher als „‚Muse‘ des Parmenides“

7
 bezeichnet wird. 

                                                             

1 Gemelli Marciano 2009, 42. Gemelli Marciano nennt zwei voneinander abweichende Be-

richte über das Geburtsjahr, hält allerdings die Angabe in der fiktiven Inszenierung des pla-

tonischen PARMENIDES, aus der man das Jahr 515 v. Chr. berechnen kann, für plausibler. 

2 Vgl. Kirk et al. 2001, 265. 

3 Vgl. Buchheim 1994, 103. 

4 Vgl. Buchheim 1994, 104. 

5 Buchheim 1994, 104 

6 Buchheim 1994, 104. 

7 Buchheim 1994, 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Das Proömium, das die Begegnung mit der Wahrheit als mystisches Erlebnis dar-

stellt, habe, so die Altphilologin Laura Gemelli Marciano, seit der Antike immer 

wieder Anstoß erregt; Platon und Aristoteles strichen es in ihren Darstellungen 

der parmenidischen Lehre sogar komplett.
8
 Vor dem Hintergrund dessen aber, 

dass die archaische Dichtung eine Rezitation vorsah und sich nicht primär schrift-

lich vermittelte, „ist das Proömium, das dem Zuhörer zuerst begegnete und ihm 

den Weg weisen sollte, der Schlüssel, um die anderen Teile des Gedichtes zu ver-

stehen“
9
, die dort geschilderte Himmelsreise ist somit von hoher Bedeutung. 

2. Der zweite Teil des Gedichts enthält die dem Dichter geoffenbarte Wahrheit: Er 

erhält Aufschluss über Grundlagen der Metaphysik, „gewahrt“
10

 die Asymmetrie 

von Sein und Nichtsein und die Scheinhaftigkeit der irdischen Ansichten, wie es 

die Göttin schon im Proömium ankündigte: „So steht es Dir an, alles zu erfahren, 

einerseits das unerschütterliche Herz der wohlgerundeten Wahrheit und anderer-

seits die Meinungen der Sterblichen, in denen keine wahre Verläßlichkeit 

wohnt.“
11

 

3. Eine große Textmenge des dritten, ursprünglich wohl längsten Teiles, der eine 

„Schilderung der Dinge, wie sie der menschlichen Ansicht (doxa) sich darstel-

len“
12

 enthielt, ist verloren.  

 

Der erste Teil des Lehrgedichts, das für das Verständnis ganz zentrale Proömium, 

wird auch „Himmelfahrt des Parmenides“
13

 genannt. Der obigen Unterscheidung von 

Jenseitsfahrt und Jenseitsreise nach, soll hier aber von der Himmelsreise, also einer 

Jenseitsreise anstelle einer Jenseitsfahrt, gesprochen werden, unter anderem weil das 

Kriterium der Rückkehr erfüllt ist.  

Welche Charakteristika lassen sich nun weiter aus der Erzählung herausfiltern 

und als Merkmale für eine Jenseitsreise in die Definitionsschablone, die, wie oben 

beschrieben, work in progress entsteht, während der Untersuchung von Beispielen 

wie eben das des Parmenides, einpassen oder sind oben bereits erwähnt? 

                                                             

8 Vgl. Gemelli Marciano 2009, 52. 

9 Gemelli Marciano 2009, 47. 

10 Zur Bedeutung des Nous, des Gewahrens mit nicht nur rezeptiven sondern auch konzepti-

ven und protensiven Charakters, also als Blick auf „den eigentlichen Nenner“, siehe Buch-

heim 1994, 108-115. 

11 Parmenides Frgm. 1, zit. nach Übersetzung Kirk et al. 2001, 267. Um das Zitat nicht aus 

dem Zusammenhang zu reißen, sei hier noch der folgende Nachsatz zitiert: „Nichtsdedo-

weniger [sic!] wirst du auch dieses verstehen lernen, wieso das, was man meint, in gültiger 

Weise Bestand haben (sein) muß, indem es alles ganz und gar durchdringt.“ (Ebd.). Dieser 

Anschlusssatz macht deutlich, dass die menschliche Perspektive nicht insgesamt als falsch 

zu verwerfen ist, sondern lediglich eine Verdrehung ist, ein Anschein unter dem die Grund-

struktur der Wahrheit erhalten bleibt. Siehe hierzu auch den dritten Teil des Gedichts und 

Buchheim 1994, 105 sowie 131-144. 

12 Buchheim 1994, 104. 

13 Heininger 1996, 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 91 

Zunächst einmal ist das oben ausgeführte Merkmal der Perspektive auffällig. 

Parmenides erzählt in der 1. Person, in Form eines Erlebnisberichts.
14

 Dieses recht 

klare Merkmal, das bereits Teil der Schablone ist, wirft allerdings die Frage nach der 

Form des Erlebens von Parmenides auf. Heininger stellt die unterschiedlichen Positi-

onen in der Forschung dar – die von der Deutung der Reise als einen vom Subjekt 

geleisteten Durchbruch zur Klarheit bis zur Intervention einer persönlichen göttlichen 

Gewalt reichen – und macht anhand der Passivverwendung deutlich, dass Parmenides 

ihm nach „die Erkenntnis der Wahrheit gewiß nicht [als eigene Leistung ausgibt], 

sondern als ein von außen an ihn herandrängendes Geschehen“
15

. 

So wird auch bereits aus den ersten Versen deutlich, dass der Protagonist die 

Fahrt zur Göttin nicht selbst vorantreibt:  

 

„Die Stuten, die mich tragen, soweit mein Herz nur begehrt, geleiten mich, seitdem sie mich 

auf den kundereichen (oder weithin berühmten) Weg der Dämonin (Göttin) geführt […]. Auf 

diesem Weg ließ ich mich tragen; denn auf diesem trugen mich die verständnisreichen Stuten, 

indem sie den Wagen zogen, und Jungfrauen wiesen den Weg. Die Achse in den Naben erhitzte 

sich und entsandte den durchdringenden Ton einer Pfeife […], da die Heliadenjungfrauen, die 

zuvor das Haus der Nacht zum Licht hin verlassen und mit den Händen vom Haupt die Schleier 

weggestoßen hatten, sich ständig Geleit zu geben beeilten.“
16

 

 

Buchheim deutet diese Leichtigkeit mittels eines Vergleichs bei einem geistigen 

Durchbruch an Erkenntnissen:  

 

„Schon aus diesen ersten Versen hört man die Leichtgängigkeit heraus, das mühelose ohne ei-

genes Zutun getriebene Vorankommen, wie es z.B. nach einem gelungenen Durchbruch mög-

lich ist […]. Einmal auf dem richtigen Weg, dem ‚Weg der Göttin‘, wie es heißt, gibt es kein 

Aufhalten mehr. Überall hin und durch alles hindurch bringt er den ‚wissenden Mann‘, den die 

Göttin eingeweiht hat und der nun mit seinem Gedicht andere Geeignete einweihen will.“
17

 

 

So wird nicht nur durch die Beschreibung der Reise, sondern auch durch die Anspra-

che der Göttin – es geht darum was sie sagt, nicht wo und wie sie es sagt – deutlich, 

dass auch das oben genannte Kriterium, der Schwerpunkt auf Reise statt Ziel, hier 

zutrifft. Es geht nicht um den Himmel als Ziel, vielmehr um das, was die Göttin of-

fenbart und damit eben auch um die Reise des Wahrheitssuchenden und den Weg des 

Erkennens bzw. der Erkenntnis. Schließlich ist mit den Ausführungen der namenlos 

bleibenden Göttin über das Seiende der Weg
18

 auch noch nicht abgeschlossen. Mit 

                                                             

14 Vgl. Heininger 1996, 102. 

15 Heininger 1996, 104. 

16 Fragm. 1, zit. nach Übersetzung Kirk et al. 2001, 267. Hervorheb. i. O. 

17 Buchheim 1994, 105. 

18 Im Grunde gibt es nicht nur diesen Weg des Protagonisten sondern zudem auch eine meta-

phorische Reise des Rezipienten: „Indem sich der Zuhörer bemüht, das Rätsel [Vorweg-

nahmen, Anspielungen, Unbestimmtheiten und Zweideutigkeiten in Sprache und Struktur] 

zu lösen, erfährt er eine innere Entwicklung, die ihn verändert.“ (Gemelli Marciano 2009, 

48). 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

ihrem Ausführen der Anschein bleibenden menschlichen Perspektive und Sprachge-

wohnheit gibt sie Parmenides den Schlüssel dazu, die Wahrheit zu prüfen: „Der 

Wunsch nach Vergewisserung und damit die Überprüfung des einmal Erreichten ist 

[…] eine Grundintention des Parmenides“
19

. 

Diese Haltung des Parmenides, ein Entwicklungsgang, der schließlich die klassi-

sche Philosophie und Logik erreicht
20

, entsteht vor einem bestimmten kulturge-

schichtlichen Kontext: Um die durch Verelendung vieler Kleinbauern drohenden 

bürgerkriegsähnlichen Zustände unter Kontrolle zu bekommen, wird von den helleni-

schen Stadtstaaten das regulierende Instrument der Kolonialisierung entwickelt. Der 

darauf folgende Handel führt zu einem weiteren Lebenshorizont und einem offene-

rem Denken, in dessen Zusammenhang sich die abendländischen Wissenschaften 

entwickeln.
21

  

Die Himmelsreise des Parmenides steht in der damit aufkommenden philosophi-

schen und empirischen Bewegung, komplizierte Zusammenhänge außerhalb der my-

thischen Zusammenhänge zu erschließen.
22

 So lässt sich aus dem Kontext des 6. 

Jahrhunderts v. Chr. die Himmelsreise als Stilmittel philosophischer Entmythologi-

sierung verstehen. Parmenides macht keine Ekstaseerfahrung und erzählt auch nicht 

einen Traum als Götterbotschaft, er erhebt nicht den Anspruch, seine Erzählung in re-

ligiöse Deutung zu verankern – vielmehr stellt seine Schilderung einer Himmelsreise 

eben eine Parodie
23

 auf den polytheistischen Götter- und Mythenglauben dar.
24

 

Eine Parodie auf das Genre der Jenseitsreisen ist dann bei Lukian zu finden. In 

seiner Hadesreise MENIPPUS SIVE NECIOMANTIA und seiner Himmelsreise
25

 IKAROME-

                                                             

19 Buchheim 1994, 102. 

20 Vgl. Buchheim 1994, 102f. 

21 Vgl. Dahlheim 1994, 61-80 und Hauser 17.06.2001, 5. 

22 Vgl. Hauser 17.06.2001, 5. 

23 Die hier vertretene Deutung als Parodie ist natürlich nur eine mögliche Lesart. Heininger 

beispielsweise sieht solch einen Umgang erst um einiges später mit Lukian auftreten. Ihm 

nach nutzt Parmenides das Motiv der Jenseitsreise und die mythische Sprache, gerade auch 

durch die Anknüpfung an Hesiod, um den eigenen philosophischen Anspruch zu begrün-

den. Die Funktion der Himmelsreise des Parmenides ist laut Heininger also die der Legiti-

mation. (Vgl. Heininger 1996, 104.). Durchaus lassen sich aber auch zwei unterschiedliche 

Vermutungen anstellen, inwieweit man diese zunächst konträr erscheinende These mit der 

der Parodie in Einklang bringen könnte: Zum einen schließlich parodiert Parmenides der 

obigen These nach lediglich den polytheistischen Mythenglauben, nimmt das Medium der 

Jenseitsreise selbst für das Transportieren seines Stoffes aber vielleicht ernst. Zum anderen 

dient ihm der Mythos innerhalb der Parodie, also auf der Ebene der Erzählstruktur tatsäch-

lich ja als Legitimation: Das Medium der Himmelsreise und die Offenbarung der Göttin 

stellen einen Anspruch und eine Verbindlichkeit, ein Verbürgen des Wahrheitsgehaltes für 

den Protagonisten dar. 

24 Vgl. Hauser 17.06.2001, 5. 

25 Um die obige Unterscheidung der Himmelsreise von anderen „Kommunikationsformen“ 

beizubehalten, ist anzumerken, dass die Himmelsreise im IKAROMENIPP als Rahmengattung 

für Erscheinung und Erleuchtung fungiert. Vgl. Heininger 1996, 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 93 

NIPPUS wendet er sich gegen die von den zeitgenössischen Philosophenschulen ge-

lehrte Lebensführung und die sie begründende Metaphysik. 
26

 

 

„Zu diesem Zweck bereist der Held der Dialoge, der Kyniker Menipp, Unterwelt und Himmel, 

um von dort mit teils harter Kunde zurückzukehren: dem Entschluß der Götter, übers Jahr allen 

existierenden Philosophenschulen den Garaus zu machen (Icaromenipp 33), bzw. dem Rat des 

Teiresias, sich über die himmlischen Dinge nicht unnötig den Kopf zu zerbrechen und in den 

Wechselfällen des Lebens den gesunden Menschenverstand zu gebrauchen. Das heißt im Klar-

text auch: Himmels- und Unterweltreisen tragen zur höheren Erkenntnis absolut nichts bei.“
27

 

 

Lukian nutzt die gängigen Motive der Jenseitsreisen und karikiert sie
28

:  

 

„Die Aufteilung der Wegstrecke in mehrere Etappen […], das Auftreten eines Reisebegleiters 

[…], der Abstieg in den Hades durch einen Schlund […] das Hinabblicken auf die Erde […] 

oder die Kostümierung des Menipp als Herakles, welche auf die Katabasis des Dionysos im 

Gewand des Herakles bei Aristophanes anspielen dürfte. Konsequent eingestreute komische 

Elemente stehen im Dienst der Parodie […].“
29

 

 

So ist mit dem Beispiel der Himmelsreise des Parmenides von Elea, die eine Meta-

pher für die Wahrheitssuche darstellt, und dem kurzen Ausblick auf Lukian nicht nur 

die Typologie antiker Jenseitsreisen angerissen – es war hier von der Perspektive und 

dem Weg, der Reise an sich, dem „Gewahren“ der Wahrheit und bei Lukian auch von 

einem Reisebegleiter, einen solchen wird auch das nachfolgende Beispiel in der Fi-

gur des Deuteengels noch nennen, die Rede. Zudem wurde durch die Beispiele auch 

thematisiert, welche Funktion das Thema einer solchen Reise als Motiv in der Litera-

tur einnehmen kann. Welche Funktionen Autoren ihren Jenseitsreisen noch geben 

können, bzw. welche Intention sie dabei möglicherweise verfolgen, wird sich später 

bei der Untersuchung weiterer, gerade auch moderner Beispiele zeigen. 

Zunächst soll ein zweites antikes Exempel die typologischen Aspekte vertiefen. 

 

 

2.2 DAS ÄTHIOPISCHE HENOCHBUCH: REISEN ALS 

APOKALYPTISCHE HOFFNUNGSTRÄGER 

 

Eine neue Hinwendung zu „ekstatischen, visionären Erlebnissen als Medium direkter 

metaphysischer Selbstvergewisserung“
30

 und als orientierungsstiftend entsteht spätes-

tens im Kontext der frühjüdischen Apokalyptik. Gott erscheint den Apokalyptikern 

                                                             

26 Vgl. Heininger 1996, 108. 

27 Heininger 1996, 108f. Hervorheb. A. B. 

28 Heininger konstatiert, begründet u.a. mit anderen parodistischen Verarbeitungen antiker 

Stoffe, dass die parodistische Verwendung der Himmelsreise im Streitfall eine akzeptable 

literarische Waffe darstellt. Vgl. Heininger 1996, 109f. 

29 Heininger 1996, 109. 

30 Hauser 2009, 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

fern, sein Wirken wird radikal fragwürdig.
31

 Der kulturgeschichtliche Kontext dieser 

Apokalyptiker zeigt, dass unter anderem Kaiserkult und drohende Hellenisierung die 

Auslöser dazu waren, literarisch Gegenwart und Zukunftshoffnung in Apokalypsen 

zu verarbeiten. Ein Beispiel für eine solche Situation stellt die Regierungszeit des Se-

leukidenkönigs Antiochus IV Epiphanes im 2. Jahrhundert v. Chr. dar. Antiochus 

geht gegen die Juden, die die stärkste Opposition gegen seine Hellenisierungspolitik 

darstellen, vor, indem er unter anderem die Beschneidung verbietet und den Tempel 

in einen Zeus-Tempel umwandelt.
32

  

Neben einer Deutung solch aussichtslos scheinender Situationen als Ausdrucks-

formen eines ersten, in sich schlechten Äons, dem in den literarischen Apokalypsen 

die Heilserwartung eines kommenden Äons gegenüber gestellt wird,
33

 führen auch 

eine langsam aufkommende
34

 Sehnsucht nach Orientierung im Heilen der Vorzeit 

und die Orientierungsprobleme angesichts eines durch die Mobilität seit Alexander 

entstandenen Möglichkeitshorizontes wählbarer Religiosität
35

 zur Ausarbeitung lite-

rarischer Apokalypsen. Aus dem dieser Mobilität geschuldeten „antiken Synkretis-

mus“ resultieren zudem „die unverbunden nebeneinanderstehenden Bereiche Gelehr-

samkeit und mirakulöser Mystizismus einerseits bei den Gebildeten und die Orientie-

rung an populären Formen von Magie und Kult bei den Nichtgebildeten“
36

. 

Dem Bedürfnis nach Orientierung entspricht das Bedürfnis nach einer systemati-

schen Weltanschauung
37

, die auch das Jenseitige beinhaltet, da das Göttliche als das 

„Kraftzentrum der Welt [verstanden wird], auf das der Mensch als mikrokosmisches 

‚Abbild‘ (εἰκών) der makrokosmischen Verhältnisse in seiner geistigen Existenz be-

zogen ist“
38

.  

                                                             

31 Vgl. Hauser 2009, 335. 

32 Vgl. Rowley 1965, 42. 

33 Vgl. Schreiner 1969, 112-116. 

34 Im 1. Jahrhundert v. Chr. lässt sich ein Umschlagspunkt konstatieren: Während es seit 

Aristoteles üblich war, den Erkenntnisfortschritt der jeweiligen Gegenwart am höchsten zu 

bewerten, wird nun mit der römischen Kaiserzeit „nicht mehr primär nach neuester, son-

dern nach ältester Wahrheit und Autorität“ gefragt. (Beyschlag 1982, 101.) 

35 Vgl. Hauser 17.06.2001, 6. 

36 Hauser 17.06.2001, 6. 

37 Zum Begriff Weltanschauung siehe die Ausführungen im III. Kapitel. 

38 Beyschlag 1982, 103. Dazu ist jedoch anzumerken, dass Beyschlag diese Weltanschauung 

auf den Spätstoiker Poseidonios (gestorben 51 v. Chr.) bezieht, also auf eine Zeit nach der 

frühjüdischen Apokalyptik, die ja hier betrachtet wird. Dass aber auch zur behandelten Zeit 

bereits eine Wendung zur göttlichen Transzendenz vollzogen wurde, zeigt sich daran, dass 

gerade die Apokalyptiker sich ja mit der daraus resultierenden Frage nach der Anwesenheit 

des Göttlichen in der Welt beschäftigten, eben weil Ihnen der gegenwärtige Äon als gottes-

fern erschien. So meint Schreiner hinsichtlich der Jenseitshoffnung der Apokalyptiker: 

„Die Frage, ob die apokalyptische Eschatologie im Grunde wesentlich und überwiegend 

eine transzendente oder eine erdhafte sei, wird sicherlich dahingehend zu beantworten sein, 

daß sie eine jenseitige ist.“ (Schreiner 1969, 117.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 95 

Der Apokalyptiker sieht in „Träume[n] der Nacht und Visione[n] des Tages“
39

 

Anfang und Ende der Welt bzw. der Geschichte, er erfährt die Ordnung der kosmi-

schen Gesetze in Reisen durch Raum und Zeit und eben in die himmlischen Sphären, 

die die Welt begründen und ihr Ordnung geben.
40

 

Ein Beispiel für das Darstellungsmittel der Reise in solch himmlische Sphären – 

Heininger spricht gar vom „Prototyp dieses visionären Kommunikationstyps“
41

 und 

Schreiner von „geradezu ein[em] Kompendium des apokalyptischen Geheimwissens 

des Spätjudentums“
42

 – stellt das äthiopische Henochbuch dar. In der Apokalypse 

wird sowohl von der Entrückung Henochs nach seinem Tode und den Reiseetappen 

bei der Auffahrt in den Himmel als auch von Visionen und Himmelsreisen berichtet. 

Da gemäß der obigen Unterscheidung nur typologische Aspekte der Himmelsreise 

aufzuzeigen sind, werden an dieser Stelle lediglich dafür relevante Einzelheiten her-

vorgehoben. 

Heininger sieht im äthiopischen Henochbuch drei Himmelsreisen beschrieben, da 

allerdings „an keiner Stelle die Rückkehr Henochs auf die Erde erwähnt wird, könnte 

sich der Verdacht einstellen, besagte Himmelsreisen erfolgten gar nicht auf der Basis 

zeitweiliger, sondern endgültiger Entrückungen“
43

. So meint Bousset auch, eine 

Himmelsreise trete erst im slavischen Henochbuch auf, zuvor sei von einer Entrü-

ckung die Rede.
44

 Heininger argumentiert für seine These von drei Reisen mit der 

Textanordnung: In äth Hen LXX, 1-4 werde die endgültige Versetzung Henochs ins 

Paradies beschrieben, die anderen Reisen seien also vorläufig.
45

 Auch Benz zählt die 

beiden Reisen, die Heininger meint, im Buch der Wächter, also in den ersten 36 Ka-

piteln des Ersten Henochbuchs.
46

 Schreiner lässt diesen ersten Teil außer Acht und 

spricht nur von einer Reise in LXXf.
47

 

Neben der endgültigen Entrückung nach seinem Tode, so zumindest nach Hei-

ninger und auch der Version Schreiners, wird Henoch auch „bei Lebzeiten erhoben 

[…] zu jenem Menschensohn und zu dem Herrn der Geister, von denen hinweg, die 

auf dem Festland wohnen.“
48

 (LXX, 1). 

Welche grundlegenden Eigenschaften dieser Himmelsreise(n) treten dabei nun 

auf? 

Zunächst ist festzustellen, dass in äthHen LXXI expliziert wird, in welcher Form 

Henoch die Reise antritt: „Und dann geschah es, daß mein Geist entrückt wurde, und 

er stieg empor in die Himmel […]. Und er entrückte meinen Geist, und ich, Henoch, 

(war) im Himmel der Himmel […]. Und mein Geist sah […].“
49

 (äthHen LXXI,1-6). 

                                                             

39 Hauser 2009, 336. 

40 Vgl. Hauser 2009, 336. 

41 Heininger 1996, 111. 

42 Schreiner 1969, 28. Zit. nach Weiser 1949, 366. 

43 Heininger 1996, 118. 

44 Bousset 1960, 7. 

45 Vgl. Heininger 1996, 118. 

46 Vgl. Benz 2013, 36. 

47 Vgl. Schreiner 1969, 85. 

48 Uhlig 1984, 631. 

49 Uhlig 1984, 632. Hervorheb. A. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Später heißt es „Und ich fiel auf mein Angesicht, und mein ganzer Leib schmolz da-

hin, und mein Geist wurde verwandelt, und ich schrie mit großer Stimme, mit dem 

Geist der Kraft, und ich pries und verherrlichte und erhöhte (ihn).“ (äthHen LXXI, 

11). Hier ist deutlich die Ich-Perspektive zu bemerken. 

Henoch führt seine Himmelsreise nicht aus eigener Kraft aus, der Erzengel Mi-

chael fasst ihn an der Hand.
50

 Auch bei seinen früheren Entrückungen bzw. Reisen – 

den kosmischen Reisen in äthHen XVII, 1- XXXVI, 4, die Heininger und Benz auch 

als Himmelsreisen zählen – wird Henoch bereits mutmaßlich von Engeln geleitet: 

„Und sie nahmen mich (hinweg) an einen Ort, wo die die dort waren, wie loderndes 

Feuer sind […]“
51

 (äthHen XVII, 1). So kann man an dieser Stelle die Figur und 

Funktion eines Deuteengels benennen: „Der Deuteengel […] hat seinen festen Platz 

in den apokalyptischen Schriften, weil die Schauungen nicht im Klartext sprechen, 

sondern im mehrdeutigen Bild und Symbol sowohl andeuten als auch verhüllen.“
52

  

Auf seiner Reise wird Henoch zu allen Geheimnissen der „Barmherzigkeit“, „Ge-

rechtigkeit“ und „der Enden des Himmels“ geführt und das Heil des kommenden 

Äons wird ihm mitgeteilt. „Auf diese Weise dient die Himmelsreise innerweltlich der 

Neukonstitution von Hoffnung in scheinbar hoffnungsloser Zeit.“
53

 In den Reisen, 

die Heininger zusätzlich miteinschließt, wird Henoch auf dem Weg in die unter-

schiedlichen Himmel zudem die innerweltliche Ordnung gezeigt. 

Die Himmelsreise und damit die Jenseitsreise ist so nicht mehr nur wie in der äl-

teren Apokalyptik Stilmittel, sondern wird Selbstzweck der Darstellung, enthüllt 

kosmologische, kosmogenische und transzendente Mysterien.
54

 Dies zeigt sich deut-

lich auch am späteren slavischen Henochbuch. 

Auf Ebene der Inszenierung dient die Himmelsreise Henochs zudem der Autorität 

und Glaubwürdigkeit seiner Ausführungen. 

Auch das Beispiel der Himmelsreise(n) im äthiopischen Henochbuch zeigt, wel-

che Funktion Jenseitsreisen allgemein einnehmen können und dass Jenseitsreisen der 

weisheitlich-prophetischen Apokalyptik auch unterschiedliche „Schwerpunkte ihrer 

Wissensinteressen“
55

 zeigen können – im äthHen nimmt beispielsweise die Kosmo-

logie einen breiten Raum ein. So deutet sich exemplarisch auch bereits an, dass die 

Funktion der Jenseitsreise vom zeitgeschichtlichen Kontext und dem Erfahrungshori-

zont bzw. der Weltanschauung
56

 der Verfasser abhängt.  

 

Die oben bisher bereits definierte und durch das erste Beispiel (Parmenides) bestätig-

te bzw. ergänzte Typologie trifft auch auf die exemplarisch ausgeführte Himmelsrei-

se der Apokalyptiker zu:  

Der Protagonist, der aus eigener Perspektive berichtet, begibt sich zu Lebzeiten 

auf eine Reise in transzendente Sphären. Der Fokus liegt dabei auf dem Weg dorthin 

                                                             

50 Vgl. äthHen LXXI, 3. Uhlig 1984, 632. 

51 Uhlig 1984, 546. Hervorheb. A. B. 

52 Schreiner 1969, 90. 

53 Hauser 2009, 337. 

54 Vgl. Schreiner 1969, 85. 

55 Dormeyer und Hauser 1990, 43. 

56 Siehe den Begriff der Weltanschauung im III. Kapitel. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche  | 97 

– dies trifft beim Beispiel Henochs vor allem zu, wenn man wie Heininger die aus-

führlich geschilderten Reiseetappen bis in den siebten Himmel auch als Himmelsrei-

se und nicht als endgültige Entrückung beurteilt. Henoch begibt sich außerdem nicht 

aus eigener Kraft auf die Reise und wird von Engeln begleitet. Diese Deuteengel las-

sen ihn sein Erleben eines übergreifenden Blicks auf die kosmische Ordnung inter-

pretieren. 

 

Henochs Jenseitsreise wurde hier auch deshalb als ein Beispiel genannt, weil in ihm 

das Motiv der Jenseitsreise ganz deutlich ausgestaltet ist. Benz wertet Henochs Jen-

seitsreise im BUCH DER WÄCHTER als erste Jenseitsreise, in der voll ausgebildet das 

Erzählverfahren der Jenseitsreise erscheint, das er in einer Linearisierung des Raum-

eindrucks durch Bewegung und anschauliche Erzählung durch Demonstrativprono-

mina bestehen sieht.
57

 Seine These, „dass sich die frühchristlichen Jenseitsreisen und 

mittelbar dann auch die mittelalterlichen Texte gerade in ihrer narrativen Struktur 

erst vor dem Hintergrund der frühjüdischen Erzählungen adäquat verstehen lassen“
58

, 

stützt die Auswahl von Henoch als Beispiel in dieser Arbeit weiterhin. Frühchristli-

che Jenseitsreisen wie die PAULUS-APOKALYPSE, die Benz mit der PETRUS-APOKALYP-

SE vergleicht, sowie mittelalterliche Texte werden hier ausgeklammert. Zwar entste-

hen ab dem Frühmittelalter Erzählungen, die nun die Jenseitsreise als hauptsächli-

chen Erzählgegenstand haben,
59

 und das Mittelalter bringt im Rahmen der damals vor 

allem im monastischen Milieu sehr beliebten Gattung Visionsliteratur,
60

 als deren 

Unterart Jenseitsreiseerzählungen dann oft auftauchen, zahlreiche Jenseitsreisen her-

vor.
61

 Das Motiv bleibt aber eben am Erzählverfahren und den Elementen früherer 

Erzählungen von Jenseitsreisen orientiert. Ein wirklich veränderter Umgang
62

 mit 

dem Motiv ergibt sich, sobald sich die Weltanschauung der Menschen grundlegend 

ändert – so wie es, wie im I. Kapitel ausgeführt, in der Moderne geschieht. Während 

die Erzählungen im Mittelalter vor allem als Ort der Genese konkret-anschaulicher 

Jenseitsvorstellungen
63

 zu verstehen sind, ist in der Moderne noch umso mehr das 

Diesseits, der jeweilige zeitgeschichtliche Hintergrund des Autors der Jenseitsreise 

von Bedeutung. Insgesamt verarbeiten natürlich alle literarischen Jenseitsreisen das 

Motiv des überschauenden Standpunktes, des zentralen Motives der Jenseitsreise, in 

ihrer Zeit. So ist das Jenseits der mittelalterlichen Erzählungen klar an den „diessei-

                                                             

57 Vgl. Benz 2013, 4f. 

58 Benz 2013, 6. 

59 Vgl. Benz 2013, 7. 

60 Vgl. Le Goff 1990, 129. 

61 So gibt es zu Erzählungen von Jenseitsreisen bzw. Visionsliteratur aus dem Mittelalter 

auch einige Literatur, so beispielsweise Benz 2013, Le Goff 1990, Dinzelbacher 1981, 

Dinzelbacher 1989, Owen 1970, McGinn 1979. 

62 Hier ist hinzuzufügen, dass es natürlich auch in früheren Erzählungen bereits einen unter-

schiedlichen Umgang mit der Gattung der Jenseitsreisen gab, wie es Benz herausstellt, der 

kalkuliert ‚naiv-objektivierende‘ Erzählungen von solchen unterscheidet, die ihre eigene 

Medialität reflektieren. Vgl. Benz 2013, 10. 

63 Vgl. Benz 2013, 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

tig-physikalischen Bedingungen“
64

 ausgerichtet. Das Diesseits der Jenseitsreiseerzäh-

lungen in der Moderne ist aber von besonderer Bedeutung: So muss der Jenseitsrei-

seort in modernen Erzählungen gar nicht mehr offensichtlich in einem jenseitigen, 

dem Tode folgenden Ort bestehen, wie die unten untersuchten Beispiele zeigen wer-

den.  

 

Bevor die Beispiele betrachtet werden, wird aber zunächst einmal anhand des entwi-

ckelten Begriffs von Jenseitsreise ein Analyseschema erarbeitet. 

                                                             

64 Benz 2013, 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005 - am 14.02.2026, 11:43:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

