2 Der Wunsch nach (Selbst-)Vergewisserung:
Beispiele zur
Typologie antiker Jenseitsreisen

Um den entstandenen Suchbegriff von Jenseitsreisen zu erweitern bzw. auch um die
bisherigen Kriterien zu iiberpriifen — Bousset beispielsweise bezog sich ja auf litera-
rische Himmelsreisen aus der Antike — sollen Beispiele aus der Antike den Begriff
veranschaulichen.

2.1 PARMENIDES VON ELEA: REISE ZU
WISSEN UND WAHRHEIT

Die wohl élteste literarische Darstellung einer Himmelsreise findet sich bei Parmeni-
des von Elea, der um 515 v. Chr. geboren wurde.' Es heiBt, er habe nur eine einzige
Schrift verfasst,” ein Lehrgedicht in Hexametern. Mit der epischen Form stellt Par-
menides sich selbst in die Tradition Homers und Hesiods, aber auch in die der or-
phisch-religiésen Sanger und Heiler.’

Das Gedicht lisst sich in drei Teile unterschiedlicher Léinge gliedern:*

1. Der Vorspann beginnt unmittelbar mit einer Fahrt ,,in einen Raum auBerhalb des
menschlichen, gewohnten Aufenthalts®’, durch das von Dike bewachte Tor der
Bahnen von Tag und Nacht ,,hin zur Géttin[...], die ihm alles, was er dichtet, of-

fenbart“ und daher als ,,,Muse* des Parmenides*’ bezeichnet wird.

1 Gemelli Marciano 2009, 42. Gemelli Marciano nennt zwei voneinander abweichende Be-
richte liber das Geburtsjahr, hilt allerdings die Angabe in der fiktiven Inszenierung des pla-
tonischen PARMENIDES, aus der man das Jahr 515 v. Chr. berechnen kann, fiir plausibler.
Vgl. Kirk et al. 2001, 265.

Vgl. Buchheim 1994, 103.

Vgl. Buchheim 1994, 104.

Buchheim 1994, 104

Buchheim 1994, 104.

Buchheim 1994, 104.

N N L AW

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Das Proomium, das die Begegnung mit der Wahrheit als mystisches Erlebnis dar-
stellt, habe, so die Altphilologin Laura Gemelli Marciano, seit der Antike immer
wieder Ansto3 erregt; Platon und Aristoteles strichen es in ihren Darstellungen
der parmenidischen Lehre sogar komplett.® Vor dem Hintergrund dessen aber,
dass die archaische Dichtung eine Rezitation vorsah und sich nicht primér schrift-
lich vermittelte, ,,ist das Prodmium, das dem Zuhorer zuerst begegnete und ihm
den Weg weisen sollte, der Schliissel, um die anderen Teile des Gedichtes zu ver-
stehen*’, die dort geschilderte Himmelsreise ist somit von hoher Bedeutung.

2. Der zweite Teil des Gedichts enthélt die dem Dichter geoffenbarte Wahrheit: Er

«10

erhilt Aufschluss tiber Grundlagen der Metaphysik, ,,gewahrt” ™ die Asymmetrie
von Sein und Nichtsein und die Scheinhaftigkeit der irdischen Ansichten, wie es
die Gottin schon im Prodmium ankiindigte: ,,So steht es Dir an, alles zu erfahren,
einerseits das unerschiitterliche Herz der wohlgerundeten Wahrheit und anderer-
seits die Meinungen der Sterblichen, in denen keine wahre VerldBlichkeit
wohnt.“"!
3. Eine groBe Textmenge des dritten, urspriinglich wohl lidngsten Teiles, der eine
,»Schilderung der Dinge, wie sie der menschlichen Ansicht (doxa) sich darstel-

«“12 enthielt, ist verloren.

len
Der erste Teil des Lehrgedichts, das fiir das Verstidndnis ganz zentrale Prodmium,
wird auch ,,Himmelfahrt des Parmenides*" genannt. Der obigen Unterscheidung von
Jenseitsfahrt und Jenseitsreise nach, soll hier aber von der Himmelsreise, also einer
Jenseitsreise anstelle einer Jenseitsfahrt, gesprochen werden, unter anderem weil das
Kriterium der Riickkehr erfiillt ist.

Welche Charakteristika lassen sich nun weiter aus der Erzdhlung herausfiltern
und als Merkmale fiir eine Jenseitsreise in die Definitionsschablone, die, wie oben
beschrieben, work in progress entsteht, wihrend der Untersuchung von Beispielen
wie eben das des Parmenides, einpassen oder sind oben bereits erwahnt?

8 Vgl. Gemelli Marciano 2009, 52.
Gemelli Marciano 2009, 47.

10 Zur Bedeutung des Nous, des Gewahrens mit nicht nur rezeptiven sondern auch konzepti-
ven und protensiven Charakters, also als Blick auf ,,den eigentlichen Nenner*, siche Buch-
heim 1994, 108-115.

11 Parmenides Frgm. 1, zit. nach Ubersetzung Kirk et al. 2001, 267. Um das Zitat nicht aus
dem Zusammenhang zu reifien, sei hier noch der folgende Nachsatz zitiert: ,,Nichtsdedo-
weniger [sic!] wirst du auch dieses verstehen lernen, wieso das, was man meint, in giiltiger
Weise Bestand haben (sein) muf, indem es alles ganz und gar durchdringt. (Ebd.). Dieser
Anschlusssatz macht deutlich, dass die menschliche Perspektive nicht insgesamt als falsch
zu verwerfen ist, sondern lediglich eine Verdrehung ist, ein Anschein unter dem die Grund-
struktur der Wahrheit erhalten bleibt. Siehe hierzu auch den dritten Teil des Gedichts und
Buchheim 1994, 105 sowie 131-144.

12 Buchheim 1994, 104.

13 Heininger 1996, 102.

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche | 91

Zunichst einmal ist das oben ausgefiihrte Merkmal der Perspektive auffillig.
Parmenides erzihlt in der 1. Person, in Form eines Erlebnisberichts.'* Dieses recht
klare Merkmal, das bereits Teil der Schablone ist, wirft allerdings die Frage nach der
Form des Erlebens von Parmenides auf. Heininger stellt die unterschiedlichen Positi-
onen in der Forschung dar — die von der Deutung der Reise als einen vom Subjekt
geleisteten Durchbruch zur Klarheit bis zur Intervention einer personlichen gottlichen
Gewalt reichen — und macht anhand der Passivverwendung deutlich, dass Parmenides
ihm nach ,,die Erkenntnis der Wahrheit gewil nicht [als eigene Leistung ausgibt],
sondern als ein von aufien an ihn herandringendes Geschehen®'”.

So wird auch bereits aus den ersten Versen deutlich, dass der Protagonist die
Fahrt zur Géttin nicht selbst vorantreibt:

,Die Stuten, die mich tragen, soweit mein Herz nur begehrt, geleiten mich, seitdem sie mich
auf den kundereichen (oder weithin beriihmten) Weg der Ddmonin (G6ttin) gefiihrt [...]. Auf
diesem Weg lie8 ich mich tragen; denn auf diesem trugen mich die verstdndnisreichen Stuten,
indem sie den Wagen zogen, und Jungfrauen wiesen den Weg. Die Achse in den Naben erhitzte
sich und entsandte den durchdringenden Ton einer Pfeife [...], da die Heliadenjungfrauen, die
zuvor das Haus der Nacht zum Licht hin verlassen und mit den Hinden vom Haupt die Schleier

weggestoBen hatten, sich stindig Geleit zu geben beeilten.«'®

Buchheim deutet diese Leichtigkeit mittels eines Vergleichs bei einem geistigen
Durchbruch an Erkenntnissen:

»Schon aus diesen ersten Versen hort man die Leichtgingigkeit heraus, das miihelose ohne ei-
genes Zutun getriebene Vorankommen, wie es z.B. nach einem gelungenen Durchbruch mog-
lich ist [...]. Einmal auf dem richtigen Weg, dem ,Weg der Géttin‘, wie es heif3t, gibt es kein
Aufhalten mehr. Uberall hin und durch alles hindurch bringt er den ,wissenden Mann‘, den die

Géttin eingeweiht hat und der nun mit seinem Gedicht andere Geeignete einweihen will.*“!’

So wird nicht nur durch die Beschreibung der Reise, sondern auch durch die Anspra-
che der Gottin — es geht darum was sie sagt, nicht wo und wie sie es sagt — deutlich,
dass auch das oben genannte Kriterium, der Schwerpunkt auf Reise statt Ziel, hier
zutrifft. Es geht nicht um den Himmel als Ziel, vielmehr um das, was die Gottin of-
fenbart und damit eben auch um die Reise des Wahrheitssuchenden und den Weg des
Erkennens bzw. der Erkenntnis. Schlieflich ist mit den Ausfithrungen der namenlos
bleibenden Géttin iiber das Seiende der Weg'® auch noch nicht abgeschlossen. Mit

14 Vgl. Heininger 1996, 102.

15 Heininger 1996, 104.

16 Fragm. 1, zit. nach Ubersetzung Kirk et al. 2001, 267. Hervorheb. i. O.

17 Buchheim 1994, 105.

18 Im Grunde gibt es nicht nur diesen Weg des Protagonisten sondern zudem auch eine meta-
phorische Reise des Rezipienten: ,,Indem sich der Zuhorer bemiiht, das Rétsel [Vorweg-
nahmen, Anspielungen, Unbestimmtheiten und Zweideutigkeiten in Sprache und Struktur]
zu 19sen, erfahrt er eine innere Entwicklung, die ihn verdndert.” (Gemelli Marciano 2009,
48).

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

threm Ausfiihren der Anschein bleibenden menschlichen Perspektive und Sprachge-
wohnheit gibt sie Parmenides den Schliissel dazu, die Wahrheit zu priifen: ,,Der
Wunsch nach Vergewisserung und damit die Uberpriifung des einmal Erreichten ist
[...] eine Grundintention des Parmenides*"”.

Diese Haltung des Parmenides, ein Entwicklungsgang, der schlielich die klassi-
sche Philosophie und Logik erreicht®, entsteht vor einem bestimmten kulturge-
schichtlichen Kontext: Um die durch Verelendung vieler Kleinbauern drohenden
biirgerkriegsdhnlichen Zustinde unter Kontrolle zu bekommen, wird von den helleni-
schen Stadtstaaten das regulierende Instrument der Kolonialisierung entwickelt. Der
darauf folgende Handel fiihrt zu einem weiteren Lebenshorizont und einem offene-
rem Denken, in dessen Zusammenhang sich die abendldndischen Wissenschaften
entwickeln.”’

Die Himmelsreise des Parmenides steht in der damit aufkommenden philosophi-
schen und empirischen Bewegung, komplizierte Zusammenhénge auflerhalb der my-
thischen Zusammenhinge zu erschliefen.”” So lisst sich aus dem Kontext des 6.
Jahrhunderts v. Chr. die Himmelsreise als Stilmittel philosophischer Entmythologi-
sierung verstehen. Parmenides macht keine Ekstaseerfahrung und erzéhlt auch nicht
einen Traum als Gotterbotschaft, er erhebt nicht den Anspruch, seine Erzdhlung in re-
ligiose Deutung zu verankern — vielmehr stellt seine Schilderung einer Himmelsreise
eben eine Parodie™ auf den polytheistischen Gétter- und Mythenglauben dar.**

Eine Parodie auf das Genre der Jenseitsreisen ist dann bei Lukian zu finden. In
seiner Hadesreise MENIPPUS SIVE NECIOMANTIA und seiner Himmelsreise™ IKAROME-

19 Buchheim 1994, 102.

20 Vgl. Buchheim 1994, 102f.

21 Vgl. Dahlheim 1994, 61-80 und Hauser 17.06.2001, 5.

22 Vgl. Hauser 17.06.2001, 5.

23 Die hier vertretene Deutung als Parodie ist natiirlich nur eine mogliche Lesart. Heininger
beispielsweise sieht solch einen Umgang erst um einiges spater mit Lukian auftreten. Thm
nach nutzt Parmenides das Motiv der Jenseitsreise und die mythische Sprache, gerade auch
durch die Ankniipfung an Hesiod, um den eigenen philosophischen Anspruch zu begriin-
den. Die Funktion der Himmelsreise des Parmenides ist laut Heininger also die der Legiti-
mation. (Vgl. Heininger 1996, 104.). Durchaus lassen sich aber auch zwei unterschiedliche
Vermutungen anstellen, inwieweit man diese zunéchst kontrér erscheinende These mit der
der Parodie in Einklang bringen konnte: Zum einen schlielich parodiert Parmenides der
obigen These nach lediglich den polytheistischen Mythenglauben, nimmt das Medium der
Jenseitsreise selbst fiir das Transportieren seines Stoffes aber vielleicht ernst. Zum anderen
dient ihm der Mythos innerhalb der Parodie, also auf der Ebene der Erzéhlstruktur tatséch-
lich ja als Legitimation: Das Medium der Himmelsreise und die Offenbarung der Gottin
stellen einen Anspruch und eine Verbindlichkeit, ein Verbiirgen des Wahrheitsgehaltes fiir
den Protagonisten dar.

24 Vgl. Hauser 17.06.2001, 5.

25 Um die obige Unterscheidung der Himmelsreise von anderen ,,Kommunikationsformen*
beizubehalten, ist anzumerken, dass die Himmelsreise im /KAROMENIPP als Rahmengattung
fiir Erscheinung und Erleuchtung fungiert. Vgl. Heininger 1996, 100.

14.02.2026, 11:43:35. [


https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche | 93

NIPPUS wendet er sich gegen die von den zeitgendssischen Philosophenschulen ge-
lehrte Lebensfithrung und die sie begriindende Metaphysik. *°

»Zu diesem Zweck bereist der Held der Dialoge, der Kyniker Menipp, Unterwelt und Himmel,
um von dort mit teils harter Kunde zuriickzukehren: dem Entschlufl der Gétter, iibers Jahr allen
existierenden Philosophenschulen den Garaus zu machen (Icaromenipp 33), bzw. dem Rat des
Teiresias, sich iiber die himmlischen Dinge nicht unnétig den Kopf zu zerbrechen und in den
Wechselfillen des Lebens den gesunden Menschenverstand zu gebrauchen. Das heifit im Klar-

text auch: Himmels- und Unterweltreisen tragen zur hoheren Erkenntnis absolut nichts bei.?’

Lukian nutzt die gingigen Motive der Jenseitsreisen und karikiert sie™®:

,Die Aufteilung der Wegstrecke in mehrere Etappen [...], das Auftreten eines Reisebegleiters
[...], der Abstieg in den Hades durch einen Schlund [...] das Hinabblicken auf die Erde [...]
oder die Kostiimierung des Menipp als Herakles, welche auf die Katabasis des Dionysos im
Gewand des Herakles bei Aristophanes anspielen diirfte. Konsequent eingestreute komische

Elemente stehen im Dienst der Parodie [...].«*

So ist mit dem Beispiel der Himmelsreise des Parmenides von Elea, die eine Meta-
pher fiir die Wahrheitssuche darstellt, und dem kurzen Ausblick auf Lukian nicht nur
die Typologie antiker Jenseitsreisen angerissen — es war hier von der Perspektive und
dem Weg, der Reise an sich, dem ,,Gewahren® der Wahrheit und bei Lukian auch von
einem Reisebegleiter, einen solchen wird auch das nachfolgende Beispiel in der Fi-
gur des Deuteengels noch nennen, die Rede. Zudem wurde durch die Beispiele auch
thematisiert, welche Funktion das Thema einer solchen Reise als Motiv in der Litera-
tur einnehmen kann. Welche Funktionen Autoren ihren Jenseitsreisen noch geben
konnen, bzw. welche Intention sie dabei moglicherweise verfolgen, wird sich spéter
bei der Untersuchung weiterer, gerade auch moderner Beispiele zeigen.
Zunichst soll ein zweites antikes Exempel die typologischen Aspekte vertiefen.

2.2 DAS ATHIOPISCHE HENOCHBUCH: REISEN ALS
APOKALYPTISCHE HOFFNUNGSTRAGER

Eine neue Hinwendung zu ,,ekstatischen, visiondren Erlebnissen als Medium direkter
metaphysischer Selbstvergewisserung*”’ und als orientierungsstiftend entsteht spites-
tens im Kontext der frithjidischen Apokalyptik. Gott erscheint den Apokalyptikern

26 Vgl. Heininger 1996, 108.

27 Heininger 1996, 108f. Hervorheb. A. B.

28 Heininger konstatiert, begriindet u.a. mit anderen parodistischen Verarbeitungen antiker
Stoffe, dass die parodistische Verwendung der Himmelsreise im Streitfall eine akzeptable
literarische Waffe darstellt. Vgl. Heininger 1996, 109f.

29 Heininger 1996, 109.

30 Hauser 2009, 335.

14.02.2026, 11:43:35. [


https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

fern, sein Wirken wird radikal fragwiirdig.”' Der kulturgeschichtliche Kontext dieser
Apokalyptiker zeigt, dass unter anderem Kaiserkult und drohende Hellenisierung die
Ausléser dazu waren, literarisch Gegenwart und Zukunftshoffnung in Apokalypsen
zu verarbeiten. Ein Beispiel fiir eine solche Situation stellt die Regierungszeit des Se-
leukidenkdnigs Antiochus IV Epiphanes im 2. Jahrhundert v. Chr. dar. Antiochus
geht gegen die Juden, die die stirkste Opposition gegen seine Hellenisierungspolitik
darstellen, vor, indem er unter anderem die Beschneidung verbietet und den Tempel
in einen Zeus-Tempel umwandelt.”

Neben einer Deutung solch aussichtslos scheinender Situationen als Ausdrucks-
formen eines ersten, in sich schlechten Aons, dem in den literarischen Apokalypsen
die Heilserwartung eines kommenden Aons gegeniiber gestellt wird,” fiihren auch
eine langsam aufkommende™ Sehnsucht nach Orientierung im Heilen der Vorzeit
und die Orientierungsprobleme angesichts eines durch die Mobilitdt seit Alexander
entstandenen Moglichkeitshorizontes wihlbarer Religiositit’® zur Ausarbeitung lite-
rarischer Apokalypsen. Aus dem dieser Mobilitit geschuldeten ,,antiken Synkretis-
mus‘ resultieren zudem ,,die unverbunden nebeneinanderstehenden Bereiche Gelehr-
samkeit und mirakuldser Mystizismus einerseits bei den Gebildeten und die Orientie-
rung an populiren Formen von Magie und Kult bei den Nichtgebildeten‘.

Dem Bediirfnis nach Orientierung entspricht das Bediirfnis nach einer systemati-
schen Weltanschauung”, die auch das Jenseitige beinhaltet, da das Goéttliche als das
,,Kraftzentrum der Welt [verstanden wird], auf das der Mensch als mikrokosmisches
,Abbild* (gikdv) der makrokosmischen Verhiltnisse in seiner geistigen Existenz be-

: 38
zogen ist*“".

31 Vgl. Hauser 2009, 335.

32 Vgl. Rowley 1965, 42.

33 Vgl. Schreiner 1969, 112-116.

34 Im 1. Jahrhundert v. Chr. ldsst sich ein Umschlagspunkt konstatieren: Wéhrend es seit
Aristoteles iiblich war, den Erkenntnisfortschritt der jeweiligen Gegenwart am hochsten zu
bewerten, wird nun mit der romischen Kaiserzeit ,,nicht mehr primér nach neuester, son-
dern nach éltester Wahrheit und Autoritit™ gefragt. (Beyschlag 1982, 101.)

35 Vgl. Hauser 17.06.2001, 6.

36 Hauser 17.06.2001, 6.

37 Zum Begriff Weltanschauung siehe die Ausfiihrungen im III. Kapitel.

38 Beyschlag 1982, 103. Dazu ist jedoch anzumerken, dass Beyschlag diese Weltanschauung
auf den Spétstoiker Poseidonios (gestorben 51 v. Chr.) bezieht, also auf eine Zeit nach der
frithjiidischen Apokalyptik, die ja hier betrachtet wird. Dass aber auch zur behandelten Zeit
bereits eine Wendung zur géttlichen Transzendenz vollzogen wurde, zeigt sich daran, dass
gerade die Apokalyptiker sich ja mit der daraus resultierenden Frage nach der Anwesenheit
des Géttlichen in der Welt beschiftigten, eben weil Thnen der gegenwirtige Aon als gottes-
fern erschien. So meint Schreiner hinsichtlich der Jenseitshoffnung der Apokalyptiker:
,Die Frage, ob die apokalyptische Eschatologie im Grunde wesentlich und {iberwiegend
eine transzendente oder eine erdhafte sei, wird sicherlich dahingehend zu beantworten sein,

daB sie eine jenseitige ist.“ (Schreiner 1969, 117.)

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche | 95

Der Apokalyptiker sieht in ,,Trdume[n] der Nacht und Visione[n] des Tages“39

Anfang und Ende der Welt bzw. der Geschichte, er erfahrt die Ordnung der kosmi-
schen Gesetze in Reisen durch Raum und Zeit und eben in die himmlischen Sphéren,
die die Welt begriinden und ihr Ordnung geben.*

Ein Beispiel fiir das Darstellungsmittel der Reise in solch himmlische Sphiren —
Heininger spricht gar vom ,,Prototyp dieses visiondren Kommunikationstyps“*' und
Schreiner von ,,geradezu einfem] Kompendium des apokalyptischen Geheimwissens
des Spitjudentums*“* — stellt das dthiopische Henochbuch dar. In der Apokalypse
wird sowohl von der Entriickung Henochs nach seinem Tode und den Reiseetappen
bei der Auffahrt in den Himmel als auch von Visionen und Himmelsreisen berichtet.
Da gemill der obigen Unterscheidung nur typologische Aspekte der Himmelsreise
aufzuzeigen sind, werden an dieser Stelle lediglich dafiir relevante Einzelheiten her-
vorgehoben.

Heininger sieht im dthiopischen Henochbuch drei Himmelsreisen beschrieben, da
allerdings ,,an keiner Stelle die Riickkehr Henochs auf die Erde erwahnt wird, konnte
sich der Verdacht einstellen, besagte Himmelsreisen erfolgten gar nicht auf der Basis
zeitweiliger, sondern endgiiltiger Entriickungen“®. So meint Bousset auch, eine
Himmelsreise trete erst im slavischen Henochbuch auf, zuvor sei von einer Entrii-
ckung die Rede.** Heininger argumentiert fiir seine These von drei Reisen mit der
Textanordnung: In dth Hen LXX, 1-4 werde die endgiiltige Versetzung Henochs ins
Paradies beschrieben, die anderen Reisen seien also Vorléiuﬁg.45 Auch Benz zihlt die
beiden Reisen, die Heininger meint, im Buch der Wéchter, also in den ersten 36 Ka-
piteln des Ersten Henochbuchs.*® Schreiner lisst diesen ersten Teil auBer Acht und
spricht nur von einer Reise in LXXf."

Neben der endgiiltigen Entriickung nach seinem Tode, so zumindest nach Hei-
ninger und auch der Version Schreiners, wird Henoch auch ,bei Lebzeiten erhoben
[...] zu jenem Menschensohn und zu dem Herrn der Geister, von denen hinweg, die
auf dem Festland wohnen.“* (LXX, 1).

Welche grundlegenden Eigenschaften dieser Himmelsreise(n) treten dabei nun
auf?

Zunichst ist festzustellen, dass in d&thHen LXXI expliziert wird, in welcher Form
Henoch die Reise antritt: ,,Und dann geschah es, dal mein Geist entriickt wurde, und
er stieg empor in die Himmel [...]. Und er entriickte meinen Geist, und ich, Henoch,
(war) im Himmel der Himmel [...]. Und mein Geist sah [...].“* (ithHen LXXI,1-6).

39 Hauser 2009, 336.

40 Vgl. Hauser 2009, 336.

41 Heininger 1996, 111.

42 Schreiner 1969, 28. Zit. nach Weiser 1949, 366.
43 Heininger 1996, 118.

44 Bousset 1960, 7.

45 Vgl. Heininger 1996, 118.

46 Vgl. Benz 2013, 36.

47 Vgl. Schreiner 1969, 85.

48 Uhlig 1984, 631.

49 Uhlig 1984, 632. Hervorheb. A. B.

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Spéter heif3t es ,,Und ich fiel auf mein Angesicht, und mein ganzer Leib schmolz da-
hin, und mein Geist wurde verwandelt, und ich schrie mit groer Stimme, mit dem
Geist der Kraft, und ich pries und verherrlichte und erhdhte (ihn). (dthHen LXXI,
11). Hier ist deutlich die Ich-Perspektive zu bemerken.

Henoch fiihrt seine Himmelsreise nicht aus eigener Kraft aus, der Erzengel Mi-
chael fasst ihn an der Hand.” Auch bei seinen fritheren Entriickungen bzw. Reisen —
den kosmischen Reisen in &thHen XVII, 1- XXXVI, 4, die Heininger und Benz auch
als Himmelsreisen zdhlen — wird Henoch bereits mutmaBlich von Engeln geleitet:
,,Und sie nahmen mich (hinweg) an einen Ort, wo die die dort waren, wie loderndes
Feuer sind [...]“51 (dthHen XVII, 1). So kann man an dieser Stelle die Figur und
Funktion eines Deuteengels benennen: ,,Der Deuteengel [...] hat seinen festen Platz
in den apokalyptischen Schriften, weil die Schauungen nicht im Klartext sprechen,
sondern im mehrdeutigen Bild und Symbol sowohl andeuten als auch verhiillen.«>

Auf seiner Reise wird Henoch zu allen Geheimnissen der ,,Barmherzigkeit®, ,,Ge-
rechtigkeit und ,,der Enden des Himmels* gefiihrt und das Heil des kommenden
Aons wird ihm mitgeteilt. ,,Auf diese Weise dient die Himmelsreise innerweltlich der
Neukonstitution von Hoffaung in scheinbar hoffnungsloser Zeit.“> In den Reisen,
die Heininger zusitzlich miteinschlieft, wird Henoch auf dem Weg in die unter-
schiedlichen Himmel zudem die innerweltliche Ordnung gezeigt.

Die Himmelsreise und damit die Jenseitsreise ist so nicht mehr nur wie in der al-
teren Apokalyptik Stilmittel, sondern wird Selbstzweck der Darstellung, enthiillt
kosmologische, kosmogenische und transzendente Mysterien.>* Dies zeigt sich deut-
lich auch am spéteren slavischen Henochbuch.

Auf Ebene der Inszenierung dient die Himmelsreise Henochs zudem der Autoritét
und Glaubwiirdigkeit seiner Ausfithrungen.

Auch das Beispiel der Himmelsreise(n) im dthiopischen Henochbuch zeigt, wel-
che Funktion Jenseitsreisen allgemein einnehmen konnen und dass Jenseitsreisen der
weisheitlich-prophetischen Apokalyptik auch unterschiedliche ,,Schwerpunkte ihrer
Wissensinteressen*> zeigen konnen — im dthHen nimmt beispielsweise die Kosmo-
logie einen breiten Raum ein. So deutet sich exemplarisch auch bereits an, dass die
Funktion der Jenseitsreise vom zeitgeschichtlichen Kontext und dem Erfahrungshori-
zont bzw. der Weltanschauung™ der Verfasser abhingt.

Die oben bisher bereits definierte und durch das erste Beispiel (Parmenides) bestétig-
te bzw. erginzte Typologie trifft auch auf die exemplarisch ausgefiihrte Himmelsrei-
se der Apokalyptiker zu:

Der Protagonist, der aus eigener Perspektive berichtet, begibt sich zu Lebzeiten
auf eine Reise in transzendente Sphéren. Der Fokus liegt dabei auf dem Weg dorthin

50 Vgl. dthHen LXXI, 3. Uhlig 1984, 632.

51 Uhlig 1984, 546. Hervorheb. A. B.

52 Schreiner 1969, 90.

53 Hauser 2009, 337.

54 Vgl. Schreiner 1969, 85.

55 Dormeyer und Hauser 1990, 43.

56 Siehe den Begrift der Weltanschauung im III. Kapitel.

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Jenseitsreise als Artikulation von Sinnsuche | 97

— dies trifft beim Beispiel Henochs vor allem zu, wenn man wie Heininger die aus-
fiihrlich geschilderten Reiseetappen bis in den siebten Himmel auch als Himmelsrei-
se und nicht als endgiiltige Entriickung beurteilt. Henoch begibt sich auerdem nicht
aus eigener Kraft auf die Reise und wird von Engeln begleitet. Diese Deuteengel las-
sen ihn sein Erleben eines iibergreifenden Blicks auf die kosmische Ordnung inter-
pretieren.

Henochs Jenseitsreise wurde hier auch deshalb als ein Beispiel genannt, weil in ihm
das Motiv der Jenseitsreise ganz deutlich ausgestaltet ist. Benz wertet Henochs Jen-
seitsreise im BUCH DER WACHTER als erste Jenseitsreise, in der voll ausgebildet das
Erzdhlverfahren der Jenseitsreise erscheint, das er in einer Linearisierung des Raum-
eindrucks durch Bewegung und anschauliche Erzéhlung durch Demonstrativprono-
mina bestehen sieht.”” Seine These, ,,dass sich die friihchristlichen Jenseitsreisen und
mittelbar dann auch die mittelalterlichen Texte gerade in ihrer narrativen Struktur
erst vor dem Hintergrund der friihjiidischen Erzihlungen adéquat verstehen lassen*>®,
stiitzt die Auswahl von Henoch als Beispiel in dieser Arbeit weiterhin. Friihchristli-
che Jenseitsreisen wie die PAULUS-APOKALYPSE, die Benz mit der PETRUS-APOKALYP-
SE vergleicht, sowie mittelalterliche Texte werden hier ausgeklammert. Zwar entste-
hen ab dem Friihmittelalter Erzdhlungen, die nun die Jenseitsreise als hauptsichli-
chen Erzihlgegenstand haben,” und das Mittelalter bringt im Rahmen der damals vor
allem im monastischen Milieu sehr beliebten Gattung Visionsliteratur,” als deren
Unterart Jenseitsreiseerzdhlungen dann oft auftauchen, zahlreiche Jenseitsreisen her-
vor.”! Das Motiv bleibt aber eben am Erzihlverfahren und den Elementen friiherer
Erzihlungen von Jenseitsreisen orientiert. Ein wirklich verdnderter Umgang® mit
dem Motiv ergibt sich, sobald sich die Weltanschauung der Menschen grundlegend
dndert — so wie es, wie im 1. Kapitel ausgefiihrt, in der Moderne geschieht. Wahrend
die Erzéhlungen im Mittelalter vor allem als Ort der Genese konkret-anschaulicher
Jenseitsvorstellungen® zu verstehen sind, ist in der Moderne noch umso mehr das
Diesseits, der jeweilige zeitgeschichtliche Hintergrund des Autors der Jenseitsreise
von Bedeutung. Insgesamt verarbeiten natiirlich alle literarischen Jenseitsreisen das
Motiv des iiberschauenden Standpunktes, des zentralen Motives der Jenseitsreise, in
ihrer Zeit. So ist das Jenseits der mittelalterlichen Erzdhlungen klar an den ,,diessei-

57 Vgl. Benz 2013, 4f.

58 Benz 2013, 6.

59 Vgl. Benz 2013, 7.

60 Vgl. Le Goff 1990, 129.

61 So gibt es zu Erzéhlungen von Jenseitsreisen bzw. Visionsliteratur aus dem Mittelalter
auch einige Literatur, so beispielsweise Benz 2013, Le Goff 1990, Dinzelbacher 1981,
Dinzelbacher 1989, Owen 1970, McGinn 1979.

62 Hier ist hinzuzufiigen, dass es natiirlich auch in friiheren Erzdhlungen bereits einen unter-
schiedlichen Umgang mit der Gattung der Jenseitsreisen gab, wie es Benz herausstellt, der
kalkuliert ,naiv-objektivierende‘ Erzdhlungen von solchen unterscheidet, die ihre eigene
Medialitét reflektieren. Vgl. Benz 2013, 10.

63 Vgl. Benz 2013, 3.

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

tig-physikalischen Bedingungen“®* ausgerichtet. Das Diesseits der Jenseitsreiseerzih-
lungen in der Moderne ist aber von besonderer Bedeutung: So muss der Jenseitsrei-
seort in modernen Erzdhlungen gar nicht mehr offensichtlich in einem jenseitigen,
dem Tode folgenden Ort bestehen, wie die unten untersuchten Beispiele zeigen wer-
den.

Bevor die Beispiele betrachtet werden, wird aber zundchst einmal anhand des entwi-
ckelten Begriffs von Jenseitsreise ein Analyseschema erarbeitet.

64 Benz 2013, 3.

14.02.2026, 11:43:35. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

