Judith Siegmund
Die gesellschaftliche
Situiertheit
kultureller und
kinstlexrischer
Vexrkorperung
bei Hannah Arendt

Aus philosophischer Perspektive lasst sich die Frage nach dem Wissen der
Kiinste beispielhaft anhand des Vortrags »Kultur und Politik« von Hannah
Arendt thematisieren. Der verschriftlichte Vortrag Arendts aus dem Jahr
1958 ist aus aktueller Perspektive exemplarisch, weil er implizit die erkennt-
nistheoretische Fragestellung nach dem Wissen 6ftnet in Richtung auf Fra-
gen nach subjektiven Urteilen, sie aber auch mit der phinomenologischen
Behauptung verbindet, dass wir in unseren Urteilen in ein dsthetisch-funk-
tionales Verhiltnis zu Kulturdingen eintreten und diese Kulturdinge Gegen-
stinde sind, die wiederum Handlungsformen implizieren. Anders gespro-
chen greift die in den letzten Dekaden hiufiger diskutierte Frage, ob Kiinste
Wissen oder Erkenntnis produzieren, nicht weit genug. Die Vorstellung, dass
Kiinste mit Wissensherstellung und verarbeitung zu tun haben, kann namlich
auch damit einhergehen, das erkenntnistheoretische Interesse von ethischen,
gesellschaftlichen und handlungstheoretischen Perspektiven zu isolieren. Es
geniigt daher, wenn es um Kiinste als gestaltete Dinge und Situationen geht
— so meine These —, nicht, allein die Frage zu stellen, ob sie Wissenstriger
sind; wichtig ist vielmehr auch zu fragen, in welcher Weise sie Wissen trans-
portieren und zur Geltung bringen: Wie werden Wirkungen kiinstlerischer
und anderweitig dsthetisch gestalteter Gegenstinde (oder Situationen) be-
stimmbar? Und was trennt kiinstlerische Arbeiten von Dingen, die nur un-
ser Geniefen und Konsumieren bestirken? Sind solche Dinge nicht ebenso
Verkorperungen kultureller Haltungen von Subjekten? Wie lidsst sich kiinst-

185

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judith Siegmund

lerisches Handeln der Produzierenden und wie lassen sich die Wirkungen
ihrer Produkte heute als gesellschaftlicher Beitrag verstehen, nicht zuletzt
beispielsweise unter der ethischen Perspektive postkolonialer Befragung? Es
geht mir also, insoweit ich hier den Blick auf Arendt richte, um die philoso-
phische Frage nach Arendts Definition der Verkorperung kulturell gestalteter
Dinge in einer jeweiligen gesellschaftlichen Offentlichkeit.

Ein Wissen iiber Methoden materialer Verkérperung ist fiir Arendt nicht
allein den Kiinsten vorbehalten, sondern es entsteht auch durch andere von
Menschen hergestellte Gegenstinde.! Denken, Sprechen und Handeln — das,
was Arendt zufolge Menschen ausmacht (neben ihrer Fihigkeit, neu zu
beginnen) — erzeugen Momente und Situationen. Erst dadurch, dass solche
zunichst ephemeren Hervorbringungen im Rahmen von Herstellungspro-
zessen eine Verkorperung als Artefakt erfahren, wird es moglich, dass auch
andere sich spiter und an anderen Orten auf sie beziehen kénnen, auch wenn
Moment und Situation Vergangenheit geworden sind. So werden nach Arendt
Denken, Sprechen und Handeln sinnlich wahrnehmbar, sichtbar und hérbar
filr andere und Gegenstand der Urteile anderer.

Ich moéchte sechs Tiatigkeiten oder Titigkeitsbegriffien aus Arendts
Systematik im vorliegenden Beitrag jeweils ein kleines Kapitel widmen.
Damit beabsichtige ich zu zeigen, dass Arendt individuelles und kollektives
Wissen immer als historisch situiert denkt und keineswegs als iiberzeitlich,
wie manche Arendt-Leser*innen aufgrund der Bezugnahme auf antike Phi-
losophie vermuten kénnten. Der epistemischen Seite der Kiinste fiigt sie mit
dem Begriff des Urteilens, das sie als ein Teilen von Reflexionen versteht, eine
moralische und politische Seite hinzu, wie ich im Abschnitt itber das Urteilen
zeige. Letztendlich betont sie so die Situiertheit einer jeden Wissensauferung
(nicht nur der durch Kiinste) und riickt damit ein itberzeitliches und mitunter
als universal aufgefasstes Wissen in den Hintergrund. Die Situiertheit eines
jeden Urteils stellt die Universalitdit von Wissen grundsitzlich infrage. Mit
Arendt fasse ich Situiertheit als die Subjektivitit jeden Wissens auf, die
einerseits immer ein Wagnis des Irrtums, andererseits aber das Festhalten
am (falliblen und korrigierbaren) Wahrheitsanspruch der je eigenen Pers-
pektive beinhaltet. Situiertheit heilt also, dass das Wissen als Urteil nicht
durch Institutionen oder wissenschaftliche Systeme abgesichert sein muss;

1 Ich gehe mit Brigitte Hilmer, Arthur Danto und Hegel von einem Verkorpe-
rungsbegriff aus, der sich im Englischen durch den Begriff embodiment am
besten zusammenfassen lasst. Hilmer, Brigitte: »Kunst als verkoérperte Be-
deutung«, in: Gethmann-Siefert, Annemarie / Collenber-Plotnikov, Berna-
dette (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der
Kiinste, Minchen 2005, S. 53-65; Danto, Arthur C.: Die Verklarung des Gewdhn-
lichen, Frankfurt/M. 1984. Vgl. dazu auch Freyberg, Sascha: »Verkorperung«,
in: Siegmund, Judith (Hg.), Handbuch Kunstphilosophie, Stuttgart 2022,

S. 79-93.

186

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situiertheit von Verkoérperung bei Hannah Arendt

und dennoch beinhaltet der Anspruch eine Geltungsforderung im Sinne einer
Annahme und Behauptung, dass das Gewusste richtig sei.2

Damit kritisiert Arendt implizit auch einen Machtanspruch von Phi-
losophen, Triger eines itberlegenen Wissens zu sein, wie er etwa durch
Platon formuliert wurde. Als Ideal der Wissensgenerierung schwebt Arendt
der Verstindigungsprozess zwischen Menschen vor, wie auch immer diese
situiert sein mégen. Die Kiinste sind in letzter Konsequenz Teil dieser Pro-
zesshaftigkeit und ihrer Verkorperung im Sinne der Materialisierung dieser
Prozesse.3 Natiirlich spielen die Intentionen der Kiinstler*innen als Autor*in-
nen kiinstlerischer Ergebnisse dabei eine Rolle, wie Arendt in der Figur des
Homo faber betont.

Erinnern
Arendt vergleicht zwei verschiedene Auffassungen davon, was Kultur iiber-
haupt sei — die griechische und die romische. In beiden Fillen geht es ihr, was
kulturelle Fragen betrifit, nicht um Luxus oder Prestige (und sicher gab es
auch solche Kulturauffassungen in der Antike), sondern um die zentrale Fra-
ge, wie sich die jeweilige Offentlichkeit als der Ort eines freien Austauschs
und der Gemeinschaft itber das Leben der Einzelnen hinaus fortschreiben
lasst. Es geht um Gedéichtnis und Erinnern, aber nicht im familidren oder in-
dividuellen Sinne, sondern im Sinne der Frage, wie ein 6ffentlich Geteiltes sich
fiir niachste Generationen aufbewahren und lebendig erhalten ldsst. Im Streit
uber diese Frage — nicht nach dem Ob, sondern nach dem Wie des Erinnerns —
demonstriert Arendt zwei prominente Wege: Erstens sind es kulturelle Dinge
(Artefakte), mit deren Hilfe sich so etwas wie geschichtliche Dauer von geteil-
ter Offentlichkeit produzieren lisst, zweitens ist es die intakte und lebendi-
ge politische Offentlichkeit selbst, in der Geschichten, wichtige Episoden und
Biografien bestindig weiter erinnert werden. Arendt zitiert einen Text von Pe-
rikles, in dem dieser annimmt, dass »[d]ie Macht dieser Polis [...] so grof« sei,
»daR die Monumente ihres Ruhmes direkt aus dem Handeln, dem Politischen
selbst, erwachsen wiirden, so grof also, daB sie der berufsmiafigen Hersteller
des Ruhmes, der Dichter und Kiinstler entraten konne [...]«*. Der Streit oder

2 Arendts Begriff der Situiertheit stimmt also mit demjenigen Donna Haraways
zumindest hinsichtlich einer Universalismuskritik lberein. Die damit ver-
bundene Machtkritik am Wissenschaftsdiskurs ist freilich bei Arendt weniger
pointiert als bei Haraway. Arendt negiert den Machtanspruch der Philoso-
phen gegeniliber anderen Blrgern des Staates, jenen Machtanspruch, den sie in
der Antike und dort insbesondere bei Platon findet. Vgl. Haraway, Donna J.:
»Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg
einer partialen Perspektive«, in: dies.: Die Neuerfindung der Natur. Pri-
maten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen Hammer und Immanuel Stief, Frank-
furt/M. 1995, S. 73-97.

3 Zum Begriff der Materialisierung vgl. Siegmund, Judith: Die Evidenz der
Kunst, Bielefeld 2007.

4 Arendt, Hannah: »Kultur und Politik«, in: dies.: Zwischen Vergangenheit und
Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, Miinchen 2013, S. 277-304, hier:

S. 285.

187

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judith Siegmund

die Abwigung iiber den besseren dieser beiden Wege des Erinnerns wur-
de laut Arendt von den Griechen immer als unentschieden offengehalten®,
woraus sie unter anderem die Folgerung ableitet, dass gerade die Kiinste und
das Politische zwar nicht in eins fallen, aber eine sehr enge Beziehung »von
sich aus«® aufweisen. Mnemosyne, Erinnern und Gedenken seien eine Um-
wandlung des Wirklichen [...], die es iiberhaupt méglich macht, das Ungreif-
bare — Ereignisse und Taten und Worte und Geschichten — gewissermaflen
dingfest zu machen, es zu verdinglichen.” Wer bei diesen Formulierungen an
Denkmailer und notierte Heldengeschichten denkt, liegt nicht direkt falsch —
jedoch geht das Argument Arendts auf einer systematischen Ebene viel wei-
ter: Was Arendt anhand der Bezugnahme auf solcherlei Kunstgegenstin-
de des Gedenkens ausbuchstabiert, ist ein Prinzip des Erinnerns selbst, das
immer einen Anlass und Gegenstand braucht und das sich bei jedem Erin-
nern transformiert. Erinnern ist also keine bloRe Wiederholung im Sinne ei-
ner Gedichtnisleistung. Erinnern ist vielmehr ein neues Durchleben im Zuge
der aktiven Einbildungskraft, durch die das Erinnerte neu vorgestellt und er-
lebbar wird. Gerade heute in fragmentarisch gespaltenen Gesellschaften wie
der unseren ist die Instanz eines gemeinsam Erinnerbaren von enormer Be-
deutung.8 Man kann sich gegen die Herrschaftsgeste von nationalen Narrati-
ven, institutionellen Diskursen und falschen Ausschliissen wenden — dies ist
eine Arbeit an bzw. eine Bearbeitung von Erinnerungen. Im Zeichen des Pla-
netarischen z. B. stehen wir vor der Aufgabe, uns gegenseitig zu erinnern,
wenn die vielfach als solche wahrgenommene >Krise< nicht in einem Akt der
Selbsttiuschung allein als die Krise von anderen verstanden werden soll. Mit
Arendts Beitrag wire ein gemeinsames Erinnern (zunichst abstrakt) denk-
bar, das nicht auf Herrschaft beruhen muss. Den Kiinsten kime die Funktion
von dauerhaften Archiven zu, die gespeicherte Anlidsse des Erinnerns verfiig-
bar machen, auf die sich verschiedene Menschen aus verschiedenen Pers-
pektiven beziehen kénnen. Beispiele hierfiir sind auch kiinstlerische Werke,
uber die postkoloniale Restitutionsdebatten gefithrt werden. In den Gegen-
stinden, iiber die verhandelt und gestritten wird, liegt die Chance einer Kon-
frontation mit anderen Sichten und Erinnerungen, so wiirde Arendt es dar-
stellen.? Jenseits der in die Gegenstinde bereits eingeschriebenen Narrative

5 Vgl. ebd., S. 284.
6 Ebd., S. 290.

7 Ebd., S. 290.

8

Dieser Satz ist soziologisch gemeint. Mit Hans Joas gehe ich davon aus,

dass »[m]it der fundierenden Rolle des Handlungsbegriffs [..] eine Abkehr
vom traditionell >holistischen< Begriff der Gesellschaft einher[geht]«.
Joas. Hans: Die Kreativitat des Handelns, Frankfurt/M. 1992, S. 342; vgl.
auch ebd., S. 343: »Netzwerke der Handlungsverflechtung lassen es als ausge-
schlossen erscheinen, soziale Prozesse auf eine einzelne Sphire von Gesell-
schaften zurlickzufihren, der alle anderen funktional untergeordnet sind.«

9 Das bestatigt der aktuelle Restitutionsdiskurs, siehe z. B. Sarr, Fel-

wine / Savoy, Bénédicte: Zuriickgeben. Uber die Restitution afrikanischer Kul-
turgiiter, Berlin 2019, S. 16: »Die Restitution denken impliziert [..] deut-

188

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situiertheit von Verkoérperung bei Hannah Arendt

liegt in einer solchen Konfrontation eine Chance des Beginns einer neuen Be-
zugnahme.

Denken

Dem Denken widmet Arendt in Kultur und Politik einige Bemerkungen. Sie
schreibt: »Die kiinstlerische Verdinglichung entspringt dem Denken [...]«°.
Dass sie aus der Quelle des Denkens hervorgehen, zeichnet also kiinstleri-
sche Artefakte vor anderen von Menschen hergestellten Dingen aus. Welch
hohen Stellenwert das Denken fiir Arendt insgesamt und auch in ihrer aktu-
ellen Zeitdiagnose einnimmt, lisst sich dem iiberraschenden Ende von Vita
activa entnehmen. Auf der letzten Seite von Vita activa, einem Text, in dem sie
ansonsten itber verschiedene Formen des Titigseins reflektiert, schreibt sie:

Das Denken schlieflich (das wir auBer Betracht gelassen haben, weil
die gesamte Uberlieferung, inklusive der Neuzeit, es niemals als eine
Titigkeit der vita activa verstanden hat) hat, so méchte man hoflen, von
der neuzeitlichen Entwicklung noch am wenigsten Schaden genommen.
Es ist moglich und sicher auch wirklich, wo immer Menschen unter den
Bedingungen politischer Freiheit leben.11

Aber was stellt sie sich genau unter Denken vor? Denken ist nicht eine Leis-
tung eines oder einer Einzelnen. »Die Unfihigkeit zu denken ist nicht Dumm-
heit; sie ist bei hochintelligenten Leuten anzutreffen [..]«12. Mit Kant un-
terscheidet Arendt das Denken vom »Erkennen / Wissen« (knowledge) und
differenziert zwischen »dem Drang zu denken und zu verstehen, und dem
Verstand, der ein gewisses verifizierbares Wissen begehrt«. Denken hat »im-
mer mit Gegenstinden zu tun [..], die abwesend, aus der direkten Sinnes-
wahrnehmung entfernt sind«13, das heit, »wenn ich denke, bewege ich mich
auBerhalb der Welt der Erscheinungen«!4. Denken stellt die Sinnfrage auf
eine nicht endgiiltig fixierbare Art und Weise; es ist ergebnislos, weil es im-
mer weitergeht.15 Es ist ergebnislos, weil »keines der logoi, der Argumente,

lich mehr als nur eine Erforschung der Vergangenheit: Zuallererst bedeutet
es, Bricken zu zukinftigen gerechteren Beziehungen zu bauen. Von Dialog,
Vielstimmigkeit und Austausch geleitet, darf die Restitution keineswegs als
ein unheilvoller Akt von Identitatszuschreibung oder territorialer Fest-
schreibung von Kulturglitern verstanden werden. Sie 1ladt im Gegenteil dazu
ein, die Bedeutungsgebung der Objekte zu 6ffnen und >dem Universellen<, mit
dem sie in Europa so hadufig assoziiert werden, die Moéglichkeit zu geben,
auch anderswo erfahren zu werden.«

10 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 290.

11 Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tatigen Leben, Minchen 2007 [196Q],

S. 417.

12  Arendt, Hannah: »Uber den Zusammenhang von Denken und Moral«, in: dies.:
Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, Miin-
chen 2013, S. 128-155, hier: S. 133.

13 Ebd., S. 133.

14 Ebd., S. 133.

15 Vgl. ebd., S. 135.

189

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judith Siegmund

[...] je stehen [bleibt]; sie bewegen sich, weil Sokrates, der Fragen stellt, auf
die er die Antworten nicht weif, sie in Bewegung setzt«16. Diese offene, krei-
sende Denkbewegung auch als den Anfangspunkt der Entstehung bzw. Her-
stellung der Kiinste zu setzen, genauso wie sie am Beginn des Schreibens von
Texten steht, scheint mir auch heute noch kiinstlerische Prozessen angemes-
sen zu beschreiben, und das gilt nicht allein fiir konzeptuelles kiinstlerisches
Arbeiten. Eine Pointe von Arendts Beschreibung des Denkens ist dessen Mo-
ralitit, die sie als Gewissen eines Selbst bestimmt, das mit sich selbst ver-
kehren muss,1” ohne die Gewissheit eines banalen faktischen Wissens zu be-
sitzen. Indem Arendt also das Denken vor das kiinstlerische Beginnen setzt,
spricht sie letztendlich iiber eine Moralitit als Ausgangsposition kiinstleri-
scher Handlung.

Wollen
Arendt geht in Kultur und Politik auf das Wollen ein, bevor sie auf das Urtei-
len zu sprechen kommt; letzterem kommt allerdings eine groRere Wichtigkeit
in ihrem Vortrag zu. Beides — Wollen und Urteilen — erldutert sie auf eine in-
teressante Weise mit Kant, die weniger dessen Intentionen verfolgt als viel-
mehr ihre eigene Perspektive deutlich macht. Denkt man iiber das Wollen
nach, wie Hannah Arendt das vor allem in ihrer gleichnamigen Vorlesung
kurz vor ihrem Tod in konzentrierter Form getan hat, so geht es immer um
die Schwierigkeit eines angenommenen Selbst, das etwas will. An der »ge-
setzgeberischen Fahigkeit der Vernunft« interessiert Arendt unter anderem
die Frage nach dem Gewissen, das sie als eine (geistige) »Ubereinstimmung
mit sich selbst« interpretiert. Mit Sokrates sagt sie: »Da ich einer bin, ist es
besser fiir mich, mit der ganzen Welt in Widerspruch zu geraten als mit mir
selbst«18, Philosophisch gesehen geht es um das, was Kant einen freien Wil-
len nennt. Arendt beschiftigt sich so einerseits mit Debatten zur Willensfrei-
heit von der Antike bis heute, andererseits erklart sie: »Die philosophische
Freiheit, die Willensfreiheit, ist nur fiir Menschen von Bedeutung, die als ein-
same Individuen auBerhalb politischer Gemeinschaften leben.«1® Verschie-
dene Regierungsformen hingegen schrinkten den freien Willen ihrer Biirger
ein.2? Politische Freiheit im Gegensatz zur philosophischen Freiheit bestehe
aber darin, »zu tun, was man wollen darf«, sagt Arendt mit Jefferson.2 Po-
litische Freiheit finde statt in der »Sphire der menschlichen Pluralitit und
unter der Voraussetzung, daf diese nicht bloR eine Erweiterung des dualen
Ich-und-ich zu einem pluralen Wir ist«; sie finde statt in einem gemeinsamen

16 Ebd., S. 138.

17 Vgl. ebd., S. 152.

18 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 298.

19 Arendt, Hannah: »Das Wollen«, in: dies.: Vom Leben des Geistes, Miinchen
2014, S. 241-443, hier: S. 425.

20 Ebd., S. 425.

21 Ebd., S. 426.

190

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situiertheit von Verkoérperung bei Hannah Arendt

Erscheinungsraum zwischen Menschen.2? Die Philosophin Judith Butler fiigt
der Einschrinkung der menschlichen Freiheit bei Arendt durch die Plurali-
tat des Offentlichen noch eine zweite Einschrinkung der Freiheit durch die
Anerkennung einer eigenen (mit Arendt gesprochen: privaten) Korperlichkeit
als Verletzbarkeit hinzu. Butler schreibt:

Was wir als die unerbittliche und sich wiederholende Sterblichkeit der
Korper auffassen konnen, liasst sich nicht durch menschliches Handeln
angehen oder beherrschen. Es gibt keine >Flucht aus der verkérperten
Existenz< ohne den Verlust der Freiheit selbst. Freiheit verlangt diese
Versohnung mit der Notwendigkeit.23

Vielleicht geht es Arendt aber bereits genau um solch eine Kontextualisie-
rung der Freiheit lebendiger Subjekte, wenn sie den Begriff des Anfangens
mit Augustinus als menschliche Natalitit (also Geburtlichkeit) als zentrale
Voraussetzung menschlichen Handelns formuliert. Es ist dezidiert der Beginn
und nicht das Ende des von Notwendigkeit geprigten Lebens, der die Kon-
textualisierung und somit auch Historizitit allen menschlichen Wollens mar-
kieren soll; nicht im Sinne seiner Determiniertheit, sondern als Bedingung
der Moglichkeit der Entstehung von etwas Neuem. Dieser emanzipative Hori-
zont, den Arendt setzt, steht fiir eine Selbstermichtigung nicht im Sinne der
gesetzgeberischen Fihigkeit der Vernunft wie bei Kant, sondern im Sinne ei-
nes responsiven Sich-anderen-aussetzen-Konnens, welches dennoch auch ge-
wollt ist. Die These wire hier, dass auch kiinstlerisches Beginnen an einer
solchen Moglichkeit einer prinzipiellen Verdnderbarkeit partizipiert.

Herstellen

Den Konflikt zwischen Kultur und Politik spitzt Arendt in der Weise zu, dass
sie beiden jeweils eine Titigkeitsform zuordnet — der Kultur (und damit
auch der Kunst) das Herstellen und der Politik das Handeln. Sie fragt, wel-
che Mafstibe in dieser 6ffentlichen, von Menschen erstellten und bewohnten
Welt schlieflich gelten sollen: die MaRstidbe, die dem Handeln oder die dem
Herstellen eignen, die im eigentlichen Sinne politischen oder die im spezifi-
schen Sinne kulturellen.?4 Mit dieser grundsitzlichen Unterscheidung bringt
uns Hannah Arendt hier und heute in Verwirrung. Sind nicht gerade in vie-
len Erlduterungen und Untersuchungen iiber den epistemischen Charakter
der Kiinste implizit Behauptungen eines Kritikvermogens und einer Politi-
zitit der Kunst enthalten und ist diese Potenz nicht mit der Méglichkeit der
Herstellung alternativer Wissensformen verbunden worden? (Eines der Stich-
worte hierzu wire artistic research.) Die Kultur und mit ihr die Kunst ist we-
der an sich gut oder kritisch noch ist sie unschuldig, darauf macht Hannah
22 Ebd., S. 426.

23 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung,

Berlin 2016, S. 66.
24  Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 286.

191

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judith Siegmund

Arendt bereits in den Eingangsiiberlegungen von Kultur und Politik aufmerk-
sam. Sie spricht z.B. vom deutschen Bildungsphilister, der das Gesellschaft-
lichwerden der Kunst als ihre Abkehr vom Elitdren als Verfall bedauert. Und
sie spricht von einem Werteverfall der Vermassung und sukzessiven Verin-
derung von Kunstwerken, in dem ebenfalls der Tenor einer Verfallsgeschich-
te mitklingt. Aber ihre Pointe ist im Grunde wesentlich radikaler: Das Wesen
kiinstlerischer und kultureller poietischer Arbeit, wie es Arendt versteht, ist
an sich gewalttiitig, ja es ist »ohne Gewalttitigkeit niemals moglich« (der Ge-
danke findet sich auch in Vita activa).2> Diese Gewaltférmigkeit kommt nach
Arendt allen Herstellungsprozessen als Materialisierungen zu, seien sie nun
im Bereich einer allgemeinen Gestaltung der Welt (Architektur und Design),
der Politik oder der Kiinste angesiedelt. Immer geht es in solcherart Prozes-
sen darum, einen Widerstand des Materials im Verlauf der Verwirklichung
der eigenen Idee zu itberwinden, ja zu brechen und auch zwischenmenschli-
che Situationen im Zuge der eigenen Ideensetzung zu bearbeiten. Das heift
nicht weniger, als dass auch andere Subjekte im Herstellungsprozess des-
sen Zielen unterworfen und so als Material behandelt werden. Der entschei-
dende Unterschied, den Arendt fiir das Herstellen macht, ist der zwischen
Prozess und Produkt. In Kultur und Politik bekommen die Produkte kiinstle-
rischer Herstellungen einen paradigmatischen Status fiir alle Kultur zuge-
sprochen.?® Aber was ist paradigmatisch an ihnen? Kunstwerke als Resultate
kiinstlerischer Tétigkeiten sind Verkoérperungen und somit kontextuell ent-
standene Fixierungen von Weltanschauungen, Haltungen, Handlungen und
Gesprichen sowie sozialen und politischen Momenten. Als Artefakte und ge-
staltete Situationen ermoglichen sie Arendt zufolge eine zwischenmenschli-
che Offentlichkeit, die das eigentliche positive und hofinungsvolle Element in
der Arendt’schen Theoriebildung darstellt. Auch Bezugnahmen wie z. B. das
gemeinsame Leben, eine gefihrdete Natur und dekoloniale Anliegen kénnen
anhand und mithilfe von Verkérperungen thematisiert werden. Da Denkbares
und nicht allein affektive Reaktionen zu ihrer Verkérperung gefithrt haben,
gibt es einen Spielraum fitr Mogliches, bisher Ungeschehenes. Dieses hingt
direkt mit der menschlichen Fihigkeit der Phantasie und des Vorstellungs-
vermdgens zusammen, im Denken und im Herstellen. Das Vorstellungsver-
mogen geht laut Arendt >durch das Individuum hindurch<, welches als Homo
faber, als herstellende Person, nicht nur seine*ihre Pline mit Konsequenz
ausfiithrt, sondern auch Neues im Sinne der Interaktion entwerfen kann. Die
Veredelung und Auszeichnung der Kiinste kommt fiir Arendt aber nur den
Resultaten des Herstellungsprozesses zu. So sind die Macht und der Aus-
tausch, die Kunstwerke stiften kénnen, laut Arendt abgeldst von der poten-

25 Zur Gewaltformigkeit des utilitaristischen Denkens und Handelns des Homo
faber vgl. Arendt 2007 (wie Anm. 11), S. 204-213.

26 »Aus diesen Griinden, scheint mir, kann eine Erdrterung Uber Kultur nicht
gut von etwas anderem ausgehen als von dem Phanomen des Kunstwerkes.<«
Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 289f.

192

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:


https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situiertheit von Verkoérperung bei Hannah Arendt

ziellen Gewalt ihrer Herstellungsakte. Die Bruchlinie zwischen der Gewalt im
Herstellen und der gewaltlosen Stiftung von Politik und Offentlichkeit durch
die hergestellten Gegenstinde bleibt interessant und ritselhaft zugleich. Fiir
die kiinstlerische Arbeit sei Radikalitdt vonnéten, diese Radikalitit schade
aber dem Gemeinsamen, denn ebenfalls radikal stelle sich das Individuum im
Herstellen als Homo faber selbst ins Zentrum.2” Sein Wissen und seine Fi-
higkeiten geniigten aber nicht, wenn es um die Politizitit des Handelns gehe,
denn fiir das Handeln sei vielmehr eine andere Art von Demut und Akzep-
tanz kontingenter Verldufe die Grundbedingung. Politische Akteure nihmen
sich fiir das Gemeinsame zuriick, dem dann Macht zukommen kann. Akzep-
tierten politisch Handelnde die so verstandene Kontingenz der von ihnen an-
gestoBenen Prozesse nicht, wiren sie Arendt zufolge eben auch Herstellende
und konzipierten und gebirdeten sich wie Kiinstler*innen. Ihr gefidhrlicher
Irrtum wire das Empfinden der eigenen Souverinitit, also einer Unabhin-
gigkeit von Anderen.

Wahrnehmen
Wenn Arendt von einem Uberdauern kultureller Gegenstinde spricht, dann
spricht sie unter anderem auch iiber das Bediirfnis von Menschen, sich an-
hand und mithilfe von Dingen zurechtzufinden: Die Welt, sofern sie Kultur
ist, soll das Uberdauern gewihrleisten, und dies leistet sie am reinsten und
ungestortesten in den Dingen, die wir Kunstwerke nennen und die Kultur-
dinge in einem ausgezeichneten Sinne sind.?8 Unser Bezug auf verschiedene
Artefakte schlieBt neben dem Umgang mit ihnen zwangslaufig eine astheti-
sche Wahrnehmung von ihnen ein. Arendt trennt hier zwischen Funktion und
Erscheinung, wobei sie >Welt< als einen Erscheinungsraum bestimmt. Dieser
Begrift eines Erscheinungsraums beinhaltet bereits den Gedanken, dass die
sinnlichen und interpretativen Zuginge zur Welt (und mit diesen die Qualiti-
ten der Gegenstinde) je verschieden sind. In je verschiedenen Wahrnehmun-
gen beziehen wir uns auf Formen und Gestalten, in seinen Funktionen >be-
nutzen< wir einen Gegenstand, so Arendt: »Um aber einen Gegenstand nur
nach seinem Gebrauchswert und nicht auch nach seinem Aussehen zu beur-
teilen — also danach, ob er schon ist oder hidBlich oder irgend etwas dazwi-
schen —, dazu miifiten wir uns erst einmal die Augen ausreifen.«2° Dieser
bemerkenswerte Satz sagt so viel wie: Wir kénnen gar nicht auf das Wahr-
nehmen verzichten; selbst wenn wir unser Augenmerk auf andere Seiten von
Artefakten richten oder wenn wir diesen beildufig im Alltag begegnen, neh-
men wir immer auch die dsthetische Seite an ihnen mit wahr. Wenn aber
die Verschiedenheit ein Kennzeichen der #sthetischen Wahrnehmung ist,

27 »In dem Herstellungsprozefi gibt es einen klar erkennbaren Zweck, das End-
produkt, fur das alles, was in ihm eine Rolle spielt - das Material, die
Werkzeuge, die Tatigkeit selbst und sogar die beteiligten Personen -, zu
bloken Mitteln wird.« Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 219f.

28 Ebd., S. 296.

29 Ebd., S.297.

193

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judith Siegmund

warum kommt Arendt dann trotzdem im Ergebnis nicht zu einem relativis-
tischen Denken in dem Sinne, dass eben jede*r etwas anderes wahrnehme?
Die Pointe kiinstlerischen und gestaltenden Herstellens ist gerade die Plura-
litdt und Kollektivitit, die sich auch im Gegenstand selbst verkérpern kann,
das heifit, das Wahrnehmen von (von Anderen) gemachten Dingen und Situ-
ationen stellt Verbindungen her, es verbindet uns mit ihren Kkiinstlerischen
und gestalterischen AuBerungen als ihren Entscheidungen. In der gedankli-
chen Abwigung zwischen diesem sinnlich wahrnehmbaren Erscheinen als ei-
ner Sphire, die Arendt Kultur nennt, und dem zwischenmenschlichen, 6ffent-
lichen, politischen Erscheinungsraum, der sich als Raum zwischen Menschen
ofinet, findet sich die Aussage:

Aber obwohl [..] dies Gemeinsame schlieflich alle Konflikte und Ge-
gensitze zwischen den beiden Sphiren aufwiegt, gilt das Gemeinsame
doch nur fiir die Kulturdinge einerseits, fiir die handelnden, politischen
Menschen andererseits; es gilt nicht fiir den handelnden Menschen und
den herstellenden Kiinstler.3?

Dieser zunichst etwas eigenartig anmutende Satz stellt die Pluralitit in den
Vordergrund — erstens in unseren kollektiven, aber je verschiedenen Wahr-
nehmungen kultureller Gegenstinde und zweitens zwischen politisch und
Offentlich handelnden Menschen. Der handelnde Mensch im Singular so-
wie der*die herstellende Kiinstler*in nehmen selbst nicht teil an dieser Plu-
ralitit. HieBe das eventuell, wenn ich zu handeln beginne, beginne ich iso-
liert, so wie Kiinstler*innen des Ofteren auch einsam etwas beginnen? Selbst
ein Kiinstler*innen-Kollektiv wiirde so gesehen in Unsichtbarkeit beginnen.
Wahrnehmbar werden Handelnde wie auch kulturelle und kiinstlerische Ge-
genstinde erst in der Prisenz der pluralen Perspektiven, unter denen sie 6f-
fentlich erscheinen. Solch plurale Perspektiven enthalten, méchte ich hinzu-
fiigen, epistemische Aspekte genauso wie dsthetische und moralisch-ethische,
nichts wire aus den Weltbeziigen auszuschliefen — zumindest nicht aus der
Wahrnehmung der Kiinste.

Urteilen als Teilen
Kultur und Politik werden am Ende des Textes von Arendt in einer originel-
len Denkbewegung itber das Urteilen zusammengefithrt — der Sinn, der bei-
de verwandt sein ldsst, ist der Gemeinsinn, urspriinglich »common sense«
oder »le bon sense« genannt.51 Arendt legt hier eine sehr eigene Lesart der
Kantischen Kritik der Urteilskraft vor, in der sie diesen Gemeinsinn dstheti-
scher Urteile mit politischen Bedeutungen auflidt, die dieser (vorsichtig ge-
sagt) vermutlich bei Kant gar nicht hat. Arendt beschreibt drei unserer Sin-
ne, das Sehen, Horen und Tasten, als sogenannte »mitteilbare« Sinne und
unterscheidet diese vom Riechen und Schmecken, denen sie Privatheit als

30 Ebd., S.297.
31 Vgl. ebd., S.299.

194

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situiertheit von Verkoérperung bei Hannah Arendt

Nicht-Mitteilbarkeit attestiert.32 Damit umschreibt sie die Kantische Tren-
nung von #dsthetischen Geschmacksurteilen (mithilfe der ersten drei Sin-
ne) und Urteilen iiber das Angenehme (mithilfe der beiden anderen Sinne).
Etwas polemisch ausgedriickt unterstellt sie nun Kant, er habe einen wei-
teren Sinn, nimlich den #sthetischen Geschmackssinn, entdeckt: »Denn nur
ihm (dem Gemeinsinn) verdanken wir es, daR unsere privaten und >subjek-
tiven< fiinf Sinne und ihre Sinnesdaten in eine nicht subjektive, >objektiv<
gemeinsame Welt eingepallt sind, die wir mit anderen teilen und beurteilen
kénnen.«33 Arendt beschreibt den Gemeinsinn als eine Fihigkeit, in eigenen
Urteilen die Perspektiven Anderer mit zu sehen.3* Gerade im Zuge aktuell
laufender kritischer Debatten iiber den Kolonialismus in der Theoriebildung
der europiischen Geschichte ist es nun von Bedeutung, wie Arendts Lesart
des Kantischen Gemeinsinns genau gemeint ist. Will sie sagen, dass reflexive
asthetische Urteile, wie Kant sie in der Kritik der Urteilskraft bestimmt, einfach
fiir sich beanspruchen, aus einer geniigenden Distanz iiber die Vermogen al-
ler Menschen Bescheid zu wissen? Was Arendt hier zunichst vordergriindig
interessiert, ist die Idee der Gleichheit als eine Unterstellung oder Zuschrei-
bung an alle dsthetisch sowie alle politisch Urteilenden. Sie schreibt iiber
Kant:

Fiir ihn bleibt der Philosoph ein Mensch wie du und ich, der unter seinen
Mitmenschen und nicht unter seinen Mitphilosophen lebt. Zweitens be-
hauptet Kant, daB eine Beurteilung des Lebens nach den MaRstiben von
Lust und Unlust [...] von jedem gewéhnlichen Menschen mit gesundem
Menschenverstand, wenn er je itber das Leben nachgedacht hat, erwartet
werden kann. Diese beiden Folgen sind offensichtlich nichts anderes als
die zwei Seiten einer Miinze, und diese heift Gleichheit.35

Es sind Arendts Interessen am Politischen selbst, die aus ihrer Einschit-
zung des Kantischen Gemeinsinns sprechen. Erkenntnistheoretisch geht es
ihr hierbei in etwa um folgende Pointe: Es wire ein heilloses Unterfangen,
wiirden in der politischen und kulturellen Offentlichkeit nur wissenschaftlich
streng logisch erzeugte und kontrollierte Erkenntnisse zur Diskussion und
Anerkennung kommen. Unser Kontakt und unsere Verstindigung in der ge-
meinsamen Welt des Politisch-Offentlichen und des Kulturellen funktionieren
iiber den Austausch und die Konfrontation von Urteilen, denen immer Sinn
zukommt und die mit der Unterstellung verbunden sind, sie seien richtig.
Lust und Unlust als Zustand des Affiziertseins sind immer Bestandteile die-
ser Urteile. Das, was beurteilt wird, »erregt unser Gefallen und MiRfallen«36,
Aber es ist eine Reprisentation des Gegenstandes, der wir so begegnen, es ist

32 Arendt, Hannah: Das Urteilen, Minchen 2012, S. 100.
33 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 299.

34 Vgl. ebd., S.299.

35 Arendt 2012 (wie Anm. 32), S. 46.

36 Ebd., S.101.

195

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Judith Siegmund

nicht der wahrgenommene Gegenstand selbst.>’ Arendt nimmt Kants reflexi-
ve Urteilsstruktur sehr wortlich, wenn sie sagt: »Etwas gefillt vielmehr in der
Vorstellung; denn nun hat die Einbildungskraft es so zubereitet, daf} ich dar-
iiber nachdenken kann.«38 Hier hat sie das Denken mit in das Urteilen einge-
tragen; es handelt sich beim Urteilen also laut Arendt nicht um rein afiektive
Prozesse. Und deshalb unterscheidet Arendt den Geschmack von der Urteils-
kraft. Der Geschmack wurde im 18. Jahrhundert sehr eingehend diskutiert,
alle Moglichkeiten menschlicher Reaktionen wurden im Geschmack als be-
teiligt angesehen, moralische, emotionale, dsthetische und politische; dem
Urteilen attestiert Arendt hingegen eine Unparteilichkeit als »interesselo-
ses Wohlgefallen«. Erst diese Unparteilichkeit ermégliche es, im Sinne des
Sensus communis von der Mitteilbarkeit der eigenen Reflexion fiir andere und
vice versa auszugehen. (Hier handelt es sich um ihre eigene Lesart des Kan-
tischen Ausdrucks >interesseloses Wohlgefallen<.) Mit Unparteilichkeit meint
sie die Position des Zuschauers, in der Kant sich selbst gesehen habe, zum
Beispiel bei der Beurteilung der Franzosischen Revolution, an der er nie teil-
genommen, die er aber dennoch aus einer Perspektive des historischen Invol-
viertseins und zugleich allgemein erklirt habe. Ist ein solcher Gedanke des
Zuschauerseins nicht das Gegenteil eines Verstindnisses von Situiertheit?
Gerade der Erklarung des Sensus communis als eines allgemeinen Vermogens
wird heute Blindheit fiir die eigene Situiertheit (des Philosophen) vorgewor-
fen. Arendt sieht das anders: Sie sieht in der Distanzfigur reflexiver Urteils-
kraft die Chance, Urteile anderer zu héren und zu sehen und mit anderen zu
sprechen. Grundlage dafiir ist das Eingefiigtsein in eine Gemeinschaft39, die
sie einerseits als fragmentierte Gemeinschaft versteht, von der sie anderer-
seits aber annimmt, dass sie idealerweise aufgrund ihrer Pluralitit verschie-
dene Perspektiven miteinander ins Verhiltnis setzen kann. Sie geht, zumin-
dest theoretisch, davon aus, jedes Urteil konne einzeln gesehen und gehort
werden, da jedes Urteil »der Subjektivitit eines Standortes« in der Welt ent-
spreche.*® Genau dieser Sachverhalt bildet sich ab in ihrer Auffassung des
Urteilens, welches sie als ein Teilen von Wahrnehmungen (durch die drei Sin-
ne) und Verstindnissen (durch den Gemeinsinn) versteht: Die Hauptschwie-
rigkeit beim Urteil ist die, daR es »das Vermégen [ist], das Besondere |[...]
zu denken«; aber denken heifit verallgemeinern. »Somit ist Urteilen das Ver-
mogen, das Besondere und das Allgemeine auf geheimnisvolle Weise mitei-
nander zu verbinden.«*! Das ist (nur) denkbar, wenn man die Welt als ein
gemeinsames Drittes annimmt, in der sich Besonderes mit Allgemeinem ver-
binden lisst. Zum Gemeinsamen wird somit auch die Frage, wie diese Welt
zukiinftig aussehen soll, wie sie lebenswert sein kann. Beide, Kultur und Po-

37 Vgl. ebd., S.101.

38 Ebd., S.104.

39 Vgl. ebd., S. 109.

40 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 300.
41 Arendt 2012 (wie Anm. 32), S. 117.

196

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Situiertheit von Verkoérperung bei Hannah Arendt

litik, behandeln ihrer Meinung nach diese Frage. Voraussetzung hierfiir wire
ein »Desinteressement an dem eigenen Selbst und dem eigenen Leben«, wie
Arendt am Ende der Diskussionsrunde zu ihrem Vortrag sagt. Sie kommt da-
her zu dem Schluss:

Im Kulturellen und im Politischen, also in dem gesamten Bereich des
offentlichen Lebens, geht es weder um Erkenntnis noch um Wahrheit,
sondern um Urteilen und Entscheiden, um das urteilende Begutachten
und Bereden der gemeinsamen Welt und die Entscheidung dariiber, wie
sie weiterhin aussehen und auf welche Art und Weise in ihr gehandelt

werden soll.#2

In Bezug auf das Wissen der Kiinste heit dies, dass sich in ihm geteilte Fra-
gen abbilden, dass es mit demokratischen Meinungsbildungen in Kontakt
treten darf und kann und dass die Generalitit oder Allgemeinheit der kiinst-
lerischen Erkenntnisse keinen absoluten Eigenwert darstellt (wie etwa die Er-
kenntnis im Sinne Kants). Es handelt sich vielmehr erstens um Wissen iiber
die Herstellung von Dingen und Situationen, auf die andere sich kritisch be-
ziehen, und so handelt es sich zweitens auch um ein antizipiertes Handlungs-
wissen in je konkreter Sozialitit und Gesellschaift.

42  Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 300.

197

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:


https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:



https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

