
185

Aus philosophischer Perspektive lässt sich die Frage nach dem Wissen der 
Künste beispielhaft anhand des Vortrags »Kultur und Politik« von Hannah 
Arendt thematisieren. Der verschriftlichte Vortrag Arendts aus dem Jahr 
1958 ist aus aktueller Perspektive exemplarisch, weil er implizit die erkennt-
nistheoretische Fragestellung nach dem Wissen öffnet in Richtung auf Fra-
gen nach subjektiven Urteilen, sie aber auch mit der phänomenologischen 
Behauptung verbindet, dass wir in unseren Urteilen in ein ästhetisch-funk-
tionales Verhältnis zu Kulturdingen eintreten und diese Kulturdinge Gegen-
stände sind, die wiederum Handlungsformen implizieren. Anders gespro-
chen greift die in den letzten Dekaden häufiger diskutierte Frage, ob Künste 
Wissen oder Erkenntnis produzieren, nicht weit genug. Die Vorstellung, dass 
Künste mit Wissensherstellung und verarbeitung zu tun haben, kann nämlich 
auch damit einhergehen, das erkenntnistheoretische Interesse von ethischen, 
gesellschaftlichen und handlungstheoretischen Perspektiven zu isolieren. Es 
genügt daher, wenn es um Künste als gestaltete Dinge und Situationen geht 
– so meine These –, nicht, allein die Frage zu stellen, ob sie Wissensträger 
sind; wichtig ist vielmehr auch zu fragen, in welcher Weise sie Wissen trans-
portieren und zur Geltung bringen: Wie werden Wirkungen künstlerischer 
und anderweitig ästhetisch gestalteter Gegenstände (oder Situationen) be-
stimmbar? Und was trennt künstlerische Arbeiten von Dingen, die nur un-
ser Genießen und Konsumieren bestärken? Sind solche Dinge nicht ebenso 
Verkörperungen kultureller Haltungen von Subjekten? Wie lässt sich künst-

Judith Siegmund
Die gesellschaftliche 
Situiertheit  
kultureller und  
künstlerischer  
Verkörperung  
bei Hannah Arendt

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Judith Siegmund

lerisches Handeln der Produzierenden und wie lassen sich die Wirkungen 
ihrer Produkte heute als gesellschaftlicher Beitrag verstehen, nicht zuletzt 
beispielsweise unter der ethischen Perspektive postkolonialer Befragung? Es 
geht mir also, insoweit ich hier den Blick auf Arendt richte, um die philoso-
phische Frage nach Arendts Definition der Verkörperung kulturell gestalteter 
Dinge in einer jeweiligen gesellschaftlichen Öffentlichkeit.

Ein Wissen über Methoden materialer Verkörperung ist für Arendt nicht 
allein den Künsten vorbehalten, sondern es entsteht auch durch andere von 
Menschen hergestellte Gegenstände.1 Denken, Sprechen und Handeln – das, 
was Arendt zufolge Menschen ausmacht (neben ihrer Fähigkeit, neu zu 
beginnen) – erzeugen Momente und Situationen. Erst dadurch, dass solche 
zunächst ephemeren Hervorbringungen im Rahmen von Herstellungspro-
zessen eine Verkörperung als Artefakt erfahren, wird es möglich, dass auch 
andere sich später und an anderen Orten auf sie beziehen können, auch wenn 
Moment und Situation Vergangenheit geworden sind. So werden nach Arendt 
Denken, Sprechen und Handeln sinnlich wahrnehmbar, sichtbar und hörbar 
für andere und Gegenstand der Urteile anderer.

Ich möchte sechs Tätigkeiten oder Tätigkeitsbegriffen aus Arendts 
Systematik im vorliegenden Beitrag jeweils ein kleines Kapitel widmen. 
Damit beabsichtige ich zu zeigen, dass Arendt individuelles und kollektives 
Wissen immer als historisch situiert denkt und keineswegs als überzeitlich, 
wie manche Arendt-Leser*innen aufgrund der Bezugnahme auf antike Phi-
losophie vermuten könnten. Der epistemischen Seite der Künste fügt sie mit 
dem Begriff des Urteilens, das sie als ein Teilen von Reflexionen versteht, eine 
moralische und politische Seite hinzu, wie ich im Abschnitt über das Urteilen 
zeige. Letztendlich betont sie so die Situiertheit einer jeden Wissensäußerung 
(nicht nur der durch Künste) und rückt damit ein überzeitliches und mitunter 
als universal aufgefasstes Wissen in den Hintergrund. Die Situiertheit eines 
jeden Urteils stellt die Universalität von Wissen grundsätzlich infrage. Mit 
Arendt fasse ich Situiertheit als die Subjektivität jeden Wissens auf, die 
einerseits immer ein Wagnis des Irrtums, andererseits aber das Festhalten 
am (falliblen und korrigierbaren) Wahrheitsanspruch der je eigenen Pers-
pektive beinhaltet. Situiertheit heißt also, dass das Wissen als Urteil nicht 
durch Institutionen oder wissenschaftliche Systeme abgesichert sein muss; 

1	 Ich gehe mit Brigitte Hilmer, Arthur Danto und Hegel von einem Verkörpe-
rungsbegriff aus, der sich im Englischen durch den Begriff embodiment am 
besten zusammenfassen lässt. Hilmer, Brigitte: »Kunst als verkörperte Be-
deutung«, in: Gethmann-Siefert, Annemarie / Collenber-Plotnikov, Berna-
dette (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der 
Künste, München 2005, S. 53–65; Danto, Arthur C.: Die Verklärung des Gewöhn-
lichen, Frankfurt/M. 1984. Vgl. dazu auch Freyberg, Sascha: »Verkörperung«, 
in: Siegmund, Judith (Hg.), Handbuch Kunstphilosophie, Stuttgart 2022, 
S. 79–93.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Situiertheit von Verkörperung bei Hannah Arendt

und dennoch beinhaltet der Anspruch eine Geltungsforderung im Sinne einer 
Annahme und Behauptung, dass das Gewusste richtig sei.2

Damit kritisiert Arendt implizit auch einen Machtanspruch von Phi-
losophen, Träger eines überlegenen Wissens zu sein, wie er etwa durch 
Platon formuliert wurde. Als Ideal der Wissensgenerierung schwebt Arendt 
der Verständigungsprozess zwischen Menschen vor, wie auch immer diese 
situiert sein mögen. Die Künste sind in letzter Konsequenz Teil dieser Pro-
zesshaftigkeit und ihrer Verkörperung im Sinne der Materialisierung dieser 
Prozesse.3 Natürlich spielen die Intentionen der Künstler*innen als Autor*in-
nen künstlerischer Ergebnisse dabei eine Rolle, wie Arendt in der Figur des 
Homo faber betont.

Erinnern
Arendt vergleicht zwei verschiedene Auffassungen davon, was Kultur über-
haupt sei – die griechische und die römische. In beiden Fällen geht es ihr, was 
kulturelle Fragen betrifft, nicht um Luxus oder Prestige (und sicher gab es 
auch solche Kulturauffassungen in der Antike), sondern um die zentrale Fra-
ge, wie sich die jeweilige Öffentlichkeit als der Ort eines freien Austauschs 
und der Gemeinschaft über das Leben der Einzelnen hinaus fortschreiben 
lässt. Es geht um Gedächtnis und Erinnern, aber nicht im familiären oder in-
dividuellen Sinne, sondern im Sinne der Frage, wie ein öffentlich Geteiltes sich 
für nächste Generationen aufbewahren und lebendig erhalten lässt. Im Streit 
über diese Frage – nicht nach dem Ob, sondern nach dem Wie des Erinnerns – 
demonstriert Arendt zwei prominente Wege: Erstens sind es kulturelle Dinge 
(Artefakte), mit deren Hilfe sich so etwas wie geschichtliche Dauer von geteil-
ter Öffentlichkeit produzieren lässt, zweitens ist es die intakte und lebendi-
ge politische Öffentlichkeit selbst, in der Geschichten, wichtige Episoden und 
Biografien beständig weiter erinnert werden. Arendt zitiert einen Text von Pe-
rikles, in dem dieser annimmt, dass »[d]ie Macht dieser Polis […] so groß« sei, 
»daß die Monumente ihres Ruhmes direkt aus dem Handeln, dem Politischen 
selbst, erwachsen würden, so groß also, daß sie der berufsmäßigen Hersteller 
des Ruhmes, der Dichter und Künstler entraten könne […]«4. Der Streit oder 
2	 Arendts Begriff der Situiertheit stimmt also mit demjenigen Donna Haraways 

zumindest hinsichtlich einer Universalismuskritik überein. Die damit ver-
bundene Machtkritik am Wissenschaftsdiskurs ist freilich bei Arendt weniger 
pointiert als bei Haraway. Arendt negiert den Machtanspruch der Philoso-
phen gegenüber anderen Bürgern des Staates, jenen Machtanspruch, den sie in 
der Antike und dort insbesondere bei Platon findet. Vgl. Haraway, Donna J.: 
»Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg 
einer partialen Perspektive«, in: dies.: Die Neuerfindung der Natur. Pri-
maten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen Hammer und Immanuel Stieß, Frank-
furt/M. 1995, S. 73–97.

3	 Zum Begriff der Materialisierung vgl. Siegmund, Judith: Die Evidenz der 
Kunst, Bielefeld 2007.

4	 Arendt, Hannah: »Kultur und Politik«, in: dies.: Zwischen Vergangenheit und 
Zukunft. Übungen im politischen Denken I, München 2013, S. 277–304, hier: 
S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Judith Siegmund

die Abwägung über den besseren dieser beiden Wege des Erinnerns wur-
de laut Arendt von den Griechen immer als unentschieden offengehalten5, 
woraus sie unter anderem die Folgerung ableitet, dass gerade die Künste und 
das Politische zwar nicht in eins fallen, aber eine sehr enge Beziehung »von 
sich aus«6 aufweisen. Mnemosyne, Erinnern und Gedenken seien eine Um-
wandlung des Wirklichen […], die es überhaupt möglich macht, das Ungreif-
bare – Ereignisse und Taten und Worte und Geschichten – gewissermaßen 
dingfest zu machen, es zu verdinglichen.7 Wer bei diesen Formulierungen an 
Denkmäler und notierte Heldengeschichten denkt, liegt nicht direkt falsch – 
jedoch geht das Argument Arendts auf einer systematischen Ebene viel wei-
ter: Was Arendt anhand der Bezugnahme auf solcherlei Kunstgegenstän-
de des Gedenkens ausbuchstabiert, ist ein Prinzip des Erinnerns selbst, das 
immer einen Anlass und Gegenstand braucht und das sich bei jedem Erin-
nern transformiert. Erinnern ist also keine bloße Wiederholung im Sinne ei-
ner Gedächtnisleistung. Erinnern ist vielmehr ein neues Durchleben im Zuge 
der aktiven Einbildungskraft, durch die das Erinnerte neu vorgestellt und er-
lebbar wird. Gerade heute in fragmentarisch gespaltenen Gesellschaften wie 
der unseren ist die Instanz eines gemeinsam Erinnerbaren von enormer Be-
deutung.8 Man kann sich gegen die Herrschaftsgeste von nationalen Narrati-
ven, institutionellen Diskursen und falschen Ausschlüssen wenden – dies ist 
eine Arbeit an bzw. eine Bearbeitung von Erinnerungen. Im Zeichen des Pla-
netarischen z. B. stehen wir vor der Aufgabe, uns gegenseitig zu erinnern, 
wenn die vielfach als solche wahrgenommene ›Krise‹ nicht in einem Akt der 
Selbsttäuschung allein als die Krise von anderen verstanden werden soll. Mit 
Arendts Beitrag wäre ein gemeinsames Erinnern (zunächst abstrakt) denk-
bar, das nicht auf Herrschaft beruhen muss. Den Künsten käme die Funktion 
von dauerhaften Archiven zu, die gespeicherte Anlässe des Erinnerns verfüg-
bar machen, auf die sich verschiedene Menschen aus verschiedenen Pers-
pektiven beziehen können. Beispiele hierfür sind auch künstlerische Werke, 
über die postkoloniale Restitutionsdebatten geführt werden. In den Gegen-
ständen, über die verhandelt und gestritten wird, liegt die Chance einer Kon-
frontation mit anderen Sichten und Erinnerungen, so würde Arendt es dar-
stellen.9 Jenseits der in die Gegenstände bereits eingeschriebenen Narrative 

5	 Vgl. ebd., S. 284.
6	 Ebd., S. 290.
7	 Ebd., S. 290.
8	 Dieser Satz ist soziologisch gemeint. Mit Hans Joas gehe ich davon aus, 

dass »[m]it der fundierenden Rolle des Handlungsbegriffs […] eine Abkehr 
vom traditionell ›holistischen‹ Begriff der Gesellschaft einher[geht]«. 
Joas. Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt/M. 1992, S. 342; vgl. 
auch ebd., S. 343: »Netzwerke der Handlungsverflechtung lassen es als ausge-
schlossen erscheinen, soziale Prozesse auf eine einzelne Sphäre von Gesell-
schaften zurückzuführen, der alle anderen funktional untergeordnet sind.«

9	 Das bestätigt der aktuelle Restitutionsdiskurs, siehe z. B. Sarr, Fel-
wine / Savoy, Bénédicte: Zurückgeben. Über die Restitution afrikanischer Kul-
turgüter, Berlin 2019, S. 16: »Die Restitution denken impliziert […] deut-

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Situiertheit von Verkörperung bei Hannah Arendt

liegt in einer solchen Konfrontation eine Chance des Beginns einer neuen Be-
zugnahme.

Denken
Dem Denken widmet Arendt in Kultur und Politik einige Bemerkungen. Sie 
schreibt: »Die künstlerische Verdinglichung entspringt dem Denken […]«10. 
Dass sie aus der Quelle des Denkens hervorgehen, zeichnet also künstleri-
sche Artefakte vor anderen von Menschen hergestellten Dingen aus. Welch 
hohen Stellenwert das Denken für Arendt insgesamt und auch in ihrer aktu-
ellen Zeitdiagnose einnimmt, lässt sich dem überraschenden Ende von Vita 
activa entnehmen. Auf der letzten Seite von Vita activa, einem Text, in dem sie 
ansonsten über verschiedene Formen des Tätigseins reflektiert, schreibt sie: 

Das Denken schließlich (das wir außer Betracht gelassen haben, weil 
die gesamte Überlieferung, inklusive der Neuzeit, es niemals als eine 
Tätigkeit der vita activa verstanden hat) hat, so möchte man hoffen, von 
der neuzeitlichen Entwicklung noch am wenigsten Schaden genommen. 
Es ist möglich und sicher auch wirklich, wo immer Menschen unter den 
Bedingungen politischer Freiheit leben.11 

Aber was stellt sie sich genau unter Denken vor? Denken ist nicht eine Leis-
tung eines oder einer Einzelnen. »Die Unfähigkeit zu denken ist nicht Dumm-
heit; sie ist bei hochintelligenten Leuten anzutreffen […]«12. Mit Kant un-
terscheidet Arendt das Denken vom »Erkennen / Wissen« (knowledge) und 
differenziert zwischen »dem Drang zu denken und zu verstehen, und dem 
Verstand, der ein gewisses verifizierbares Wissen begehrt«. Denken hat »im-
mer mit Gegenständen zu tun […], die abwesend, aus der direkten Sinnes-
wahrnehmung entfernt sind«13, das heißt, »wenn ich denke, bewege ich mich 
außerhalb der Welt der Erscheinungen«14. Denken stellt die Sinnfrage auf 
eine nicht endgültig fixierbare Art und Weise; es ist ergebnislos, weil es im-
mer weitergeht.15 Es ist ergebnislos, weil »keines der logoi, der Argumente, 

lich mehr als nur eine Erforschung der Vergangenheit: Zuallererst bedeutet 
es, Brücken zu zukünftigen gerechteren Beziehungen zu bauen. Von Dialog, 
Vielstimmigkeit und Austausch geleitet, darf die Restitution keineswegs als 
ein unheilvoller Akt von Identitätszuschreibung oder territorialer Fest-
schreibung von Kulturgütern verstanden werden. Sie lädt im Gegenteil dazu 
ein, die Bedeutungsgebung der Objekte zu öffnen und ›dem Universellen‹, mit 
dem sie in Europa so häufig assoziiert werden, die Möglichkeit zu geben, 
auch anderswo erfahren zu werden.«

10	 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 290.
11	 Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 2007 [1960], 

S. 417.
12	 Arendt, Hannah: »Über den Zusammenhang von Denken und Moral«, in: dies.: 

Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Mün-
chen 2013, S. 128–155, hier: S. 133.

13	 Ebd., S. 133.
14	 Ebd., S. 133.
15	 Vgl. ebd., S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Judith Siegmund

[…] je stehen [bleibt]; sie bewegen sich, weil Sokrates, der Fragen stellt, auf 
die er die Antworten nicht weiß, sie in Bewegung setzt«16. Diese offene, krei-
sende Denkbewegung auch als den Anfangspunkt der Entstehung bzw. Her-
stellung der Künste zu setzen, genauso wie sie am Beginn des Schreibens von 
Texten steht, scheint mir auch heute noch künstlerische Prozessen angemes-
sen zu beschreiben, und das gilt nicht allein für konzeptuelles künstlerisches 
Arbeiten. Eine Pointe von Arendts Beschreibung des Denkens ist dessen Mo-
ralität, die sie als Gewissen eines Selbst bestimmt, das mit sich selbst ver-
kehren muss,17 ohne die Gewissheit eines banalen faktischen Wissens zu be-
sitzen. Indem Arendt also das Denken vor das künstlerische Beginnen setzt, 
spricht sie letztendlich über eine Moralität als Ausgangsposition künstleri-
scher Handlung.

Wollen
Arendt geht in Kultur und Politik auf das Wollen ein, bevor sie auf das Urtei-
len zu sprechen kommt; letzterem kommt allerdings eine größere Wichtigkeit 
in ihrem Vortrag zu. Beides – Wollen und Urteilen – erläutert sie auf eine in-
teressante Weise mit Kant, die weniger dessen Intentionen verfolgt als viel-
mehr ihre eigene Perspektive deutlich macht. Denkt man über das Wollen 
nach, wie Hannah Arendt das vor allem in ihrer gleichnamigen Vorlesung 
kurz vor ihrem Tod in konzentrierter Form getan hat, so geht es immer um 
die Schwierigkeit eines angenommenen Selbst, das etwas will. An der »ge-
setzgeberischen Fähigkeit der Vernunft« interessiert Arendt unter anderem 
die Frage nach dem Gewissen, das sie als eine (geistige) »Übereinstimmung 
mit sich selbst« interpretiert. Mit Sokrates sagt sie: »Da ich einer bin, ist es 
besser für mich, mit der ganzen Welt in Widerspruch zu geraten als mit mir 
selbst«18. Philosophisch gesehen geht es um das, was Kant einen freien Wil-
len nennt. Arendt beschäftigt sich so einerseits mit Debatten zur Willensfrei-
heit von der Antike bis heute, andererseits erklärt sie: »Die philosophische 
Freiheit, die Willensfreiheit, ist nur für Menschen von Bedeutung, die als ein-
same Individuen außerhalb politischer Gemeinschaften leben.«19 Verschie-
dene Regierungsformen hingegen schränkten den freien Willen ihrer Bürger 
ein.20 Politische Freiheit im Gegensatz zur philosophischen Freiheit bestehe 
aber darin, »zu tun, was man wollen darf«, sagt Arendt mit Jefferson.21 Po-
litische Freiheit finde statt in der »Sphäre der menschlichen Pluralität und 
unter der Voraussetzung, daß diese nicht bloß eine Erweiterung des dualen 
Ich-und-ich zu einem pluralen Wir ist«; sie finde statt in einem gemeinsamen 

16	 Ebd., S. 138.
17	 Vgl. ebd., S. 152.
18	 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 298.
19	 Arendt, Hannah: »Das Wollen«, in: dies.: Vom Leben des Geistes, München 

2014, S. 241–443, hier: S. 425.
20	 Ebd., S. 425.
21	 Ebd., S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Situiertheit von Verkörperung bei Hannah Arendt

Erscheinungsraum zwischen Menschen.22 Die Philosophin Judith Butler fügt 
der Einschränkung der menschlichen Freiheit bei Arendt durch die Plurali-
tät des Öffentlichen noch eine zweite Einschränkung der Freiheit durch die 
Anerkennung einer eigenen (mit Arendt gesprochen: privaten) Körperlichkeit 
als Verletzbarkeit hinzu. Butler schreibt: 

Was wir als die unerbittliche und sich wiederholende Sterblichkeit der 
Körper auffassen können, lässt sich nicht durch menschliches Handeln 
angehen oder beherrschen. Es gibt keine ›Flucht aus der verkörperten 
Existenz‹ ohne den Verlust der Freiheit selbst. Freiheit verlangt diese 
Versöhnung mit der Notwendigkeit.23

Vielleicht geht es Arendt aber bereits genau um solch eine Kontextualisie-
rung der Freiheit lebendiger Subjekte, wenn sie den Begriff des Anfangens 
mit Augustinus als menschliche Natalität (also Geburtlichkeit) als zentrale 
Voraussetzung menschlichen Handelns formuliert. Es ist dezidiert der Beginn 
und nicht das Ende des von Notwendigkeit geprägten Lebens, der die Kon-
textualisierung und somit auch Historizität allen menschlichen Wollens mar-
kieren soll; nicht im Sinne seiner Determiniertheit, sondern als Bedingung 
der Möglichkeit der Entstehung von etwas Neuem. Dieser emanzipative Hori-
zont, den Arendt setzt, steht für eine Selbstermächtigung nicht im Sinne der 
gesetzgeberischen Fähigkeit der Vernunft wie bei Kant, sondern im Sinne ei-
nes responsiven Sich-anderen-aussetzen-Könnens, welches dennoch auch ge-
wollt ist. Die These wäre hier, dass auch künstlerisches Beginnen an einer 
solchen Möglichkeit einer prinzipiellen Veränderbarkeit partizipiert. 

Herstellen
Den Konflikt zwischen Kultur und Politik spitzt Arendt in der Weise zu, dass 
sie beiden jeweils eine Tätigkeitsform zuordnet – der Kultur (und damit 
auch der Kunst) das Herstellen und der Politik das Handeln. Sie fragt, wel-
che Maßstäbe in dieser öffentlichen, von Menschen erstellten und bewohnten 
Welt schließlich gelten sollen: die Maßstäbe, die dem Handeln oder die dem 
Herstellen eignen, die im eigentlichen Sinne politischen oder die im spezifi-
schen Sinne kulturellen.24 Mit dieser grundsätzlichen Unterscheidung bringt 
uns Hannah Arendt hier und heute in Verwirrung. Sind nicht gerade in vie-
len Erläuterungen und Untersuchungen über den epistemischen Charakter 
der Künste implizit Behauptungen eines Kritikvermögens und einer Politi-
zität der Kunst enthalten und ist diese Potenz nicht mit der Möglichkeit der 
Herstellung alternativer Wissensformen verbunden worden? (Eines der Stich-
worte hierzu wäre artistic research.) Die Kultur und mit ihr die Kunst ist we-
der an sich gut oder kritisch noch ist sie unschuldig, darauf macht Hannah 

22	 Ebd., S. 426.
23	 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, 

Berlin 2016, S. 66.
24	 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 286.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Judith Siegmund

Arendt bereits in den Eingangsüberlegungen von Kultur und Politik aufmerk-
sam. Sie spricht z. B. vom deutschen Bildungsphilister, der das Gesellschaft-
lichwerden der Kunst als ihre Abkehr vom Elitären als Verfall bedauert. Und 
sie spricht von einem Werteverfall der Vermassung und sukzessiven Verän-
derung von Kunstwerken, in dem ebenfalls der Tenor einer Verfallsgeschich-
te mitklingt. Aber ihre Pointe ist im Grunde wesentlich radikaler: Das Wesen 
künstlerischer und kultureller poietischer Arbeit, wie es Arendt versteht, ist 
an sich gewalttätig, ja es ist »ohne Gewalttätigkeit niemals möglich« (der Ge-
danke findet sich auch in Vita activa).25 Diese Gewaltförmigkeit kommt nach 
Arendt allen Herstellungsprozessen als Materialisierungen zu, seien sie nun 
im Bereich einer allgemeinen Gestaltung der Welt (Architektur und Design), 
der Politik oder der Künste angesiedelt. Immer geht es in solcherart Prozes-
sen darum, einen Widerstand des Materials im Verlauf der Verwirklichung 
der eigenen Idee zu überwinden, ja zu brechen und auch zwischenmenschli-
che Situationen im Zuge der eigenen Ideensetzung zu bearbeiten. Das heißt 
nicht weniger, als dass auch andere Subjekte im Herstellungsprozess des-
sen Zielen unterworfen und so als Material behandelt werden. Der entschei-
dende Unterschied, den Arendt für das Herstellen macht, ist der zwischen 
Prozess und Produkt. In Kultur und Politik bekommen die Produkte künstle-
rischer Herstellungen einen paradigmatischen Status für alle Kultur zuge-
sprochen.26 Aber was ist paradigmatisch an ihnen? Kunstwerke als Resultate 
künstlerischer Tätigkeiten sind Verkörperungen und somit kontextuell ent-
standene Fixierungen von Weltanschauungen, Haltungen, Handlungen und 
Gesprächen sowie sozialen und politischen Momenten. Als Artefakte und ge-
staltete Situationen ermöglichen sie Arendt zufolge eine zwischenmenschli-
che Öffentlichkeit, die das eigentliche positive und hoffnungsvolle Element in 
der Arendt’schen Theoriebildung darstellt. Auch Bezugnahmen wie z. B. das 
gemeinsame Leben, eine gefährdete Natur und dekoloniale Anliegen können 
anhand und mithilfe von Verkörperungen thematisiert werden. Da Denkbares 
und nicht allein affektive Reaktionen zu ihrer Verkörperung geführt haben, 
gibt es einen Spielraum für Mögliches, bisher Ungeschehenes. Dieses hängt 
direkt mit der menschlichen Fähigkeit der Phantasie und des Vorstellungs-
vermögens zusammen, im Denken und im Herstellen. Das Vorstellungsver-
mögen geht laut Arendt ›durch das Individuum hindurch‹, welches als Homo 
faber, als herstellende Person, nicht nur seine*ihre Pläne mit Konsequenz 
ausführt, sondern auch Neues im Sinne der Interaktion entwerfen kann. Die 
Veredelung und Auszeichnung der Künste kommt für Arendt aber nur den 
Resultaten des Herstellungsprozesses zu. So sind die Macht und der Aus-
tausch, die Kunstwerke stiften können, laut Arendt abgelöst von der poten-

25	 Zur Gewaltförmigkeit des utilitaristischen Denkens und Handelns des Homo 
faber vgl. Arendt 2007 (wie Anm. 11), S. 204–213.

26	 »Aus diesen Gründen, scheint mir, kann eine Erörterung über Kultur nicht 
gut von etwas anderem ausgehen als von dem Phänomen des Kunstwerkes.« 
Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 289f.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Situiertheit von Verkörperung bei Hannah Arendt

ziellen Gewalt ihrer Herstellungsakte. Die Bruchlinie zwischen der Gewalt im 
Herstellen und der gewaltlosen Stiftung von Politik und Öffentlichkeit durch 
die hergestellten Gegenstände bleibt interessant und rätselhaft zugleich. Für 
die künstlerische Arbeit sei Radikalität vonnöten, diese Radikalität schade 
aber dem Gemeinsamen, denn ebenfalls radikal stelle sich das Individuum im 
Herstellen als Homo faber selbst ins Zentrum.27 Sein Wissen und seine Fä-
higkeiten genügten aber nicht, wenn es um die Politizität des Handelns gehe, 
denn für das Handeln sei vielmehr eine andere Art von Demut und Akzep-
tanz kontingenter Verläufe die Grundbedingung. Politische Akteure nähmen 
sich für das Gemeinsame zurück, dem dann Macht zukommen kann. Akzep-
tierten politisch Handelnde die so verstandene Kontingenz der von ihnen an-
gestoßenen Prozesse nicht, wären sie Arendt zufolge eben auch Herstellende 
und konzipierten und gebärdeten sich wie Künstler*innen. Ihr gefährlicher 
Irrtum wäre das Empfinden der eigenen Souveränität, also einer Unabhän-
gigkeit von Anderen.

Wahrnehmen
Wenn Arendt von einem Überdauern kultureller Gegenstände spricht, dann 
spricht sie unter anderem auch über das Bedürfnis von Menschen, sich an-
hand und mithilfe von Dingen zurechtzufinden: Die Welt, sofern sie Kultur 
ist, soll das Überdauern gewährleisten, und dies leistet sie am reinsten und 
ungestörtesten in den Dingen, die wir Kunstwerke nennen und die Kultur-
dinge in einem ausgezeichneten Sinne sind.28 Unser Bezug auf verschiedene 
Artefakte schließt neben dem Umgang mit ihnen zwangsläufig eine ästheti-
sche Wahrnehmung von ihnen ein. Arendt trennt hier zwischen Funktion und 
Erscheinung, wobei sie ›Welt‹ als einen Erscheinungsraum bestimmt. Dieser 
Begriff eines Erscheinungsraums beinhaltet bereits den Gedanken, dass die 
sinnlichen und interpretativen Zugänge zur Welt (und mit diesen die Qualitä-
ten der Gegenstände) je verschieden sind. In je verschiedenen Wahrnehmun-
gen beziehen wir uns auf Formen und Gestalten, in seinen Funktionen ›be-
nutzen‹ wir einen Gegenstand, so Arendt: »Um aber einen Gegenstand nur 
nach seinem Gebrauchswert und nicht auch nach seinem Aussehen zu beur-
teilen – also danach, ob er schön ist oder häßlich oder irgend etwas dazwi-
schen –, dazu müßten wir uns erst einmal die Augen ausreißen.«29 Dieser 
bemerkenswerte Satz sagt so viel wie: Wir können gar nicht auf das Wahr-
nehmen verzichten; selbst wenn wir unser Augenmerk auf andere Seiten von 
Artefakten richten oder wenn wir diesen beiläufig im Alltag begegnen, neh-
men wir immer auch die ästhetische Seite an ihnen mit wahr. Wenn aber 
die Verschiedenheit ein Kennzeichen der ästhetischen Wahrnehmung ist, 
27	 »In dem Herstellungsprozeß gibt es einen klar erkennbaren Zweck, das End-

produkt, für das alles, was in ihm eine Rolle spielt – das Material, die 
Werkzeuge, die Tätigkeit selbst und sogar die beteiligten Personen –, zu 
bloßen Mitteln wird.« Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 219f.

28	 Ebd., S. 296.
29	 Ebd., S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Judith Siegmund

warum kommt Arendt dann trotzdem im Ergebnis nicht zu einem relativis-
tischen Denken in dem Sinne, dass eben jede*r etwas anderes wahrnehme? 
Die Pointe künstlerischen und gestaltenden Herstellens ist gerade die Plura-
lität und Kollektivität, die sich auch im Gegenstand selbst verkörpern kann, 
das heißt, das Wahrnehmen von (von Anderen) gemachten Dingen und Situ-
ationen stellt Verbindungen her, es verbindet uns mit ihren künstlerischen 
und gestalterischen Äußerungen als ihren Entscheidungen. In der gedankli-
chen Abwägung zwischen diesem sinnlich wahrnehmbaren Erscheinen als ei-
ner Sphäre, die Arendt Kultur nennt, und dem zwischenmenschlichen, öffent-
lichen, politischen Erscheinungsraum, der sich als Raum zwischen Menschen 
öffnet, findet sich die Aussage: 

Aber obwohl […] dies Gemeinsame schließlich alle Konflikte und Ge-
gensätze zwischen den beiden Sphären aufwiegt, gilt das Gemeinsame 
doch nur für die Kulturdinge einerseits, für die handelnden, politischen 
Menschen andererseits; es gilt nicht für den handelnden Menschen und 
den herstellenden Künstler.30

Dieser zunächst etwas eigenartig anmutende Satz stellt die Pluralität in den 
Vordergrund – erstens in unseren kollektiven, aber je verschiedenen Wahr-
nehmungen kultureller Gegenstände und zweitens zwischen politisch und 
öffentlich handelnden Menschen. Der handelnde Mensch im Singular so-
wie der*die herstellende Künstler*in nehmen selbst nicht teil an dieser Plu-
ralität. Hieße das eventuell, wenn ich zu handeln beginne, beginne ich iso-
liert, so wie Künstler*innen des Öfteren auch einsam etwas beginnen? Selbst 
ein Künstler*innen-Kollektiv würde so gesehen in Unsichtbarkeit beginnen. 
Wahrnehmbar werden Handelnde wie auch kulturelle und künstlerische Ge-
genstände erst in der Präsenz der pluralen Perspektiven, unter denen sie öf-
fentlich erscheinen. Solch plurale Perspektiven enthalten, möchte ich hinzu-
fügen, epistemische Aspekte genauso wie ästhetische und moralisch-ethische, 
nichts wäre aus den Weltbezügen auszuschließen – zumindest nicht aus der 
Wahrnehmung der Künste.

Urteilen als Teilen
Kultur und Politik werden am Ende des Textes von Arendt in einer originel-
len Denkbewegung über das Urteilen zusammengeführt – der Sinn, der bei-
de verwandt sein lässt, ist der Gemeinsinn, ursprünglich »common sense« 
oder »le bon sense« genannt.31 Arendt legt hier eine sehr eigene Lesart der 
Kantischen Kritik der Urteilskraft vor, in der sie diesen Gemeinsinn ästheti-
scher Urteile mit politischen Bedeutungen auflädt, die dieser (vorsichtig ge-
sagt) vermutlich bei Kant gar nicht hat. Arendt beschreibt drei unserer Sin-
ne, das Sehen, Hören und Tasten, als sogenannte »mitteilbare« Sinne und 
unterscheidet diese vom Riechen und Schmecken, denen sie Privatheit als 
30	 Ebd., S. 297. 
31	 Vgl. ebd., S. 299.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Situiertheit von Verkörperung bei Hannah Arendt

Nicht-Mitteilbarkeit attestiert.32 Damit umschreibt sie die Kantische Tren-
nung von ästhetischen Geschmacksurteilen (mithilfe der ersten drei Sin-
ne) und Urteilen über das Angenehme (mithilfe der beiden anderen Sinne). 
Etwas polemisch ausgedrückt unterstellt sie nun Kant, er habe einen wei-
teren Sinn, nämlich den ästhetischen Geschmackssinn, entdeckt: »Denn nur 
ihm (dem Gemeinsinn) verdanken wir es, daß unsere privaten und ›subjek-
tiven‹ fünf Sinne und ihre Sinnesdaten in eine nicht subjektive, ›objektiv‹ 
gemeinsame Welt eingepaßt sind, die wir mit anderen teilen und beurteilen 
können.«33 Arendt beschreibt den Gemeinsinn als eine Fähigkeit, in eigenen 
Urteilen die Perspektiven Anderer mit zu sehen.34 Gerade im Zuge aktuell 
laufender kritischer Debatten über den Kolonialismus in der Theoriebildung 
der europäischen Geschichte ist es nun von Bedeutung, wie Arendts Lesart 
des Kantischen Gemeinsinns genau gemeint ist. Will sie sagen, dass reflexive 
ästhetische Urteile, wie Kant sie in der Kritik der Urteilskraft bestimmt, einfach 
für sich beanspruchen, aus einer genügenden Distanz über die Vermögen al-
ler Menschen Bescheid zu wissen? Was Arendt hier zunächst vordergründig 
interessiert, ist die Idee der Gleichheit als eine Unterstellung oder Zuschrei-
bung an alle ästhetisch sowie alle politisch Urteilenden. Sie schreibt über 
Kant:

Für ihn bleibt der Philosoph ein Mensch wie du und ich, der unter seinen 
Mitmenschen und nicht unter seinen Mitphilosophen lebt. Zweitens be-
hauptet Kant, daß eine Beurteilung des Lebens nach den Maßstäben von 
Lust und Unlust […] von jedem gewöhnlichen Menschen mit gesundem 
Menschenverstand, wenn er je über das Leben nachgedacht hat, erwartet 
werden kann. Diese beiden Folgen sind offensichtlich nichts anderes als 
die zwei Seiten einer Münze, und diese heißt Gleichheit.35

Es sind Arendts Interessen am Politischen selbst, die aus ihrer Einschät-
zung des Kantischen Gemeinsinns sprechen. Erkenntnistheoretisch geht es 
ihr hierbei in etwa um folgende Pointe: Es wäre ein heilloses Unterfangen, 
würden in der politischen und kulturellen Öffentlichkeit nur wissenschaftlich 
streng logisch erzeugte und kontrollierte Erkenntnisse zur Diskussion und 
Anerkennung kommen. Unser Kontakt und unsere Verständigung in der ge-
meinsamen Welt des Politisch-Öffentlichen und des Kulturellen funktionieren 
über den Austausch und die Konfrontation von Urteilen, denen immer Sinn 
zukommt und die mit der Unterstellung verbunden sind, sie seien richtig. 
Lust und Unlust als Zustand des Affiziertseins sind immer Bestandteile die-
ser Urteile. Das, was beurteilt wird, »erregt unser Gefallen und Mißfallen«36. 
Aber es ist eine Repräsentation des Gegenstandes, der wir so begegnen, es ist 

32	 Arendt, Hannah: Das Urteilen, München 2012, S. 100. 
33	 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 299.
34	 Vgl. ebd., S. 299.
35	 Arendt 2012 (wie Anm. 32), S. 46.
36	 Ebd., S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

Judith Siegmund

nicht der wahrgenommene Gegenstand selbst.37 Arendt nimmt Kants reflexi-
ve Urteilsstruktur sehr wörtlich, wenn sie sagt: »Etwas gefällt vielmehr in der 
Vorstellung; denn nun hat die Einbildungskraft es so zubereitet, daß ich dar-
über nachdenken kann.«38 Hier hat sie das Denken mit in das Urteilen einge-
tragen; es handelt sich beim Urteilen also laut Arendt nicht um rein affektive 
Prozesse. Und deshalb unterscheidet Arendt den Geschmack von der Urteils-
kraft. Der Geschmack wurde im 18. Jahrhundert sehr eingehend diskutiert, 
alle Möglichkeiten menschlicher Reaktionen wurden im Geschmack als be-
teiligt angesehen, moralische, emotionale, ästhetische und politische; dem 
Urteilen attestiert Arendt hingegen eine Unparteilichkeit als »interesselo-
ses Wohlgefallen«. Erst diese Unparteilichkeit ermögliche es, im Sinne des 
Sensus communis von der Mitteilbarkeit der eigenen Reflexion für andere und 
vice versa auszugehen. (Hier handelt es sich um ihre eigene Lesart des Kan-
tischen Ausdrucks ›interesseloses Wohlgefallen‹.) Mit Unparteilichkeit meint 
sie die Position des Zuschauers, in der Kant sich selbst gesehen habe, zum 
Beispiel bei der Beurteilung der Französischen Revolution, an der er nie teil-
genommen, die er aber dennoch aus einer Perspektive des historischen Invol-
viertseins und zugleich allgemein erklärt habe. Ist ein solcher Gedanke des 
Zuschauerseins nicht das Gegenteil eines Verständnisses von Situiertheit? 
Gerade der Erklärung des Sensus communis als eines allgemeinen Vermögens 
wird heute Blindheit für die eigene Situiertheit (des Philosophen) vorgewor-
fen. Arendt sieht das anders: Sie sieht in der Distanzfigur reflexiver Urteils-
kraft die Chance, Urteile anderer zu hören und zu sehen und mit anderen zu 
sprechen. Grundlage dafür ist das Eingefügtsein in eine Gemeinschaft39, die 
sie einerseits als fragmentierte Gemeinschaft versteht, von der sie anderer-
seits aber annimmt, dass sie idealerweise aufgrund ihrer Pluralität verschie-
dene Perspektiven miteinander ins Verhältnis setzen kann. Sie geht, zumin-
dest theoretisch, davon aus, jedes Urteil könne einzeln gesehen und gehört 
werden, da jedes Urteil »der Subjektivität eines Standortes« in der Welt ent-
spreche.40 Genau dieser Sachverhalt bildet sich ab in ihrer Auffassung des 
Urteilens, welches sie als ein Teilen von Wahrnehmungen (durch die drei Sin-
ne) und Verständnissen (durch den Gemeinsinn) versteht: Die Hauptschwie-
rigkeit beim Urteil ist die, daß es »das Vermögen [ist], das Besondere […] 
zu denken«; aber denken heißt verallgemeinern. »Somit ist Urteilen das Ver-
mögen, das Besondere und das Allgemeine auf geheimnisvolle Weise mitei-
nander zu verbinden.«41 Das ist (nur) denkbar, wenn man die Welt als ein 
gemeinsames Drittes annimmt, in der sich Besonderes mit Allgemeinem ver-
binden lässt. Zum Gemeinsamen wird somit auch die Frage, wie diese Welt 
zukünftig aussehen soll, wie sie lebenswert sein kann. Beide, Kultur und Po-

37	 Vgl. ebd., S. 101.
38	 Ebd., S. 104.
39	 Vgl. ebd., S. 109.
40	 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 300.
41	 Arendt 2012 (wie Anm. 32), S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Situiertheit von Verkörperung bei Hannah Arendt

litik, behandeln ihrer Meinung nach diese Frage. Voraussetzung hierfür wäre 
ein »Desinteressement an dem eigenen Selbst und dem eigenen Leben«, wie 
Arendt am Ende der Diskussionsrunde zu ihrem Vortrag sagt. Sie kommt da-
her zu dem Schluss:

Im Kulturellen und im Politischen, also in dem gesamten Bereich des 
öffentlichen Lebens, geht es weder um Erkenntnis noch um Wahrheit, 
sondern um Urteilen und Entscheiden, um das urteilende Begutachten 
und Bereden der gemeinsamen Welt und die Entscheidung darüber, wie 
sie weiterhin aussehen und auf welche Art und Weise in ihr gehandelt 
werden soll.42

In Bezug auf das Wissen der Künste heißt dies, dass sich in ihm geteilte Fra-
gen abbilden, dass es mit demokratischen Meinungsbildungen in Kontakt 
treten darf und kann und dass die Generalität oder Allgemeinheit der künst-
lerischen Erkenntnisse keinen absoluten Eigenwert darstellt (wie etwa die Er-
kenntnis im Sinne Kants). Es handelt sich vielmehr erstens um Wissen über 
die Herstellung von Dingen und Situationen, auf die andere sich kritisch be-
ziehen, und so handelt es sich zweitens auch um ein antizipiertes Handlungs-
wissen in je konkreter Sozialität und Gesellschaft.

42	 Arendt 2013 (wie Anm. 4), S. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462201-012 - am 14.02.2026, 12:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

