Dinge & Depot: Roland Albrecht, »Museum der Unerhérten Dinge«

im Kleinen die Bedeutung des Depots fiir jedes Museum. Das Erhéren der Dinge
verdeutlicht bildlich, wie Prozesse von Bedeutungszuschreibungen ablaufen kén-
nen. Auch wenn Albrecht natiirlich den aktiven Part der Dinge tiberspitzt und sei-
ne Formulierungen demnach vielleicht zunichst absurd wirken kénnen, treffen sie
doch den Kern der Frage danach, wie (durch Depot und Ausstellungen) konkrete
Dingbedeutungen definiert werden. Was Griesser-Stermscheg (und die anderen
Autor:innen) zum Depot allgemein feststellen, findet sich bei Albrecht reflektiert:

Das Museumsdepot versichert uns gegen alles, das aus einem temporaren
Weltbild entstehen kann, eine falsche Zuschreibung oder Kategorisierung, ei-
nen verheerenden Irrtum, eine UnrechtmiRigkeit, eine gewaltsame Ent- oder

Aneignung, oder aber eine voriibergehende ideologische Dienstbarmachung.'®®

Indem Albrecht diese Zuschreibungen bewusst subjektiv bis sogar falsch titigt,
macht er uns aufmerksam auf die Prozesse der Bedeutungsgenerierung. Er voll-
zieht Festschreibungen auf eine Lesart, die dann aber im Kontext des gesamten
Projekts wiederum als eine von vielen enttarnt und unaufthérlich als eine subjektive
offengelegt wird. Die Uberspitzung in den Zuschreibungen und die erzihlerische
Lust, die damit verbunden sind, lenken den Blick auf diese Verfahren in gingigen
Museen.

Gleichzeitig ist die Unterscheidung von erhérten und nicht erhérten Gegen-
stinden bei Albrecht — entgegen der klaren Trennung, die sprachlich in den Nach-
worten bzw. auf der Homepage sowie riumlich eigentlich nahegelegt wird — nicht
immer trennscharf: Manchmal befinden sich auch erhérte Gegenstinde bei den
noch nicht erhérten im Depot an der Wand (so z.B. gelegentlich das Fernrohr von
Kolumbus). Dies spricht noch einmal dafiir, dass es hier um ein Spiel mit Konzep-
ten geht, nicht darum, ein totales, neues zu errichten.

Schlussfolgerungen: Literarisierung im Museum

Bleibt man in der Metaphorik des Theaters, nehmen die Dinge im »Museum der
Unerhorten Dinge« eine Vielzahl von Rollen ein. Sie verkorpern als Exponate ver-
schiedene Dinggruppen: In den Geschichten tauchen sie als Ware, Kunst, Fetisch,
Erkenntnisobjekt, Beweis, Zeuge oder Souvenir auf. Daran kniipfen sich unter-
schiedliche Blickwinkel auf die Dinge, unterschiedliche wissenschaftliche Interes-
sen und Disziplinen, die vor allem in den Texten zu den Exponaten deutlich wer-
den: So gibt es den psychologischen, den ethnologischen, den historischen, den
kunstwissenschaftlichen oder auch den 6konomischen Blick, der in den jeweiligen

106 Ebd., S.119.

14.02.2026, 14:34:26. op

21


https://doi.org/10.14361/9783839459676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Museen des Imaginaren

Erzihlungen durchscheint bzw. hiufig auch reflektiert wird. Obwohl vor allem Ge-
schichten iiber Menschen erzihlt werden, die mit den Dingen leben und umgehen,
zeigt sich an den Themen vieler Geschichten ein selbstreflexiver Bezug zum Muse-
um mit seinen Dimensionen, zu Ausstellung und Depot und vor allem zur Funktion
der Dinge in unserem Leben. Immer wieder werden aber auch Formen von Biogra-
fien der Dinge erldutert, die den Gegenstand in den Mittelpunkt riicken und ihn
die Aktionen der Menschen eher serleiden< lassen. Die Anthropomorphisierungen,
mit denen die Dinge belegt werden, sind allgegenwirtig und vor allem in Albrechts
Erlduterungen zu seinem Museum présent. Nichtsdestotrotz fithren aber auch sei-
ne Betrachtungen der Dinge, die leicht einem Vorwurf der Fetischisierung oder des
auf den ersten Blick kindlichen Zugangs (wenn man die Konzeption des Museums
ignoriert oder noch nicht erfasst hat) ausgesetzt sein kénnen, immer wieder zu
dem, was in Forschung und Theorie zu den Prozessen von Bedeutungsgenerierung
in Bezug auf die Dinge, das Museum und das Depot generell ausgesagt wird: Al-
brecht reflektiert vor allem die Sakralisierungsprozesse im und durch das Museum,
Verfahren und unwillkiirliche Prozesse von Bedeutungsgenerierung im Umgang
mit den Dingen, die sich unter anderem in den Wegen zwischen Ausstellung und
Depot vollziehen. Dies geschieht auf einer Metaebene durch die Konzeption des
Museums generell. Die Texte wiederum verstirken dies in ihren Beziigen zur Au-
ra, zur Frage nach Echtheit oder Kopie, zur Handschrift, zum Ding als Beweis, zur
Frage der Berithmtheit bestimmter Dinge, zum Mythos etc. Albrecht lisst Zeug
zum Gegenstand werden bzw. Unbedeutendes zu Bedeutendem und fragt dem-
nach nach Wertungskriterien und generell nach Sichtbarkeiten der Dinge.

Im »Museum der Unerhérten Dinge« gibt es somit nicht die eine Wahrheit,
sondern ein Spiel mit Wahrheiten tiber Dinge, bei dem der Wert des Authentischen
fiir unsere Gesellschaft hinterfragt wird. Albrecht geht es nicht um eine alternative
Setzung, sondern um ein Spiel mit Moglichkeiten. Er fithrt uns unsere biniren
Konzepte der Welt vor Augen, indem er sie durchbricht. So z.B. Fiktion gegeniiber
Realitit oder Kunst gegeniiber Wissenschaft. Denn, so schlussfolgert Albrecht:

Dleder, der eigene Phantasieriume als das einzig Reale ausgibt, ist ein Gegner
der Kunst und ein Gegner der Wissenschaft. Die spielerische Kunst ist der natiir-
liche Partner der strengen Wissenschaft, sie leugnen sich gegenseitig nicht, im
Cegenteil. (MdUD 2019: Nachwort, 127)

Indem die Dinge im »Museum der Unerhorten Dinge« zu Wort kommen, sie ei-
ne Stimme erlangen, wird zum einen die Aussagekraft der Gegenstinde (in einer
wortlichen Dimension) hinterfragt und zum anderen wird durch ihren anthropo-
morphen Status als Akteure einer eigenen Biografie unser Umgang mit der materi-
ellen Welt in den Blick genommen. Albrechts Vorhaben erscheint wie eine Zuspit-
zung von Feststellungen aus Ding- und Museumstheorien, die er wortlich nimmt,
die er iibertreibt; ein Vorhaben, das aber eben auch die Reflexion einer Fetischisie-

14.02.2026, 14:34:26. op


https://doi.org/10.14361/9783839459676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dinge & Depot: Roland Albrecht, »Museum der Unerhérten Dinge«

rung unserer Kultur vornimmt, die hier spielerisch, mit einer grofRen Dosis Humor
verhandelt wird.

Mit diesem Ansatz verandert das »Museum der Unerhérten Dinge«, dhnlich wie
das MJT, moglicherweise die Wahrnehmung des Ausstellens generell, indem Stra-
tegien des Zeigens, des Aufwertens, des wissenschaftlichen Arbeitens und deren
unausgesprochene Gesetze in der Art und Weise, wie es mit den Dingen umgeht,
nach und nach sichtbar werden kénnen. Gleichzeitig erméglicht es als »literari-
sche Wunderkammer« einen »Moglichkeitsraum« (MdUD 2019: Nachwort, 124), ei-
ne unvergleichliche dsthetische Erfahrung, und bringt Prozesse des Literarisierens
in den Museumsraum.

14.02.2026, 14:34:26. op


https://doi.org/10.14361/9783839459676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:34:26.


https://doi.org/10.14361/9783839459676-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

