
159

4	 Das Mögliche ist das Reale

Prolog

„Denn das Reale enthält in seinem Sein die Möglichkeit 
eines Seins wie die Utopie, das es gewiß noch nicht gibt, 
doch es gibt fundierten, fundierbaren Vor-Schein davon 
und dessen utopisch-prinzipiellen Begriff, so politisch wie 
ethisch wie ästhetisch wie metareligiös“ (Bloch, 1975, 238).

Durch geistiges Verarbeiten der Wirklichkeit erwacht Möglich-
keit. Hierbei überschreitet das Denken die Grenzen der geleb-
ten Realität und weist zurück auf Vergangenheit und Gegen-
wart. Es eröffnet sich sozusagen eine Handlungsperspektive, 
wie das „Kannsein“ werden könnte.

„Das Kannsein würde fast nichts bedeuten, wenn es folgen-
los bliebe. Folgen hat das Mögliche aber nur, indem es nicht 
bloß als formal zulässig oder als objektiv vermutbar oder 
selbst als objektgemäß offen vorkommt, sondern, indem es 
im Wirklichen selber eine zukunftstragende Bestimmtheit 
ist“ (Bloch, 1967, 1, 271).

Vom „Möglichkeitssinn“ Europas
Robert Musil (1880–1942) argumentiert in seinem berühmten 
Roman „Der Mann ohne Eigenschaften“, einem umfassenden 

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 02:44:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159


160

Zeitporträt kurz vor dem Ersten Weltkrieg, in ähnlicher Rich-
tung wie Ernst Bloch (1885–1977):

„Wenn es aber Wirklichkeitssinn gibt, und niemand wird be-
zweifeln, daß er seine Daseinsberechtigung hat, dann muß es 
auch etwas geben, das man Möglichkeitssinn nennen kann.
Wer ihn besitzt, sagt beispielsweise nicht: Hier ist dies oder 
das geschehen, wird geschehen, muß geschehen, sondern 
erfindet: Hier könnte, sollte, müsste geschehen; und wenn 
man ihm von irgendwas erklärt, daß es so sei, dann denkt 
er: Nun, es könnte wahrscheinlich auch anders sein. So 
ließe sich der Möglichkeitssinn geradezu als die Fähigkeit 
definieren, alles, was ebenso gut sein könnte, zu denken, 
und das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was 
nicht ist“ (Musil, 19 f).

Ein anderer Begriff für Möglichkeitssinn ist Utopie, in unse-
rem Falle besser: konkrete Utopie.

Damit verbinden wir nichts Unrealistisches, Weltfremdes, 
Ideales, keine Hirngespinste, Luftschlösser oder Wunschbil-
der. Ebenso wenig verbinden wir damit Science-Fiction oder 
Anti-Utopien, wie etwa George Orwells (1903–1950) „1984“ oder 
Aldous Huxleys (1894–1963) „Brave New World“, die vom To-
talverlust der Freiheit des Menschen durch nicht legitimierte 
Herrschaft ausgehen.

Auch meinen wir nicht geschlossene utopische Systeme wie 
„Der Staat“ von Platon (428/27–348/47), „Utopia“ von Thomas 
Morus (1478–1535), „Neu-Atlantis“ von Fracis Bacon (1561–1626) 
oder „Der Sonnenstaat“ von Thomasius Campanella (1568–1639).

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 02:44:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159


161

Es ist auch nicht an Sozialutopien gedacht, wie etwa die von 
Joseph Fourier (1768–1830) oder Robert Owen (1771–1858), auch 
nicht an die gesamtgesellschaftliche Analyse von Karl Marx 
(1818–1883). Unser Ansatz ist auch keine Rückbesinnung oder 
Sehnsucht nach einer verlorenen Zeit, einem Goldenen Zeit-
alter oder einem paradiesischem Zustand.

Nein, mit konkreter Utopie verbinde ich ein grundlegendes 
Prinzip von Realität:

„Konkrete Utopie steht am Horizont jeder Realität; reale 
Möglichkeit umgibt bis zuletzt die offenen dialektischen 
Tendenzen-Latenzen“ (Bloch, 1967, 1, 258).

In seinem Buch „Das Prinzip Hoffnung“ stellt Bloch in dem Ka-
pitel „Freiheit und Ordnung“ einen Gedanken Johann Gottlieb 
Fichtes (1762–1814) vorweg (vgl. ibid., 2, 547), der auch in gro-
ßen Teilen meiner Vorstellung gelebter Utopie entspricht. Ich 
zitiere aus der Schrift selbst:

„Ich kann mir die gegenwärtige Lage der Menschheit nicht 
denken als diejenige, bei der es nun bleiben könne; schlecht-
hin nicht denken als ihre ganze und letzte Bestimmung. 
Dann wäre alles Traum und Täuschung, und es wäre nicht 
der Mühe werth, gelebt, und dieses stets wiederkehrende 
und auf nichts ausgehende und nichts bedeutende Spiel mit 
getrieben zu haben. Nur wenn ich diesen Zustand betrach-
ten darf als Mittel eines besseren, als Durchgangspunkt zu 
einem höheren und vollkommeneren, erhält er Werth für 
mich; nicht um sein Selbst, sondern um des Besseren wil-

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 02:44:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159


162

len, das er vorbereitet, kann ich ihn tragen, ihn achten und 
in ihm freudig das Meinige vollbringen.
In dem Gegenwärtigen kann mein Gemüth nicht Platz fas-
sen, noch einen Augenblick vertun, unwiderstehlich wird er 
von ihm zurückgestoßen; nach dem Künftigen und Besseren 
strömt unaufhaltsam hin mein ganzes Leben“ (Fichte, 104).

In diesen Gedanken Fichtes, die in einer zunehmend verstö-
renden Welt nichts an Aktualität verloren haben, ist ein Punkt 
zentral:

Jede Gegenwart ist nur dann „der Mühe werth“, gelebt zu 
werden, wenn sie ein „Durchgangspunkt“ in einer bessere Ge-
sellschaft ist. Anders gewendet, wenn die lebende verantwort-
liche Generation den folgenden Generationen eine bessere 
Welt hinterlässt.

Eine Antizipation eines künftigen Europas beginnt mit ei-
ner Gegenwartsanalyse, weil nur aus der Kritik an dem jeweils 
gegenwärtigen Zustand erst Zukunftsvorstellungen erwach-
sen können.

In die Gegenwart fließen immer gemachte Erfahrungen, 
kollektive Erinnerungen aus der Vergangenheit ein. So wird 
durch das Band zwischen Vergangenheit und Gegenwart Zu-
kunft hergestellt.

Die im ersten Teil des Buches analysierten Krisen, die in nur 
einem Jahrzehnt so massiv aufgetreten sind, scheinen mir nur 
Symptome für eine viel tiefer liegenden Krise zu sein. Nach mei-
ner Auffassung sind es Zeichen einer grundlegenden System-
krise, einer Systemkrise des erschöpften Nationalstaates und 
mit ihm der europäischen Integrationsversuche.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 02:44:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159


163

Unsere Vision einer konkreten Utopie zielt auf ein ande-
res Europa. Sie will einen Weg zu einer besseren, gerechteren 
europäischen Gesellschaft aufzeigen. Mit unseren Vorstellun-
gen wenden wir uns gegen die Erstarrung des Systems, gegen 
das Steckenbleiben im Vordergründigen, gegen den lähmen-
den Funktionalismus, gegen die Ungleichheit zwischen den 
großen und kleinen Ländern, gegen die Bürgerferne im heuti-
gen Lissabon-Europa, gegen die Dominanz der Nationalinte-
ressen, vertreten im europäischen Rat der Staats- und Regie-
rungschefs und vieles mehr.

Mit unserer konkreten Utopie, unserem europäischen Mög-
lichkeitssinn wollen wir kein Idealbild malen. Dies würde nicht 
nur dem Adjektiv ‚konkret’ widersprechen, sondern auch nicht 
den Horizont künftiger Möglichkeiten erhellen. Nein, wir wol-
len mit unserer Kritik Mittel und Wege eines anderen Europa 
aufzeigen, die zu einer radikalen Veränderung der heute vor-
findlichen europäischen Gesellschaft führen sollen. Ob sich die 
Hoffnung von einem besseren, gerechteren, humaneren Europa, 
die in unserer Utopie steckt, verwirklichen lässt, ist zwar unge-
wiss, aber nicht unmöglich.

„Um nicht nur von Tag zu Tag in die planlose Zukunft hin-
einzustolpern, sondern Zukunft als etwas zu erleben, dem 
wir mit einem selbstbestimmten Entwurf begegnen, brau-
chen wir ein [europäisches] Selbstbild von dem, das in ei-
nem stimmigen Zusammenhang mit der Vergangenheit ste-
hen muss, wie wir sie uns erzählen“ (Bieri, 23).

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 02:44:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159


164

Wir werden die Konturen einer genossenschaftlich organi-
sierten Gemeinschaft vorstellen, in der jeder Mensch in freier 
Selbstbestimmung seine Arbeitskraft und Identität zum Ge-
meinwohl beiträgt, je nach seinen Fähigkeiten und seinen Be-
dürfnissen.

Die Idee ist, ein Europa zu bauen in einer regionalisierten 
Republik.

Mit einer Idee, nicht selten einer utopischen Idee begann 
und beginnt jede Realität.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 02:44:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828874848-159

