KAPITEL 2
SULEYMAN Hiimi TuNAHAN (1888-1959):
EiN LEBEN

2.1 Der Traum

Ungefihr zehn Jahre vor der Geburt seines Sohns hatte Siileymans Vater,
der Religionslehrer Osman, einen Traum. Er war zu dieser Zeit noch ein
junger Mann, der in Istanbul das religiose Studium absolvierte. Der Traum
wird in allen hagiographischen Versionen mit folgenden Worten darge-
stellt:

»In seinem Traum sah der Vater, wie ein Stiick aus seinem Kérper herausgerissen
wurde, sich zum Himmel erhob und zur Erde hin Licht verspriihte. Und er deutete
diesen Traum so, daf} die Welt von einem aus seinen Lenden entstandenen Sprof in
seiner Gestalt erleuchtet werden wiirde.«'

Das im Traum heraufbeschworene Bild weckt eine Assoziation mit dem
Schmerz und der Gewalt einer Geburt. Die Deutung ist nicht weniger hef-
tig und kommt einer Annunziation gleich. Fiir diejenigen, die die Bilder-
sprache verstanden, brachte Osman damit eine spezifische Erwartungshal-
tung zum Ausdruck. In der langen Geschichte der literarischen Bilder-
sprache des Vorderen Orients betraten »Retter in der Not« auf zwei Weisen
die Bithne des Weltgeschehens. Von »auflen« kam stets das Findelkind,
das im Korbchen von irgendwoher angeschwemmt wurde und dann be-
gann, die bestehenden Verhiltnisse umzustiirzen. Von »innen« aber er-
schien der Retter stets als das eigene Kind, das, von kosmischen Zeichen
begleitet, dazu bestimmt war, eine geistige Krise zu beseitigen. Mit ande-
ren Worten: Unterlief das Kind von »auflen« die bestehende Sozialstruk-
tur, so kam das »innere« Kind auf die Welt, um dem Leiden ein Ende zu
setzen und die Welt zu transzendieren.?

1 Yilmaz 1977, S. 8; Genc Akademi 1995, S. 14; Akgiindiiz 1997, S. 15; Website
tunahan.org 2000, S. 1 (s. Quellen 2).
Alle Ubersetzungen in diesem Kapitel sind von mir, mit Dank an Lela Kubat
und Jeanine Dagyeli fiir ihre Hilfe.

2 Die Biographien von Sargon von Akkad, Moses und Echnaton bieten be-
rithmte Beispiele fiir den Findelkind-Typ. Beispiele des zweiten Typs, der des

49

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Dass der triumende Theologiestudent die Vision eines »inneren« Kin-
des hatte, kam nicht von ungefihr. Er selbst stammte aus einem Dorf bei
Silistre, Grenzposten in jenem legendiren Gebiet, das 1878 fiir das Osma-
nische Reich unwiderruflich verloren ging. Mit seinem Traum reagiert
Osman in verschliisselter Form auf ein dramatisches Zeitgeschehen, das
sich in den Jahren zwischen 1878 und 1888 auf dem Balkan und in seinem
Heimatort vollzog. Der erste russisch-tiirkische Krieg war grausam und
ging mit auflerordentlichen Verlusten unter der moslemischen Bevdlke-
rung einher. Eine Million ehemaliger osmanischer Staatsbiirger gelang die
Flucht in die Tiirkei. Eine weitere halbe Million Osmanen wurde gefoltert,
verschleppt, wie Tiere zusammengetrieben und auf brutale Weise umge-
bracht.?

Der Zusammenbruch des Osmanischen Reiches auf dem Balkan
schlug tiefe Wunden. Er war zudem der traumatische Anfang vom Ende.
Im kollektiven Gedichtnis der Tiirken wurde Silistre zum Inbegriff der
Vaterlandsliebe, die Donau zur magisch-mythischen Grenze der Heimat-
sehnsucht. Als Siileyman 1888 im Heimatdorf seines Vaters bei Silistre zur
Welt kommt, ist der Balkan schon seit zehn Jahren ruminisch, Silistre bil-
det die Grenze zwischen Ruminien, Bulgarien und der Dobrodjina. Die
Verkettung von Vertreibung und Vernichtung der Tiirken auf dem Balkan
wird bis 1923 nicht mehr abreiffen und insgesamt drei Millionen Tote und
drei Millionen Fliichtlinge fordern.*

In der Hagiographie werden diese Ereignisse mit keinem Wort er-
wihnt. Die Erzihlung bewegt sich im Gegenteil auf sicherem Kurs in Rich-
tung Heilsgeschichte:

»Nachdem er nach Silistre zuriickgekehrt war und geheiratet hatte, begann der Va-
ter, die Kinder, die geboren wurden, zu beobachten (um herauszufinden), welcher
von ihnen zu seinem Traumbild passte. Sobald nun der kleine Siileyman zur Welt
kam, bemerkte er an ihm bestimmte Zeichen und verband seine Hoffnung mit ihm.
Er wachte tiber Siileymans Wachstum, zeigte fiir jhn eine besondere Fiirsorge und

eigenen Neugeborenen, das eine kosmische Entfremdung erfihrt, bieten Chris-
tus sowie der 12. Imam.

3 McCarthy (1996) gibt eine Chronologie der Massaker im Kap. »Bulgaria«, S.
59-108.

4  Statistiken in McCarthy 19906, S. 159-164.

50

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

brachte ihn in die Satirli Medrese [die Koranschule in Silistre, GJ], wo er selbst unter-
richtete.«

»Nachdem er nach Silistre zurtickgekehrt war«: Es ist nicht mehr nachzu-
zeichnen, was der Vater dort vorfand. Das Haus, das heute als Geburtshaus
gilt, ist ein drmliches Bauernhiuschen in einem Gemiisegarten, abseits
vom Zentrum. Die Moscheen der Nachbarschaft stehen simtlich zerschos-
sen da, was aber auch in einem der folgenden Kriege passiert sein kann.®
Die hagiographische Darstellung von 1997 berichtet lediglich, dass insge-
samt vier Jungen geboren wurden: Fehim, Siileyman, Ibrahim und Halil.
Die WeDbsite-Version von 2000 berichtet aber, dass es auch noch ein Mid-
chen gab, »ein Middchen mit Namen Zahide«.”

Von diesen fiinf Kindern wird Siileyman der Augapfel seines Vaters.
Und dieser lief} dem kleinen Sohn das angedeihen, was er fiir die vielver-
sprechendste Losung seines Entschlusses hielt. Es sollte ja ein Mensch
werden, der in der Lage sein wiirde, die Welt aus dem Elend zu befreien, in
das sie gestiirzt war. »Er wachte tiber Silleymans Wachstum, zeigte fir ihn
eine besondere Fiirsorge und brachte ihn in der Satirli Medrese, wo er sel-
bst unterrichtete.« Der Junge bekam das griindlichste religiése Studium,
das der Vater ihm bieten konnte, angefangen bei der Koranausbildung, die
er selbst anleitete, gefolgt vom ortlichen religidsen Gymnasium bis hin
zum hochsten Theologiestudium in Istanbul. Aus diesem Studium wird
Siileyman ungefihr nach 25 Jahren erst wieder auftauchen.

Das Kind Siileyman, so lisst sich die hagiographische Erzidhlung nun
miihelos tibersetzen, wurde unter dem Stern der Vertreibung und Vernich-
tung der Moslems auf dem Balkan geboren. Mit seiner Geburt verband
sich die Hoffnung des Vaters, durch Zutun seines Kindes kénne »die Welt
in seiner Gestalt erleuchtet werden«. Die Tatsache, dass der Vater ebenfalls
ein Nakshibendi-Scheich war, weist der Traumdeutung den Weg. Es ist an-
zunehmen, dass er den Krieg so erlebt hatte, als ob ihm ein Stiick aus dem
eigenen Korper gerissen worden sei. Was ithm vor Augen gestanden haben
muss, war die Erziehung eines neuen Mugaddids, jenes Erneuerers des
geistlichen Lebens, fiir den Sirhindi das leuchtende Beispiel abgegeben
hatte. Selbstverstindlich konnte die Antwort auf die Katastrophe fiir den

5 Yilmaz 1977, S. 9; www.tunahan.org 2000, S. 1 (s. Quellen 2).
6 Filmdokumentation 1992 (s. Quellen 2).
7 Akgiindiiz 1997, S. 16; www.tunahan.org 2000, S. 1 (s. Quellen 2).

51

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Vater nur vom Himmel kommen. Welchen Weg der Sohn einschlagen
wiirde, ob er eine aktive Einmischung in die Gesellschaft bevorzugen oder
aber die Stirkung der inneren Werte vorantreiben wiirde, wurde bereits in
der Bildersprache des Traums festgelegt. Noch einen wichtigen Hinweis
transportiert die Hagiographie. Demnach soll der Vater dem kleinen Sohn
stets den Respekt erwiesen haben, den sonst Kinder ihren Eltern oder
Schiiler ihrem Meister entgegenbrachten. Diese Umkehrung der Hierar-
chie und der Werte muss das Kind tief geprigt haben.

An dieser Stelle ist es dienlich, den Entstehungsprozess der Siiley-
man-Hagiographie genauer zu betrachten. Kurz nach dem Tod des Meis-
ters um 1960 sind zwei Darstellungen iiber ihn entstanden, die des
Schwiegersohns Kemal Kacar tiber Siileymans Lehre und die des Schrift-
stellers Albayrak iiber dessen Gelehrsamkeit. Sie bilden wohl die ersten
Verschriftlichungen von Siileymans Vortrigen und Unterricht. Von diesen
Texten, die beide nicht mehr als eine Seite umfassen, wurde in der Folge-
zeit nie ein Satz gedndert, sie wurden vielmehr als kanonische Grundtexte
behandelt und durch die Einfiigung von Glossen immer weiter ausge-
dehnt. Dieser Prozess ist keineswegs abgeschlossen, die Hagiographie ist
mit anderen Worten noch immer »under construction«. Tatsichlich liuft
die muindliche Tradierung bis heute weiter. Erst in den 199oer Jahren rea-
lisierte die jetzige, in Deutschland geborene Generation, dass Siileymans
Schiiler, von denen noch immer eine Handvoll die weitverstreuten Ge-
meinden bereisen, demnichst nicht mehr da sein werden, um von frither
zu erzihlen. Die Verschriftlichung, d.h. die Festschreibung der Entstehung
der Laienorganisation, findet also in allerjingster Zeit in der Migration
statt.

Noch ein weiteres Merkmal kennzeichnet die Stileyman-Hagiographie.
Die erste Publikation im Eigenverlag, das von Hizir Yilmaz herausgegebe-
ne Biichlein »Eine Untersuchung tiber die Siileymanci (!)« von 1977, um-
fasst die beiden Grundtexte nebst einer ersten Erweiterung. Damit bietet
diese Publikation die besondere Mischung aus Verschriftlichung und
miindlich tradierten Aussagen, die jede Hagiographie kennzeichnet. Yil-
maz nimmt aber auch eine Darstellung der Stileyman-Gemeinschaft aus
der Perspektive des tiirkischen Staates auf, die er anschliefend zu widerle-
gen versucht. Es handelt sich um die Larousse-Eintragung aus den 1960er
Jahren, in der die Gemeinschaft als staatsfeindlich denunziert wird. In den
199o0er Jahren iiberfiihrte Ahmed Akgiindiiz die Selbstverteidigung in eine
»Stileyman-Forschung«, indem er immer mehr Dokumente zu Tage {6r-
derte, die die historische Richtigkeit der hagiographischen Erzihlung nach-

52

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

wiesen. Die gerade im Entstehen begriffene Hagiographie erhielt damit
von Anfang an den Charakter einer Apologetik.

Das Bediirfnis, sich zu verteidigen, rithrt daher, dass in der Zeit, in der
Siileyman aufwuchs, die tiirkische Gesellschaft sich grundlegend wandel-
te, Stileyman und seine spiteren Schiiler indes nicht mit ihr Schritt hiel-
ten. Zwischen 1890 und 1923, der Griindung der Tirkischen Republik,
glich sich der turkische Horizont dem westlichen an. Hiermit wurde auch
die mechanistische, und fir die damaligen tiirkischen Verhiltnisse ausge-
sprochen unpersonliche Sichtweise des Westens iibernommen. Die Mo-
dernisierung der Tiirkei bedeutete unter anderem, dass das Individuum,
statt dem Lehrer, den Eltern und der Familie zu gehorchen und fiir diese
zu arbeiten, nunmehr dem Staat untergeordnet wurde und fortan fur die
reichlich abstrakte »Gesellschaft« arbeiten sollte.® Siileyman hingegen,
kraft seiner Berufung, kraft seiner Erziehung und wahrscheinlich auch
kraft seines Charakters, hielt zeit seines Lebens am Konzept einer segmen-
tierten Sozialstruktur fest. Seine Vorstellungen von Ordnung, die spiter in
die Ordnung der Organisationsstruktur des »Verbandes der Islamischen
Kulturzentren« tiberfithrt wurden, blieben in hohem Mafie an personalen
Bindungen orientiert. So schaffte er es, die klassische Meister-Schiiler-Be-
ziehung, das Herzstiick der personalen Bindung, in eine »modernisierte«
Gemeinschaftsform zu tibersetzen.

Silleyman hielt mit anderen Worten an einem gesellschaftlichen Ideal
fest, das in seiner Jugend in nur wenigen Jahren vom Zentrum der tiirki-
schen Gesellschaft an deren duflersten Rand riickte. Die auf personalen
Bindungen basierende religiose Sozialstruktur wurde nach der Republiks-
grindung unterdriickt, jedes Anzeichen argwohnisch vom Staat beobachtet
und seine Beflirworter wurden verfolgt. Die hagiographische Forschung
Siilleymans, die in den 1970er Jahren in Gang kam und sich erst in den
1990ern voll entfaltete, spiegelt diesen Sachverhalt. Vom Rand und aus
ihrer Enge heraus ist diese Forschung stets damit beschiftigt, »Beweise«
gegen Verleumdungen oder »Fakten« gegen Falschdarstellungen ins Feld
zu fithren. Ein Erzihlgenre, die Hagiographie, deren Aufgabe es eigentlich
ist, den religiosen Kern eines vorbildlichen Lebens freizulegen und damit
das Paradox des religiosen Erlebens zu vermitteln, begab sich gezwunge-
nermaflen auf das Terrain der Rechtfertigung.

8 Serif Mardin beschreibt den Vorgang in der Einleitung seiner Biographie
des Said Nursi (Mardin 1989); ebenfalls Mardin 1994.

53

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Wer dieses Leben in seinem historischen Zusammenhang zu rekon-
struieren versucht, fiir den gestaltet sich dies Bemiithen wie die Suche nach
einer Nadel im Heuhaufen der Zeitgeschichte. Die Stileyman’sche Hagio-
graphie will keine Leidensgeschichte, sondern Hoffnung transportieren.
Das mag daran liegen, dass die islamische Tradition keine Theodizee
kennt. Die Elemente des menschlichen Leidens wurden also nie transfor-
miert, sie erhielten weder einen Platz in der Liturgie, noch spielten sie eine
Rolle in der Darstellung bedeutungsvoller Vergangenheit.® Die Meta-
phern, die in dieser Legende benutzt werden, blenden die Geschehnisse
regelrecht aus. Stattdessen weisen sie in Richtung Ausgang aus dem Flie-
genglas, in dem sich die Gliubigen gefangen wissen. Das macht die histo-
rische Rekonstruktion schwierig und zwingt, auf das zu héren, was nicht
gesagt wird.

Fiir die heutigen Mitglieder des Verbandes gilt dies natiirlich nicht.
Fir sie ist die Siilleyman’sche Hagiographieforschung voll von wissenswer-
ten und verwertbaren Aussagen, eben weil sie ein Vorbild fiir das eigene
Leben bieten. Auflerdem bildet Siileyman fiir sie das Tor, durch das eine
Anniherung an Muhammad méglich wird. Diese synthetische Wahrneh-
mung bringt es mit sich, dass die Wege in die Vergangenheit hier vorliufig
wieder auseinandergehen miissen. Siileyman gilt den Mitgliedern als letz-
ter Scheich und bildet somit ihre Rabita-Anschlussstelle. Auenstehende
miissen hingegen versuchen, die spirlichen Details gegen den Horizont
des Zeitgeschehens zu halten, um nachzuvollziehen, welche Briiche mit
der Synthese einhergingen.

2.2 Der begabte Sohn

In einer der Nachbarschaftsmoscheen des Verbandes in Berlin sitzt seit ge-
raumer Zeit ein kleiner Junge, vielleicht sieben Jahre alt, der damit be-
schiftigt ist, den Koran auswendig zu lernen. Immer wenn ich dort zu Be-
such bin, sitzt er in einer Ecke der Moschee hinter seinem Lesepult.
Manchmal kommt er zum Lehrer, um sich einen neuen Abschnitt geben
zu lassen. Es ist ein stiller Junge mit einem etwas zu groflen Kopf, blass
und ehrgeizig. So stelle ich mir auch den Siileyman vor, als er begann, bei

9 Christian Troll machte mich zum ersten Mal auf diesen grundlegenden Un-
terschied zwischen christlicher und islamischer Betrachtung von Welt aufmerk-
sam.

54

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

seinem Vater in die Lehre zu gehen und langsam aber sicher zum religio-
sen Genie heranwuchs. In der kollektiven Erinnerung der VIKZ-Mitglieder
reprisentiert Siilleyman die islamische Gelehrsamkeit schlechthin. Bereits
in Albayraks Darstellung aus den 196oer Jahren werden seine reichen
Kenntnisse auf dem Gebiet der islamischen Wissenschaften hervorgeho-
ben. Die Aufzihlung gleicht einer Serie siegreicher Pokalspiele:

»Wegen seines Studiums ging er nach Istanbul. 1913 lie} er sich dort in der Sahn
Medrese der Kalifatshochschule einschreiben. 1915 wurde er mit 88 von 9o Punkten
erster der dritten Klasse, September 1916 schlof er mit 76 von 8o Punkten als
Fiinftbester ab. In dem selben Jahr noch schrieb er sich am 17. September in der
Spezialistenschule der Siileymaniye Medrese ein (...). Am 14. Mai 1919, nach einer Pe-
riode von drei Jahren, war er bereits Absolvent der Tefsir-Hadith-Ausbildung. Nach-
dem er diese Priifung bestanden hatte, schlof er mit 40 Punkten in den Fichern
Tefsir, Hadis, Usul-Hadis und Tabakatii’l kura ab."® Und zusammen mit (nur) zwan-

zig anderen wurde er zum Istanbuler Amt des Universititsprofessors zugelassen.«'

Auch in dieser Erzihlung klaffen gesellschaftliche und religiose Wirklich-
keit weit auseinander. Im Jahre 1913, Siileyman ist damals 25 Jahre alt, be-
findet sich der Balkan mitten im blutigen Befreiungskrieg der Bulgaren.
Silistre bleibt zwar ruminisch, wird aber zwischen den Fronten zermalmt.
In diesem Krieg wird die Stadt in eine ruminische Frontstadt verwandelt,
im unmittelbar nachfolgenden Ersten Weltkrieg dient sie als Stiitzpunkt
der deutschen Angriffe auf Ruminien. Der bulgarische Befreiungskrieg
fithrt zum zweiten Massenmord an den Tiirken und geht mit einer bruta-
len Zerstorung ihrer Hiuser und Giiter, Ernten, Vieh und Moscheen ein-
her. Wer die Augenzeugenberichte liest, fragt sich, wer inmitten dieser
Verbrechen und Gewalt noch hat tiberleben kénnen.” Der Angrift lost
eine weitere Massenflucht in die Tuirkei aus. Und Siileyman ist einer der
vielen Menschen, die mit dem Fliichtlingsstrom nach Istanbul kommen.
Er wird erst 1927, kurz bevor sein Vater stirbt, fiir kurze Zeit nach Silistre
zuriickkehren kénnen. Silleyman ist ein Gdécmen, ein Migrant vom Balkan,
spitere Augenzeugen nennen ihn »den Fliichtling«.

Die Hervorhebung der Punktzahl von Siilleymans Abschliissen ist ei-

10  Zudiesen Fichern siehe Kap. 6.

11 Yilmaz 1977, S. 10.

12 McCarthy 1996 wertet im Kap. »The Balkan Wars« (S. 135-77) die englischen
und amerikanischen diplomatischen Berichte aus.

55

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

ner der hervorstechenden Merkmale der Hagiographie. Alle Darstellungen
drucken die dazu gehorigen Dokumente ab. Osmanische Manuskriptblit-
ter mit geschwungenen arabischen Buchstaben zeigen Schulpline und Un-
terrichtseinheiten, Diplome und Urkunden, Empfehlungen, Benotungen
und Unterschriften. Sie werden erginzt von Fotos seiner Schulen. Die
Sahn Medrese, die Ahmed Pasha Medrese, die Siileymaniye-Fakultit, die
Rechtsfakultit. Aus der Silleyman-Hagiographie weht ein nostalgischer
Wind. Die ehrwiirdigen islamischen Ausbildungen wurden 1924 allesamt
verboten, die berithmten Schulen geschlossen und hinfort existierte die os-
manisch-islamische Gelehrsamkeit offiziell nicht mehr. Es sieht so aus, als
ob Siileymans spitere Lehrertitigkeit sowie die Organisation, die daraus
entstand, eine der wenigen Einrichtungen bildet, an denen dieser Typ der
religiosen Gelehrsambkeit, samt seiner Sprachen und Curricula, fortgefiihrt
wurde. Diese Tradierung der religiosen Uberlieferung wurde ihm vom tiir-
kischen Staat nicht gedankt.

Hier der Krieg, dort die religidse Gewissheit. Wihrend der Balkan in
Flammen steht, schreibt Siileyman sich in der theologischen Expertenaus-
bildung ein. Als die Griechen die Tiirkei {iberfallen, anatolische Dérfer
pliindern, die Felder niederbrennen und bis 60 Kilometer vor Istanbul vor-
riicken, schliefdt er als einer der Besten ab, wird zum (religiésen) Professo-
renamt zugelassen und macht noch rasch die Richterausbildung. Die un-
terschiedlichen Darstellungen von »Welt« — und die implizite Bewertung
alles Weltlichen, die damit einhergeht — hitten nicht krasser zum Aus-
druck kommen kénnen. Die Richterausbildung gilt wohl als die Krénung
seiner auflergewShnlichen Gelehrsamkeit. Hagiographien wie Mitglieder
werden nicht muide hervorzuheben, dass Siilleyman in dieser Angelegen-
heit dem Vater sogar ungehorsam wurde. Die harschen Worte des Vaters
wirken wie eine Reliquie, die mir jedes Mal mit einem bedeutungsvollen
Licheln prisentiert wird, wenn die Rede darauf kommt: »Sohn! Ich habe
dich nicht nach Istanbul geschickt, um dich in die Hélle zu schicken!« Der
Vater, und das macht die Pointe aus, spielte damit auf eine berithmte Aus-
sage des Propheten an, dass »von drei Richtern sich zwei in der Hoélle be-
finden und (nur) einer im Himmel«.”® Um seine Kenntnisse zu perfek-
tionieren und damit der Hoffnung seines Vaters gerecht zu werden, hatte
Siileyman sich also sogar auf gefihrliches Terrain vorgewagt. Damit ist fiir
die Hagiographie der Kurs in Richtung Heilsgeschichte endgiiltig gesi-
chert.

13 Zitiertin Yilmaz 1977, S. 10.

56

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Soweit die Hagiographie. Danach wird es still um Sileyman. Er
scheint zunichst am Ende seiner Triume angekommen. Er wird Professor,
heiratet die 17 Jahre jiingere Hafize und bekommt 1923 das erste Kind von
ihr geschenkt, eine Tochter." 1923 ist auch das Jahr, in dem Atatiirk die
Griechen aus dem Land jagt und die Tiirkische Republik griindet. Im da-
rauf folgenden Jahr sind die Orden bereits verboten und ihre Konvente ge-
schlossen. Die Moscheen werden unter Staatsaufsicht gestellt und die reli-
giose Biirokratie wird restlos entlassen. Siileyman wird arbeitslos.

2.3 Istanbul in den 1920er Jahren

In dem turkischen Who is Who, dem gesellschaftlichen Adressbuch, das
1928 zum ersten Mal erscheint, wird die politische Umwilzung Jahr fur
Jahr greifbarer. Minner in europiischen Anziigen, Schriftsteller, Arzte, Po-
litiker und Beamte, blicken einen dort von der Seite an. Vom religiésen Es-
tablishment, das immerhin 500 Jahre das 6ffentliche Leben beherrscht hat-
te, ist nicht mehr die geringste Spur zu finden. Stattdessen trifft man auf
Bohemiens im offenen Hemd, Theatermacher, Dichter und Maler neben
den Bildern »moderner« Frauen. Es erscheinen Dolmetscherinnen und
Schuldirektorinnen mit modischem kurzen Haarschnitt a la Colette, Sin-
gerinnen, Romanschriftstellerinnen, Kinstlerinnen. In der Ausgabe von
Meshur Adamlar (Berithmte Menschen) aus dem Jahr 1933 findet man ein
Sammelsurium an berithmten Namen aus dem In- und Ausland. Zum
Beispiel unter »R«: Rasputin neben Rashim Pasha, Rembrandt und Renoir
(mit Aktgemilde) neben einer Serie franzésischer Schauspielerinnen, die
auf den Fotos viel Bein zeigen, osmanische Staatsminner der Jahrhun-
dertwende neben Politikern der jungen Republik. Der Versuch, die osma-
nische Vergangenheit in die europiische einzureihen, gestaltet sich wie ein
Kampf der Bilder. Er reduziert auch die eigene Geschichte zum Appendix
der europiischen Kultur. Auf diesen Seiten knistert es. Manche Eintragun-
gen wirken bemiiht, als wolle man Beweise der eigenen Modernitit bei-
bringen. Frauen erhalten zum ersten Mal 6ffentlich einen Platz, ihre Aus-
wahl macht aber klar, dass man sie zuvor miihselig hat suchen miissen.
Erst Jahre spiter, nach dem Zweiten Weltkrieg, nimmt das Jahrbuch
Tiirk Meshurlari (Berithmte tlirkische Personlichkeiten) vorsichtig auch ei-
nige Personen aus dem religiosen Spektrum auf. Kocatas, einen islami-

14  Akgiindiiz 1997, S. 86.

57

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

schen Gelehrten, Kisakiirek, immerhin Dramaturg und Dichter einer Na-
tionalhymne, aber auch wegen seiner offen ausgesprochenen Nakshibendi-
Sympathien ein notorischer »Reaktionir«,” Mehmed Esad Efendi, einer
der letzten Sheyiilislams, das Oberhaupt des religiésen Establishments und
Vorsteher des wichtigsten Nakshibendi-Konvents. Dass er 1930 im so ge-
nannten »Menemen-Inzident« absichtlich vom Staat in Diskredit gebracht,
inhaftiert und zu Tode verurteilt wurde, verschweigt das Jahrbuch indes.™®

Mit der Entlassung des religiésen Establishments war die islamische
Elite zwar endgiiltig entthront, aus dem gesellschaftlichen Gewebe ver-
schwand sie aber nicht. Insbesondere die Mitglieder der Nakshibendi-Or-
den konnten, dank ihrer Betonung der islamischen Lebensfithrung und
ihrer niichternen Befolgung der Shari‘a, auch gut ohne Ordenshiuser aus-
kommen. Der stille Dikr fiel niemandem auf, das Suhba, das fiir diesen
Orden typische Lehrgesprich, konnte man auch zu Hause durchfiihren,
Treue gegeniiber dem Lehrer bildete kein sichtbares Merkmal. Die Nakshi-
bendi erwiesen sich widerstandsfihiger als die benachbarten Orden der
Kadiri, Helveti, Rifa’i, Mevlévi oder auch Kalendiri, eben weil sie in der
Lage waren, auf die duflere Form zu verzichten.” Nachdem die Orden
vom Staat verboten worden waren, bildeten die Nakshibendi die wichtigs-
ten Gegner der Tiirkischen Republik. Die Auseinandersetzung miindete in
einen verbissenen Kampf um das tiirkische Selbstbild, der bis heute andau-
ert und sich gleich zu Beginn in gegensitzlichen Positionen iiber die Stel-
lung der Frauen in der tiirkischen Gesellschaft verfing.

Die Nakshibendi hatten in Istanbul bis 1924 den grofiten Ordensver-
band gestellt und verfligten {iber ein Drittel aller Konvente in der Stadt.
Nach der Zihlung eines Zakir Shukri Efendi waren das um die Jahrhun-
dertwende immerhin noch sechzig gewesen.”® Die Mitglieder hatten sich,
wie {iblich aus der Intelligenz und den oberen Schichten rekrutiert, und die
Konventsvorsteher spielten bis zum Schluss eine aktive Rolle im 6ffentli-

15  Mardin 1994.

16 Algar 1984, S. 174-6, 186; Algar 1990, S. 34.

17 Algar 1990c, S. 34.

18  Zakir Shukri Efendi (1896) 1980 berichtet von 159 Tekkes (Ordenskonvente),
die er im Innenstadtbereich besuchte, darunter einen Frauenkonvent. Nach
Klaus Kreiser, der das Manuskript neu herausbrachte, bildeten diese etwa die
Hilfte aller um 189o registrierten Konvente (s. Einleitung); die Bektashi-Kon-
vente, auch die, die den Nakshibendi iibergeben worden waren, bleiben in die-
sem Bericht ausgeblendet. Cf. Kreiser 199o0.

58

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

chen Leben. Die meisten ihrer Scheichs gehérten zum Zweig des Scheich
Khalid, demselben, der im 18. Jahrhundert bei Ghulam Ali in Delhi gelernt
hatte und sein erworbenes Wissen spiter in einen gut organisierten Mis-
sionierungsapparat umwandelte, der den ganzen Vorderen Orient mit ei-
nem Netz {iberzog. Diese Minner nun traten, wie damals in Delhi, fir ge-
sellschaftliche Einmischung ein. Manche von ihnen hatten bereits fiir eine
vorsichtige Verbindung von islamischen orthodoxen Idealen mit westli-
chen Reformen plidiert.”” Andere Scheichs hatten den tiirkischen Befrei-
ungskrieg aktiv mit der Waffe unterstiitzt und waren persénlich mit Ata-
tiirk befreundet.*® Einige gingen in ihrer Loyalitit zur republikanischen
Sache so weit, dass sie noch 1924 Mitglied der ersten Nationalversamm-
lung wurden.”

Mit dem Verbot aller Orden wurde auch der 6ffentlichen Einflussnah-
me des Nakshibendi-Ordens der Boden entzogen. Er wurde in eine defen-
sive Position der Marginalitit gedringt, aus der heraus er seine tiber Nacht
altmodisch gewordenen Werte um so entschlossener verteidigte. Zu dem
Traditionsgut, das es zu verteidigen galt, gehorten der zentrale Stellenwert
der Familie fiir Staat und Gesellschaft sowie unmittelbar damit verbunden
die Verteilung der Geschlechterrollen. Fiir den orthodoxen Gliubigen bil-
dete die Familie das eine Standbein des personalen Beziehungsgeflechts,
dessen anderes das Meister-Schiiler-Verhiltnis war. Threr Ansicht nach
sollten Mann und Frau sich erginzen und nicht versuchen, sich in ihrer
Funktion anzunihern. Frauen sollten Aufgaben im Innern der Familie und
des Hauses erfiillen und fiir Harmonie, Reproduktion und Erziehung sor-
gen. Minner dagegen sollten entsprechend die Familie nach auflen vertre-
ten, fur ihre Finanzierung aufkommen und {iber ihre moralische Integritit
wachen, indem sie sich {iber Minnerfreundschaften und Meister-Schiiler-
Beziehungen in der Auflenwelt vernetzten.

Das Frau-Mann-Modell bildete also in dieser religiésen Sozialvorstel-
lung, dessen heftigste Verteidiger die Nakshibendi wurden, das Herzstiick
einer Minnerwelt, deren Beziehungsnetz in ihrer symbolischen Vertretung
durch die Religion gipfelte. Und wer andere Vorschlige fiir das Geschlech-
terverhiltnis unterbreiten wollte, musste sich wohl oder tibel mit den Wur-
zeln des Islam auseinander setzen. Wihrend der letzten Jahrzehnte des

19  Abu-Manneh 1986, S. 34-6; Mardin 1989 beschreibt die Reform-Bemiihun-
gen des Nakshibendi Scheich Said Nursi, s. Kap. »Life«, spez. S. 78-88.

20 Algar 1984, S. 124.

21 Algar 1984, S. 167, 173; Algar 1990b.

59

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Osmanischen Reiches waren dazu tatsichlich verschiedene Anliufe ge-
macht worden. Insbesondere im urbanen elitiren Milieu von Istanbul hat-
ten beide Bastionen, die Familie und die Religion, bereits erhebliche Risse
erhalten.®® Fiir die Lebensfithrung der groRen Masse der Landbevélke-
rung aber, wie auch fiir das Kleinbiirgertum, galt das Ineinandergreifen
von traditionellen Geschlechterverhiltnissen und religiésen Strukturen
nach wie vor als Halt und Richtschnur.

Vielleicht war es die Tragik der Tiirkischen Republik, dass sie es fiir
den Anschluss an Europa als unverzichtbar ansah, die traditionelle Ge-
schlechterordnung radikal zu unterdriicken. Sie forcierte jedenfalls gleich
nach ihrer Konstitution eine Verkehrung der Geschlechterbeziehungen
und verordnete das »Zivilisationsprojekt« (Gole), dass die gesamte Bevdl-
kerung zu westlichen Werten, westlicher Kleidung und einem »modernen«
Auferen erziehen sollte. Und Priifstein dieses Zivilisationsprojektes, Evi-
denz der eigenen Modernitit, Visitenkarte fiir den Westen und ideologi-
sche Waffe in der Auseinandersetzung um die Interpretation von »Welt«
wurden die tirkischen Frauen. Frauen sollten nach dem Willen der repu-
blikanischen Staatsminner sichtbar werden, das Wahlrecht sowie &ffentli-
che Positionen erhalten, sie sollten studieren und Minnerberufe ergreifen,
sich die Haare abschneiden und sich westlich schminken und kleiden. Den
Frauen wurde damit vor den Augen der Welt die Beweislast aufgebiirdet,
die Tiirkei sei dem Westen ebenbiirtig.®* Das »Zivilisationsprojekt« schuf
im urbanen Milieu eine junge, begeisterte Anhingerschaft, die in der Fol-
gezeit zur neuen Elite heranwuchs. Ob als Universititsprofessorin, Inge-
nieurin, Kiinstlerin oder technische Laborantin, viele Frauen ergriffen hier
die Moglichkeit, sich aus alten Bindungen zu 16sen, finanziell unabhingig
zu werden und gesellschaftlich mitzureden. Ein Feminismus, radikaler als
die erste Frauenbewegung in England oder Deutschland, verschaffte sich
mit Hilfe des Staates Gehor und wurde nach und nach selbst verstaatlicht.

Bei der Landbevélkerung, den heimatlos gewordenen Fliichtlingen aus
zahlreichen Vertreibungen,” aber auch bei den Gliubigen, die nichts Bo-

22 Mardin 1962; Cakir 1993.

23 Gole19gs, S. 73 ff.

24  Stellvertretend fiir die tiirkische staatliche Position: Abadan-Unat 1985. Thr
Band enthilt ebenfalls Statistiken iiber den Anteil weiblicher Professoren in
der Tiirkei (S. 165). Eine gute Ubersicht iiber die verschiedenen politischen
Frauenlager damals und heute verschafft Sakaranaho 1998.

25  McCarthy 1996, S. 339 (Statistik).

6o

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

ses in ihrem privaten Verhalten sehen konnten, kam dieses Projekt nicht
an, mehr noch, es rief Widerstand hervor. Das wundert nicht. Der Staat
verbot seinen Biirgern fortan den selbststindigen Zugriff auf ihr Sinnge-
bungssystem und brachte es in Diskredit, indem er den Glauben als riick-
stindig bezeichnete. Er griff zudem tief in die Privatsphire des Einzelnen
ein, indem er einen radikalen Wandel im Verhiltnis zwischen Mann und
Frau verordnete. Damit konnten viele Menschen aus unterschiedlichen
Griinden nichts anfangen. Es gab zum Beispiel unzihlige, die ihren Begriff
der Ehre auf der traditionellen Geschlechterordnung gegriindet hatten. Vie-
le waren zudem fiir ihre Subsistenz von personalen Bindungen abhingig.
Hitte der Staat seine Modernisierungsvorschlige als konkurrierendes An-
gebot zum gefestigten religiosen Angebot aufgefasst, das sich im Laufe der
Zeit fiir einen groferen Kreis als attraktiv hitte erweisen konnen, wire es
vielleicht nicht zu einer Verhirtung der Fronten gekommen. So aber resul-
tierte der staatliche Eingriff in einer gesellschaftlichen Spaltung, die sich in
der Bildung eines laizistischen und eines religiosen Lagers niederschlug.
Diese Spaltung geht noch heute wie ein Rif$ durch die tiirkische Gesell-
schaft und prigt die innertiirkische Auseinandersetzung in Deutschland.
Vor diesem Hintergrund wundert es vielleicht auch nicht, dass der
»niichterne« Nakshibendi-Orden mit seiner strikten Befolgung der Sharia
in der Formulierung dieses Widerstandes eine zentrale Rolle spielen sollte.
In den 1960er Jahren sollten nahezu alle religiésen Gegenpositionen zur
offiziellen staatlichen Position mit Hilfe einflussreicher Nakshibendi poli-
tisch in der Refah-Partei (spiter Fazilet-Partei) gebiindelt werden. Auch
wurde in diesen Jahren eine Organisation geschaffen, die speziell den tiir-
kischen Emigranten in Europa geistig und materiell den Riicken stirken
wollte. Die »Islamische Gesellschaft Milli Gériis« (IGMG) ist ihr Produkt.2®

2.4 Der Auftrag

Siilleyman befand sich in dieser gesellschaftlichen Auseinandersetzung
eher am Rande. Die neue Republik hatte fiir ihn keinen Platz. Seine Ge-
lehrsamkeit stellte in den Augen der neuen Machthaber ein unerwiinschtes
Wissensreservoir dar. Aber auch zu den Nakshibendi-Scheichs der Khalidi-
Richtung, die gesellschaftliche Einmischung in ihr Programm geschrieben
hatten und nun zum passiven Widerstand aufriefen, suchte er keine feste

26 Seufert 1997, S. 267 ff;; Seufert 1999, S. 295-323.

61

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Bindung. Es ist bemerkenswert, dass Siileyman, obwohl es in Istanbul eine
reiche Auswahl an Nakshibendi-Ordenshiusern gab, in denen er sich hitte
initiieren lassen konnen, als seinen Lehrer ausgerechnet einen Reisenden
wihlte, der sich nur voriibergehend in Istanbul aufhielt.

Mit der spirituellen Bindung an Siraciiddin stellte Stileyman wieder
eine direkte Verbindung zum Erbe des Mugaddids her. Dies verschaffte
ihm dariiberhinaus die Legitimation, sich gesellschaftspolitisch nicht du-
Rern zu miissen. Die Mirza-Mazhar-Schule hatte mit ihrer Auslegung von
Sirhindis Schriften eine ganz bestimmte Haltung der Nichteinmischung
vorgelebt, ein Erbe, das nun von Siileyman wieder aktiviert wurde. Damit
wiederholte sich in Istanbul ein Muster der internen Auseinandersetzung,
das sich bis zur Vernichtung Delhis zwischen den verschiedenen Nakshi-
bendi-Schulen herausgebildet hatte. Waren hier wie dort viele Nakshibendi
auf der gesellschaftlichen Ebene titig geworden, mit dem Ziel, gegebenen-
falls auch politisch agieren zu kénnen, um die bedrohte Orthodoxie zu si-
chern, so entschied sich Siilleyman mit Seraciiddin fiir eine Politik des ge-
sellschaftlichen Riickzugs. Wie Ghulam Ali, wie AbG Sa’ild und Ahmad
Sa’ld vor ihm, wurde nun auch Siileyman ein Kritiker im Hintergrund, der
es vorzog, sich auf die koranischen Basiskenntnisse zu konzentrieren, statt
sich in die direkte Konfrontation mit dem Staat zu begeben. Damit kon-
zentrierte er sich auf die Stirkung dessen, was zur Zielscheibe der staatli-
chen Angriffe geworden war: die Geschlechterordnung und die interme-
didre Funktion des Lehrers bei der Gottessuche.

Uber die Person des Salahuddin Ibn-i Mevlana Siraciiddin, Nr. 32 in
der Silsila (s. Kap. 1), bietet die Sonderausgabe des Genc Akademi von 1995
einiges an Hintergrundinformationen.”” Siraciiddin war ein Uzbeke, der
als Ratgeber und diplomatischer Vertreter fiir den letzten Sultan, Abdiil-
hamid, in Turkmenistan auftrat und spiter auch mit den Bolschewiki ver-
handelte. Wihrend seiner Besuche in Istanbul muss er Siileyman begegnet
sein, irgendwann nach dem Ersten Weltkrieg, in den letzten Jahren bis zur
Absetzung Abdiilhamids. Silleymans Schiiler, Ohrenzeugen seiner Remi-
niszenzen, berichten {ibereinstimmend, dass Silleyman damals noch mit
seinem Studium beschiftigt war und dass Seractiddin ihn wihrend seiner
Istanbul-Aufenthalte stets zu Hause aufsuchte.?®

27 Genc Akademi 1995, S. 45-6 (s. Quellen 2).
28  Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

62

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Die hagiographische Sammlung Evliya Menkebeleri enthilt eine bemer-
kenswerte Legende iiber ihn.*® Demzufolge hielt Seraciiddin sich wih-
rend des Ersten Weltkrieges in Mekka auf, wurde dort aber aus Griinden,
die unerwihnt bleiben, »von den englischen Kolonialherren« ins Gefing-
nis geworfen (in Wirklichkeit gab es keine Briten in Mekka). Aus Protest
begann er im Kerker, den Evrdd-i fethiye zu rezitieren, ein Dikr-Gebet, das
so stark war, dass es die Schlosser seiner Zelle zu sprengen vermochte und
Seractiddin entkommen konnte. So will es jedenfalls die Hagiographie und
setzt noch hinzu, dass Seraciiddin damit bewiesen habe, iiber Keramet
(»Kraft durch Gottesnihe«) zu verfiigen. Ublicherweise werden unter Kera-
met solche Wundertaten zusammengefasst, die als regelrechtes Mirakel
gelten, wie zum Beispiel die Fihigkeit, unversehrt durchs Feuer zu gehen
oder sich mit dem Schwert zu durchbohren, ohne Schaden zu nehmen. Im
Vergleich mit solchen Wundertaten nimmt sich diese Auslegung von Kera-
met als eine Kraft, die durch das stindige Gebet erzielt wird, eher blass
aus. Die Legende ist ein zuriickhaltender Kommentar auf die Kriegsge-
schehnisse und setzt die quietistische Tradition fort, die die niichterne Be-
folgung der prophetischen Lebensfithrung als Antwort auf gesellschaftliche
Briiche als ausreichend befand und alle anderen Demonstrationen des
Glaubens — einschlieflich die kriegerischen — von sich wies.

Es war jedenfalls in Mekka, wo Seractiddin von dem dritten Sohn des
Ahmad Sa’id Farliqi, dem letzten Konventsvorsteher der Mugaddidi-Rich-
tung in Delhi, zu dessen Nachfolger bestimmt wurde. Er wurde damit zum
Triger der quietistischen Uberlieferung, die von Minnern wie Mirza
Mazhar und Ghulam Ali geprigt worden war. Und offensichtlich setzte er
sie fort. Die Uberlieferung vermittelt mit dieser Geschichte jedenfalls eine
Grundhaltung, die auch bei Siileyman und spiter bei der nach ihm be-
nannten Organisation durchscheinen wird. Diese Grundhaltung besteht
darin, die Befolgung der Shari'a der gesellschaftlichen Einmischung vorzu-
ziehen, oder, etwas {iberspitzt gesagt, eher fiir die Welt zu beten, als in ihr
zu agieren.

Was der Prozess der Verschriftlichung erst in den letzten Jahren preis-
gegeben hat, ist Siileymans Haltung wihrend der Krise von 1924, mit der
er dem quietistischen Erbe ebenfalls neues Leben einfl6fite. Sie wird do-
kumentiert in dem Aufruf an die religiosen Gelehrten seiner Zeit, ihre
Wissenschaft (‘Ilm) trotz des Verbots weiterzugeben. Die Formulierung

29  Evliya Menkebeleri, S. 185.

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

spiegelt Siilleymans eigene Vorgehensweise in den spiteren Jahren. Mehr
als die historische Begebenheit spiegelt sie freilich den Auftrag, den sie fur
die heutige Generation enthilt:

»Ihr Gelehrten! Durch das, was heute geschehen ist, seid Ihr fiir dieses Land zur Ga-
rantie des Glaubens geworden. Auch wenn die Schiiler nur zu zweit oder zu dritt
kommen werden, Thr werdet sie in dem Glauben unterrichten. Und in etwa fiinfzig
Jahren, in ein oder zwei Generationen, werdet Thr zum Bindeglied des islamischen

Lebens geworden sein.«*°

Richtet der Text von 1995 sich noch an ein »Ihr, so ist er fiinf Jahre spiter
zu einem eloquenten »wir« ausgewachsen. Der Unterschied zeigt sehr
schon den fortschreitenden Prozess der kollektiven Erinnerung:

»Freunde! Die Medresen sind geschlossen worden. Was soll ohne diese Institution
aus dem Glauben dieses Landes werden? Laft uns wegen des heutigen Zusammen-
bruchs eine Entscheidung fiir unsere Zeit treffen. (...) Wir, die wir Minner der Wis-
senschaft sind, wir werden noch fiinfzig Jahre den alten Glauben dieses Landes hii-
ten. Damit unser Land sich umkehren kann, werden wir die Schiiler paarweise fin-
den und sie in Gottes Wissenschaft (Allah’in ilmini) unterrichten (...) und in fiinfzig
Jahren werden genug Schiiler da sein, (um) den Glauben des Landes (zu versor-

gen).<'

Die Nische, die Siileyman fand und die er 35 Jahre lang stetig verbreitern
sollte, war die des Wanderlehrers, der seine Kenntnisse immer nur an ei-
nige wenige Schiiler weitergeben sollte. Die Website von 2000 gibt auch
die Erklirung warum:

»Freunde! Es ist verboten worden, im Kreis der Gemeinde Theologie- und Rechts-
unterricht zu geben. Aber (Unterricht an) ein oder zwei Personen wurde nicht verbo-
ten, weil einer oder zwei keine Gemeinde darstellen. Darum sage ich Euch: La3t uns

ein oder zwei Personen unterrichten.«**
Der Ton ist feierlich, die Sprache getragen, hier wird der Siileyman-Ge-

meinschaft zum ersten Mal der Auftrag zur stetigen Sendung (Da'wa) er-

30  Genc Akademi 1995, S. 17 (s. Quellen 2).
31 www.tunahan.org. 2000, S. 3 (s. Quellen 2).
32 www.tunahan.org. 2000, S. 3 (s. Quellen 2).

64

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

teilt. Der christlich geschulte Leser fiihlt sich unwillkiirlich an das Evange-
lienwort »Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind« erin-
nert. Es gibt aber einen Unterschied zwischen diesem Aufruf und dem Sii-
leymans. Nicht das Charisma eines Gottes steht hier fiir die Zusammen-
kunft der Gliaubigen, sondern das gesammelte Wissen der traditionellen
islamischen Wissenschaft. Siileyman ging es um nichts Geringeres als die
Rettung der religiosen Wissenschaften, das Wissen, in dem er 25 Jahre
lang geschult worden war und in dem sein eigener Vater die einzige Mog-
lichkeit gesehen hatte, das Land zu »erleuchten«. Die Krise, die der Sohn
erlebte, war eine andere als diejenige, die der Traum den Vater hatte
schauen lassen. Thre Losung blieb aber dieselbe, nimlich mit Hilfe des tra-
ditionellen Madrasa-Studiums das Land aus seiner Umnachtung, so oder
dhnlich stellte sich den Gliubigen die Verwestlichung dar, zu befreien.®®
Nach dieser Vorstellung konnte nur das Medrese-Studium und damit der
Zugang zu Shari‘a die Welt »retten«, d.h. den Erhalt des traditionellen,
personengebundenen Beziehungsgeflechts garantieren. Die soziale Welt,
in der das traditionelle Mann-Frau-Verhiltnis zentral gewesen war und
vom Freundschaftsverhiltnis unter Minnern iiberlagert und erginzt wur-
de, war iiber Nacht in Diskredit geraten. Diese Welt sollte gerettet werden.
Um das zu verwirklichen, entwickelte Siilleyman ein neues didaktisches
System.

2.5 Der Wanderunterricht

Uber den schwierigen Anfang seiner Lehrtitigkeit berichtete Siileyman
seinem Schiiler spiter:

»Moglichkeiten um zu unterrichten gab es nicht, ich konnte nicht einmal Schiiler
finden. Es kam eine Zeit, daf ich, nur um unterrichten zu kénnen, Schiilern ein vol-
les Gehalt zahlen wollte, aber ich fand keine. Oder sie nahmen das Geld und liefen
weg, weil sie Angst hatten. So verschwand meine Zuversicht. Mir wurde bange, dafl
diese Wissenschaften von der Erdoberfliche verschwinden konnten.«*

33 Die Terminologie, die gebraucht wird, um den republikanischen »Siinden-
fall« zu beschreiben, ist reich an Synonymen. Cehennem, »Holle«, gehort eben-
so dazu wie Bataklik, »Sumpf«.

34  Akgiindiiz 1997, S. s55.

65

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Eine einfache Sprache. Nach der Uberlieferung, die jetzt in Deutschland
die Runde macht, soll Siileyman ein bescheidener Mensch gewesen sein.
Natiirlich niichtern, wie die Tradition es vorschrieb, »aber auch zuriickhal-
tend und liebevoll. Seine Schiiler erzihlen zum Beispiel, dass er immer in
der Offentlichkeit andere damit beaufiragte, das Gebet vorzusagen.«® Er
unterwies jeden, der von ihm lernen wollte, und er tat es freundlich und
mit grofler didaktischer Kreativitit.

Der Bericht auf der Website 2000 iiber diese Zeit enthilt erstmalig
miindliche Darstellungen noch lebender Schiiler. Aus diesen Geschichten
wird ersichtlich, dass Siilleyman sich an die einfachen Leute wandte und
bei Arbeitern Erfolge verbuchte3® Dazu mietete er Bauernhéfe, auf denen
er seine Schiiler arbeiten lief}, um sie nebenbei, wenn kein Fremder in der
Nihe war, im Stall zu unterrichten. Oder sie fuhren gemeinsam im Zug
von Istanbul nach Ankara, um unterwegs im geschlossenen Abteil Koran-
texte zu wiederholen und Siileymans Erklirungen zu lauschen” In Is-
tanbul erwies sich jede freie religivse Unterweisung als schwierig. Auch
nachdem Siileyman eine offizielle Anstellung als Prediger beim staatlichen
Amt fiir religiose Angelegenheiten (Diyanet) bekommen hatte, sollten sei-
ne Predigtauftritte noch bis zu seinem Tod iiberwacht werden.?® Darum
fuhr er eine Weile aufs Land, nach Mazedonien, spiter auch nach Bursa, in
Gegenden, in denen viele Balkanfliichtlinge Unterkunft gefunden hatten.
Ein Altersgenosse sah ihn dort so: »In den ersten Jahren, nachdem er ge-
kommen war, arbeitete er eine Zeit lang auch als Kéhler, um die Bediirf-
nisse der Schiiler in dem von ihm eréffneten Kurs kennen lernen zu kén-
nen. Deswegen nannten wir ihn den Kohler-Hoca.« Er arbeitete damals tat-
sichlich mit Schiilergruppen von zwei oder drei Personen. Erst in den
1950er Jahren, als die Bestimmungen fiir den Religionsunterricht einiger-
maflen gelockert wurden, entstanden gréflere »Kurse«. Aus den letzten

35  F/SG 4 vom 10.11.1998.

36  Serif Mardin zufolge vermochte Said Nursi die Landbevélkerung anzuspre-
chen, weil er ihnen einen »compass« verschaffte, um sich im westlichen stidti-
schen Kontext zu bewegen. Cf. Mardin 1989, Einleitung.

37 www.tunahan.org. 2000, S. 5-6; Interview mit M/SG 13 vom 27.1.2000.

38  Siehe zum Beispiel den Bericht eines staatlichen Kontrolleurs von 1952, der
Siileymans Predigten Unbedenklichkeit bescheinigte (Akgiindiiz 1997, S. 65).
Dafiir wurde er zweimal wegen »staatsfeindlicher« Auerungen (im Dua-Ge-
bet) in Gewahrsam genommen. Cf. www.tunahan.org. 2000, S. 7; Chronologie
in Genc Akademi 1995, S. 20 (s. Quellen 2).

66

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

zehn Jahren seines Lebens sind ca. 100 handgeschriebene Schiilerhefte
bewahrt geblieben, die Unterrichtsnotizen und verstreute Aussagen des
verehrten Lehrers enthalten und heute den Kern der »Siilleyman-Wissen-
schaft« ausmachen.’®

Seine Schiiler waren oft Analphabeten, und religise Biicher bei sich
zu haben, war damals verdichtig. Silleyman begann daher, ein System zu
entwickeln, das es ermoglichte, anderen so schnell wie moglich das arabi-
sche Alphabet beizubringen und auf diese Weise lesen zu lernen. Die Au-
Rerung, die er in diesem Zusammenhang gemacht haben soll und die bis
heute in den Gemeinden die Runde macht, lautet: »Uns bleibt nicht viel
Zeit, um noch zu lernen. Darum werden wir es so schnell wie moglich ma-
chen.«*® Aus demselben Grund traf er eine Auswahl aus dem Fundus der
Nakshibendi-Uberlieferung, Texte aus acht Jahrhunderten, die er als not-
wendig erachtete, um die Kenntnisse der Tradition zu erwerben. Daraus
entstanden die Exzerptbiicher, die heute in der Kolner Ausbildung im Ge-
brauch sind und darauf zugeschnitten wurden, auch diesen Stoff so schnell
wie moglich beherrschen zu kénnen.*' Aus den 25 Jahren, die er selbst
gebraucht hatte, wurden zuerst vier und mit der Zeit zwei Jahre. Seine drit-
te didaktische Erneuerung war das »Zuriicksagen«. Im alten Medrese-Sys-
tem hatte nur der Lehrer gelesen und der Schiiler priméir zugehort. Siiley-
man fiihrte ein, die Einheit so oft wiederholen zu lassen, bis jeder sie ver-
standen hatte.** So mancher Schiiler aber wurde dermafen von Begeiste-
rung liberwiltigt — auch hier kommt das Wort Keramet wiederholt zum
Einsatz —, dass er innerhalb von wenigen Monaten oder auch Wochen be-
reits im Stande war, den Koran zu lesen.®

Die meisten Schiiler fuhren anschliefend in ihr Dorf zurtick — so be-
richten die Augenzeugen tibereinstimmend —, um dort andere den Koran
zu lehren und als Prediger aufzutreten. In diesem wichtigen Teil der Sui-
leyman-Legende kommt seine vierte Erneuerung zum Tragen: Wer Hoca

39 Zum Teil publiziert in Hatiratim und Notlari. Der Siileyman-Schiiler M/SG
12 zeigte mir sein eigenes, in osmanischer Schrift vollgeschriebenes Quarto-
Heft. Er bezeichnete es als einen Diamanten, dem er noch heute alle seine Pre-
digtthemen entnehme.

40  Zahlreiche Gewihrsminner und -frauen biirgen fiir die weite Verbreitung
dieser Aussage. Zuletzt im Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

41 Siehe Kap. 6.

42 Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000; mit M/SG 16 vom 22.1.2000.

43 Interviews mit M/SG 12 vom 30.7.1999, mit M/SG 16 vom 22.1.2000.

67

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

werden wollte, sollte zuerst »liben« und auf andere, die noch nicht fortge-
schritten waren, das eigene Wissen tibertragen. Im heutigen Schulsystem
des Verbandes heifit es, dass »jeder Schiiler (ebenfalls) der Hoca seines
Unteren ist«. Wo alle lernen, unterrichtet jeder zusitzlich seinen Nichsten,
der noch nicht alles verstanden hat. Ein perfektes System des gemeinsa-
men Lernens entstand, das die neue Generation von Schiilern tatsichlich
in die Lage versetzt, das Lernvolumen immer schneller zu absolvieren.

Das Bild von Siilleyman in diesen Jahren enthilt den Mythos vom ge-
triebenen Lehrer, der um seiner Schiiler willen bereit ist, Schwerstarbeit
auf sich zu nehmen, der sogar bereit ist, den Schiilern Geld zu zahlen, da-
mit sie nur lernen wollen. Tatsichlich entstand in dieser Zeit eine kleine
Unterstiitzergruppe, zusammengewdirfelt aus Freunden und Familie, die
ihm Geld gaben, damit er seinem Auftrag nachkommen konnte.** Siiley-
man tritt hier auch als ein charismatisch begabter Lehrer in Erscheinung,
der seine Schiiler zu inspirieren vermochte und ihnen das Lernen mit di-
daktischen Innovationen erleichterte, wo er nur konnte. Ab jetzt wird all-
mihlich die Kontur sichtbar, die ihn in der Gemeinschaft zum Heiligen
machte. Beharrlich bestand Siileyman darauf, beim Alten bleiben zu diir-
fen und seine Kenntnisse, die klassische islamische Wissenschaft, anderen
zu tbermitteln. Obwohl er sich damit jeglicher vom Staat verordneter Mo-
dernisierung widersetzte, handelte er nicht in einem revolutioniren Be-
wusstsein. Sein besonderer »Erneuerungs«-Auftrag, der ihm vom Vater
eingeprigt worden war, lief} ihn gegen den Strom in der religiésen Tradi-
tion verharren und am Prinzip des religiosen Mediums festhalten.

2.6 Siilleymans Téchter

Dann tat er etwas, was eigentlich nur eine Notlosung sein sollte, jedoch auf
einen selbstvollzogenen Bruch mit der traditionellen Geschlechterordnung
hinauslief. Er, der verzweifelt war, keinen einzigen Schiiler finden zu kon-
nen, begann, seine beiden Téchter zu unterrichten:

»Ich fing dann an, meine Téchter darin zu unterrichten. Ich sagte mir: sWenn ich in
Zukunft Enkel haben werde, werden sie ihnen das bestimmt beibringen, und viel-
leicht werden diese Wissenschaften dann nicht von der Erdoberfliche verschwinden.
Aber danach hat der Herrgott Griinde geschaffen und ich fand einen Weg, um zu

44 Interview mit M/SG 13 vom 27.1.2000.

68

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

unterweisen. Wir fingen mit den Alteren an, spiter kamen die Jugendlichen. Und
jetzt lauft es. Das alles ist die Gnade Gottes fiir uns.<«®

Siileyman hatte zwei Toéchter, Hatice, die 1923 geboren wurde, und Ferhan,
1931 geboren.“® In den schweren Jahren bis 1950, als er eine offizielle An-
stellung als Prediger beim neu eingerichteten Amt fiir religiose Angele-
genheiten (Diyanet) bekam, bildeten die beiden Midchen gemeinsam mit
ihrer Mutter seine erste Schiilergruppe. Aus diesem mehr oder weniger zu-
filligen Anfang erwuchs alsbald eine Tradition des weiblichen Lernens. In
den 1960er Jahren wurde bereits die erste »Miadchenwohnung« in Antalya
erdffnet. Dort wohnten Midchen unter Leitung einer dlteren Frau zusam-
men und wurden von den beiden Téchtern Siileymans unterrichtet. Diese
Lernstruktur hielt sich auch in Europa.*’

Mit der Unterrichtung seiner Tochter brach Siileyman von innen mit
der traditionellen Geschlechterordnung, die unter anderem den Frauen
stets jeglichen Zugang zu den islamischen Wissenschaften verboten hatte.*
In der Logik dieser Geschlechterordnung war es ausreichend, wenn Frauen
gerade iiber so viel Kenntnis verfiigten, dass sie selbststindig das Gebet
verrichten und es auch ihren Kindern beibringen konnten. Das Medrese-
Studium, das den alleinigen Zugang zu den heiligen Schriften darstellte
und den Schliissel zu ihrer Interpretation bot, war in der ganzen islami-
schen Geschichte das Privileg der Minner. Der Ausschluss der Frauen aus
dieser Welt kann in seiner Bedeutung nicht hoch genug bewertet werden:
Er sicherte, dass Frauen von der religiésen Professionalisierung ausge-
schlossen blieben und dass durch ihren Laienstatus die Geschlechterord-
nung aufrechterhalten werden konnte.

Wie ungewdhnlich es war, mit diesem Tabu zu brechen, zeigen die
Ansichten islamischer Vordenker im 20. Jahrhundert.*> Muhammed ’Ab-
duh (gest. 1905) zufolge war der Erwerb religiéser Kenntnisse fiir beide
Geschlechter zwar wichtig, Frauen hitten jedoch kein Recht auf Zugang zu
den Korankenntnissen. Muhammed al-Qutb (gest. 1966) meinte, Frauen
hitten zwar eine »natiirliche Disposition«, die Kultur weiterzugeben, man
solle aber lediglich deren »biologische und emotionale Aspekte« unterstrei-

45 Akgiindiiz 1997, S. s55.

46  Akgiindiiz 1997, S. 68.

47 Interview mit F/SG 4 vom 10.11.1998, s. Kap. 5.

48  Barazangi 1995, Kap. »Religious Education, S. 406-11.
49 Barazangi 1995, S. 409-I0.

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

chen. Die islamistischen Bewegungen nach 1969 diskutierten zwar die
Notwendigkeit, Frauen religiose Kenntnisse erwerben zu lassen, damit sie
nicht dem Aberglauben anheimfallen wiirden. Thre Losung erschopfte sich
indes darin, die »moralische Erziehung« von Frauen zu verstirken. Auch
die fiinf Weltkonferenzen des OIC iiber islamische Erziehung, die zwi-
schen 1977 und 1987 stattfanden, entwickelten keinen Plan fur die Erzie-
hung von Frauen, erlaubten Frauen nicht, die Rolle der Religionslehrerin
einzunehmen und bezogen im Ubrigen bei ihren Uberlegungen zum The-
ma Erziehung keine Frauen mit ein.5°

Eher zufillig, weil pragmatisch aus der Not geboren, entwickelte sich
aus Siileymans Initiative ein tiirkisches Gegenmodell zur »modernen« re-
publikanischen Frau. Er brachte damit ein Geschlechtermodell in die Welt,
das Raum fiir Erneuerung bot, trotzdem aber »islamisch« blieb. Es ist das
Modell einer intelligenten, ja gelehrten Frau, die die islamischen Wissen-
schaften so gut beherrscht, dass sie selbststindig Igtihad (selbststindige
Anwendung der Regel in der eigenen Lebenspraxis) durchfithren kann,
wenn sie will. Die spitere Institutionalisierung des weiblichen Lernens
brachte Frauen hervor, die aus eigenem Antrieb die Geschlechterdifferenz
betonten und weiter verfeinerten, eben weil sie sich in den koranischen
Wissenschaften, den Tefsir, den Figh und den Usiil al-figh bestens auskann-
ten.”'

In der heutigen Organisation haben Frauen und Minner tatsichlich
den gleichen Zugang zu den religisen Wissenschaften. Frauen wie Min-
ner durchlaufen, obwohl nach Geschlechtern getrennt, die gleiche Theolo-
genausbildung und kénnen das gleiche Amt des Hoca, des Religionsleh-
rers, bekleiden. Frauen werden diesbeziiglich auch die gleichen Fihigkei-
ten zugesprochen, zuweilen ein bisschen mehr, weil sie — in den Augen
vieler Minner — eine grofere Veranlagung fur spirituelle Dinge haben.
Was also ihren Kenntnisstand im Glauben angeht, nehmen die VIKZ-
Frauen im islamischen Spektrum eine einzigartige Position ein.

Nach aufien aber blieb die traditionelle Geschlechterordnung bestehen.

50 OIC = »Organisation of the Islamic Conference«, gegriindet 1973. Bottcher
2001 zeigt, dass die Bildungslage fiir Frauen sich gegenwirtig rasant dndert.

51 Siehe Kap. 6. Auch Diyanet bildet heute Frauen zum Hoca-Amt aus. Die
staatlichen Imam-Hatip-Schulen sollten den »wilden« Religionsunterricht der
Siileyman-Gemeinschaft zwar ersetzen, erreichten aber nie dieselbe Intensitit
und hatten nicht annihernd so viele Schiiler, cf. Jacob 1982, S. 418-70; Statu-
ten der Imam-Hatip-Schulen, S. 425-8.

70

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Es sind die Minner, die nach wie vor die Organisation reprisentieren. In-
nerhalb der Organisation treffen sie ebenfalls alle Entscheidungen, auch in
den Fillen, wenn der Frauenbereich betroffen ist. Zudem ist eine formale
Kommunikationsstruktur zwischen den Geschlechtern kaum vorhanden,
d.h., dass die Frauen nur informell {iber Mafnahmen und Entscheidungen
erfahren. Wie sich dieses doppelte Gesicht der »reformierten« Geschlech-
terordnung auf die in Deutschland geborene Jugend auswirkt, ist ein The-
ma, das im Kapitel iiber die innere Dynamik der Gemeinschaft noch niher
zur Sprache kommen wird (s. Kap. 5).

2.7 Das spirituelle Erbe

Siileyman publizierte nichts, kein Lehrbuch, keine Theologie, nicht einmal
einen Sirhindi-Kommentar, um seinen Schiilern das Gedichtnis zu stir-
ken. Nur das sieben Seiten umfassende Elif-Ciiz-Heftchen, das die Me-
thode erliutert, mit der man, wie es heifdt, innerhalb von zwei Wochen die
arabische Schrift erlernen und kleine Koran-Texte lesen lernen kann, liegt
heute vor. Was es sonst noch von ihm gibt, sind Gedanken und Anweisun-
gen tiber eine Vielzahl von Themen, die jedoch alle lediglich miindlich wei-
tergegeben wurden. Das hatte einen triftigen Grund. Siileymans Verweige-
rung, seine Gedanken schriftlich zu formulieren, wurzelte im Zeitgesche-
hen, und zahlreiche Aussagen, die von ihm tberliefert sind, bestitigen
dies. Wie soll man sonst den Satz »Biicher soll man nicht entwerten« ver-
stehen, oder auch diesen: »Alle vorherigen Lehrer haben bereits so viel ge-
schrieben, nun aber wird alles in den Miill geworfen und niemand ist mehr
im Stande, es zu lesen.«>

Im Istanbuler Almanach von 1997 befindet sich eine kleine Beschrei-
bung der Lage, auf die Siileyman anspielt. In den ersten Jahren der Repu-
blik wurde das osmanische Schrifterbe verschleudert:

»Der Tiefpunkt war wohl erreicht, als 1931 zwischen 30 und 50 t Finanzakten fiir
Pfennigbetrige als Altpapier nach Bulgarien verkauft wurden. Der Zufall (beim Ein-

laden in die Giiterwaggons heruntergefallene Blitter waren von Kindern eingesam-
melt worden und einem Gelehrten aufgefallen) verhinderte, dafl grofRere Teile des

52 Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

71

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Bestandes verlorengingen. (...) Erst nach diesem Skandal wurde das zentrale Archiv
in Istanbul institutionell gesichert.«>?

Die osmanische Schrift war bei der neuen Elite verhasst, und religitse Bii-
cher in osmanischer Schrift landeten auf dem Miill. Grofse Wissensgebiete
wie die Theologie, die Mystik oder das islamische Recht lagen iiber Jahr-
zehnte brach. So ist es zu verstehen, dass der Lehrer Siileyman zu der
Schlussfolgerung kam: »Soviel ist geschrieben und alles ist taub und
stumm geworden. Ich werde aber Werke erschaffen, die horen und spre-
chen kénnen.«’* Dieser Entschluss hat der miindlichen Uberlieferung in-
nerhalb der Organisation starken Auftrieb gegeben.

Aber auch das miindlich Uberlieferte ist bis heute nicht ohne weiteres
einzusammeln. Es ist vielmehr nach Lernphasen gestuft und wird erst
dann weitergegeben, wenn der Fragende nach dem Urteil des Vermittlers
»soweit ist«. Das Resultat ist eine Informationsverknappung, die den Lern-
prozess unterstiitzen soll. Mir wurde wiederholt erklirt, dass es keinen
Sinn habe, jemanden etwas zu erzihlen, der das noch nicht verstehen kén-
ne. Ich konnte die Einhaltung dieses Grundsatzes wihrend meiner eige-
nen Forschung beobachten. Zuginglich waren mir die bereits besproche-
nen Schiilerhefte, deren wichtigste Themen zudem in zwei kleinen Heften
publiziert vorlagen. Zuginglich gemacht werden jetzt auch die wichtigsten
Erzihlungen, die schon seit Jahren in den Gemeinden kursieren. Die Web-
site von Januar 2000 ist zumindest ein Schritt in diese Richtung.

Mit Beschrinkungen belegt bleibt aber der Zugang zu Siileymans Ge-
danken tiber den mystischen Pfad, die er in Briefen (Mektuplar risala) und
einem kleinen Heft (Kibrit al-ahmar) notierte. Die Verknappung soll
dem Wohl des Benutzers dienen, wie der Berliner Vorsitzende des Ver-
bandes mir erklirte:

»Immer wieder passiert es, dass die Schiiler zu schnell gehen wollen. Sie werden
dann blass, essen kaum mehr was, man sieht sie abmagern. Sie wollen zu schnell
zur Erleuchtung kommen. Aber sman kann Feuer nicht direkt anfassen<. Wer zu viel
macht, weif nicht mehr, was er macht.«*°

53  Neumann 1997, S. 52.

54  Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

55  S.in den Quellen Nr. 1. Kibrit al-Ahmar bedeutet »roter Schwefel«. Der Aus-
druck ist auch ein klassischer Name fiir Scheich. Schimmel (1975) 1995, S. 335.

56  Interview mit M/SG 15 vom 5.10.1998.

72

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Und obwohl ich als Forscherin nicht zu den Schiilern gerechnet werden
konnte, wurde auch ich stets mit Umsicht behandelt und man gab mir die-
sen oder jenen Brief erst dann zu lesen, wenn der Gesprichspartner sich
ein komplettes Bild meines Kenntnisstandes gemacht hatte.

Silleymans Leben, das was er tat und dachte, ist so sehr mit der Weise,
wie er tiberliefert wird verwoben, dass das eine nicht ohne das andere zu
verstehen ist. Zudem wird der Zugang zur religiésen Essenz bewacht, um
das Terrain vor fremden Blicken zu schiitzen. Kemal Kacar, der Schwieger-
sohn, erklirt es bereits um 1960 in seinem Brief an den Schriftsteller Ki-
sakiirek:

»Was Siileyman Efendis mystische Lehren, also seine spirituelle Richtung im Sufis-
mus (Batin) betrifft, so ist es seinen Anhingern ohne jeden Zweifel bekannt, daf}
man diese unmoglich mit Hilfe des dufleren Verstandes (Zahir) und der Intelligenz
zu begreifen in der Lage ist.«

Das, was das tiefere Verstindnis erst erméglicht, ist ein Akt der Transzen-
denz, den Kacar mit einem Erlebnisvorgang umschreibt:

»Diese Sache kennen wir nicht durch die Gewiflheit des Koranwissens, sondern
durch das Erleben der Gewiftheit und Wahrheit der Taten. Seine Verfiigung und
seine Wirkung auf die menschlichen subtilen Komponenten®” haben wir an unse-
rem eigenen Geist und Korper gespiirt.«

Genau hier ist die Grenze des phianomenologischen Verstehens religioser
Vorginge erreicht. Was sich nun auf der Seite der Glaubigen vollzieht, ist
der Glaubensakt, den man als Aulenstehender nur zur Kenntnis nehmen
und respektieren kann:

»Wir glauben fest daran, daf wir diesbeziiglich Gottes Inspiration und Giite erfah-
ren haben, und daf} er ein vollkommener und vollendeter Lehrer (Miirshid-i kamil)
ist, da er in kérperlicher Hinsicht der Erbe des Salahiiddiyn Ibn-i Mevlana Siraciid-
din, der 32. Person in dem Ordenszweig der Genealogie der Sherifen — der goldenen
Genealogie — ist. In spiritueller Hinsicht aber ist er der Erbe seiner Hoheit Imam
Rabbani.«

57  Die menschlichen subtilen Komponenten (Insan lata’if) bestehen aus Seele,
Herz, Geist und Geheimnis. S. Meier 1943, S. 14, 39; Ter Haar 1992, S. 9o
und Fufinote 15.

73

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Dieser Brief sollte in Necip Fazil Kisakiireks Son Devrin Din Mazumlari,
»Die religios Unterdriickten des letzten Zeitalters«, abgedruckt werden und
bildet das Herzstiick jeder Siilleyman-Hagiographie. Sein Text wurde nie
abgeindert, nur zunehmend in »normal« gesprochener Sprache erliutert.
Er ist in einer besonders schwierigen religiosen Sprache verfasst, die den
heutigen Tiirken durch die vielen Sprachreformen vollig abhanden ge-
kommen ist und bei ihnen eine tiefe Irritation hervorruft. Auflerdem war
das Zeugnis, das hiermit abgelegt wurde, ein Plidoyer fiir die intermediire
Funktion des Lehrers, wenn auch in einer abgewandelten, »geistigen«
Form der Ubertragung. Aber diese Rolle wurde, wie bereits dargelegt, vom
Staat mit allen Mitteln unterdriickt. Kacar wagt es, sich dagegen aufzuleh-
nen:

»Denjenigen, die diese Seite an ihm nicht ergriinden, die unfihig sind, es zu verste-
hen, empfehlen wir, dafl sie wenigstens nicht das Gegenteil behaupten und dafl sie
davon absehen zu sagen, dafé sie an ihm nichts von einem Fiihrer erkennen konn-
ten, damit sie nicht der diesseitigen und jenseitigen Zerstorung anheim fallen.«

Der Anfang klingt redlich und allgemein verstindlich. Kacar warb hier bei
einem tiirkisch-republikanischen Leserpublikum um Respekt fiir Vorgin-
ge, die Nichtmitglieder nicht ergriinden konnten. Sein letzter Halbsatz
aber uiberschreitet wieder die Grenze zum religiésen Erleben und konnte
dadurch von anderen leicht als Drohung aufgefasst werden. Er diirfte ihm
zusitzliche Schwierigkeiten eingebracht haben. Diese Seite der Uberliefe-
rung — ihre Wahrnehmung durch die Umwelt — soll im nichsten Kapitel
gesondert dargelegt werden.

2.8 Die Entstehung der Laiengemeinschaft

Auch aus dem Wenigen, das die Quellen anbieten, ergibt sich, dass 1936
ein entscheidendes Jahr gewesen ist. Es ist das Jahr, in dem Siileyman sei-
ne »vollendete Lehrerschaft« akzeptierte, sich also als 33. Glied der Genea-
logie zu erkennen gab.’® Seraciiddin war da bereits neun Jahre tot, aber
dessen kérperliche Anwesenheit scheint bei diesem Vorgang nicht mehr
vonndten gewesen zu sein. Vielmehr lief} Siileyman sich von seinem gro-

58  Genc Akademi 1995, S. 20 (s. Quellen 2).

74

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Ren Vorbild inspirieren,’® wobei, wie aus dem obigen Zitat bereits her-
vorgeht, Sirhindis Einfluss eine ungleich gréfere Rolle spielte als der des
direkten Lehrers. Was sich mit diesem Akt vollzog, war die Akzeptanz ei-
ner Fihigkeit, andere zu inspirieren. In der religiosen Bildersprache sieht
das folgendermafien aus: Der Kanal, der von der Genealogie gebildet wird,
tragt die Gebete der Gliubigen zum Propheten und leitet muhammadani-
sches Licht, Nir, in der Gestalt von Hilfe und Inspiration, Ma‘nawiyd, an
sie weiter. Damit einher ging die Entscheidung Siileymans, das Scheich-
Amt nicht mehr auf einem Verwalter oder Nachfolger zu iibertragen, es
also nicht mehr fortzuschreiben. Stattdessen bildete Siileyman fortan den
Zugang zum Kanal, und entsprechend blieb er auch nach seinem Tod die
Anschlussstelle fiir die Gebete der Gliubigen.

Uber die Umstinde dieser Entscheidung schweigen die Quellen sich
aus, nur so viel ist zu erfahren, dass sie unter den anderen Nakshibendi-
Ordenszweigen auf heftige Kritik stieR.°® Aber ganz so unvorbereitet kann
Siilleymans Entscheidung nicht gewesen sein. Bereits im 19. Jahrhundert
hatte Scheich Khalid festgestellt, dass die Rabita-Verbindung auch ohne die
kérperliche Gegenwart des Lehrers funktionierte. Thm zufolge brauchte der
Schiiler sich nur gedanklich auf den Lehrer zu konzentrieren, und schon
war die Verbindung hergestellt. Faktisch war damit die von mir im ersten
Kapitel beschriebene, stillschweigende, gegenseitige Versenkung, die in
Einswerdung (Ittihad) gipfelte, iiberfliissig geworden. Siileyman iiber-
nahm Khalids Konzentrationstechnik und weitete sie noch aus. An erster
Stelle galt die gedankliche Verbindung den Schiilern, die vielleicht nur ein
paar Monate bei ihm gelernt hatten und anschliefend in ihre Dérfer zu-
riickgekehrt waren. Dann iibertrug sie sich aber auch auf die Schiiler, die
noch vor Ort angeworben oder aber noch geboren werden mussten und Sii-
leyman nie gekannt hatten. Durch eine schlichte Konzentration auf das
Vorbild ermdéglichte Siileyman ihnen die Herstellung einer geistigen Ver-
bindung, ohne dass es der Allmacht eines Mediators noch bedurft hitte.
Damit war das Herzstiick des Ordens fiir eine Umwandlung bereit. Und
siehe, er 16ste sich nicht auf, sondern nahm die Gestalt einer Laiengemein-
schaft an.

Von der urspriinglichen Ordensstruktur blieb, nachdem Siileyman ge-

59 Inspiration bildete bereits fiir Sirhindi die Quelle intuitiver (gottlicher) Er-
kenntnis. S. oben Kap. 1, Fuflnote 46 (Ilham = Inspiration). Das Wort, das heu-
te in diesem Zusammenhang ausschlielich verwendet wird, ist Ma‘nawiyat.

6o Interview mit M/SG 12 vom 30.7.1999.

75

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

storben war, lediglich der Rumpf tibrig: jenes mittlere Management des
Ordens, das sich schon immer um die Organisation und die Finanzen ge-
kitmmert hatte. Seine Weiterexistenz war fiir die entstehende Laienge-
meinschaft von ausschlaggebender Bedeutung, weil damit eine organisato-
rische Basis gegeben war. Wie noch in Kapitel vier dargelegt werden soll,
ermoglichtigte der Wegfall des Charisma-Trigers zudem eine Art Verall-
tiglichung seines Charismas. Was die gesamte Gemeinschaft bis heute
auszeichnet, ist ein Verantwortungsbewusstsein dafiir, die Arbeit des
Griinders fortzusetzen.

So entstand die heutige Laiengemeinschaft. Es ist eine Gemeinschaft
von engagierten Gliubigen, die ihr Leben einem kollektiven Ziel gewidmet
haben, nimlich der Weitergabe der religiosen Tradition, ohne Abstriche,
ohne Anderungen und ohne Anpassungen, ganz so wie Sirhindi es einst
gefordert hatte. Anders als in den Orden riickten die religiésen Wissen-
schaften nunmehr vollends ins Zentrum. Erkenntnis der géttlichen All-
macht (Ma‘rifa) wurde zum Instrument, um die Arbeit um so vollkomme-
ner ausfiihren zu kénnen. Ein Sendungsapparat war geboren worden.

Auf diese Weise, mit Hilfe einer tiefgreifenden Erneuerung der Or-
denstradition, entwickelte Siileymans Lehrertitigkeit sich tatsichlich zu ei-
nem Schlupﬂoch,61 durch das die intermediire, vom Staat unterdriickte
Auffassung vom Glauben sich letztendlich zu retten wusste. Eben weil er
es verstand, die Eckpfeiler der personal gebundenen Sozialstruktur von in-
nen her umzuwandeln, gelang es Siilleyman, den Orden zu modernisieren
und Raum fiir eine »moderne« Laiengemeinschaft zu schaffen. Wie isoliert
er dabei war, berichtete mir eine Augenzeugin, die 1956 einmal mit ihrer
ganzen Familie bei Stileyman zu Besuch war. Er war damals bereits 68
Jahre alt. Thre und seine Familie waren praktisch Nachbarn und wohnten
gemeinsam im Istanbuler Vorort Camlica. Man hatte den Prediger aus der
Ferne beobachtet und Respekt fir ihn entwickelt. Riickblickend ist sie er-
staunt iiber die Isolation, die ihn, den spiteren hochverehrten Ustaz, da-
mals umgab. »Niemand besuchte ihn, es waren immer nur ein oder zwei
Leute.«®* Die Rettung der islamischen Tradition, die Siileyman zeit seines
Lebens unternahm, blieb in seiner Zeit weitgehend unbemerkt. Es waren
immer nur einige wenige, die in den Turbulenzen des gesellschaftlichen
Umbruchs seine Hilfe suchten und bereit waren, gegen den Strom Ara-
bisch zu lernen und sich die islamische Tradition, samt ihrer Transzendie-

61 Serif Mardin nannte Said Nursi ein gatekeeper. Mardin 1989, Einleitung.
62 Interview mit F/SG 1 vom 22.5.2000.

76

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirmi TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

rung und ihrer Geschlechterordnung, zu Eigen machen wollten. Ein Foto
aus dieser Zeit zeigt ihn im StraRenanzug und Predigermiitze, einen ilte-
ren Herrn mit wachsamen Augen. Das Foto hingt in jeder Stube der Teil-
nehmer am Gebetskreis und dient ihnen als Konzentrationspunkt. Die Lai-
engemeinschaft aber, die sein Schwiegersohn noch wihrend seiner letzten
Lebensjahre griindete, sollte sich erst nach Siileymans Tod ausbreiten.

77

am 13.02.2026, 22:01:21. JR—



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2026, 22:01:21.



https://doi.org/10.14361/9783839400999-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

