5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit
und Fiktion

Im Anschluss an Derrida, Agamben und Lévinas lisst sich sagen, dass ein Zeugnis zu
glauben bedeutet, der bezeugenden Person zu glauben. Was Zeug_innenschaft aus-
zeichnet, was ihr Sinn und ihre Funktion ist, zeigt sich an den Menschen, die bezeugen,
d.h. an und in ihrem Sein als Zeug_innen. Doch ist es itberhaupt gerechtfertigt, da-
von auszugehen, dass Zeug_innen stets Personen sind, dass Zeug_innenschaft immer
ein Person- bzw. Mensch-Sein impliziert? In der Hebriischen Bibel etwa treten auch
zeitiiberdauernde und unbelebte Dinge als Zeug_innen auf:' In Gen 31,47 wird ein 1y
RN /jegar sahaduta, ein Steinhaufen des Zeugnisses, zum Zeugen des Vertrags zwi-
schen den biblischen Figuren Jakob und Laban ernannt.* In Ps 89,38 soll der Mond —
als »der treue Zeuge in den Wolken« — dafiir zeugen, dass ein Gelobnis nicht gebrochen
wird. Und in Dtn 31,19 wird sogar ein Lied als Zeuge aufgerufen: »Nun schreibt in eurem
Interesse dieses Lied auf. Lehre es die Tochter und Sohne Israels und lege es in ihren
Mund, damit dieses Lied unter ihnen ein Zeuge fiir mich ist.«® Aber auch im alltiglichen
Sprachgebrauch begegnet immer wieder die Redeweise, dass Objekte oder Orte von
Widerfahrnissen zeugen: Archiologische Funde zeugen davon, dass ein Ort einst von
Menschen belebt war, und historische Ereignisse hinterlassen ihre Spuren an Orten, die
bis heute von den Geschehnissen zeugen, gleichsam selbst zu Zeuginnen werden. Und
bemerkenswerterweise hat Claude Lanzmann in seinem Film Shoah bewusst auch Orte
und Landschaften des Schreckens als stumme Zeuginnen in Szene gesetzt, sich also ge-
rade nicht darauf beschriankt, dass ausschliefilich Menschen von den Widerfahrnissen
des Zweiten Weltkrieges zeugen.*

Alle diese Hinweise deuten darauf hin, dass — zumindest in gewissen symbolischen
Kontexten — auch Dinge Zeuginnen sein kénnen. Miisste dann aber der Begriff und das

-

Vgl. Cohn/Sinai, Art. Witness, 115.

Vgl. dazu Frettloh, Am Anfang, 55f.

Vgl. dazu Steck, Die get6teten »Zeugenx.

Der Film sollte urspriinglich den Titel Le Lieu et la Parole tragen (vgl. Lanzmann, Der Ort, 106).

A W N

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Zeug_innenschaft und Sein

Phinomen der Zeug_innenschaft nicht ausgeweitet werden auf unbelebte Gegenstin-
de? Auch Coady geht auf diese Frage kurz ein und bemerkt:

»[Tlhere is a use of the expression or its grammatical variations to refer to any sort
of evidence at all. [..] This extended usage, as when a detective says that the state of
the victim's clothing testifies to the violence of the attack, can run over into sheer
metaphor as when Shakespeare puts into the mouth of one of this characters the
words >The bricks are alive this day to testify to it<[..].<®

Coady, als prominentester Vertreter der Testimony Debate, versteht Redeweisen, in de-
nen Gegenstinde zu Zeuginnen werden, als Metaphern. Das bedeutet, dass ein Ort des
Schreckens nicht wirklich vom Widerfahrnis an diesem Ort zeugt, sondern allenfalls ei-
ne Spur dafiir ist. Fiir Coady sind Zeugnisse personale Sprechakte, und dass die Begriffe
des Zeugnisses und des Bezeugens auf andere Formen iibertragen werden, ist hdchstens
ein Ausdruck dafiir, wie zentral die Thematik der Zeug_innenschaft im alltiglichen Le-
ben ist.” Dass Metaphern nicht nur Sprechweisen sind, sondern in sich ein spezifisches
Erkenntnispotential tragen und zentrale Aspekte eines Begriffs hervorzubringen vermé-
gen, wie dies Hans Blumenberg lehrt, wird damit aufler Acht gelassen.® Das hingt bei
Coady damit zusammen, dass er das Zeugnis als illokutionidren Akt versteht, der stets
ein sprechendes und handelndes Subjekt voraussetzt, das Person-Sein folglich die condi-
tio sine qua non der Zeug_innenschaft ist. Der springende Punkt ist nun aber der, dass in
der Erkenntnistheorie dieses Person-Sein — die Subjektivitit der Zeug_innen - als Stor-
faktor des Bezeugens verstanden wird: Fiir Coady sollen Augenzeug_innen moglichst
neutral ein Wissen weitergeben, weil sie in seinem Konzept Beweise zu liefern haben.
Entsprechend fasst er zusammen: »Testimony [...] is the evidence given by persons.«’
Bei Derrida, Agamben und Lévinas wird dieser Storfaktor gleichsam in sein Gegenteil
verkehrt bzw. dekonstruiert: Die Fragwiirdigkeit der epistemischen Kompetenz, Auto-
ritit und Glaubwiirdigkeit wird bei allen drei Philosophen gerade nicht als Schwiche,
sondern als konstitutives Element und spezifisches Potential der Zeug_innenschaft ver-
standen. Damit reagieren sie alle auf ihre je eigene Art und Weise auf das sogenannte Di-
lemma der Augenzeug_innenschaft. Ihre Beitriage dazu sollen im Folgenden in Hinblick
auf ausgewihlte Aspekte und auf dem Hintergrund des phinomenologischen Bezugs-
punktes dieses Kapitels — der Shoah — noch einmal miteinander ins Gesprich gebracht
und kritisch bedacht werden.

5 Ich komme spater (s. unten Il1.5.2.) ausfiihrlicher auf korperliche und leibliche Aspekte von
Zeug_innenschaft zu sprechen.

Coady, Testimony, 52.

Vgl. EE 82.

Vgl. Blumenberg, Paradigmen.

Coady, Testimony, 27.

O 0 N o

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion
5.1. Das Dilemma der Augenzeug_innenschaft (vor Gericht)

Einer der frithsten griechischen Begriffe fiir die Zeugin ist iotwp/histor. Der Ausdruck
versteht den Zeugen als Wissenden: Abgeleitet vom Wortstamm his-, das auch fiir »Se-
hen« oder »Wissen« steht, heifst histor wortlich tibersetzt »die, die weif’« bzw. »der, der
gesehen hat«. Nach Benveniste ist denn der histor »ein Zeuge, insofern er weif3, aber vor
allem insofern er etwas gesehen hat«’®. Weil eine Person etwas gesehen hat und damit
etwas weif3, ist sie Zeugin. Das Moment der Konstituierung des Zeug_innen-Seins ist
folglich das der Wahrnehmung." Diese sollte auferdem unmittelbar sein: Bereits das r-
mische Recht hat zwischen den unmittelbaren Zeug_innen, dem sog. testis oculatus oder
immediatus, welcher ein Ereignis selbst erlebt, d.h. mitangeschaut hat, und den Zeug_in-
nen vom Hérensagen, dem sog. testis auritus oder mediatus, unterschieden.” Dabei galt
ein einziger Augenzeuge mehr als zehn Ohrenzeug_innen, wie es bei Plautus heif3t.”
Das hingt nicht damit zusammen, dass Augen zuverlissigere Organe als Ohren sind.
Zwar kommt »den Augen und dem Sehsinn seit der Antike eine privilegierte epistemi-
sche Rolle zu«". Herodot etwa legt einer seiner Figuren in den Historien den Satz in den
Mund: »Den Ohren trauen die Menschen weniger als ihren Augen.«” Doch was die Au-
genzeug_innen von denen des Horensagens unterscheidet, ist, dass Erstere ein Wider-
fahrnis selbst wahrgenommen haben, wihrend Letztere nur Wissen aus zweiter Hand
referieren. Im englischen Recht hat dies dazu gefithrt, dass traditionell nur das Zeugnis
aus erster Hand, d.h. aus eigener und unmittelbarer Wahrnehmung, vor Gericht als Be-
leg zugelassen wird.* John Locke hat diese Regel in seinen Uberlegungen zum epistemi-

10  Benveniste, Indoeuropdische Institutionen, 173. Vgl. dazu auch Snell, Die Ausdriicke, 59.

1 Vgl. Kramer, Medium, 230.

12 Vgl. Scholz/von Lipke, Art. Zeuge, sowie Kramer, Medium, 229f.

13 Plautus, Truculentus, I1, vi, 8. Ahnlich auch Platon, Theaitetos, 201b—c.

14  EE 84.

15 Herodot, Historien, zitiert nach Most, Der Finger, 23.

16  Das schweizerische Recht unterscheidet zwischen Tatzeug_innen und Zeug_innen vom Horensagen.
Fir die Ersten gilt, dass sie einen zu beweisenden Sachverhalt personlich und direkt wahrgenom-
men haben, wohingegen die Zweiten eine Mitteilung einer Drittperson wiedergeben, die ent-
weder das Tatgeschehen verfolgt hat oder iiber das Vorleben der beschuldigten Person Bescheid
weifs (vgl. Geppert, Der Crundsatz, 216, sowie Hauser, Der Zeugenbeweis, 60). Die Aussagen der
Zeug_innenvom Hérensagen beziehen sich folglich auf eine fremde Wahrnehmung (vgl. Geppert,
Der Zeuge, 539). Beziiglich der Zulassung als Beweis der Zeug_innenaussagen wird des Weite-
ren zwischen mittelbaren und unmittelbaren Beweismitteln unterschieden, wobei das sog. Un-
mittelbarkeitsprinzip Vorrang hat: Tatzeugnisse gelten als mittelbar und haben Vorrang vor den
unmittelbaren Zeugnissen, wenngleich Letztere, also Aussagen von Zeug_innen vom Hérensagen,
nicht kategorisch ausgeschlossen sind (vgl. ebd.). Liegt nur ein Zeugnis vom Hérensagen vor, wird
Zuruckhaltung geboten, es als Beweis anzuerkennen (vgl. Donatsch, Die Anonymitdt, 406f.). Als
ergianzende Vernehmung wird das Zeugnis vom Horensagen als Beweis hingegen als zuldssig er-
achtet (vgl. Hauser, Zeugenbeweis, 62). Zu den Moglichkeiten und Grenzen des Zeugnisses vom
Hoérensagen im schweizerischen Recht vgl. insgesamt, auch fiir die entsprechenden Gesetzespa-
ragraphen, Kaufmann, Das Unmittelbarkeitsprinzip, insbes. 22f.145-148.

14.02.2026, 09:23:02. -

131


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Zeug_innenschaft und Sein

schen Wert von Zeugnissen reflektiert und schreibt, dass »jedes Zeugnis um so weniger
Beweiskraft besitzt, je weiter es von der urspriinglichen Wahrheit entfernt ist«'7.

Was Zeug_innen vor Gericht auszeichnet, ist indes keine Kompetenz, das Gesehe-
ne zu beurteilen — dafiir stehen die Sachverstindigen, die dem Gericht ein professio-
nalisiertes Wissen zur Verfiigung stellen. Von den Zeug_innen wird schlicht gefordert,
das Gesehene bzw. Gehorte wiederzugeben. Dass allerdings der Umstand, dass Men-
schen im Moment des zu bezeugenden Widerfahrnisses oft nicht um ihre spitere Rolle
alsZeug_innenwissen, die urspriingliche Wahrnehmung eine andere sein lisst, als wenn
intentional das Ereignis wahrgenommen wiirde, bemerkt auch Claudia Welz: »[W]e have
to take into account that most observers do not know that they are witnesses when the
event is happening [...]. The virtue of the witness is vigilance: watchfulness, wakeful-
ness, or alertness.«'® Die Rolle der Zeug_innen vor Gericht ist sodann die der neutra-
len Beobachter_innen. Ihre Meinungen, Bewertungen und Schlussfolgerungen werden
denn in der Regel in Gerichtsprozessen fiir die Urteilsbildung ausgeschlossen, d.h., ih-
nen kommt keine rechtsgiiltige Beweiskraft zu." Augenzeug_innen sind im Kontext des
Gerichts, wie auch John Durham Peters festhilt, Verlingerungen der Sinnesorgane de-
rer, die selbst beim zu bezeugenden Ereignis nicht zugegen waren: »Witness serve as
the surrogate sense-organs of the absent.«*° Die idealen Zeug_innen, so Peters weiter,
»would behave like a thing: a mere tablet of recording«*. Insofern der Medientheore-
tiker Peters Zeug_innen als Medien versteht, liegt die unbezweifelbare »unreliability of
witness« im Ubermittlungscharakter der Zeug_innen begriindet: Eine subjektive Erfah-
rung ist im Diskurs, im Prozess des Bezeugens, zu objektivieren.”” Zeug_innen vor Ge-
richt sind damit »LiickenbiifRer und Nothelfer fiir menschliche Erkenntnis und Uberzeu-
gungskraft«*.

Doch was Zeug_innen iiberhaupt erst auf den Plan gerufen hat, nimlich ihr Da-Sein
in einem bestimmten Kontext, wird ihnen im Prozess des Bezeugens abgesprochen.
Mehr noch: Sie miissen sich gleichsam aus dem Zeugnis zuriickziehen, sich von der
eigenen Betroffenheit befreien. Im Bezeugen vor Gericht werden Zeug_innen zu einem
Mittel zum Zweck, obwohl sie in ihrem Person-Sein eigentlich auch »Zweck an sich
selbst« sind. Sybille Krimer beschreibt diesen Zusammenhang als ein Spannungsver-
hiltnis »zwischen der Depersonalisierung, die dem Zeugen als Medium eigen ist, und
der Glaub- und Vertrauenswiirdigkeit, die allein in der Person des Zeugen verkorpert

17 Locke, Versuch iber den menschlichen Verstand, 357. Vgl. ebd.: »Wenn ein glaubwiirdiger Mann
seine Kenntnis einer Sache versichert, so ist das ein einwandfreier Beweis. Wenn ein zweiter, der
ebenso glaubwiirdig ist, sie nach dem Bericht des ersten bezeugt, so ist das Zeugnis bereits abge-
schwichter. Wenn endlich ein dritter das Gehorte vom Horensagen bestéatigt, so kommt sein Zeug-
nis noch weniger in Betracht. Bei iberlieferten Wahrheiten schwécht also jeder weitere Schritt die
Beweiskraft ab; je 6fter eine Uberlieferung von Hand zu Hand gegangen ist, um so geringer ist die
Beweiskraft, die man von ihr empfangt.«

18 Welz, Trauma, 110.

19 Vgl. Meyer-Gofiner, Strafprozessordnung, 152.

20  Peters, Witnessing, 709.

21 Aa.O., 76.

22 Vgl. Kramer, Medium, 237.

23 Heyden, Verdichtete Zeugenschaft, 38.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

ist«**. Anders formuliert: Existentiell betrachtet sind Zeug_innen Personen, funktio-
nal aber werden sie als Objekte und Medien verstanden.” Krimer schligt darum in
ihren Untersuchungen zum Begriff und dem Phinomen der Zeug innenschaft vor,
zwischen der »Grammatik« und der »Pragmatik« des Bezeugens zu unterscheiden.*
Zur Grammatik des Zeugnisgebens zihlt sie alle Attribute, »die — kulminierend im Ideal
des Gerichtszeugen — das Bezeugen verstehen als die Kundgabe der Wahrnehmung
eines vergangenen Ereignisses durch einen unbeteiligten Beobachter, und zwar vor
einem Publikum, das seinerseits von der Wahrnehmung dieses Ereignisses ausge-
schlossen war«*”. Dem gegeniiber versteht die Philosophin unter der Pragmatik der
Zeug_innenschaft »die vielfiltigen Formen, in denen das Bezeugen als raum-zeitlich
situierter Prozess vorkommt, angefangen bei der alltiglichen Unterrichtung durch
die Worte anderer bis zu den Extremformen des Zeugnisses von Uberlebenden einer
Katastrophe«?®.

Diese Unterscheidung bringt das genannte Spannungsverhiltnis wie folgt auf den
Punkt: In der »Pragmatik der Zeug_innenschaft zeigt sich, dass in ihrer Grammatik
ein Dilemma angelegt ist«**. Um dieses Dilemma drehen sich die Positionen Derridas,
Agambens und Lévinas’. Das hingt meines Erachtens im Besonderen mit ihrem teils
impliziten, teils expliziten phinomenologischen Bezugspunkt zusammen: der Shoah.
Denn die Problematik des genannten Spannungsverhiltnisses zeigt sich insbesondere
dort, wo Zeug_innen zugleich Opfer sind: Diese bezeugen allem voran nicht, was ihnen
widerfahren ist, sondern dass sie iiberlebt haben, d.h. weiterleben - ihr Zeugnis ist der
lebende Beweis ihrer Existenz. Das aber konnen sie nur anhand dessen bezeugen, was
ihnen widerfahren ist. In der Rolle der Weiterlebenden-Zeug_innen lassen sich Person
und Wissen deshalb gerade nicht voneinander trennen — und das, wie die drei Philoso-
phen, und unter ihnen insbesondere Derrida, zu erértern und begriinden versuchen,
aus guten Griinden.

5.2. Zeugnisse als Fenster in die (weiterlebende) Gegenwart

Dass Zeug_innen Personen sind, die iiber ein bestimmtes Wissen verfiigen, ist fiir Der-
rida, wie gezeigt, grundsitzlich unstrittig. Worum es ihm geht, ist eine asymmetrische
Reziprozitit zwischen dem Sein der Zeug_innen und ihrem Wissen: Zeug_innen sind
Triger innen von Wissen. Ob eine bestimmte Sache ans Licht kommt, hingt an ihnen,
weil sie kraft ihrer Erfahrung dafiir ausgezeichnet sind. Das Zeugnis entsteht aus ei-
nem Geheimnis, iiber das nur die Zeug_innen verfiigen. Die »Grammatik des Bezeu-
gens«, welche eigentlich die Rolle der externen und neutralen Beobachter_innen ver-
langt, taucht in der Konzeption Derridas gar nicht erst auf. Derrida postuliert, dass das,

24 Kramer, Medium, 237.
25  Vgl.ebd.

26 Vgl.a.a.0,223-260.
27  AaO, 257.

28 A0, 257f.

29  AaO, 258.

14.02.2026, 09:23:02. -

133


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Zeug_innenschaft und Sein

was die Zeug_innen eigentlich zu leisten hitten, nimlich einen Beweis zu liefern, sie
nicht im Stande sind zu tun, weil sie da, wo es darauf ankam, nicht dabei gewesen wa-
ren, ihnen sodann noch das Geheimnis selbst verborgen bleibt: In ihrer Anwesenheit vor
Gericht ist ihnen das zu Bezeugende abwesend.

Fiir Formen der Zeug_innenschaft, bei denen die Zeug_innen nicht schwersttrau-
matisiert und vom Tode bedroht sind, ist dieses Postulat Derridas freilich nicht haltbar,
insofern Zeug_innen durchaus »dabei gewesen« sein kénnen, die gemachte Erfahrung
keine »unclaimed experience«*® ist, wie Caruth traumatische Erfahrungen nennt. In sol-
chen Kontexten ist die Erfahrung kein unabgeholter Koffer, der auf seine_n Besitzer_in
wartet. Im Kontext der Zeug_innenschaft von der Shoah ist Derridas Argumentation
aber insofern stringent, als bei ihren Weiterlebenden Opferstatus und Zeug_innenrol-
le zusammenfallen.*' Das bedeutet, dass Medium und Person gerade nicht voneinander
zu unterscheiden sind — und es auch nicht sein sollten. Peters’ Vorstellung, dass die be-
zeugenden Personen Verlingerungen der Sinnesorgane derer sind, die selbst nicht da-
bei waren, impliziert nimlich letztlich, dass die Weiterlebenden im Verfahren des Be-
zeugens verschwinden, sie »sich gleichsam durchlissig machen [...] fiir unseren Blick,
sodass wir uns durch sie hindurch selbst von den Tatsachen iiberzeugen konnen«**.

Dass es fur Derrida ein Zeugnis nur dort braucht, wo gerade keine Beweise verfuig-
bar sind, ist, so lese ich ihn vor dem Hintergrund der Geschehnisse der Shoah, diesem
Umstand geschuldet: Das Derrida’sche Zeugnis will nicht tiber-, sondern bezeugen. Be-
zeugen aber ist bei Derrida im Anschluss an Augustin ein Erzeugen: Die Zeugin ist homo
faber — nicht so sehr in Bezug auf das Vergangene, sondern vor allem fiir die Gegenwart,
in der sie weiterlebt. Damit aber gilt das Zeugnis erst einmal den Zeug_innen selbst.

Diese Betonung des Zeugnisses fiir die Zeug_innen selbst begegnet auch bei Agam-
ben. Seine Konzeption der doppelten Unméglichkeit des Zeugnisses fokussiert darauf,
wie das Unsagbare sagbar gemacht wird — nimlich wie die lebenden Toten und die Wei-
terlebenden in der Sprache des Zeugnisses als Rest Zeugnis ablegen und sich damit als
Subjekte konstituieren. Zeugnisse sind in Derridas und Agambens Verstindnis keine
Fenster in die Vergangenheit - sie ldsst sich nicht reprisentieren —, sondern Erinnerun-
gen, die im Erzihlen die Zeug_innen als Subjekte wiederkonstituieren. Darin mag Ver-
gangenes zu Wort kommen, seine Bedeutung erhilt es aber im Hier und Heute, nimlich
im Sein, im Weiterleben der Zeug_innen. Kurzum: Zeugnisse sind Fenster in die (wei-
terlebende) Gegenwart.

Die Reziprozitit von Sein und Wissen im Kontext der Zeug_innenschaft der Shoah
als asymmetrisch zu bestimmen heif3t, im Zeugnis der Weiterlebenden einen Akt der
Wiederherstellung des Selbstverstindnisses als Menschen und der Integritit als Opfer
dieses Widerfahrnisses zu sehen.” Denn das Zeugnis, das Weiterlebende geben, ist nur

30  Vgl. Caruth, Unclaimed Experience.

31 Die Tater_innen-Rolle wird hier bewusst ausgeklammert. Ich komme spater (s. unten I11.2.3.) auf
sie zu sprechen.

32 EE87.

33 Vgl. Kramer, Medium, 251, die auf dem Hintergrund dessen auch das mehrheitliche Schweigen der
Weiterlebenden direkt nach dem Zweiten Weltkrieg deutet: »Es bedurfte erst eines betrachtlichen
historischen Abstandes, bis es den Holocaust-Opfern moglich wurde, als Zeugen zu sprechen. Ei-
nes Abstandes, aus dem heraus die Uberlebenden dann eben nicht nur als gedemiitigte Opfer der

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

aus der Perspektive ihres heutigen Ich formuliert. Dabei ist bezeichnend, dass Weiter-
lebende nicht selten bezeugen, dass das erzihlende Ich gerade nicht in Kontinuitit zum
Trauma-Ich steht, die Liicke dazwischen aber gerade ermdglicht, heute tiberhaupt wei-
terleben zu kénnen.>* Diesen Umstand bezeugt die Weiterlebende Charlotte Delbo wie
folgt:

»| feel that the one who was in the camp is not me, is not the person, who is here,
facing you. [...] And everything that happened to that other, the Auschwitz one, now
has no bearing upon me, does not concern me [..]. | live within a twofold being.
The Auschwitz double doesn't bother me, doesn't interfere with my life. As though it
weren't | at all. Without this split | would not have been able to revive.<*

Weiterlebende bezeugen — im Unterschied zu anderen Zeug_innen, die nicht an den
Grenzen des Bezeugbaren zu bezeugen haben — einen Ort, an dem es das, was von ithnen
in der »Grammatik des Zeugnisses« verlangt wird, gerade nicht gibt: In den Konzen-
trationslagern des nationalsozialistischen Regimes gibt es nur Opfer und Titer_innen.
Das aber bedeutet: »Die Hiftlinge wurden durch die ihnen widerfahrenden entmensch-
lichenden Praktiken so weit kontaminiert von der Titerperspektive, dass sie nicht allein
Opfer von Gewalt waren, sondern dass sie ihrer Identitit und ihrer Humanitit selbst
beraubt, also rentmenscht« wurden [...].«** Was eigentlich Bedingung der Zeug_innen-
schaft ist — auch in der erkenntnistheoretischen Zeug_innenschafts-Debatte —, wurde
hier mit allen moéglichen Mitteln zu zerstoren versucht: »die Integritit des eigenen Per-
son-Seins«*’.

In seinen Aufsatz Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening erortert Laub ein In-
terview, das er mit einer ehemaligen Auschwitz-Insassin hielt.® Er beschreibt sie als
»self-effacing, almost talking in whispers, mostly to herself. [...] She tread lightly, leaving

Konzentrationslager, sondern als respektable Zeitgenossen das Wort ergreifen konnen und damit
als Personen sprechen, die — so gut es eben geht — ihren Weg ins Leben zuriickgefunden haben;
Holocaust-Zeugen sprechen dann auch im Namen ihrer Gegenwart und nicht einfach der Vergan-
genheit.«

34  Vgl. dazu die Arbeiten von Boothe, die anhand von Interviews mit Weiterlebenden die zentra-
len Aspekte ihrer Resilienz herausgearbeitet hat, insbes. dies./Thoma, Defizitares Erzdhlen; dies./
Grimm/Hermann/Luder, JAKOB narrative analysis; sowie dies., Den Terror.

35 Delbo, Days and Memory, 3. Vgl. auch Laub, An Event, 82: »There was no longer an other to
which one could say >Thou« in the hope of being heard, of being recognized as a subject, of be-
ing answered. The historical reality of the Holocaust became, thus, a reality which extinguished
philosophically the very possibility of address, the possibility of appealing, or of turning to an-
other.« In philosophischen und psychologischen Zeug_innenschafts-Debatten wird darum immer
wieder das Konzept des sog. inner Thou bemuht. Vgl. dazu Laub, Reestablishing, sowie Welz, Trau-
ma, 108-127.

36 Kramer, Medium, 249f.

37 AaO,250.

38  Das Interview kann heute unter der Akte T-179 im Yale Video Archive eingesehen werden. Bei der
Frau, die Laub im genannten Artikel ohne Namen nennt, handelt es sich um Serena N., die 1927
in Poprad zur Welt kam. Sie war die Alteste von sechs Kindern und wurde 1944 nach Auschwitz
verschleppt.

14.02.2026, 09:23:02. -

135


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Zeug_innenschaft und Sein

hardly a trace«*. Doch plétzlich, so Laub weiter, »a sudden intensity, passion and color
were infused into the narrative. She was fully there«*°. In diesem Moment erzihlt die
Frau davon, wie vier Kamine in Auschwitz explodierten. Und Laub kommentiert: »A daz-
zling, brilliant moment from the past swept through the frozen stillness of the muted,
grave-like landscape with dashing meteoric speed, exploding it into a shower of sights
and sounds.«* In einem kurzen, fliichtigen Moment verschafft sich hier das Trauma-Ich
Zugang zum heutigen Ich und gibt Zeugnis. Wie die Lévinas’sche Spur ist das Zeugnis
nur im Voriibergehen, einem Aufbrechen und Sich-Absolvieren wahrnehmbar, denn so
plotzlich es kam, so schnell verschwindet es wieder:

»Yet the meteor from the past kept moving on. The woman fell silent and the tumults
of the moment faded. She became subdued again and her voice resumed the unevent-
ful, almost monotonous and lamenting tone. The gates of Auschwitz closed and the
veil of obliteration and of silence, at once oppressive and repressive, descended once
again.«*?

Einige Monate nach diesem Interview sehen sich Historiker_innen, Psychoanalyti-
ker_innen und Kinstler_innen auf einer Konferenz diese auf Video aufgezeichnete
Szene an. Sie fihrt zu heftigen Diskussionen, zumal die Historiker_innen beweisen kon-
nen, dass es unmoglich vier Kamine waren, die explodierten, sondern nur ein Kamin.
Thr Urteil: Die Erinnerung der Zeugin ist falsch, ihre Aussage ein historischer Irrtum.
Doch anders als fiir die Historiker_innen, fiir die durch die falsche Anzahl explodieren-
der Kamine das Zeugnis wertlos wird, hért Laub aus den Worten der Frau eine andere
Botschaft, gar eine andere historische Realitit, die das Gesagte als Zeugnis qualifiziert:

»The woman was testifying [...] not to the number of the chimneys blown up, but to
something else, more radical, more crucial: the reality of an unimaginable occurrence.
One chimney blown up in Auschwitz was as incredible as four. The number mattered
less than the fact of the occurrence. [...] The woman testified to an event that broke the
all compelling frame of Auschwitz, where Jewish armed revolts just did not happen,
and had no place. She testified to the breakage of a framework. That was historical
truth.«*

Was Laub hier und in der Folge beschreibt, steht in Analogie zu Derridas Vorstellung der
unersetzbaren Einmaligkeit des Zeugnisses einerseits und dem Zeugnis als potentielle Liige
andererseits. Beide Aspekte sind bei Derrida konstitutiv fiir das Sein der Zeug_innen.
In Derridas Zeugnis-Begrift konnte die Subjektivitit der Zeug_innen nicht héher ge-
hingt werden, insofern er davon ausgeht, dass jedes Zeugnis einmalig ist und in dieser
Einmaligkeit unersetzbar. Das ist die Primisse seines Zeug_innenschafts-Verstindnis-
ses. Was die Frau in Laubs Interview darum bezeugt, ist aufgrund dieser Primisse bei

39  Laub, Bearing Witness, 59.

40 Ebd.
41 Ebd.
42 Ebd.
43  AaO,é60.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

Derrida erst einmal wahr — ungeachtet der historischen Akkuratheit. Die Historiker_in-
nen der von Laub beschriebenen Szene kehren Derridas asymmetrische Reziprozitit in
ihr Gegenteil um: Anstatt das Sein der Frau als Zeugin als gegeben vorauszusetzen, setzen
sie ihr eigenes historisches Wissen an den Anfang ihrer Bewertung. Im Héren auf das
Zeugnis nehmen sie damit aber nur ihren Blick, ihre Wahrnehmung und ihre Wertungen
wahr. Bei ihnen bricht das Gedichtnis gerade nicht, wie es Derrida von Zeug_innen ver-
langt, mit der Gegenwart der visuellen Wahrnehmung. Freilich muss auch bei Derrida
nachgefragt werden, ob Wahrnehmung nicht immer schon gepragt ist von sedimentier-
ter Erfahrung und insofern einem Vor-Urteil unterliegt. Aber der springende Punkt ist
der, dass das Primat des Wissens bei den beschriebenen Historiker innen dazu fiihrt,
das Gesagte der Weiterlebenden nicht als Zeugnis anzuerkennen. Sie fallen gleichsam
einer historischen Verwertbarkeit des Zeugnisses anheim, insofern sie das Zeugnis in
die Geschichte, die Historie einbinden wollen. Anders formuliert: Ihr Fokus gilt der ob-
jektiven Wirklichkeit, nicht der subjektiven >Wahrheit«. Das Zeugnis von Weiterlebenden
aber, so lehrt Derrida, lisst sich gerade nicht fassen — und damit auch nicht als objekti-
ve Wirklichkeit postulieren. Dieses Zeugnis gehorcht nicht der Logik eines »Sprechaktes
der Beweisfithrung«*.

Interviews mit Weiterlebenden sind Interviews mit schwersttraumatisierten Men-
schen. Traumata aber sind Ereignisse, die emotional und intellektuell nicht verarbei-
tet sind und sich sodann der Integration in eine Erfahrung sperren.* Im Zeugnis der
Weiterlebenden wird darum etwas Verlorenes zuriickgefordert: das eigene Sein.*® Ent-
sprechend hilt auch Geoffrey Hartman fest: »Das video-visuelle Medium dient nicht nur
der Erzihlung, es soll vielmehr auch den Uberlebenden neu verkérpern und an die Stelle
der erniedrigenden Nazi-Photos treten [...].«*’ Derridas Uberlegungen zeigen, dass die
unmogliche Méglichkeit des Zeugnisses, also das zu bezeugen, was sich aufgrund von
Traumata eigentlich dem eigenen Sprechen und Verstehen widersetzt, ein Weg ist, das
Autos in der Autobiografie wiederzugewinnen — wenn auch, wie die beschriebene Szene
eindriicklich zeigt, zuweilen nur fiir einen kurzen Augenblick, nur, um mit Lévinas zu
sprechen, in Form einer Spur. Das geschieht bei der von Laub interviewten Weiterleben-
den in dem Moment, in der die eigentlich fliisternde und zu sich selbst sprechende Frau
in »a sudden intensity, passion and color«*® von einem Widerfahrnis zeugt, das in sich
einen historischen Irrtum enthilt, weil sie von vier Kaminen statt einem Kamin erzihlt.
Doch genau in dem Moment war sie »fully there«*. Laub schliefdt daraus:

44  Weigel, Zeugnis, 119.

45  Vgl. Bohleber, Erinnerung, 301: »Trauma ist ein factum brutum, das im Augenblick des Erlebens
nicht in einen Bedeutungszusammenhang integriert werden kann, weil es die seelische Textur
durchschlagt. Das schafft besondere Bedingungen fir dessen Erinnerung und nachtragliche In-
tegration in gegenwadrtiges Erleben.«

46  Vgl. Hartman, A Note, 82: »The survivors strengthen through the testimonial act a reconstructed
identity.«

47  Hartman, Die Wunde, 88.

48  Laub, Bearing Witness, 59.

49  Ebd.

14.02.2026, 09:23:02. -

137


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Zeug_innenschaft und Sein

»She was testifying not simply to empirical historical facts, but to the very secret of
survival and of resistance to extermination. The historians could not hear, | thought,
the way in which her silence was itself part of her testimony, an essential part of the
historical truth she was precisely bearing witness to.«*°

Laub widersetzt sich in seiner Wahr-Nehmung des Zeugnisses der Derrida’schen Prii-
fung der Ubersetzung nach Kriterien der objektiven Beweisfithrung. Nur ein Zeugnis,
das nicht als absolut gesichert gelten kann, stellt fiir Derrida ein wahres Zeugnis dar.
Die Differenz der authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wiedergabe soll bei
Derrida genau dazu fithren, dass das Zeugnis von seinen Horer_innen nicht als wahr
oder falsch eingeschitzt wird, weil andernfalls das Sein der Zeug_innen auf dem Spiel
stiinde. Im Derrida’schen Bezeugen wird nicht das Zeugnis, d.h. sein Inhalt, sondern die
sprechende Person, werden die Zeug_innen bestitigt. Zu diesem Sein gehort bei der von
Laub beschriebenen Weiterlebenden gerade auch ihre Zuriickhaltung, ihr Sprechen zu
sich selbst, gar ihr Schweigen®'. Mit Derrida lisst sich darum verstehen, warum Unbe-
troffene in Zeugnissen von Weiterlebenden »immer auch etwas itber das erneute Fuf3fas-
sen des Uberlebenden und iiber seine derzeitigen Lebensumstinde«** erfahren. In die-
ser Hinsicht trigt Derrida wesentliche Aspekte fiir das Verstindnis der Zeugnisse von
Weiterlebenden bei, insofern seine Fokussierung auf das Sein dieser - als Primat vor
dem Wissen — der erkenntnistheoretischen Falle ausweicht, zu meinen, Unbetroffene
konnten durch Menschen hindurch auf Tatsachen sehen.

Die Problematik seiner Position zeigt sich jedoch darin, wie bereits mehrfach ange-
klungen, dass die Differenz der authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wie-
dergabe bei Derrida erstens dazu fithrt, dass die Zeug_innen in der einsamen Bleibe ver-
harren, weil Derrida die Horer_innenvon diesem Prozess letztlich ausschlieft. Und zwei-
tens lasst es sich fragen, ob Derridas Konzept nicht zur Folge hat, dass es Horer_innen,
auch nach diesem ersten Akt des Zuhorens, partout nicht zusteht, diese subjektiven Rah-
menbedingungen des Zeugnisses kritisch zu hinterfragen — etwa unter vergleichender
Heranziehung anderer Zeugnisse. Was aber bedeutet das fiir sogenannte Fille der Erin-
nerungsverfilschung im Kontext der Shoah-Literatur — etwa fiir den zweifelsohne pro-
minentesten Fall Binjamin Wilkomirski?

5.3. Wilkomirskis Photographie und das Trauma als Spotlight

Bruchstiicke. Aus einer Kindheit 1939-1948 ist der Titel eines 1995 beim Jiidischen Verlag des
Suhrkamp Verlags erschienenen Buches, das in zwolf Sprachen tibersetzt und innert
kitrzester Zeit iiberschwingliche Resonanz erhielt: »Seit Anne Franks Tagebuchverf-
fentlichung hat keine Darstellung des Holocaust aus der Sicht eines Kindes so viele Leser

so A.aO,é62.

51 Vgl. Welz, Post-traumatic growth, die gerade auch das schweigende Warten als Umgang miteinem
Trauma versteht.

52 Hartman, Die Wunde, 89.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

berithrt.«** Das Buch versteht sich als Autobiografie’* Binjamin Wilkomirskis, der in ihr
von seiner Kindheit in den Todeslagern Krakau und Majdanek erzihlt. Die positive Re-
sonanz landete jedoch drei Jahre spater abrupt bruch, als in der Schweizer Zeitung Die
Weltwoche ein Artikel erschien, in dem anhand von Geburtsurkunde und Schulzeugnis-
sen nachgewiesen wurde, dass Binjamin Wilkomirski urspriinglich den Namen Bruno
Grosjean hatte, von seiner Mutter nach der Geburt zur Adoption freigegeben und nach
einigen Jahren in einem Schweizer Waisenhaus vom Ehepaar Déssecker adoptiert wur-
de und fortan als Bruno Déssecker in einem behiiteten biirgerlichen Hause aufwuchs.*
Das Buch entpuppte sich gerade nicht als Zeugnis eines Weiterlebenden, sondern - so
legen es die historischen Fakten nahe - als eine frei erfundene Geschichte, kurzum: als
Fiktion. Die Enthilllung und die daran anschliefdende Skandalisierung kam einem Erd-
beben gleich, weil an dem geriittelt wurde, was seit der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg
als unantastbar gilt: das Zeugnis von Weiterlebenden.>

Der Wilkomirski-Fall wurde und wird bis heute gesellschaftlich und wissenschaft-
lich breit diskutiert und es besteht nach wie vor Uneinigkeit dariiber, ob das Buch trotz
seiner fiktiven Gestalt als Zeugnis gelten kann bzw. soll.’” Die Frage, die hier interes-

53  Lappin, Der Mann, 10.

54  Wilkomirski behauptet nach der Aufdeckung, er habe es seinen Leser_innen stets (iberlassen, sein
Werk als Autobiografie oder als Fiktion zu lesen (vgl. Lezzi, Zerstorte Kindheit, 147). Diese Aussage
stehtjedoch in Spannung zur Tatsache, dass er sowohl am Anfang als auch am Schluss von Bruch-
stiicke mit Datum und Anfangsbuchstaben seines Vor- und Nachnamens seine Identitat mit dem
Protogonisten unterschreibt, folglich einen »autobiographischen Pakt« (Lejeune, Der autobiogra-
phische Pakt) eingeht.

55  Vgl. ausfiithrlicher Ganzfried, Die Holocaust Travestie; Lappin, Der Mann; sowie Machler, Der Fall.

56  Vgl. Diekmann/Schoeps, Das Wilkomirski-Syndrom, 7. Wahrend die Shoah-Leugner_innensich auf
die Entlarvung stiirzten und sie sofort als weiteren Beweis bemiihten, die ganze Shoah infrage zu
stellen (vgl. Costazza, Der >Fall Wilkomirskis, 213), suchte die Psychologie nach der dahinterste-
henden psychischen Stérung, die zu dieser Pseudoerinnerung und -identitit fiihrte, und pragte
in der Folge den Begriff des Wilkomirski-Syndroms (vgl. die Beitrage in Diekmann/Schoeps, Das
Wilkomirski-Syndrom). Dabei wurde insbesondere versucht nachzuweisen, inwiefern woméglich
das Kindheitstrauma Dosseckers mit der literarischen Figur Wilkomirskis tibereinstimmt. So ver-
weist etwa Gilman unter Berufung auf Freud darauf, »dass wir nicht in unseren Geschichten, die
wir aus unserer Erinnerung aufbauen, zwischen wahren und erfundenen Erlebnissen unterschei-
den kénnen« (Gilman, Das Phanomen, 21). In der Folge zeigte er anhand verschiedener Typologie-
Modelle literarischer Shoah-Erinnerungen, dass sich stets bewusste und unbewusste Identifizie-
rungen mischen. Wieder andere deuteten den Wilkomirski-Fall als Ausdruck der sog. »Holocaust-
Industrie« und fragten nach der Belangbarkeit von Verlagen und Shoah-Institutionen (vgl. Ganz-
fried, Die Holocaust Travestie). Auch literaturhistorische Fragen, vor allem im Hinblick auf das Ver-
héltnis von Autobiografie und Fiktion, wurden ausfiihrlich behandelt (vgl. besonders prominent
Kliiger, Kitsch). Grundsatzlich stellt sich bei einer heutigen Auseinandersetzung mit dem Wilko-
mirski-Fall die Frage, inwiefern er Ausdruck einer kulturellen Aneignung ist. Der Begriff cultural ap-
propriation steht fiir die Ubernahme eines Bestandteils einer Kultur von Mitgliedern einer anderen
Kultur. Kulturelle Aneignung wird in der Regel dann kritisiert, wenn die Aneignung sich auf eine
diskriminierte oder benachteiligte Minderheit bezieht, was im Falle des Jiidinnen_Judentums bis
heute zu gelten hat. Vgl. zur Einfiihrung des Begriffs und seiner Phinomene Hahn, Antinomien.

57  Die Schwierigkeit, dies zu beurteilen, liegt einerseits darin begriindet, dass es bis heute keine in
dem Sinne spezifische Gattung oder eigene Asthetik der Shoah-Literatur gibt (vgl. Lauer, Tod, 88f)).
Andererseits lasst sich eine gewisse Scheu gegeniiber stilistischen und strukturellen Analysen von

14.02.2026, 09:23:02. -

139


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Zeug_innenschaft und Sein

siert, ist die, ob Derridas Zeug_innenschafts-Verstindnis, sein intensives Beharren auf
der Vorstellung des Zeugnisses als potentielle Liige, Erinnerungsverfilschungen wie die
von Wilkomirski beférdert, gar legitimiert. Denn es lisst sich durchaus fragen, inwie-
fern Wilkomirskis bzw. Désseckers Buch nicht in Analogie zu der von Laub beschriebe-
nen Szene der Frau mit den vier Kaminen steht.

Dass Zeug_innen-Aussagen oft sehr stark von der Realitit des zu Bezeugenden ab-
weichen, sie ungenau, unvollstindig und unzuverlissig sind, belegen zahlreiche Studi-
en zur Aussagepsychologie.’® Und ganz grundsitzlich besteht heute Einigkeit dariiber,
dass subjektive Vergangenheit itberhaupt erst dadurch entsteht, dass sie von Subjek-
ten konstituiert wird.> Weil Erinnerung ein Prozess ist, der stindig Umschreibungen
und Umdeutungen der Vergangenheit unterliegt und das Erinnern auch immer gegen-
wirtige Interpretationen der Geschehnisse einschlieft, ist die Grenze zwischen den au-
thentischen Zeugnissen Weiterlebender und ihrer nachtriglichen Literarisierung nicht
eindeutig und trennscharf zu ziehen.® »Die Augenzeugen selbst haben ihre Erinnerung
nicht selten eher fiktionalisiert als protokolliert. Jede Literarisierung bedeutet schon die
Herstellung von artistischer Distanz.«®

Dass das gerade auch fiir das Zeugnis an und fiir sich gilt, betont auch Derrida, wenn
er die Zeug_innen in Analogie zu den Zeichner_innen versteht, die Strich fur Strich, Li-
nie fir Linie, Punkt fiir Punkt ihre Erinnerung durch das Bild auf dem Papier iib-erset-
zen. Derrida geht sogar so weit, dass er den Akt des Zeichnens, und damit auch den Akt
des Bezeugens, als einen blinden Akt versteht. Bei Derrida entsteht die Zeichnung, das
Zeugnis dort, wo die Zeichner_innen, die Zeug_innen von ihrem Gegenstand absehen.
Diesen Anspruch erhebt auch Wilkomirski: Wenn er iiber seine Kindheit schreiben will,
muss er »auf die ordnende Logik, die Perspektive des Erwachsenen verzichten. Sie wiir-
den das Geschehen nur verfilschen«®*. Er spricht von »Brocken des Erinnerns, die sich

Shoah-Zeugnissen feststellen, weil diese sofort als Tabuverletzung oder Lasterung gedeutet wer-
den kénnten (vgl. Franklin, A Thousand Darknesses). Young, Beschreiben des Holocausts, insbes.
33-136, votiert darum dafiir, die grundsatzliche akritische Zurtickhaltung gegentber der Shoah-Li-
teratur zu iiberwinden: Berichte und Zeugnisse tiber die Shoah sollen nicht als apriorische >Wahr-
heit¢, sondern als textuelle Konstrukte aufgefasst und entsprechend analysiert werden. Nur dieser
Zugang ermdgliche es in der Folge, Texte von allfalligen Filschungen zu unterscheiden. Bezeich-
nenderweise wurde das fiir Wilkomirskis Buch Bruchstiicke kaum bzw. nicht ausfithrlich gemacht,
wihrend der Fall an und fiir sich unterdessen ganze Biicherregale fillt. Eine Ausnahme bilden, so-
weit ich sehe, Diiwell, Inszenierung, sowie Costazza, Der>Fall Wilkomirski<. Beide decken zentrale
Aporien des Textes und dessen rhetorische Mechanismen auf.

58  Vgl. Barton, Redlich.

59  Vgl. LS21-61.

60 Loffler, Der Wandel.

61  Jasper, Holocaust-Travestie, 214.

62  Wilkomirski, Bruchstiicke, 8. Diese Logik bzw. Ordnung des Bruchstiickhaften stellt er aufierdem
aufdie Seite der Erwachsenen und des nationalsozialistischen Vernichtungsplans: »Ich habe iiber-
lebt und etliche andere Kinder auch. Unser Sterben war geplant, nicht unser Uberleben. Gemaf
der Logik des Plans und der Ordnung, die fir seine Durchfiihrung ersonnen wurde, miifiten wir
tot sein. Aber wir leben. Wir leben im Widerspruch zur Logik und Ordnung.« (Ebd.) Costazza, Der
»Fall Wilkomirski«, 219, deutet diese Passage als »eine ausdriickliche Erpressung auf den Leser [...],
der zur Aufgabe seines rationellen Urteilvermogens aufgefordert wird, da er vom Berichteten we-
der Logik noch Ordnung verlangen kann, wenn er sich nicht auf die Seite der Tater schlagen will«.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

dem Ordnungswillen und der Logik »des erwachsen Gewordenen« immer wieder ent-
ziehen, gar widersetzen.®® Wilkomirski lehnt sich damit formal an gesellschaftlich eta-
blierte Traumadiskurse an und bedient sich dafiir etablierter Stilmittel wie Flashbacks,
fetzenhafter Erinnerungen und zerstiickelter Chronologien.* Jedoch bestimmt er die
Qualitit seiner Erinnerungen gleich zu Beginn seines Buches wie folgt:

»Meine frithen Kindheitserinnerungen griinden in erster Linie auf den exakten Bildern
meines fotografischen Gedachtnisses und den dazu bewahrten Gefiihlen—auch denen
des Kérpers. Dann kommen die Erinnerung des Gehérs und an Gehértes, auch an Ge-
dachtes und erst zuletzt die Erinnerung an Selbstgesagtes.«®

Dass Wilkomirski gerade die Photografie als Argument fiir die Zuverlissigkeit seiner Er-
innerungen bemiiht, muss nun indes erstaunen, denn das Photo riickt — anders eben als
die Zeichnung bei Derrida — viel stirker in den Bereich des Objektiven: Die Kamera ist ein
technisches Aufzeichnungsgerit. Susan Sontag hat in ihrem Essay Uber Fotografie darauf
hingewiesen, dass die Erfindung der Photografie nicht nur dazu beigetragen hat, dass
Ereignisse exakt registriert werden kénnen — ein Objektiv einer Kamera vermag dem
Anspruch der Objektivitit mehr zu geniigen als ein sprachlicher und damit stets sub-
jektiver Bericht —, sondern auch zu einem Paradigmen-Wechsel von Wahrnehmungen
gefithrt hat:

»Statt ganz einfach die Wirklichkeit wiederzugeben, ist das Foto zum Mafistab der
Art und Weise geworden, in der uns die Dinge erscheinen, und damit dem Begriff der
Wirklichkeit als solchem — und das heifst zugleich dem Begriff des Realismus — einen
neuen Inhalt gegeben.«*¢

Auch Roland Barthes zufolge ist die Photografie zwar keine Behauptung der Wirklich-
keit, die als wahr oder falsch auszuweisen ist, sondern sie ist selbst »etwas Wirkliches,
das man nicht mehr beriihren kann«*’. Gleichwohl betont er, dass die Photografie eine
Transparenz besitzt, die dem Zeugnis, dem sprachlichen Bericht, fehlt: Evidenz.*® Wih-

Die harsche Kritik ist nicht unberechtigt, miisste an anderer Stelle aber ausfiihrlicher besprochen
werden.

63  Wilkomirski, Bruchstiicke, 8f.

64  Vgl. Kraus, Arbeit, 114.

65  Wilkomirski, Bruchstiicke, 7. In einem Interview hat Wilkomirski sich folgendermafen zu seinen
Erinnerungen geduflert: »Das war ein Prozef3, der hat Jahrzehnte gedauert, weil die meisten bild-
lichen Erinnerungen, die laufen in mir ab eigentlich fast tagtdglich, wie eine Art Film, ausgelost
durch irgendwelche Kleinigkeiten, kleine Assoziationen. Aber wahrend langer, langer Zeit waren
die meisten dieser Bilder fiir mich nicht zu interpretieren. Sie waren da, sie haben auch Angst ge-
macht, aber ich habe keine Worte dazu gehabt, ich konnte sie nicht erklaren, vielleicht, weil die
Erinnerung, diese Bilder, so weit zuriickgingen in einer Phase, wo ich eben nicht gesprochen ha-
be, in eine, heute wiirde man sagen: in eine nonverbale Phase, und es dauert dann sehr lange, bis
man ein Vokabular findet, das irgendwie diese Bilder dann nachzeichnet.« (Zitiert nach Machler,
Das Opfer, 42f.)

66  Sontag, Uber Fotografie, 86.

67  Barthes, Die helle Kammer, 97.

68 A.a.0, 96: »Das Wesen der Photographie besteht in der Bestatigung dessen, was sie wiedergibt.
Nichts Geschriebenes kann mir diese Gewissheit geben. Darin liegt das Ubel (vielleicht aber auch

14.02.2026, 09:23:02. -

141


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Zeug_innenschaft und Sein

rend Zeug_innen sich immer erst als integre Personlichkeiten beweisen miissen, gelten
technische Aufnahmen von vornherein als schlagkriftige Beweise.*

Nun fordert bekanntlich auch Derrida, im Kontext der Zeug_innenschaft das Sein
dem Wissen, und das bedeutet: die Zeug_innen den Beweisen vorzuordnen. Aber im Un-
terschied zu Wilkomirski ist es gerade der Prozess des Bezeugens, der bei Derrida das Sub-
jekt konstituiert und damit eine Briicke in die Vergangenheit fiir die Gegenwart schligt —
wenn auch im Wissen, dass diese Vergangenheit gleichsam eine Zeichnung und damit
eine Ubersetzung des Geschehenen ist: Die sogenannte »Aperspektive des graphischen
Aktes«vollzieht sich entweder in einer »anamnetische[n] Retrospektive« (AeB 51): In dem
Falle sehen Zeug_innen gegenwirtig nicht, aber haben gesehen. Oder sie geschieht in »an-
tizipierende[r] Perspektive« (AeB 51): Die Zeug_innen sehen gegenwirtig nicht, aber wer-
den sehen. Sieht mensch davon ab, dass bei Derrida diese Briicke eine unmdgliche Mog-
lichkeit ist und damit in der Sackgasse der Einsamkeit der Zeug_innen landet, so er-
wichst die Authentizitit des Zeugnisses bei Derrida aus dem Selbstverstindnis, dem
Sein der Zeug_innen. Wilkomirski aber leugnet in seinem Buch - jedenfalls zu Beginn —
jegliche nachtrigliche Einmischung in die Erinnerung. Seine Logik der Argumentation
lautet darum, wie auch Aleida Assmann in ihrer Analyse des Wilkomirski-Falles zeigt: »Je
weniger Identitit, desto mehr Authentizitit.«’® Déssecker behauptet, dass seine Erinne-
rung jahrzehntelang unberiihrt und eingekapselt war — wie ein belichteter Film in einer
Kamera. Er postuliert damit eine Unmittelbarkeit seiner Erinnerungen — das also, was
klassischerweise von Zeug_innen vor Gericht gefordert wird. In einem Interview setzt
er sich denn auch emphatisch vom Begriff recovered memory™ ab:

»Recovered memory means to re-discover through therapy lost things of your uncon-
scious memory. And that is in my case absolutely wrong. Never in my life have | for-
gotten what | wrote in my book. | had nothing to re-discover again! [..] When | was
a youngster, | spent hours and hours [..] at a secret place [..], loudly speaking and

die Wonne) der Sprache: dass sie fiir sich selbst nicht birgen kann.«Vgl. dazu auch Schmidt, Zeu-
genschaft, 12f. Ob die Photographie so stark in GegenUlberstellung zum Zeugnis steht und damit
immer mehr Beweiskraft hat, misste genauer untersucht werden. Es sei an dieser Stelle, wie dies
auch Schmidt (EE 86, Anm. 21) macht, zumindest darauf verwiesen, dass beispielsweise Walter
Benjamin eine andere Position vertritt. Auch er hat eine Verbindung zwischen der Photografie und
dem forensischen Beweis gezogen: »Die photographischen Aufnahmen beginnen bei Atget[] Be-
weisstiicke im historischen Prozef zu werden. Das macht ihre verborgene politische Bedeutung
aus.« (Benjamin, Das Kunstwerk, 485.) Fiir Benjamin ist das Photo jedoch keine Alternative zum
Zeugnis, vielmehr hiangen sie beide zusammen: »Hat nicht jeder Photograph [..] die Schuld auf
seinen Bildern aufzudecken und den Schuldigen zu bezeichnen?« (Benjamin, Kleine Geschichte,
385.) Das Photo wird also gerade erst durch das Zeugnis der Photograf_innen zum Beweis. Fiir
Benjamin ist die »Lesbarkeit« der Photografie dariiber hinaus, so Stiegler in seiner Interpretati-
on,»abhingig von einem historischen Index, ohne den die Bilder stumm, leer und unverstiandlich
bleiben« (Stiegler, Theoriegeschichte, 259).

69  Beziiglich der Konsequenzen fiir das Person-Sein durch das Aufkommen von Bildmedien vgl. Wet-
tig, Imagination, insbes. 75-106.

70  LS14s5.

71 Recovered memory wurde vor allem in den 9oer Jahren zu einem Schliisselbegriff in den Debatten
um sexuellen Kindesmissbrauch. Vgl. Colangelo, The recovered memory, sowie Mosser, Wege,
59-62.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

repeating all | could remember. [..] | felt extremely unhappy. | wanted to go back to
Poland, to cross Poland, to go home into the birchwoods of the Baltics.«’>

Henry Krystal, der tiber vier Jahrzehnte mit Weiterlebenden der Shoah gearbeitet hat,
bezeichnet die nachtréglichen Erinnerungen an die traumatischen Widerfahrnisse, die
als Fetzen ins Bewusstsein geraten, als »spotty«”. Im Unterschied zum Blitzlicht, das
kurz, aber vollstindig den Blick auf die gesamte Szene freigibt, beleuchtet der spot stets
nur ausgewihlte — fiir das traumatisierte Subjekt unertrigliche und unverstindliche —
Ausschnitte einer Szene. Diese spots sind fiir Krystal jedoch keine Spiegelung eines fakti-
schen Geschehens. Das Authentische an traumatischen Erinnerungen zeigt sich fiir ihn
darin, dass sie verzerrt sind:

»Was Uberlebende viele Jahre spiter erinnern, ist eine unvollstindige Geschichte, die
viele Abwehrmechanismen enthilt wie Verschiebung, Verfilschung und vor allem An-
derungen, die von schmerzhaften Gefiihlen abschirmen, die mit Scham und Schuld
verbunden sind. [...] Ein Teil der Verdnderung der Erinnerung hat mit der Konstruktion
schiitzender Deckerinnerungen zu tun, das sind falsche Erinnerungen, die an die Stelle
des Undenkbaren treten.«’*

Dasistder Grund, warum Laub an der historischen Realitit — trotz des in ihr enthaltenen
historischen Irrtums — des Zeugnisses der Frau festhilt. Das Zeugnis bezeugt nicht die
explodierten Kamine, sondern wofiir sie stehen:

»She saw four chimneys blowing up in Auschwitz: she saw, in other words, the unimag-
inable taking place right in front of her own eyes. And she came to testify to the un-
believability, precisely, of what she had eyewitnessed — this bursting open of the very
frame of Auschwitz. The historians’ testifying to the fact that only one chimney was
blown up in Auschwitz [..] does not break the frame.«’

Das bedeutet, dass die Erinnerung »der Gewalt des Traumas gerade nicht stand[hilt]«”®.
Zeugnisse von Weiterlebenden sind damit keiner Photokamera vergleichbar, die das Ge-
schehene objektiv registriert, sondern die Kamera wird durch das traumatische Ereig-
nis gleichsam mitverformt. Genau darin zeigt sich folglich die Akkuratheit in Derridas
Zeug_innenschafts-Verstindnis im Kontext von Zeugnissen der Shoah: Sein Beharren

72 Gourevitch, The Memory, 54. Eine aufmerksame Lektlre von Bruchstiicke zeigt allerdings, dass Wil-
komirski sich gleichsam selbst ins Wort fallt: In einer Art Nachwort am Ende des Buches erfahren
die Leser_innen, dass der Autor seit Jahren »mit Historikern, Psychologen und Betroffenen« zu-
sammenarbeitet, die sich mit »Fragen und Problemen iiberlebender Kinder der Shoah« befassen
(Wilkomirski, Bruchstiicke, 142). Die »Bruchstiicke des Erinnerns«seien darum, so der Autor weiter,
erst nach jahrelanger Forschungsarbeit, Reisen und Gesprachen mit Fachkundigen, die ihm gehol-
fen haben, »manche unerklirlichen Erinnerungsfetzen zu deuten, Orte und Menschen zu identi-
fizieren, wiederzufinden und einen moglichen historischen Kontext wie auch eine mogliche, eini-
germaflen logische Chronologie herzustellen«, niedergeschrieben worden (a.a.0., 143). Vgl. dazu
ausfihrlich Costazza, Der »Fall Wilkomirski«, sowie Diiwell, Inszenierung.

73 Krystal, Oral History, 4f.

74 AaoO,s.
75  Laub, Bearing Witness, 62.
76  LS146.

14.02.2026, 09:23:02. -

143


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4t

Zeug_innenschaft und Sein

auf dem Zeugnis als potentielle Liige bei gleichzeitiger Konstituierung des bezeugenden
Subjekts im Vollzug des Bezeugens mahnt zu Zuriickhaltung gegeniiber allzu apodik-
tisch verfassten Zeugnissen, wie es sich paradigmatisch im Fall Wilkomirskis zeigt. Die
Problematik bleibt allerdings, dass sich diese Zuriickhaltung, die den Hérer_innen zu-
kime, mit Derrida nicht denken lisst.

Ubertragen auf die Gerichtssituation kime den Leser_innen eines Buches wie desje-
nigen von Wilkomirski die Aufgabe des Gerichts, der Geschworenen und der Richter_in-
nen zu. Diese aber diirfen bei Derrida, obwohl sie »vor ihrem Gewissen oder vor anderen
von einer Sache zeugen kénnen« (PP 173), diese Aufgabe nicht wahrnehmen, weil sie an-
dernfalls wiederholen wiirden, was schon den Zeug_innen nicht zustand: Das Celan'sche
»niemand zeugt« gibt fiir Derrida bekanntlich stets mitzuverstehen, dass niemand zeu-
gen kann. Wovon sich zeugen lisst, ist einzig das Verbot des Zeugnisses, das Bezeugen
der Unméoglichkeit des Bezeugens. Was aber, wenn auch physisch niemand mehr zeugen
kann, weil niemand mehr lebt? Was geschieht, wenn die Zeug_innen der Shoah, diejeni-
gen, die den Schrecken am eigenen Leib und Leben »iiberlebt« haben, nicht mehr leben
werden?

Dass die Enthilllung von Wilkomirskis Buch als Fiktion einen Skandal ausldste,
hingt noch mit einem anderen, bisher unberiicksichtigten Aspekt zusammen: Es
scheint nimlich, dass Zeugnisse von vornherein mit einer anderen Einstellung rezipiert
werden als fiktionale Texte. Wie anders lisst sich erkliren, dass Soazig Aarons mit dem
25. Geschwister-Scholl-Preis ausgezeichneter fiktionaler Shoah-Roman Klaras Nein von
Jorge Semprin, einem Weiterlebenden der Shoah also, als der Roman bezeichnet wurde,
auf den er gewartet habe? Mehr noch: Geradezu euphorisch hilt er im Vorwort zu Klaras
Nein fest: »Wir konnen ruhig sterben: Unsere Stimme, die Stimme der Zeugen, wird
in dieser wunderbaren Fiktion weitergegeben und bewahrt.«”” Kénnte es folglich sein,
dass der Wert eines Zeugnisses nicht von seiner Evidenz, sondern von der Einstellung
abhingt, die Menschen dem Zeugnis gegeniiber einnehmen, eben der ethischen Geste,
wie sich mit Lévinas sagen ldsst?

B.4. Klaras Nein: Literarische Fiktion als ethische Geste

Aarons urspriinglich auf Franzésisch erschienener und mit dem Titel Le non de Klara ver-
sehener Roman ist eine Tagebuch-Erzihlung, in der sie in der Ich-Perspektive als An-

77 Semprin, Vorwort, 7. Ein Weiterlebender, der sich ausdriicklich dagegen wehrt, die Shoah als li-
terarische Quelle zu verstehen, ist Elie Wiesel. Vgl. daflr besonders prominent Wiesel, The Holo-
caust as Literary Inspiration. »He or she who did not live through the event will never know it«
(a.2.0., 7), sagt Wiesel hier. Als Literatur handelt es sich darum um ein Thema »where imagina-
tion [weighs] less than experience« (a.a.0., 9). Texte der Shoah hitten sodann nur eine Berechti-
gung, wenn sie von Zeug_innen selbst stammen; die Shoah als literarische Quelle zu verstehen sei
gar »a contradiction in terms« (a.a.0., 7). Interessanterweise spricht er aber von der Literatur der
Zeug_innenschaft: »But then there are witness and there is their testimony. If the Greeks invented
tragedy, the Romans the epistle, and the Renaissance the sonnet, our generation invented a new
literature, that of testimony.« (A.a.0., 9.) Auf dieses Paradox geht Bachmann, Life, ausfiihrlich ein.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

gelika die fiktive Geschichte Klaras erzihlt:”® Klara hat 29 Monate im Konzentrations-
lager Auschwitz verbracht, bevor sie in einem Pariser Hotel von ihrer Schwigerin An-
gelika aufgegriffen wird. Ende Juli 1945 beginnt diese ein Tagebuch, in dem sie dariiber
berichtet, wie sie Klara als eine der letzten heimgekehrten Weiterlebenden wahrnimmt.
Sie schreibt auf, was Klara sagt und nicht sagt, was sie auszusprechen vermag und was
nicht, wie Klaras Stimme klingt und wie sie versucht, einen Weg zuriick ins Leben zu
finden.” In immer wieder neuen Anliufen wird das Unsagbare als Unsagbares benannt
und damit narrativ sagbar gemacht,® das Unverstindliche als unverstehbar artikuliert
und damit die Alteritit des Widerfahrenen gewahrt.*

Aaron wurde 1949 geboren, ist Franzdsin und hat Klaras Nein geschrieben, ohne Wei-
terlebende der Shoah persénlich zu kennen. Als Historikerin aber hat sie unzihlige Be-
richte von Weiterlebenden gelesen, hat sich mit der Struktur der Lager, den historischen
Geschehnissen wihrend und nach dem Zweiten Weltkrieg und dem Leben der Betrof-
fenen nach diesem Schrecken intensiv auseinandergesetzt.®* In ihrer Dankesrede an-
lasslich der Verleihung des 25. Geschwister-Scholl-Preises reflektiert sie auf ihre Beweg-
griinde, trotz ihrer eigentlichen Unbetroffenheit in die Rolle der Zeugin zu schliipfen.

78  Fur eine kurze instruktive Inhaltsangabe vgl. 0.A., Riickkehr. Eine ausfiihrliche Besprechung des
Werkes bietet Binder, Mon ombre, 117-169.327-336. Sie untersucht anhand ausgewahlter Werke
der Shoah-Literatur und -Verfilmung Zeit- und Raumkonstruktionen in ihrer literarischen und fil-
mischen Inszenierung und Vermittlung, wahlt also bewusst Zeugnisse von Weiterlebenden und
fiktiv geschaffene Darstellungen.

79  Dabei ist zu beachten, dass das Narrativ nur begrenzt mit Interviews mit Weiterlebenden, wie
etwa denjenigen des Fortunoff Archive, zu vergleichen ist. Zwar stellt Aaron die Figur Angelikas
als empathisch dar. Und Empathie hat Laub als zentrale Emotion herausgestellt, die es Weiter-
lebenden in Interviews moglich macht, in Bezug zu ihrer traumatischen Erfahrung zu treten (vgl.
Laub, Bearing Witness; ders., Das Erzahlbarwerden; sowie ders./Auerhahn, Failed Empathy). Aber
das, was sich in der Regel gleichsam im Inneren von schwersttraumatisierten Menschen abspielt,
sog. intrapsychische Dynamiken, wird von Aaron auf zwei Figuren iibertragen. Diesen Umstand
hatauch Bodenstab, Dramen, 42, herausgearbeitet und kommt zum Schluss: Der Text ahmt»zwar
die Personenkonstellation von Uberlebender und [..] Gegeniiber nach, [..] besetzt diese Dynamik
aber anders: Hier ist die Uberlebende Trigerin eines extremen Wissens, das zum Problem eines
relativ arglosen Gegeniibers wird, das von Auschwitz nicht unmittelbar beriihrt worden ist. Aa-
rons Erzahlung erlaubt es sich, Zusammenhinge zu entflechten, um intrapsychische Dynamiken
in Handlungsmomente zu verwandeln. Indem der literarische Text Konflikte, die sich in der Wirk-
lichkeit im Innern eines Subjektes abspielen, auf unterschiedliche Figuren verteilt, kann er sie als
interpersonelle Dramen durchspielen.«

80  Vgl. Aaron, Klaras Nein, 41: »Eine Welt ohne Worter. Verstehst du, da diese Welt keine Worter zur
Verfiigung hatte. Es war ein anderes Land, wo man bekannte Worter fiir etwas anderes benutzte,
was keine treffende Vokabel haben konnte, was in keiner Sprache existierte, obwohl da unten das
reinste Babel war, aber ich glaube, dafd keine Sprache dafiir ein angemessenes Vokabular besitzt
und je besitzen wird. Und sie, unsere Peiniger, hatten auch kein angemessenes Vokabular, denn
sie benutzten Kodes. Ich weifS es.«

81  Vgl.a.a.0,108: »Ich befinde mich jetzt im Zustand der Verstindnislosigkeit der Welt, im Unglau-
ben an die Welt... im Unglauben an mich. Ich bin eine Welt geworden, zu der ich keinen Zugang
habe, die ich nicht verstehen kann... .«

82  Ein sprechendes Beispiel fiir die narrative Bearbeitung zentraler Topoi der Zeugnisliteratur der
Shoah ist die Passage, in der Klara von den lebenden Toten erzihlt (a.a.0., 105f.). Vgl. auch die
Wiirdigung bei Korte, Stummer Zeuge, 109.

14.02.2026, 09:23:02. -

145


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Zeug_innenschaft und Sein

Der Grund ihres Zeugnisses auf einen Satz gebracht: weil sie nicht versteht. Als Teil der
Nachkriegsgeneration, zu der sich Aaron ausdriicklich zihlt, habe sie »ein Vermichtnis
von Fragen und Zweifeln geerbt«®. Und sie fragt sich, ob angesichts »der dauerhaften,
hartnickigen Spuren des Zweifels und des Mif3trauens [..] es vielleicht angebracht [wi-
re], auf den Gebrauch des Konjunktivs zu setzen, die Moglichkeitsform der Wiinsche und
der Skepsis«®. Doch sie tut es nicht. Warum? Weil sie der festen Uberzeugung ist, dass
Menschen »noch nicht alle Mittel der fiktiven Erzihlung ausgeschopft [haben]. Sie ver-
indern, beleben und bewegen sich von einer Generation zur anderen«<®. Geradezu pro-
phetisch hile sie fest: »Die Ewigkeit ist noch nicht zu Ende.«* In Erinnerung an Derrida,
der mal gesagt hat, dass die Signatur eines jeden Gedichts und Textes die Wunde ist, dass
sie also anstelle der Verletzung sprechen,?” plidiert Aaron dafiir, dem Unverstehen gera-
de auch in fiktiven Formen Ausdruck zu verleihen und so dem Vergessen entgegenzuwir-
ken. Entsprechend beendet sie ihre Reflexionen mit dem Satz: »Nicht zu verstehen bleibt
eine Frustration, aber es ist auch beruhigend, denn wenn wir tatsichlich verstiinden,
was dann?«®® Nicht nur giefft Aaron damit die Differenz der authentischen Erfahrung
und ihrer sprachlichen Wiedergabe, das, worum sich Derridas, Agambens und Lévinas’
Reflexionen drehen, in ein literarisches Narrativ. Vor allem verteilt sie die Diskrepanz
zwischen dem Wissen einer Person und der Unwissenheit einer anderen, das, was die
Situation der Zeug_innenschaft an den Grenzen des Verstehbaren auszeichnet, auf zwei
literarische Figuren.®

»Der Dialog, der sich zwischen den Freundinnen entwickelt, mindetin ein (fiktionales)
Zeugnis der Shoah, bei dem Klara und Angelika als literarische Figuren die narrative
Dynamik von Wissen und Nicht-Wissen in verteilten Rollen ausagieren.«°

Aaron reagiert mit ihrem Roman auf den Umstand, dass es bald keine Zeug_innen der
Shoah mehr geben wird. Zeug_innen ndmlich, die am eigenen Leib die Erfahrung des To-
desin den Nazi-Lagern gemacht haben. In seinem Vorwort zu Klaras Nein begriindet nun

83  Aaron, Dankesrede, 188.

84 A.a0.,188f.

85 A.a.0.,189.

86 Ebd.

87  Ohne Quellenangabe im Original. Hochstwahrscheinlich eine Anspielung auf Derrida, Der unun-
terbrochene Dialog, 34: »Was so offensteht, gehort nicht mehr der Ebene des Sinns an, auch nicht
der Ebene der Phdnomene oder der Wahrheit, sondern macht jene erst moglich in ihrem Ubrig-
bleiben, es zeichnet in das Cedicht den Hiat einer Wunde ein, deren Lippen sich niemals schlie-
Ren oder zusammenkommen. Jene Lippen formen sich um einen sprechenden Mund herum, der,
selbst wenn er schweigt, noch den anderen ohne Vorbedingung anruft, und dies in der Sprache
einer Gastfreundschaft, die nicht einmal mehr zur Entscheidung steht.«

88  Aaron, Dankesrede, 190. Vgl. auch das Motto des Romans von Robert Pinget»Man mufd viel gesagt
haben[,] um schweigen zu diirfen.« (Aaron, Klaras Nein, 11.) Dazu Binder, Mon ombre, 121.

89  Aaron legt ihrer Figur Klara die Worte in den Mund: Ich habe ein »Wissen ohne Kontinuitat, weil
es auf der Kippe ist, ein unvermittelbares Wissen, und was ist schon ein Wissen, das man nicht
vermitteln kann... nichts... ein Wissen, das niemandem dient, ist nichts. Auch dieses Wissen hat
keinen Namen...« (Aaron, Klaras Nein, 85).

90  Bodenstab, Dramen, 42.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

Sempriin, warum er Aarons Roman als »Rettung«®* des Zeugnisses von Weiterlebenden
versteht.”? Entgegen den »zahlreiche[n] Kritiker[n], Verleger[n] und Spezialisten [...], die
glauben, da nur Zeugen das Recht haben, von der Vernichtung zu sprechen, daf es ei-
ne Art Schindung der Erinnerung wire, wenn [...] Dichter und Schriftsteller sie sich zu
eigen machen, ist Sempran davon itberzeugt, »daf3 ein Eingreifen der Fiktion [...] in un-
ser Gedichtnis der letzten Zeugen notwendig ist«.”® Gleichsam in Analogie zu Agamben
wehrt sich Semprin gegen den Unsagbarkeitstopos.

Auch er nennt die Agamben’sche Problematik des zu schnellen Verstehens, nimlich
die Kapitulation »vor dem biologischen Versiegen des Gedichtnisses«, sowie Agambens
Verweigerung des Verstehens und das Betreiben einer wohlfeilen Sakralisierung, nim-
lich das Einsperren der Zeugnisse »in eine Art Ghetto«, was einer Sterilisierung »durch
Heiligung«** gleichkime. Der Weiterlebende nennt in der Folge zwei Bedingungen, die
solche fiktiven Zeugnisse allerdings erfiillen miissen: Sie miissen kithn und bescheiden
sein. Kithn »in der Erfindung oder der geretteten Rekonstruktion der Wahrheit« und be-
scheiden »in der peinlichen Beachtung des Wahrscheinlichen«.”® Dass Semprtin gera-
de die Fiktion als am geeignetsten dafiir erachtet, hingt damit zusammen, dass sie den
Menschen zu treffen vermag, wihrend »in der objektiven Kilte der Wissenschaft« sich
nur »eine historische Gegebenheit« transportieren lisst.”® Sein kurzes Vorwort ist ein
Plidoyer dafiir, das Zeugnis nicht als Beweis zu kategorisieren, weil es ein falsches Ver-
hiltnis von Sprache und Wissen impliziert.

91 Semprin, Vorwort, 7.

92 Inseinem Werk Schreiben oder Leben beschaftigt sich Semprin ausfiihrlicher damit, inwiefern Sho-
ah-Literatur—und damitauch Berichte von Weiterlebenden selbst—der Fiktion bedarf. Dabei wen-
detersich grundsatzlich gegen den Unsagbarkeitstopos —»Das Unsagbare, mit dem man uns stan-
digin den Ohren liegen wird, ist nur ein Alibi. Oder ein Zeichen von Faulheit.« (A.a.0., 23) —, fragt
dann aber, ob es genligt, die Dinge zu sagen, »wie sie sind, ohne Kunstgriffe«, oder ob es wichtiger
sei, dass »gut erzahlt wird«, und das heifdt: »dafd man gehort wird«? Das gehe nicht ohne fiktionale
Elemente, was dem Textjedoch nicht seinen Wahrheitsgehalt nehme, im Gegenteil: »Wie soll man
eine so wenig glaubwirdige Wahrheit erzdhlen, wie eine Vorstellung von dem Unvorstellbaren
wecken, wenn nicht dadurch, dafs man an der Wirklichkeit arbeitet, ihr eine Perspektive gibt? Also
mit ein paar Kunstgriffen.« (A.a.0.,151.) Vgl. dazu auch Strimpel, Vorstellungen, 23—28. In der Fra-
ge zeigt sich denn auch ganz grundsatzlich die Krise der Zeug_innenschaft, insofern Weiterlebende
nie vom Zeugnis derer abstrahieren kénnen, welche die Shoah nicht»iiberlebt« haben. Vgl. Welz,
Trauma, 106: »Holocaust testimonies show that such proximity made witnessing impossible in
the death camps, since those who were closest to the >facts< died first, and those who have sur-
vived can witness only vicariously with the help of >fiction«.« Semprin entsprechend votiert auch
die Weiterlebende Ruth Kliiger fiir fiktive Darstellungen der Shoah (vgl. besonders pointiert dies.,

Dichten).
93  Semprin, Vorwort, 7.
94  Ebd.
95 AaoO.,6.

96  Ebd. Vgl. dazu auch Buchwalds Laudatio anlésslich des Geschwister-Scholl-Preises fiir Aaron, in
der er zentrale Punkte der Verbindung von Literatur und sWahrheit« festhilt und zur Einsicht ge-
langt, »dass die pure Fiktion, die reine Erfindung>wahrercsein kann als jede auf Fakten basierende
Darstellung« (Buchwald, Riickkehr, 23).

14.02.2026, 09:23:02. -

147


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Zeug_innenschaft und Sein

Mit diesem Verhiltnis haben sich auch Angus Ross und Richard Moran ausfithrlich
beschiftigt.”” Sie weisen darauf hin, dass Sprechen ein Akt ist, welcher der Willensfrei-
heit unterliegt. Das bedeutet, dass Zeug_innen entscheiden, ob sie etwas bezeugen oder
nicht, und in bestimmter Weise auch wie etwas bezeugt wird. Diese Freiheit zeigt sich
darin, dass Menschen, so Ross, auch die Freiheit haben, eine Unwahrheit zu sagen:

»The main problem with the idea that the hearer views the speaker’s words as ev-
idence arises from the fact that, unlike the examples of natural signs which spring
most readily to mind, saying something is a deliberate act under the speaker’s con-
scious control and the hearer is aware that this is the case.«*®

Das Problem, ein Zeugnis als technisch-mathematischen Beweis zu verstehen, liegt fiir
Ross folglich darin begriindet, dass das Zeugnis in dieser Logik als Zeichen fungiert.
Falschheit aber bedeutet in beiden Fillen etwas Unterschiedliches. Wenn ein Zeichen
falsch gedeutet wird, liegt die Verantwortung bei den Deutenden, sie haben das Zeichen
falsch gelesen. Wenn jedoch jemand Zeugnis ablegt und sich dann herausstellt, dass die
bezeugende Person gelogen hat, kann diese zur Verantwortung gezogen werden.*”® Im
Falle des Zeugnisses wird der sprechenden Person eine Verantwortung fiir die Wahrhaf-
tigkeit der Aussage zugeschrieben.’*® Ross und Moran geht es letztlich darum, zu zei-
gen, dass den Sprechakt des Zeugnisses zu verstehen bedeutet, die Intentionalitit, die
Absicht dahinter zu verstehen. Die Absicht eines Zeugnisses aber ist, wie gezeigt, eine
Antwort der Horer_innen.

Im Unterschied zu anderen Sprechakten habe ich darum im Anschluss an Lévinas
vorgeschlagen, das Zeugnis als intentionalen Sprech-Akt zu verstehen. Gerade in der
Intentionalitit unterscheiden sich Wilkomirskis Bruchstiicke und Aarons Klaras Nein
mafigeblich:"*" Ersteres behauptet eine Autobiografie, Letzteres ein fiktionaler Roman
zu sein. Es ist aber gerade diese Intentionalitit, die bei Wilkomirski zum Skandal fithr-
te, als sich sein Buch als fiktiv herausstellte. Moran geht denn auch so weit zu sagen,
dass eine Aussage an und fiir sich keinen epistemischen Wert ohne die Intention der
Sprecher_innen hat. Es macht also durchaus einen Unterschied, ob ein Zeugnis den

97  Ross, Why do we believe; Moran, Cetting told. Vgl. dazu auch McMyler, Testimony. Ross’ und
Morans Reflexionen sind eine Auseinandersetzung mit dem Zeug_innenschafts-Verstandnis Da-
vid Humes, der das Zeugnis auf prominente Weise als eine Form des Beweises definiert und analy-
siert hat. Eine ausfiihrliche Besprechung Humes in Auseinandersetzung mit Ross und Moran bietet
Schmidt (EE 118-139).

98  Ross, Why do we believe, 72.

99  Vgl. ebd.: »Suppose we find a natural sign occurring in the absence of the phenomenon of which
itis a sign, say (what looks like) smoke without fire. We may not be pleased to discover we have
been misled, if we have been misled, but criticism, at least of the smoke or of what is producing
it, will be out of place. [...] If someone speaks falsely, however, that is a matter of criticism, and
for criticism of the speaker, regardless of whether there was any serious risk of our being misled.«

100 Vgl EE132.

101 Diese Unterscheidung bezweifelt von Klinggraff, Die Stimme, der Aarons Klaras Nein zwar fiir »art-
ristischer« halt als Wilkomirskis Bruchstiicke, jedoch letztlich zum Schluss kommt: »Soazig Aaron
schreibt die vielfiltigen Stimmen der Uberlebenden nicht weiter. Sie hebt sie auf. In ihrer endgiil-
tigen Kopie.« (A.a.0.,0.S.)

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

Anspruch erhebt, »auf den exakten Bildern meines fotografischen Gedichtnisses«'®
zu griinden, oder ein fiktiver Roman geschrieben wird, der dem Umstand geschuldet
ist, dem Unverstehen in fiktiver Form Ausdruck zu verleihen.'® Indem das Wissen
von Zeug_innen angeeignet wird, wird ihre Intention anerkannt: »[I]t is because the
speaker’s words have not independent status as evidence that their contribution to the
audience’s belief must proceed through the recognition of the speaker’s intention.«**
Dieses Wissen ist jedoch im Anschluss an Lévinas nicht als Gewissheit, als objektiver
Beweis zu verstehen, sondern als eine ethische Geste der Horer_innen gegeniiber den
Zeug_innen - eine, die stets die Alteritit der Anderen wahrt.'®

Lévinas Zeug_innenschafts-Verstindnis lisst sich als theoretische Grundlage fiir die
praktische Ausfithrung von Aarons Roman verstehen. Lévinas beharrt darauf, dass das,
was den Adressat_innen im Horen des Zeugnisses widerfihrt, spurhaft bleibt, dass also
die Derrida’sche unersetzbare Einmaligkeit des Zeugnisses dadurch gewahrt wird, dass
die Erfahrung damit keine Gewissheit und kein Wissen begriindet, die den Adressat_in-
nen dienen wiirde, sich mit dem, was den Bezeugenden widerfahren ist, zu identifizie-
ren. Nicht nur weist Aaron ihr Zeugnis als fiktiv aus, das Bezeichnende dieses Buches ist
gerade, dass sie die fiktive Zeugin der Shoah nur indirekt bezeugt: Das Buch ist aus der
Ich-Perspektive Angelikas verfasst. Angelika hat, wie die Autorin selbst, kein Konzen-
trationslager je von innen gesehen. Gleichwohl kommt in ihrem sekundiren Zeugnis -
durchaus mit dhnlichen Stilmitteln, deren sich auch Wilkomirski bedient — die ihr frem-
de Vergangenheit zum Vorschein. Sie ist Angelika im Lévinas’schen Sinne nicht entbehrt
noch verborgen, sondern durch Klara — als die Andere - tritt sie ihr als Adressatin — als
ein heteronom-autonomes Subjekt — gegeniiber, sucht sie heim und zieht sie zur Ver-
antwortung.

Die Heimsuchung der Adressat_innen durch das Zeugnis der Weiterlebenden zeigt
sich im Narrativ von Klaras Nein in doppelter Hinsicht: Einerseits wird sie dadurch deut-
lich, dass die Weiterlebende »einen Fremdkorper [bildet], dessen unertrigliches Wissen
unbequem in die Normalitit ihres Umfeldes hereinragt«’®. Klara ist wiederholt empért
tiber das Versagen der angeblichen Zivilisiertheit der Gesellschaft, die sich »da unten« —

107

so nennt sie Auschwitz'” — als nutzlos erwiesen hat. Anders als ihre Pariser Freund_in-

102 Wilkomirski, Bruchstiicke, 7 (Hervorhebung durch MK).

103 Gerade deswegen ist es bezeichnend, dass, als die ersten Geriichte iiber Wilkomirski aufkamen,
sich die Aufmerksamkeit sofort vom Text weg und hin zum Autor gewandt hat (vgl. Reiter, Erinne-
rung, 70).

104 Moran, Cetting told, 15.

105 Vgl. dazu auch Kofmans Essay Erstickte Worte, in dem sie sich — auch in Auseinandersetzung mit
Klaras Nein—fragt, ob ein»Sprechen ohne Macht«(iberhaupt denkbar ist, »ohne daR die zu michti-
ge, souverine Sprache die schlechthin aporetische Situation, die absolute Ohnmacht und die Hilf-
losigkeit selbst beherrschen und sie in die Helligkeit und das Gliick des Tages einsperren wiirde?«
(a.a.0,, 27f.). Kofman, selbst Weiterlebende der Shoah, hilt an der radikalen Alteritat der Erfah-
rungen von Weiterlebenden fest und meldet prinzipielle Zweifel an der Kommunizierbarkeit der
Erfahrung der Shoah an — gerade auch in narrativen Formen. Zu ihrer eigenen, spater dann doch
noch verfassten Biographie s. unten I11.5.1.

106 Bodenstab, Dramen, 44f.

107 Nur an einer Stelle nennt sie den polnischen Namen — Oswiecim — und fiigt hinzu: »Auf deutsch
haben sie sich einen anderen Namen ausgedacht.« (Aaron, Klaras Nein, 29.)

14.02.2026, 09:23:02. -

149


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Zeug_innenschaft und Sein

nen, die threm Leben nach dem Zweiten Weltkrieg in wieder einigermafen geordne-
ten Bahnen nachgehen, traut Klara nicht einmal mehr der Realitit auf den Pariser Stra-
Ren. ™8

»Sie [sc. Klara] kann nicht so tun, als ware Auschwitz ihr nicht passiert. lhre strikte Ab-
lehnung des Tradierten hilt nicht nur an der tiefen Unversdhnlichkeit der Verfolgungs-
erfahrung fest, sondern fordert Verdnderung ein, indem sie die fundamentale Erschiit-

terung durch die Shoah weitergibt.«'®®

Diese Einforderung der Verinderung zeigt sich andererseits als Heimsuchung der Figur
Angelikas: Dass diese tiberhaupt Tagebuch schreibt, hingt an ihrer Verunsicherung
durch das Wiederauftauchen Klaras."® In ihrem ersten Tagebucheintrag schreibt sie:

»Klara ist zuriickgekehrt. So, da steht es, geschrieben. Ich mufd es schreiben, damit es
wirklicher wird und um daran zu glauben. Seit drei Tagen gibt es nichts mehr, dessen
ich mir sicher bin. Klara ist zurlickgekehrt. Dieses Heft aus schlechtem Papier ist von

der Vorsehung geschickt... sonst geht alles unter, gehe ich unter.«™

Interessanterweise verdndert sich jedoch Angelikas Zwiesprache mit sich selbst. Wih-
rend sie am Anfang noch versucht, den eigenen Standort zu wahren und Klaras Angst
und Arger etwas entgegenzusetzen, verliert sie diesen Standort zunehmend, bis sie
schlief3lich feststellt:

»All diese Seiten waren schwer zu schreiben. Aber wie erst zu leben... Weil sie das al-
les getan, gelebt, erlitten hat, sind wir ihr schuldig, sie anzuhéren, wenn nicht zu ver-
stehen. Das ist es, was sie will. Wahrscheinlich weifd sie nicht, welche Gewalt sie uns

antut.«''?

Klaras Zeugnis sucht ihre Adressatin heim und nimmt sie in die Pflicht: Mit engelsglei-
cher Geduld und Beharrlichkeit, Passivitit und empathischer Haltung gibt sich Angelika
gleichsam preis. Den anfinglichen Versuch, sich zu schiitzen, gibt sie auf: Auf »unseren
Standpunkt verzichtend« lisst sich Angelika von Klara »in die Schranken [weisen, MK]
durch das Auftauchen einer Kraft, eines Wissens, das iiber unseres hinausgeht«*. Die-
se Heimsuchung, die stets die Alteritit wahrt, begegnet noch im letzten Tagebuchein-
trag: Angelika beschreibt die Fremdheit, die ihr in Klara begegnet, und sagt, dass sie die
»Worter« am liebsten »in einen Schrank sperren, den Schliissel wegwerfen und verges-
sen [wiirde, MK], daf$ es den Schliissel und den Schrank gegeben hat«**. Und dann der
letzte Satz des Tagebuches: »Klara wie eine Baustelle.«"* Noch im letzten Satz bleibt Kla-

108 Vgl. a.a.0., 100-102. Auch damit behandelt Aaron einen klassischen Topos von Zeugnissen von
Weiterlebenden. Vgl. dazu Mavridis, Wer der Folter erlag.

109 Bodenstab, Dramen, 45.

110 Vgl. Binder, Mon ombre, 119.

111 Aaron, Klaras Nein, 13.

112 A.aO., 7.

13 AaO,162.

14 A.aO,184.

115 Ebd.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

ras Zeugnis, dieses von Aaron geschaffene Narrativ, das ihr nie ganz gehort, weil sie es
dem Zeugnis Anderer verdankt, im Lévinas’schen Sinne spurhaft.

Dass Aaron das Narrativ Anderen verdankt, zeigt sich auch in der erwihnten Dan-
kesrede, die beredt von dieser Heimsuchung Zeugnis gibt, insofern Aaron in ihr die
Zeugnisse von zahlreichen Weiterlebenden namentlich erwihnt und diese als »erschiit-
ternd und unendlich kostbar«"® fiir ihr eigenes Schreiben bestimmt. Die Lévinas’sche
Verantwortlichkeit gegeniiber den Anderen hat, wie gezeigt, zwei Konsequenzen: Ers-
tens erwichst die Verantwortung der Adressat_innen dem Zeugnis gegeniiber aus dem
Versprechen der Zeug_innen, es handelt sich also gerade nicht um einen Vertrauensvor-
schuss der Adressat_innen, sondern dieser wird ihnen von den Zeug_innen gegeben und
dann gleichsam nachtriglich antizipiert. Und zweitens werden die Adressat_innen erst
in dem Moment zu den Adressat_innen als solchen, da sie das Zeugnis horen. Beziiglich
des ersten Punktes ist es darum in der Tat bezeichnend, dass Aarons Buch durch das
Vorwort eines Weiterlebenden erdffnet wird. Den Vertrauensvorschuss gewdhrt sodann
auch hier der Andere und weist so dem fiktiven Roman sein Gewicht, seinen Glanz —
seine >Herrlichkeit« — zu. Auf textlicher Ebene wird hier umgesetzt, was Lévinas als An-
spruch an die sekundire Zeug_innenschaft stellt: Der Prozess dieser Zeug_innenschaft
wird von den Zeug_innen selbst, nicht ihrem Auditorium er6ffnet. Aarons Klaras Nein
lasst sich darum als praktische Umsetzung des »Da hast Du mich!« lesen, das in der
Weise dem Vergessen entgegenarbeitet, dass es die Alteritit des Zeugnisses wahrt —
eben weil es sich von vornherein als Fiktion ausgibt. Klaras Nein ist im wortwortlichen
Sinne Fiktion: Das Wort »fingiert« stammt vom lateinischen fingere ab, welches »for-
men, bilden, gestalten« bedeutet. Wobei noch die Fiktion eine Gabe der Anderen ist.
Aaron schafft und gestaltet aufgrund ihres Hor-Aktes auf die Anderen das Zeugnis der
Anderen. Es ist ihre Verantwortung, die umgesetzte Aufgabe der Gabe.

Die Verantwortung, die bei Lévinas aus dem Angesprochen-Sein durch das Andere
resultiert und sich als »Unfihigkeit zu schweigen« (JS 314) ausdriickt, nimmt im Sagen
die Form der Aufrichtigkeit an. Was Lévinas darum von den Adressat_innen »forderts,
isteine Aufrichtigkeit den Zeug_innen gegeniiber. Diese Aufrichtigkeit zeigt sich bei Aa-
ron darin, dass sie die Intention ihres Zeugnisses klar benennt: Es will sich nicht in die
Zeugnisse der Weiterlebenden einreihen, sondern gleichsam davon zeugen, was diese in
ihrausgeldst haben. In der schriftlichen Form geht die Autorin allerdings deutlich — eben
kithn - iiber Lévinas hinaus, wihlt sie doch gerade nicht den Konjunktiv und damit auch
nicht Lévinas’ Modus des Vielleichts. Im fiktiven Roman wiirde das bedeuten, die Per-
sonen zu zensieren, Aaron aber will »den Personen jede Freiheit [...] geben, sie in ihrem
Ausdruck von Schmerz, Gewalt, bisweilen dreister Anmaflung«"” nicht zu beschrinken.
Davon abgesehen trifft sie sich aber auch noch in einer anderen Hinsicht mit Lévinas’
Uberlegungen: Indem die Adressat_innen mit ihren eigenen Zeugnissen die Zeugnisse
derer bezeugen, denen das widerfahren ist, was gemaf3 Lévinas jenseits des Seins ist,
bestitigen sie nicht nur ihr Zeugnis und das Sein der Zeug_innen, sondern auch ihr ei-
genes. Es ist folglich durchaus bezeichnend, dass Aaron in ihrer Dankesrede ihr Sein

116 Aaron, Dankesrede, 186.
117  A.a.0.,189.

14.02.2026, 09:23:02. -

151


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Zeug_innenschaft und Sein

als Nachgeborene nennt, das sich durch »ein Vermichtnis von Fragen und Zweifeln<*®
auszeichnet.™ Thre Verfassung wihrend des Schreibens von Klaras Nein beschreibt sie
denn auch als »schwammaihnlich«?°. Schriftsteller_innen seien in ihrer Arbeit wie ein
Schwamm: Was sie beschreiben, kénnen sie nie richtig fassen. Aaron nihert sich mit ih-
rem Zeugnis den Zeug_innen des Schreckens im Wissen, dass sie nie wie diese sein wird,
dass es zwischen den beiden immer eine Liicke geben wird — etwas, das Wilkomirski ge-
radeverneint. Anders formuliert: »Aarons Tagebucherzihlungist[..] ein Dokument iiber
die Erfahrung einer Uberlebenden und die Erfahrung jener, die mit den Uberlebenden
leben«'™. Das, was die beiden trennt, wird stets gewahrt.

Doch es ist dieses Zwischen, das die Zeug_innenschaft aufrechterhilt, auch wenn
die Zeug_innen schweigen werden. Dem ethischen Imperativ Lévinas wird hier Folge
geleistet: Das Register der Erkenntnis wird von Aaron vom Register des Ethischen da-
durch abgeldst, dass sie einen Roman verfasst. In ihrer literarischen Antwort auf das
Horen der Zeugnisse von Weiterlebenden konstituiert sie sich selbst und die Zeug_in-
nen. Zeug_innenschaft ereignet sich hier im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fikti-
on. Kénnte das aber nicht bedeuten, dass im Anschluss an Lévinas und aufgrund dieser
Anwendung auf Klaras Nein die Schriftstellerin damit eine doppelte Subjektivitit profi-
liert, in ihr also immer ihr eigenes Subjekt und das der Weiterlebenden konstituiert wird,
wie Agamben fiir die Weiterlebenden und die lebenden Toten postuliert? Zeichnet sich
sekundire Zeug_innenschaft womaglich gerade durch diese doppelte Subjektivitit aus?

5.5. Von der erhofften und erinnerten Sozialitat der Zeug_innenschaft

Agambens Reflexionen zum Begriff und dem Phinomen der Zeug_innenschaft bewegen
sich zwischen den Polen des Seins und der Sprache, wobei er im Verlauf seiner Argu-
mentation letztlich die Sprache durch das Sein, nimlich dasjenige der Zeug_innen ablést
bzw. das Sein stets der Sprache vorordnet. Diese Vorordnung des Seins vor die Sprache
fithrt bei genauerer Betrachtung allerdings zu erheblichen Spannungen. Was auf den
ersten Blick als Analogie von Derridas asymmetrischer Reziprozitit zwischen dem Sein
der Zeug_innen und ihrem Wissen erscheint, erweist sich bei genauerem Hinsehen in-
sofern als problematisch, als dieses Sein ein Sein von Toten impliziert.

Einerseits arbeitet Agamben mit dem Begriff der Liicke, andererseits mit dem Sub-
jekt-Begriff. Wihrend er mit dem ersten Begriff im Bereich der Sprache und damit im
Bereich des Hermeneutischen ist, wird der Subjekt-Begriff von Agamben stets mit einem
entsprechenden Sein verbunden, was die Subjektivitit in den Bereich des Ontologischen
weist. Agambens Argumentation nun nimmt ihren Ausgang bei Levis Zeugnis, von dem

18 A.a0.,188.

119  Vgl. Binder, Mon ombre, 329: »Obwohl der Fokus auf der Problematik der Zuriickgekehrten, die
durch ihre Erfahrungen auch auf ihr Umfeld (Angelikas Familie) Einfluss nimmt, liegt, integriert
Aaron in ihr Werk auch einige Problemstellungen der zweiten Generation und deutet die Schwie-
rigkeiten an, die sich fir die nachfolgende Generation ergeben.«

120 Aaron, Dankesrede, 189.

121 Binder, Mon ombre, 329.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

er den Begriff der Liicke aufgreift. Dabei geht es Agamben nicht so sehr darum, das Zeug-
nis als solches zu verstehen, sondern es zu kommentieren, indem er jene Liicke befragt,
von der Levi in seinem Zeugnis als Weiterlebender spricht. Diese Liicke ist, wie gezeigt,
eine doppelte: Sie entsteht einerseits aus dem Umstand, dass das Zeugnis mit bekann-
ten Wirklichkeitsvorstellungen bricht bzw. sich nicht auf gingige Wirklichkeitselemente
stiitzen kann. Und andererseits, und an dieser Stelle wechselt nun Agamben von der Ka-
tegorie der Sprache in diejenige des Seins, liegt in der Liicke die von Agamben postulierte
doppelte Subjektivitit begriindet.”* In der Folge versteht Agamben das Zeugnis als Pro-
dukt zweier Subjekte: Die Weiterlebenden tragen in sich das Subjekt derjenigen, welche
die Shoah am eigenen Leib und vollstindig erlebt haben: die lebenden Toten. Und sie
haben ihr eigenes Subjekt, also dasjenige, welches nach der Shoah weiterlebt und anstel-
le der leiblichen Opfer, der lebenden Toten, nun Zeugnis ablegt. Das Sein der Zeug_in-

23 aqus: »Die Menschen [sc.

nen zeichnet sich darum fiir Agamben durch ein Paradox
die Zeug_innen] sind Menschen, insofern sie nicht-menschlich sind«, oder, noch stir-
ker zugespitzt: »Die Menschen sind Menschen, insofern sie Zeugnis ablegen vom Nicht-
Menschen.« (WAb 105) Zeug_innen sind sodann »Subjekt[e] einer Entsubjektivierung«
(WAb 132). Die beiden Subjekte sind voneinander unterschieden und doch untrennbar.
Im Zeugnis der Weiterlebenden begegnen sich diese und die lebenden Toten, »mensch-
lich und nichtmenschlich sind koextensiv und fallen dennoch nicht zusammen« (WAb
132). Es ist eine »unauflgsliche Teilungs, die spaltet, aber das Gespaltene nicht trennt,
weshalb Agamben von einem »doppelten Uberleben« (WAb 132) spricht. Menschsein wird
folglich bei Agamben durch Subjektivitit bestimmt — eine Subjektivititindes, die gleich-
sam Leben und Tod verbindet. Wie soll das gehen? Dass Subjektivitit per definitionem
mehrdeutig ist, kann mensch Agamben durchaus erst einmal zugutehalten.

Die lateinische Wortwurzel homo subiectus verweist auf die Zweideutigkeit von Sub-
jektivitit: Ein Mensch ist einerseits Subjekt der Erfahrungen und Handlungen, die er
macht. Die Person ist diejenige, die etwas erfihrt und etwas tut - sie ist in ihrer Sub-
jektivitit aktiv. Andererseits ist der Mensch aber auch sub-iectus, das bedeutet, er ist dar-
unter geworfen und unterworfen. Die Person ist die, mit der etwas geschieht — sie ist
in ihrer Subjektivitit immer auch passiv. Das entscheidende Moment ist nun aber, dass
sich diese Zweideutigkeit theoretisch nicht voneinander trennen lisst, wenn das Mensch-
sein als Subjektivitit verstanden wird. Anders formuliert: Das eine lisst sich nicht ohne
das andere verstehen. Wenn Menschen etwas zustofdt, ihnen etwas widerfihrt, machen
sie insofern eine Erfahrung, als sie gleichsam durch diese hindurchgehen. Obwohl sie
diese Erfahrung »machenc, unterliegen sie ihr gleichzeitig, sind eben sub-iectus, zumal

122 Dieser Wechsel von der Sprache in das Sein ist der Grund, warum in der Diskussion von Agambens
Was von Auschwitz bleibt wiederholt kritisiert wird, dass er letztlich der Intention Levis nicht gerecht
werde. Vgl. besonders prominent Planinc, Drowning; Bachmann, Der abwesende Zeuge, 59—61;
sowie Leshem, The Question.

123 Welz, Shame, 87, Anm. 58, weist zu Recht darauf hin, dass an dieser Stelle eigentlich von einer
Zweideutigkeit, nicht einem Paradox gesprochen werden misste: »The paradox disappears [..]
as soon as one notices that>humanc«is a biological category referring to human beings belonging
to homo sapiens, while sinhumanc«is a moral category referring to atrocious acts committed by
these human beings.«

124 Vgl. Grgn, Homo subiectus, 26.

14.02.2026, 09:23:02. -

153


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Zeug_innenschaft und Sein

sie die Erfahrung als Subjekte machen. Oder mit Arne Grgn gesprochen: »Gerade wenn
wir Subjektivitit in diesem Sinne (subject of<) zu verstehen versuchen, stofien wir auf
Subjektivitit als ssubjected[] to[>]: Wenn man etwas tut, tut man auch etwas mit sich.
Man ist selbst derjenige, der das tragen soll.«**

Gren schligt darum vor, »unter Aktivitit Subjektivitit als Aktivitit und unter Passi-

126 71 verstehen. Damit meint er, dass der Mensch ers-

vitdt Subjektivitit als Passivitit«
tens etwas mit sich tut, wenn er etwas tut — er entscheidet sich nicht dafiir, sondern es
geschieht thm. Zweitens liegt die Person als ein Selbst darunter, was bedeutet, dass sie
sich, ohne sich dazu zu entschliefRen, dazu verhilt. Kurzum: »In Subjektivitit als Aktivi-
tit liegt auch Subjektivitit in dem Sinne, dass etwas mit einem geschieht. In Passivitit
steckt auch Subjektivitit in dem Sinne, dass es mit einem selbst geschieht.«*”” In dieser
Hinsicht ist der Mensch, wie auch Agamben festhilt, ein »Handelnder und Leidender«
(WAD 96) zugleich.

Nun gibt es aber in praktischer Hinsicht, »traumatic limit situations in which one
loses one’s sovereignty, and with it the possibility of choosing between different modes
of relating to events. One is, for example, stricken by terror, paralyzed by pain, or over-
whelmed by something that is no longer in one’s own control«'*®. Und genau diesen
Aspekt wendet Agamben auf die lebenden Toten an, insofern sie fir diese Entsubjekti-
vierung stehen, ihr Subjektsein — im doppelten Sinne - also verloren haben, und das,
wie Agamben zeigt, bereits zu Lebzeiten. Als lebende Tote haben sie nichts mehr zu
sagen und keine Erinnerung weiterzugeben. Sie haben, wie Levi es formuliert, »bereits
die Fahigkeit der Beobachtung, der Erinnerung, des Abwigens und des Ausdrucks verlo-
ren«'?, Anstatt nun aber bei dieser Entsubjektivierung gleichsam stehen zu bleiben und
sich zu fragen, wie diese sprachlich bezeugt werden kann, postuliert Agamben, dass im
Vollzug des Bezeugens diese verlorene Subjektivitit wieder konstituiert wird. Provoka-
tiv formuliert: Im Zeug_innen-Sein der Weiterlebenden werden auch die Toten wieder
lebendig. Das ist es, was dazu fithrt, dass die Krise der Zeug_innenschaft bei Agamben
im sozialen Gefiige, dem Wechselverhiltnis von Weiterlebenden und lebenden Toten
endet, das sich im besten Falle »in der Paradoxie der Zone der Ununterscheidbarkeit
aufhebt«®*°. Doch ist das wirklich ein soziales Gefiige? Die lebenden Toten sind tot. Alles

125 Aao, 27.

126 Ebd.

127 A.a.0., 28. Er geht an dieser Stelle noch einen Schritt weiter und vermerkt: »Subiectus heifSt auch:
etwas (z.B. einer CGefahr) ausgesetzt zu sein. Wenn einem etwas geschieht, ist man selbst ausge-
setzt. Man ist Erfahrungen ausgesetzt und kann dann Erfahrungen smachen«< Wenn man selbst
etwas tut, sieht es so aus, als sei man ihm nicht selbst, sondern nur der Reaktion anderer ausge-
setzt. Man ist aber auch dem unterworfen (>subjected to<), dessen Subjekt (subject of) man ist.
Das liegt daran, dass man nicht umhin kann, etwas mit sich zu tun, indem man selbst etwas tut.«
(Ebd.) Diesem Verstandnis folge ich, wie ich gleich zeigen werde, nicht.

128 Welz, Shame, 88. Welz kritisiert in diesem Artikel Agambens Position unter dem Aspekt der
Scham, also unter Heranziehung jenes Aspektes, den ich in meiner Darstellung und Interpreta-
tion weitestgehend unberiicksichtigt lasse. Scham ist die Emotion, anhand derer Agamben in Was
von Auschwitz bleibt die doppelte Subjektivitit auch bearbeitet.

129 Levi, Die Untergegangenen, 86.

130 Kliinder, Politischer Pessimismus, 347.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

entscheidet sich also daran, ob diese Sozialitit ontologisch verstanden wird oder sie in
der Sprache bezeugt, also hermeneutisch gedacht wird.

Insofern Agambens Zeug_innenschafts-Verstindnis mit der doppelten Subjektivitit
steht und fillt, ist klar, dass das Primat seiner Argumentation das Sein der Zeug_innen
ist. Zeug_innenschaft wird hier wesentlich durch die internalisierten, entsubjektivier-
ten Toten mitgetragen, die dennoch als Subjekte klassifiziert werden. Als Weiterleben-
de Zeugnis zu geben bedeutet bei Agamben, fiir die lebenden Toten zu sprechen, wobei
dieses Sprechen ein Nicht-Sprechen und damit ein bezeugendes Schweigen ist. Denn
das Sprechen fiir die lebenden Toten versteht Agamben im Anschluss an Levi nicht etwa
so, dass das Zeugnis der lebenden Toten in dem der Weiterlebenden gleichsam aufge-
hoben und tradiert ist. Genau deswegen ist es aber wenig tiberzeugend, dass Agamben
im Laufe seiner Reflexionen die bereits verlorene Subjektivitit, von welcher das Zeugnis
abhingig ist, dann doch wieder in jene Stummen hineinlegen will. Zwar liegt die Stir-
ke seines Ansatzes, gerade auch im Unterschied zu Derrida, darin begriindet, dass durch
das Zeugnis der Weiterlebenden denen ein Stiick Recht widerfihrt, die aufgrund ihres To-
des nicht mehrvon dem ihnen widerfahrenen Unrecht zeugen kénnen — sie werden nicht
in der Derrida’schen Bleibe der Einsambkeit gelassen. Wobei Agamben die ethischen Fol-
gen dieser Sozialitit schuldig bleibt, wie ich anhand von Lévinas’ Position gezeigt habe.
Aber indem Agamben von der Kategorie der Sprache — das Bezeugen des Zeugnisses — in
die Kategorie der Subjektivitit — das Sein der Zeug_innen — wechselt, wird das Unsag-
bare als Sagbares letztlich ontologisiert, die Liicke gleichsam geschlossen.” Auch Erik
M. Vogt kritisiert, dass es bei Agamben zu einer »Ontologisierung« korperlichen Leidens
komme, die dieses abstrakt mache und »seinem partikuliren historischen Ort und sei-
nem gesellschaftlichen Zusammenhang ent[ziehe]«"**. Denn wenn das Unsagbare on-
tologisiert wird, wird es fassbar, was letztlich einem Vergessen anheimfillt — wogegen
Agamben eigentlich anschreibt. Die Kategorie der Subjektivitit aber macht klar: Noch
die bewusste Inanspruchnahme der Liicke ist an die weiterlebenden Zeug_innen, nimlich
ihre Vorstellungskraft, gebunden.” Anders geht es nicht, aus dem schlichten Grund,
dass die lebenden Toten tot sind. Und auch die Liicke ist eine Beschreibung von auflen,
keine Bezeugung durch die lebenden Toten selbst.

Anhand des Personalpronomens Ich, das Agamben als deiktischen Ausdruck ver-
steht, begriindet er, dass Sprechen immer zugleich eine Subjektivierung und eine
Entsubjektivierung ist. Ohne Rede existiert kein Ich. Nur indem mensch spricht, exis-
tiertdas Ich. Um sich als dieses Ich zu finden, muss die sprechende Person sich verlieren.
Was Agamben jedoch nicht beriicksichtigt, ist, wie auch Catherine Mills feststellt, »that
the taking place of enunciation can itself be seen as always a matter of >being-with« oth-
ers, [...] in so far as grammatical shifters do not simply indicate the double movement of

131 Dass Menschsein als Zeug_innen immer ontologische und hermeneutische Aspekte einschliefst,
Fragen nach der Wirklichkeit und den Méglichkeiten des Menschen evoziert, und damit das Sein
nicht ausschliefllich der Ontologie zugewiesen werden kann, ist unstrittig (vgl. dazu die Beitrige
im Sammelband Dalferth/Hunziker [Hg.], Seinkdnnen). Mir geht es hier darum, dass Agamben in
letzter Konsequenz ein Sein der Toten gleichsam heraufbeschwort; ein solches aber kann es nur in
der Sprache geben.

132 Vogt, Zuginge, 151.

133 Vgl. Bachmann, Der abwesende Zeuge, 60.

14.02.2026, 09:23:02. -

155


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Zeug_innenschaft und Sein

subjectification and desubjectification, but also the position of the subject in relation to
others«*, Das aber bedeutet, dass gleichsam der Eintritt des Menschen in die Sprache
durch das Aussprechen des Ichs nicht nur die Position des Menschen gegeniiber der
Sprache anzeigt, sondern notwendigerweise auch seine Position in Bezug auf andere
sprechende und damit lebende Menschen.

»Pronouns such as»>l<—and »you<— necessarily position the speaking subject in rela-
tion with those being addressed or identified. Moreover, these enunciative positions
can only be acceded to in the presence of others: it is only in the context of being
with others that one can appropriate language as speaking subject. The enunciative
event of pronouns requires the presence of others as a necessary accompaniment to

the accession to speech in becoming a subject.«'®

Freilich versucht Agamben dieses Problem abzuschwichen, indem er am Schluss seiner
Argumentation weiterlebende lebende Tote zu Wort kommen lisst. Und wie gezeigt spielt
die Sprache als Ausdruck dieser doppelten Subjektivitit eine zentrale Rolle. Doch es ist
die Abhingigkeit der beiden in ihrer unumkehrbaren Reihenfolge, die kritisch zu beden-
ken ist, dass nimlich das Sein stets der Sprache vorgeordnet wird. Das zeigt sich gerade
auch in seiner Konzeption des Zeugnisses als Rest.

In der Hegel'schen Logik des zugleich Negierens und Bewahrens, das bei Agamben
einen Rest zur Folge hat, versteht er die Sprache des Zeugnisses. Der Rest ist damit ei-
gentlich die Sprache des Zeugnisses. Als lebende Sprache wird sie gesprochen, »als sei sie
tot« (WAD 141). Als tote Sprache wird sie gesprochen, »als sei sie lebendig« (WAb 141). Die
Abhingigkeitvon Sein und Sprache in ihrer unumkehrbaren Reihenfolge zeigt sich aber,
wenn Agamben in der Folge postuliert, dass diese nicht nicht-tote und nicht nicht-leben-
dige Sprache nur insofern maglich und damit wirklich ist, als sie der Rest zweier verschie-
dener Subjekte ist. Wenn Agamben schreibt, dass sich im Hiat zwischen den Wissenden,
den lebenden Toten, und den Sprechenden, den Weiterlebenden, das Zeugnis als Rest
ereignet, dann bedeutet das: Der Rest ist die_der Zeugin_Zeuge.

Aber miisste die Sozialitit, um die es Agamben geht, nicht selbst gebrochen, frag-
mentarisch, eben liickenhaft sein? Und wire dann nicht die Sprache die eigentliche Ka-
tegorie, die fiir diese Sozialitit bemiitht werden kann? Die Sprache wire dann selbst auc-
trix — eine Autoritit indes, die nicht im Sinne der urspriinglichen Bedeutung des Verbes
augere etwas zum Sein, sondern eben zur Sprache bringt, nimlich das Zeugnis. Agambens
Reflexionen erscheinen in einem ganz anderen Licht, wenn mensch von seiner Vorrang-
stellung des Seins vor der Sprache absieht. Gleichsam mit und gegen Agamben plidiere
ich darum dafiir, von einer sprachlichen Sozialitit zu sprechen. Eine Sozialitit, die im
Sprechakt der Hoffnung und Erinnerung bezeugt wird. Diese Sozialitit ist folglich an
die Sprache, die Vorstellungskraft und die Erinnerung der Weiterlebenden, und mit Lé-
vinas an die Horer_innen, die sekundiren Zeug_innen, gebunden. Nur im Sprechakt des
Zeugnisses, im Prozess des Bezeugens wird diese Sozialitit eine erhoffte und erinnerte
Wirklichkeit. Die lebenden Toten werden damit nicht lebendig. Ebenso wenig die Wei-
terlebenden, wenn sie nicht mehr leben und von der Bestialitit der Shoah werden zeu-

134  Mills, The Philosophy, 104.
135 Ebd.

14.02.2026, 09:23:02. -


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zeug-innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion

gen kénnen. Aber es lisst sich fragen, ob die Sprache des Zeugnisses der Modus der Ge-
rechtigkeit ist — iiber den Tod der Zeug_innen hinaus. Die daran anschlief3ende Frage ist
dann: Was fiir eine Sprache muss das sein, die alle Menschen in der Sprache sein lisst —
nicht nur fir die, die sie sprechen, sondern auch fiir die, die sie nie gesprochen haben,
nicht mehr oder noch nicht sprechen? Oder anders gefragt: Welche Sprache sprechen
Zeug_innen und die Horer_innen ihrer Zeugnisse?

14.02.2026, 09:23:02. -

157


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 09:23:02.


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

