
5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit

und Fiktion

Im Anschluss an Derrida, Agamben und Lévinas lässt sich sagen, dass ein Zeugnis zu

glauben bedeutet, der bezeugenden Person zu glauben. Was Zeug_innenschaft aus-

zeichnet, was ihr Sinn und ihre Funktion ist, zeigt sich an denMenschen, die bezeugen,

d.h. an und in ihrem Sein als Zeug_innen. Doch ist es überhaupt gerechtfertigt, da-

von auszugehen, dass Zeug_innen stets Personen sind, dass Zeug_innenschaft immer

ein Person- bzw. Mensch-Sein impliziert? In der Hebräischen Bibel etwa treten auch

zeitüberdauernde und unbelebte Dinge als Zeug_innen auf:1 In Gen 31,47 wird ein רגַיְ

אתָוּדהֲשָׂ /jegar sahaduta, ein Steinhaufen des Zeugnisses, zum Zeugen des Vertrags zwi-

schen den biblischen Figuren Jakob und Laban ernannt.2 In Ps 89,38 soll der Mond –

als »der treue Zeuge in denWolken« – dafür zeugen, dass ein Gelöbnis nicht gebrochen

wird. Und in Dtn 31,19 wird sogar ein Lied als Zeuge aufgerufen: »Nun schreibt in eurem

Interesse dieses Lied auf. Lehre es die Töchter und Söhne Israels und lege es in ihren

Mund, damit dieses Lied unter ihnen ein Zeuge fürmich ist.«3 Aber auch im alltäglichen

Sprachgebrauch begegnet immer wieder die Redeweise, dass Objekte oder Orte von

Widerfahrnissen zeugen: Archäologische Funde zeugen davon, dass ein Ort einst von

Menschen belebt war, und historische Ereignisse hinterlassen ihre Spuren an Orten, die

bis heute von den Geschehnissen zeugen, gleichsam selbst zu Zeuginnen werden. Und

bemerkenswerterweise hat Claude Lanzmann in seinem Film Shoah bewusst auch Orte

und Landschaften des Schreckens als stumme Zeuginnen in Szene gesetzt, sich also ge-

rade nicht darauf beschränkt, dass ausschließlich Menschen von den Widerfahrnissen

des ZweitenWeltkrieges zeugen.4

Alle diese Hinweise deuten darauf hin, dass – zumindest in gewissen symbolischen

Kontexten – auch Dinge Zeuginnen sein können.Müsste dann aber der Begriff und das

1 Vgl. Cohn/Sinai, Art. Witness, 115.

2 Vgl. dazu Frettlöh, Am Anfang, 55f.

3 Vgl. dazu Steck, Die getöteten »Zeugen«.

4 Der Film sollte ursprünglich den Titel Le Lieu et la Parole tragen (vgl. Lanzmann, Der Ort, 106).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Zeug_innenschaft und Sein

Phänomen der Zeug_innenschaft nicht ausgeweitet werden auf unbelebte Gegenstän-

de?5 Auch Coady geht auf diese Frage kurz ein und bemerkt:

»[T]here is a use of the expression or its grammatical variations to refer to any sort

of evidence at all. […] This extended usage, as when a detective says that the state of

the victim’s clothing testifies to the violence of the attack, can run over into sheer

metaphor as when Shakespeare puts into the mouth of one of this characters the

words ›The bricks are alive this day to testify to it‹ […].«6

Coady, als prominentester Vertreter der Testimony Debate, versteht Redeweisen, in de-

nen Gegenstände zu Zeuginnen werden, als Metaphern. Das bedeutet, dass ein Ort des

Schreckens nicht wirklich vomWiderfahrnis an diesemOrt zeugt, sondern allenfalls ei-

ne Spur dafür ist. Für Coady sind Zeugnisse personale Sprechakte, und dass die Begriffe

des Zeugnisses und des Bezeugens auf andere Formenübertragenwerden, ist höchstens

ein Ausdruck dafür, wie zentral die Thematik der Zeug_innenschaft im alltäglichen Le-

ben ist.7 Dass Metaphern nicht nur Sprechweisen sind, sondern in sich ein spezifisches

Erkenntnispotential tragenundzentraleAspekte einesBegriffs hervorzubringen vermö-

gen, wie dies Hans Blumenberg lehrt, wird damit außer Acht gelassen.8 Das hängt bei

Coady damit zusammen, dass er das Zeugnis als illokutionären Akt versteht, der stets

ein sprechendes und handelndes Subjekt voraussetzt, das Person-Sein folglich die condi-

tio sine qua non der Zeug_innenschaft ist. Der springende Punkt ist nun aber der, dass in

der Erkenntnistheorie dieses Person-Sein – die Subjektivität der Zeug_innen – als Stör-

faktor des Bezeugens verstanden wird: Für Coady sollen Augenzeug_innen möglichst

neutral ein Wissen weitergeben, weil sie in seinem Konzept Beweise zu liefern haben.

Entsprechend fasst er zusammen: »Testimony […] is the evidence given by persons.«9

Bei Derrida, Agamben und Lévinas wird dieser Störfaktor gleichsam in sein Gegenteil

verkehrt bzw. dekonstruiert: Die Fragwürdigkeit der epistemischen Kompetenz, Auto-

rität und Glaubwürdigkeit wird bei allen drei Philosophen gerade nicht als Schwäche,

sondern als konstitutives Element und spezifisches Potential der Zeug_innenschaft ver-

standen.Damit reagieren sie alle auf ihre je eigeneArt undWeise auf das sogenannteDi-

lemma der Augenzeug_innenschaft. Ihre Beiträge dazu sollen im Folgenden in Hinblick

auf ausgewählte Aspekte und auf dem Hintergrund des phänomenologischen Bezugs-

punktes dieses Kapitels – der Shoah – noch einmal miteinander ins Gespräch gebracht

und kritisch bedacht werden.

5 Ich komme später (s. unten III.5.2.) ausführlicher auf körperliche und leibliche Aspekte von

Zeug_innenschaft zu sprechen.

6 Coady, Testimony, 52.

7 Vgl. EE 82.

8 Vgl. Blumenberg, Paradigmen.

9 Coady, Testimony, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 131

5.1. Das Dilemma der Augenzeug_innenschaft (vor Gericht)

Einer der frühsten griechischen Begriffe für die Zeugin ist ἱστωρ/histor. Der Ausdruck

versteht den Zeugen als Wissenden: Abgeleitet vom Wortstamm his-, das auch für »Se-

hen« oder »Wissen« steht, heißt histor wörtlich übersetzt »die, die weiß« bzw. »der, der

gesehen hat«. Nach Benveniste ist denn der histor »ein Zeuge, insofern er weiß, aber vor

allem insofern er etwas gesehen hat«10. Weil eine Person etwas gesehen hat und damit

etwas weiß, ist sie Zeugin. Das Moment der Konstituierung des Zeug_innen-Seins ist

folglichdasderWahrnehmung.11Diese sollte außerdemunmittelbar sein:Bereits das rö-

mische Recht hat zwischen den unmittelbaren Zeug_innen, dem sog. testis oculatus oder

immediatus,welcher ein Ereignis selbst erlebt, d.h.mitangeschaut hat, und denZeug_in-

nen vom Hörensagen, dem sog. testis auritus oder mediatus, unterschieden.12 Dabei galt

ein einziger Augenzeuge mehr als zehn Ohrenzeug_innen, wie es bei Plautus heißt.13

Das hängt nicht damit zusammen, dass Augen zuverlässigere Organe als Ohren sind.

Zwar kommt »den Augen und dem Sehsinn seit der Antike eine privilegierte epistemi-

sche Rolle zu«14.Herodot etwa legt einer seiner Figuren in denHistorien den Satz in den

Mund: »Den Ohren trauen die Menschen weniger als ihren Augen.«15 Doch was die Au-

genzeug_innen von denen des Hörensagens unterscheidet, ist, dass Erstere ein Wider-

fahrnis selbst wahrgenommen haben, während Letztere nur Wissen aus zweiter Hand

referieren. Im englischen Recht hat dies dazu geführt, dass traditionell nur das Zeugnis

aus erster Hand, d.h. aus eigener und unmittelbarerWahrnehmung, vor Gericht als Be-

leg zugelassenwird.16 John Locke hat diese Regel in seinenÜberlegungen zum epistemi-

10 Benveniste, Indoeuropäische Institutionen, 173. Vgl. dazu auch Snell, Die Ausdrücke, 59.

11 Vgl. Krämer, Medium, 230.

12 Vgl. Scholz/von Lüpke, Art. Zeuge, sowie Krämer, Medium, 229f.

13 Plautus, Truculentus, II, vi, 8. Ähnlich auch Platon, Theaitetos, 201b–c.

14 EE 84.

15 Herodot, Historien, zitiert nach Most, Der Finger, 23.

16 Das schweizerische Recht unterscheidet zwischen Tatzeug_innen und Zeug_innen vom Hörensagen.

Für die Ersten gilt, dass sie einen zu beweisenden Sachverhalt persönlich und direkt wahrgenom-

men haben, wohingegen die Zweiten eine Mitteilung einer Drittperson wiedergeben, die ent-

weder das Tatgeschehen verfolgt hat oder über das Vorleben der beschuldigten Person Bescheid

weiß (vgl. Geppert, Der Grundsatz, 216, sowie Hauser, Der Zeugenbeweis, 60). Die Aussagen der

Zeug_innen vomHörensagen beziehen sich folglich auf eine fremdeWahrnehmung (vgl. Geppert,

Der Zeuge, 539). Bezüglich der Zulassung als Beweis der Zeug_innenaussagen wird des Weite-

ren zwischen mittelbaren und unmittelbaren Beweismitteln unterschieden, wobei das sog. Un-

mittelbarkeitsprinzip Vorrang hat: Tatzeugnisse gelten als mittelbar und haben Vorrang vor den

unmittelbaren Zeugnissen, wenngleich Letztere, also Aussagen von Zeug_innen vomHörensagen,

nicht kategorisch ausgeschlossen sind (vgl. ebd.). Liegt nur ein Zeugnis vomHörensagen vor, wird

Zurückhaltung geboten, es als Beweis anzuerkennen (vgl. Donatsch, Die Anonymität, 406f.). Als

ergänzende Vernehmung wird das Zeugnis vom Hörensagen als Beweis hingegen als zulässig er-

achtet (vgl. Hauser, Zeugenbeweis, 62). Zu den Möglichkeiten und Grenzen des Zeugnisses vom

Hörensagen im schweizerischen Recht vgl. insgesamt, auch für die entsprechenden Gesetzespa-

ragraphen, Kaufmann, Das Unmittelbarkeitsprinzip, insbes. 22f.145-148.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Zeug_innenschaft und Sein

schenWert von Zeugnissen reflektiert und schreibt, dass »jedes Zeugnis um so weniger

Beweiskraft besitzt, je weiter es von der ursprünglichenWahrheit entfernt ist«17.

Was Zeug_innen vor Gericht auszeichnet, ist indes keine Kompetenz, das Gesehe-

ne zu beurteilen – dafür stehen die Sachverständigen, die dem Gericht ein professio-

nalisiertes Wissen zur Verfügung stellen. Von den Zeug_innen wird schlicht gefordert,

das Gesehene bzw. Gehörte wiederzugeben. Dass allerdings der Umstand, dass Men-

schen im Moment des zu bezeugenden Widerfahrnisses oft nicht um ihre spätere Rolle

alsZeug_innenwissen,dieursprünglicheWahrnehmungeineandere sein lässt,alswenn

intentional dasEreigniswahrgenommenwürde,bemerkt auchClaudiaWelz: »[W]ehave

to take into account that most observers do not know that they are witnesses when the

event is happening […]. The virtue of the witness is vigilance: watchfulness, wakeful-

ness, or alertness.«18 Die Rolle der Zeug_innen vor Gericht ist sodann die der neutra-

len Beobachter_innen. Ihre Meinungen, Bewertungen und Schlussfolgerungen werden

denn in der Regel in Gerichtsprozessen für die Urteilsbildung ausgeschlossen, d.h., ih-

nen kommt keine rechtsgültige Beweiskraft zu.19 Augenzeug_innen sind imKontext des

Gerichts, wie auch John Durham Peters festhält, Verlängerungen der Sinnesorgane de-

rer, die selbst beim zu bezeugenden Ereignis nicht zugegen waren: »Witness serve as

the surrogate sense-organs of the absent.«20 Die idealen Zeug_innen, so Peters weiter,

»would behave like a thing: a mere tablet of recording«21. Insofern der Medientheore-

tiker Peters Zeug_innen als Medien versteht, liegt die unbezweifelbare »unreliability of

witness« im Übermittlungscharakter der Zeug_innen begründet: Eine subjektive Erfah-

rung ist im Diskurs, im Prozess des Bezeugens, zu objektivieren.22 Zeug_innen vor Ge-

richt sinddamit »Lückenbüßer undNothelfer fürmenschlicheErkenntnis undÜberzeu-

gungskraft«23.

Doch was Zeug_innen überhaupt erst auf den Plan gerufen hat, nämlich ihr Da-Sein

in einem bestimmten Kontext, wird ihnen im Prozess des Bezeugens abgesprochen.

Mehr noch: Sie müssen sich gleichsam aus dem Zeugnis zurückziehen, sich von der

eigenen Betroffenheit befreien. Im Bezeugen vor Gericht werden Zeug_innen zu einem

Mittel zum Zweck, obwohl sie in ihrem Person-Sein eigentlich auch »Zweck an sich

selbst« sind. Sybille Krämer beschreibt diesen Zusammenhang als ein Spannungsver-

hältnis »zwischen der Depersonalisierung, die dem Zeugen als Medium eigen ist, und

der Glaub- und Vertrauenswürdigkeit, die allein in der Person des Zeugen verkörpert

17 Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 357. Vgl. ebd.: »Wenn ein glaubwürdiger Mann

seine Kenntnis einer Sache versichert, so ist das ein einwandfreier Beweis. Wenn ein zweiter, der

ebenso glaubwürdig ist, sie nach dem Bericht des ersten bezeugt, so ist das Zeugnis bereits abge-

schwächter.Wenn endlich ein dritter das Gehörte vomHörensagen bestätigt, so kommt sein Zeug-

nis noch weniger in Betracht. Bei überliefertenWahrheiten schwächt also jeder weitere Schritt die

Beweiskraft ab; je öfter eine Überlieferung von Hand zu Hand gegangen ist, um so geringer ist die

Beweiskraft, die man von ihr empfängt.«

18 Welz, Trauma, 110.

19 Vgl. Meyer-Goßner, Strafprozessordnung, 152.

20 Peters, Witnessing, 709.

21 A.a.O., 716.

22 Vgl. Krämer, Medium, 237.

23 Heyden, Verdichtete Zeugenschaft, 38.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 133

ist«24. Anders formuliert: Existentiell betrachtet sind Zeug_innen Personen, funktio-

nal aber werden sie als Objekte und Medien verstanden.25 Krämer schlägt darum in

ihren Untersuchungen zum Begriff und dem Phänomen der Zeug_innenschaft vor,

zwischen der »Grammatik« und der »Pragmatik« des Bezeugens zu unterscheiden.26

Zur Grammatik des Zeugnisgebens zählt sie alle Attribute, »die – kulminierend im Ideal

des Gerichtszeugen – das Bezeugen verstehen als die Kundgabe der Wahrnehmung

eines vergangenen Ereignisses durch einen unbeteiligten Beobachter, und zwar vor

einem Publikum, das seinerseits von der Wahrnehmung dieses Ereignisses ausge-

schlossen war«27. Dem gegenüber versteht die Philosophin unter der Pragmatik der

Zeug_innenschaft »die vielfältigen Formen, in denen das Bezeugen als raum-zeitlich

situierter Prozess vorkommt, angefangen bei der alltäglichen Unterrichtung durch

die Worte anderer bis zu den Extremformen des Zeugnisses von Überlebenden einer

Katastrophe«28.

Diese Unterscheidung bringt das genannte Spannungsverhältnis wie folgt auf den

Punkt: In der »Pragmatik der Zeug_innenschaft zeigt sich, dass in ihrer Grammatik

ein Dilemma angelegt ist«29. Um dieses Dilemma drehen sich die Positionen Derridas,

Agambens und Lévinas’. Das hängt meines Erachtens im Besonderen mit ihrem teils

impliziten, teils expliziten phänomenologischen Bezugspunkt zusammen: der Shoah.

Denn die Problematik des genannten Spannungsverhältnisses zeigt sich insbesondere

dort, wo Zeug_innen zugleich Opfer sind: Diese bezeugen allem voran nicht, was ihnen

widerfahren ist, sondern dass sie überlebt haben, d.h. weiterleben – ihr Zeugnis ist der

lebende Beweis ihrer Existenz. Das aber können sie nur anhand dessen bezeugen, was

ihnen widerfahren ist. In der Rolle der Weiterlebenden-Zeug_innen lassen sich Person

undWissen deshalb gerade nicht voneinander trennen – und das, wie die drei Philoso-

phen, und unter ihnen insbesondere Derrida, zu erörtern und begründen versuchen,

aus guten Gründen.

5.2. Zeugnisse als Fenster in die (weiterlebende) Gegenwart

Dass Zeug_innen Personen sind, die über ein bestimmtes Wissen verfügen, ist für Der-

rida, wie gezeigt, grundsätzlich unstrittig.Worum es ihm geht, ist eine asymmetrische

Reziprozität zwischen dem Sein der Zeug_innen und ihrem Wissen: Zeug_innen sind

Träger_innen von Wissen. Ob eine bestimmte Sache ans Licht kommt, hängt an ihnen,

weil sie kraft ihrer Erfahrung dafür ausgezeichnet sind. Das Zeugnis entsteht aus ei-

nem Geheimnis, über das nur die Zeug_innen verfügen. Die »Grammatik des Bezeu-

gens«, welche eigentlich die Rolle der externen und neutralen Beobachter_innen ver-

langt, taucht in der Konzeption Derridas gar nicht erst auf. Derrida postuliert, dass das,

24 Krämer, Medium, 237.

25 Vgl. ebd.

26 Vgl. a.a.O., 223–260.

27 A.a.O., 257.

28 A.a.O., 257f.

29 A.a.O., 258.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Zeug_innenschaft und Sein

was die Zeug_innen eigentlich zu leisten hätten, nämlich einen Beweis zu liefern, sie

nicht im Stande sind zu tun, weil sie da, wo es darauf ankam, nicht dabei gewesen wa-

ren, ihnen sodann noch das Geheimnis selbst verborgen bleibt: In ihrer Anwesenheit vor

Gericht ist ihnen das zu Bezeugende abwesend.

Für Formen der Zeug_innenschaft, bei denen die Zeug_innen nicht schwersttrau-

matisiert und vom Tode bedroht sind, ist dieses Postulat Derridas freilich nicht haltbar,

insofern Zeug_innen durchaus »dabei gewesen« sein können, die gemachte Erfahrung

keine »unclaimed experience«30 ist,wieCaruth traumatischeErfahrungennennt. In sol-

chen Kontexten ist die Erfahrung kein unabgeholter Koffer, der auf seine_n Besitzer_in

wartet. Im Kontext der Zeug_innenschaft von der Shoah ist Derridas Argumentation

aber insofern stringent, als bei ihren Weiterlebenden Opferstatus und Zeug_innenrol-

le zusammenfallen.31 Das bedeutet, dass Medium und Person gerade nicht voneinander

zu unterscheiden sind – und es auch nicht sein sollten. Peters’ Vorstellung, dass die be-

zeugenden Personen Verlängerungen der Sinnesorgane derer sind, die selbst nicht da-

bei waren, impliziert nämlich letztlich, dass die Weiterlebenden im Verfahren des Be-

zeugens verschwinden, sie »sich gleichsam durchlässig machen […] für unseren Blick,

sodass wir uns durch sie hindurch selbst von den Tatsachen überzeugen können«32.

Dass es für Derrida ein Zeugnis nur dort braucht, wo gerade keine Beweise verfüg-

bar sind, ist, so lese ich ihn vor dem Hintergrund der Geschehnisse der Shoah, diesem

Umstand geschuldet: Das Derrida’sche Zeugnis will nicht über-, sondern bezeugen. Be-

zeugen aber ist bei Derrida im Anschluss an Augustin ein Erzeugen: Die Zeugin ist homo

faber –nicht so sehr in Bezug auf das Vergangene, sondern vor allem für die Gegenwart,

in der sieweiterlebt.Damit aber gilt das Zeugnis erst einmal den Zeug_innen selbst.

Diese Betonung des Zeugnisses für die Zeug_innen selbst begegnet auch bei Agam-

ben. Seine Konzeption der doppelten Unmöglichkeit des Zeugnisses fokussiert darauf,

wie das Unsagbare sagbar gemacht wird –nämlich wie die lebenden Toten und dieWei-

terlebenden in der Sprache des Zeugnisses als Rest Zeugnis ablegen und sich damit als

Subjekte konstituieren. Zeugnisse sind in Derridas und Agambens Verständnis keine

Fenster in die Vergangenheit – sie lässt sich nicht repräsentieren –, sondern Erinnerun-

gen, die im Erzählen die Zeug_innen als Subjekte wiederkonstituieren. Darin mag Ver-

gangenes zuWort kommen, seine Bedeutung erhält es aber imHier undHeute, nämlich

im Sein, im Weiterleben der Zeug_innen. Kurzum: Zeugnisse sind Fenster in die (wei-

terlebende) Gegenwart.

Die Reziprozität von Sein und Wissen im Kontext der Zeug_innenschaft der Shoah

als asymmetrisch zu bestimmen heißt, im Zeugnis der Weiterlebenden einen Akt der

Wiederherstellung des Selbstverständnisses als Menschen und der Integrität als Opfer

diesesWiderfahrnisses zu sehen.33 Denn das Zeugnis, dasWeiterlebende geben, ist nur

30 Vgl. Caruth, Unclaimed Experience.

31 Die Täter_innen-Rolle wird hier bewusst ausgeklammert. Ich komme später (s. unten III.2.3.) auf

sie zu sprechen.

32 EE 87.

33 Vgl. Krämer,Medium, 251, die auf demHintergrund dessen auch dasmehrheitliche Schweigen der

Weiterlebendendirekt nach demZweitenWeltkrieg deutet: »Es bedurfte erst eines beträchtlichen

historischen Abstandes, bis es den Holocaust-Opfern möglich wurde, als Zeugen zu sprechen. Ei-

nes Abstandes, aus dem heraus die Überlebenden dann eben nicht nur als gedemütigte Opfer der

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 135

aus der Perspektive ihres heutigen Ich formuliert. Dabei ist bezeichnend, dass Weiter-

lebende nicht selten bezeugen, dass das erzählende Ich gerade nicht in Kontinuität zum

Trauma-Ich steht, die Lücke dazwischen aber gerade ermöglicht, heute überhaupt wei-

terleben zu können.34 Diesen Umstand bezeugt die Weiterlebende Charlotte Delbo wie

folgt:

»I feel that the one who was in the camp is not me, is not the person, who is here,

facing you. […] And everything that happened to that other, the Auschwitz one, now

has no bearing upon me, does not concern me […]. I live within a twofold being.

The Auschwitz double doesn’t bother me, doesn’t interfere with my life. As though it

weren’t I at all. Without this split I would not have been able to revive.«35

Weiterlebende bezeugen – im Unterschied zu anderen Zeug_innen, die nicht an den

Grenzen des Bezeugbaren zu bezeugen haben –einenOrt, an dem es das,was von ihnen

in der »Grammatik des Zeugnisses« verlangt wird, gerade nicht gibt: In den Konzen-

trationslagern des nationalsozialistischen Regimes gibt es nur Opfer und Täter_innen.

Das aber bedeutet: »Die Häftlinge wurden durch die ihnen widerfahrenden entmensch-

lichenden Praktiken so weit kontaminiert von der Täterperspektive, dass sie nicht allein

Opfer von Gewalt waren, sondern dass sie ihrer Identität und ihrer Humanität selbst

beraubt, also ›entmenscht‹ wurden […].«36 Was eigentlich Bedingung der Zeug_innen-

schaft ist – auch in der erkenntnistheoretischen Zeug_innenschafts-Debatte –, wurde

hier mit allen möglichen Mitteln zu zerstören versucht: »die Integrität des eigenen Per-

son-Seins«37.

In seinen Aufsatz Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening erörtert Laub ein In-

terview, das er mit einer ehemaligen Auschwitz-Insassin hielt.38 Er beschreibt sie als

»self-effacing, almost talking inwhispers,mostly to herself. […] She tread lightly, leaving

Konzentrationslager, sondern als respektable Zeitgenossen dasWort ergreifen können und damit

als Personen sprechen, die – so gut es eben geht – ihren Weg ins Leben zurückgefunden haben;

Holocaust-Zeugen sprechen dann auch im Namen ihrer Gegenwart und nicht einfach der Vergan-

genheit.«

34 Vgl. dazu die Arbeiten von Boothe, die anhand von Interviews mit Weiterlebenden die zentra-

len Aspekte ihrer Resilienz herausgearbeitet hat, insbes. dies./Thoma, Defizitäres Erzählen; dies./

Grimm/Hermann/Luder, JAKOB narrative analysis; sowie dies., Den Terror.

35 Delbo, Days and Memory, 3. Vgl. auch Laub, An Event, 82: »There was no longer an other to

which one could say ›Thou‹ in the hope of being heard, of being recognized as a subject, of be-

ing answered. The historical reality of the Holocaust became, thus, a reality which extinguished

philosophically the very possibility of address, the possibility of appealing, or of turning to an-

other.« In philosophischen und psychologischen Zeug_innenschafts-Debatten wird darum immer

wieder das Konzept des sog. inner Thou bemüht. Vgl. dazu Laub, Reestablishing, sowieWelz, Trau-

ma, 108–127.

36 Krämer, Medium, 249f.

37 A.a.O., 250.

38 Das Interview kann heute unter der Akte T-179 im Yale Video Archive eingesehen werden. Bei der

Frau, die Laub im genannten Artikel ohne Namen nennt, handelt es sich um Serena N., die 1927

in Poprad zur Welt kam. Sie war die Älteste von sechs Kindern und wurde 1944 nach Auschwitz

verschleppt.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Zeug_innenschaft und Sein

hardly a trace«39. Doch plötzlich, so Laub weiter, »a sudden intensity, passion and color

were infused into the narrative. She was fully there«40. In diesem Moment erzählt die

Frau davon,wie vier Kamine in Auschwitz explodierten.Und Laub kommentiert: »A daz-

zling, brilliant moment from the past swept through the frozen stillness of the muted,

grave-like landscape with dashing meteoric speed, exploding it into a shower of sights

and sounds.«41 In einemkurzen, flüchtigenMoment verschafft sich hier das Trauma-Ich

Zugang zum heutigen Ich und gibt Zeugnis. Wie die Lévinas’sche Spur ist das Zeugnis

nur im Vorübergehen, einem Aufbrechen und Sich-Absolvieren wahrnehmbar, denn so

plötzlich es kam, so schnell verschwindet es wieder:

»Yet the meteor from the past kept moving on. The woman fell silent and the tumults

of themoment faded. She became subdued again and her voice resumed the unevent-

ful, almost monotonous and lamenting tone. The gates of Auschwitz closed and the

veil of obliteration and of silence, at once oppressive and repressive, descended once

again.«42

Einige Monate nach diesem Interview sehen sich Historiker_innen, Psychoanalyti-

ker_innen und Künstler_innen auf einer Konferenz diese auf Video aufgezeichnete

Szene an. Sie führt zu heftigen Diskussionen, zumal die Historiker_innen beweisen kön-

nen, dass es unmöglich vier Kamine waren, die explodierten, sondern nur ein Kamin.

Ihr Urteil: Die Erinnerung der Zeugin ist falsch, ihre Aussage ein historischer Irrtum.

Doch anders als für die Historiker_innen, für die durch die falsche Anzahl explodieren-

der Kamine das Zeugnis wertlos wird, hört Laub aus den Worten der Frau eine andere

Botschaft, gar eine andere historische Realität, die das Gesagte als Zeugnis qualifiziert:

»The woman was testifying […] not to the number of the chimneys blown up, but to

something else, more radical, more crucial: the reality of an unimaginable occurrence.

One chimney blown up in Auschwitz was as incredible as four. The number mattered

less than the fact of the occurrence. […] The woman testified to an event that broke the

all compelling frame of Auschwitz, where Jewish armed revolts just did not happen,

and had no place. She testified to the breakage of a framework. That was historical

truth.«43

Was Laub hier und in der Folge beschreibt, steht in Analogie zuDerridas Vorstellung der

unersetzbarenEinmaligkeit desZeugnisses einerseits unddemZeugnis als potentielle Lüge

andererseits. Beide Aspekte sind bei Derrida konstitutiv für das Sein der Zeug_innen.

InDerridasZeugnis-Begriff könnte die Subjektivität der Zeug_innennicht höher ge-

hängt werden, insofern er davon ausgeht, dass jedes Zeugnis einmalig ist und in dieser

Einmaligkeit unersetzbar. Das ist die Prämisse seines Zeug_innenschafts-Verständnis-

ses. Was die Frau in Laubs Interview darum bezeugt, ist aufgrund dieser Prämisse bei

39 Laub, Bearing Witness, 59.

40 Ebd.

41 Ebd.

42 Ebd.

43 A.a.O., 60.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 137

Derrida erst einmal wahr –ungeachtet der historischen Akkuratheit. Die Historiker_in-

nen der von Laub beschriebenen Szene kehren Derridas asymmetrische Reziprozität in

ihr Gegenteil um: Anstatt dasSeinder Frau als Zeugin als gegeben vorauszusetzen, setzen

sie ihr eigenes historisches Wissen an den Anfang ihrer Bewertung. Im Hören auf das

Zeugnis nehmen sie damit aber nur ihren Blick, ihreWahrnehmung und ihreWertungen

wahr. Bei ihnen bricht das Gedächtnis gerade nicht, wie es Derrida von Zeug_innen ver-

langt, mit der Gegenwart der visuellen Wahrnehmung. Freilich muss auch bei Derrida

nachgefragt werden, obWahrnehmung nicht immer schon geprägt ist von sedimentier-

ter Erfahrung und insofern einem Vor-Urteil unterliegt. Aber der springende Punkt ist

der, dass das Primat des Wissens bei den beschriebenen Historiker_innen dazu führt,

das Gesagte der Weiterlebenden nicht als Zeugnis anzuerkennen. Sie fallen gleichsam

einer historischen Verwertbarkeit des Zeugnisses anheim, insofern sie das Zeugnis in

die Geschichte, die Historie einbinden wollen. Anders formuliert: Ihr Fokus gilt der ob-

jektivenWirklichkeit,nichtder subjektiven ›Wahrheit‹.DasZeugnis vonWeiterlebenden

aber, so lehrt Derrida, lässt sich gerade nicht fassen – und damit auch nicht als objekti-

veWirklichkeit postulieren.Dieses Zeugnis gehorcht nicht der Logik eines »Sprechaktes

der Beweisführung«44.

Interviews mit Weiterlebenden sind Interviews mit schwersttraumatisierten Men-

schen. Traumata aber sind Ereignisse, die emotional und intellektuell nicht verarbei-

tet sind und sich sodann der Integration in eine Erfahrung sperren.45 Im Zeugnis der

Weiterlebenden wird darum etwas Verlorenes zurückgefordert: das eigene Sein.46 Ent-

sprechend hält auchGeoffreyHartman fest: »Das video-visuelleMediumdient nicht nur

der Erzählung, es soll vielmehr auch denÜberlebenden neu verkörpern und an die Stelle

der erniedrigenden Nazi-Photos treten […].«47 Derridas Überlegungen zeigen, dass die

unmögliche Möglichkeit des Zeugnisses, also das zu bezeugen, was sich aufgrund von

Traumata eigentlich dem eigenen Sprechen und Verstehen widersetzt, ein Weg ist, das

Autos in der Autobiografie wiederzugewinnen –wenn auch, wie die beschriebene Szene

eindrücklich zeigt, zuweilen nur für einen kurzen Augenblick, nur, um mit Lévinas zu

sprechen, in Form einer Spur.Das geschieht bei der von Laub interviewtenWeiterleben-

den in demMoment, in der die eigentlich flüsternde und zu sich selbst sprechende Frau

in »a sudden intensity, passion and color«48 von einem Widerfahrnis zeugt, das in sich

einen historischen Irrtum enthält, weil sie von vier Kaminen statt einemKamin erzählt.

Doch genau in demMoment war sie »fully there«49. Laub schließt daraus:

44 Weigel, Zeugnis, 119.

45 Vgl. Bohleber, Erinnerung, 301: »Trauma ist ein factum brutum, das im Augenblick des Erlebens

nicht in einen Bedeutungszusammenhang integriert werden kann, weil es die seelische Textur

durchschlägt. Das schafft besondere Bedingungen für dessen Erinnerung und nachträgliche In-

tegration in gegenwärtiges Erleben.«

46 Vgl. Hartman, A Note, 82: »The survivors strengthen through the testimonial act a reconstructed

identity.«

47 Hartman, Die Wunde, 88.

48 Laub, Bearing Witness, 59.

49 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Zeug_innenschaft und Sein

»She was testifying not simply to empirical historical facts, but to the very secret of

survival and of resistance to extermination. The historians could not hear, I thought,

the way in which her silence was itself part of her testimony, an essential part of the

historical truth she was precisely bearing witness to.«50

Laub widersetzt sich in seiner Wahr-Nehmung des Zeugnisses der Derrida’schen Prü-

fung der Übersetzung nach Kriterien der objektiven Beweisführung. Nur ein Zeugnis,

das nicht als absolut gesichert gelten kann, stellt für Derrida ein wahres Zeugnis dar.

Die Differenz der authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wiedergabe soll bei

Derrida genau dazu führen, dass das Zeugnis von seinen Hörer_innen nicht als wahr

oder falsch eingeschätzt wird, weil andernfalls das Sein der Zeug_innen auf dem Spiel

stünde. ImDerrida’schenBezeugenwird nicht das Zeugnis, d.h. sein Inhalt, sondern die

sprechende Person,werden die Zeug_innen bestätigt. Zu diesemSein gehört bei der von

Laub beschriebenen Weiterlebenden gerade auch ihre Zurückhaltung, ihr Sprechen zu

sich selbst, gar ihr Schweigen51. Mit Derrida lässt sich darum verstehen, warum Unbe-

troffene inZeugnissen vonWeiterlebenden »immer auch etwasüberdas erneute Fußfas-

sen des Überlebenden und über seine derzeitigen Lebensumstände«52 erfahren. In die-

ser Hinsicht trägt Derrida wesentliche Aspekte für das Verständnis der Zeugnisse von

Weiterlebenden bei, insofern seine Fokussierung auf das Sein dieser – als Primat vor

dem Wissen – der erkenntnistheoretischen Falle ausweicht, zu meinen, Unbetroffene

könnten durchMenschen hindurch auf Tatsachen sehen.

Die Problematik seiner Position zeigt sich jedoch darin, wie bereits mehrfach ange-

klungen, dass die Differenz der authentischen Erfahrung und ihrer sprachlichen Wie-

dergabe bei Derrida erstens dazu führt, dass die Zeug_innen in der einsamen Bleibe ver-

harren,weilDerridadieHörer_innen vondiesemProzess letztlich ausschließt.Und zwei-

tens lässt es sich fragen, ob Derridas Konzept nicht zur Folge hat, dass es Hörer_innen,

auch nach diesem ersten Akt des Zuhörens, partout nicht zusteht, diese subjektiven Rah-

menbedingungen des Zeugnisses kritisch zu hinterfragen – etwa unter vergleichender

Heranziehung anderer Zeugnisse.Was aber bedeutet das für sogenannte Fälle der Erin-

nerungsverfälschung im Kontext der Shoah-Literatur – etwa für den zweifelsohne pro-

minentesten Fall BinjaminWilkomirski?

5.3. Wilkomirskis Photographie und das Trauma als Spotlight

Bruchstücke. Aus einer Kindheit 1939–1948 ist der Titel eines 1995 beim Jüdischen Verlag des

Suhrkamp Verlags erschienenen Buches, das in zwölf Sprachen übersetzt und innert

kürzester Zeit überschwängliche Resonanz erhielt: »Seit Anne Franks Tagebuchveröf-

fentlichung hat keineDarstellung desHolocaust aus der Sicht eines Kindes so viele Leser

50 A.a.O., 62.

51 Vgl.Welz, Post-traumatic growth, die gerade auchdas schweigendeWarten alsUmgangmit einem

Trauma versteht.

52 Hartman, Die Wunde, 89.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 139

berührt.«53 Das Buch versteht sich als Autobiografie54 BinjaminWilkomirskis, der in ihr

von seiner Kindheit in den Todeslagern Krakau und Majdanek erzählt. Die positive Re-

sonanz landete jedoch drei Jahre später abrupt bruch, als in der Schweizer Zeitung Die

Weltwoche ein Artikel erschien, in dem anhand von Geburtsurkunde und Schulzeugnis-

sen nachgewiesen wurde, dass Binjamin Wilkomirski ursprünglich den Namen Bruno

Grosjean hatte, von seiner Mutter nach der Geburt zur Adoption freigegeben und nach

einigen Jahren in einem Schweizer Waisenhaus vom Ehepaar Dössecker adoptiert wur-

de und fortan als Bruno Dössecker in einem behüteten bürgerlichen Hause aufwuchs.55

Das Buch entpuppte sich gerade nicht als Zeugnis eines Weiterlebenden, sondern – so

legen es die historischen Fakten nahe – als eine frei erfundene Geschichte, kurzum: als

Fiktion. Die Enthüllung und die daran anschließende Skandalisierung kam einem Erd-

beben gleich,weil an demgerüttelt wurde,was seit der Zeit nach demZweitenWeltkrieg

als unantastbar gilt: das Zeugnis vonWeiterlebenden.56

Der Wilkomirski-Fall wurde und wird bis heute gesellschaftlich und wissenschaft-

lich breit diskutiert und es besteht nach wie vor Uneinigkeit darüber, ob das Buch trotz

seiner fiktiven Gestalt als Zeugnis gelten kann bzw. soll.57 Die Frage, die hier interes-

53 Lappin, Der Mann, 10.

54 Wilkomirski behauptet nach der Aufdeckung, er habe es seinen Leser_innen stets überlassen, sein

Werk als Autobiografie oder als Fiktion zu lesen (vgl. Lezzi, Zerstörte Kindheit, 147). Diese Aussage

steht jedoch in Spannung zur Tatsache, dass er sowohl am Anfang als auch am Schluss von Bruch-

stückemit Datum und Anfangsbuchstaben seines Vor- und Nachnamens seine Identität mit dem

Protogonisten unterschreibt, folglich einen »autobiographischen Pakt« (Lejeune, Der autobiogra-

phische Pakt) eingeht.

55 Vgl. ausführlicher Ganzfried, Die Holocaust Travestie; Lappin, Der Mann; sowie Mächler, Der Fall.

56 Vgl. Diekmann/Schoeps, DasWilkomirski-Syndrom, 7.Währenddie Shoah-Leugner_innen sich auf

die Entlarvung stürzten und sie sofort als weiteren Beweis bemühten, die ganze Shoah infrage zu

stellen (vgl. Costazza, Der ›Fall Wilkomirski‹, 213), suchte die Psychologie nach der dahinterste-

henden psychischen Störung, die zu dieser Pseudoerinnerung und -identität führte, und prägte

in der Folge den Begriff des Wilkomirski-Syndroms (vgl. die Beiträge in Diekmann/Schoeps, Das

Wilkomirski-Syndrom). Dabei wurde insbesondere versucht nachzuweisen, inwiefern womöglich

das Kindheitstrauma Dösseckers mit der literarischen Figur Wilkomirskis übereinstimmt. So ver-

weist etwa Gilman unter Berufung auf Freud darauf, »dass wir nicht in unseren Geschichten, die

wir aus unserer Erinnerung aufbauen, zwischen wahren und erfundenen Erlebnissen unterschei-

den können« (Gilman, Das Phänomen, 21). In der Folge zeigte er anhand verschiedener Typologie-

Modelle literarischer Shoah-Erinnerungen, dass sich stets bewusste und unbewusste Identifizie-

rungenmischen.Wieder andere deuteten denWilkomirski-Fall als Ausdruck der sog. »Holocaust-

Industrie« und fragten nach der Belangbarkeit von Verlagen und Shoah-Institutionen (vgl. Ganz-

fried, DieHolocaust Travestie). Auch literaturhistorische Fragen, vor allem imHinblick auf das Ver-

hältnis von Autobiografie und Fiktion, wurden ausführlich behandelt (vgl. besonders prominent

Klüger, Kitsch). Grundsätzlich stellt sich bei einer heutigen Auseinandersetzung mit dem Wilko-

mirski-Fall die Frage, inwiefern er Ausdruck einer kulturellen Aneignung ist. Der Begriff cultural ap-

propriation steht für die Übernahme eines Bestandteils einer Kultur vonMitgliedern einer anderen

Kultur. Kulturelle Aneignung wird in der Regel dann kritisiert, wenn die Aneignung sich auf eine

diskriminierte oder benachteiligte Minderheit bezieht, was im Falle des Jüdinnen_Judentums bis

heute zu gelten hat. Vgl. zur Einführung des Begriffs und seiner Phänomene Hahn, Antinomien.

57 Die Schwierigkeit, dies zu beurteilen, liegt einerseits darin begründet, dass es bis heute keine in

demSinne spezifischeGattung oder eigeneÄsthetik der Shoah-Literatur gibt (vgl. Lauer, Tod, 88f.).

Andererseits lässt sich eine gewisse Scheu gegenüber stilistischen und strukturellen Analysen von

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Zeug_innenschaft und Sein

siert, ist die, ob Derridas Zeug_innenschafts-Verständnis, sein intensives Beharren auf

der Vorstellung des Zeugnisses als potentielle Lüge, Erinnerungsverfälschungen wie die

von Wilkomirski befördert, gar legitimiert. Denn es lässt sich durchaus fragen, inwie-

fern Wilkomirskis bzw. Dösseckers Buch nicht in Analogie zu der von Laub beschriebe-

nen Szene der Fraumit den vier Kaminen steht.

Dass Zeug_innen-Aussagen oft sehr stark von der Realität des zu Bezeugenden ab-

weichen, sie ungenau, unvollständig und unzuverlässig sind, belegen zahlreiche Studi-

en zur Aussagepsychologie.58 Und ganz grundsätzlich besteht heute Einigkeit darüber,

dass subjektive Vergangenheit überhaupt erst dadurch entsteht, dass sie von Subjek-

ten konstituiert wird.59 Weil Erinnerung ein Prozess ist, der ständig Umschreibungen

und Umdeutungen der Vergangenheit unterliegt und das Erinnern auch immer gegen-

wärtige Interpretationen der Geschehnisse einschließt, ist die Grenze zwischen den au-

thentischen Zeugnissen Weiterlebender und ihrer nachträglichen Literarisierung nicht

eindeutig und trennscharf zu ziehen.60 »Die Augenzeugen selbst haben ihre Erinnerung

nicht selten eher fiktionalisiert als protokolliert. Jede Literarisierung bedeutet schon die

Herstellung von artistischer Distanz.«61

Dass das gerade auch für das Zeugnis an und für sich gilt, betont auchDerrida,wenn

er die Zeug_innen in Analogie zu den Zeichner_innen versteht, die Strich für Strich, Li-

nie für Linie, Punkt für Punkt ihre Erinnerung durch das Bild auf dem Papier üb-erset-

zen. Derrida geht sogar so weit, dass er den Akt des Zeichnens, und damit auch den Akt

des Bezeugens, als einen blinden Akt versteht. Bei Derrida entsteht die Zeichnung, das

Zeugnis dort, wo die Zeichner_innen, die Zeug_innen von ihrem Gegenstand absehen.

Diesen Anspruch erhebt auchWilkomirski: Wenn er über seine Kindheit schreiben will,

muss er »auf die ordnende Logik, die Perspektive des Erwachsenen verzichten. Sie wür-

den das Geschehen nur verfälschen«62. Er spricht von »Brocken des Erinnerns«, die sich

Shoah-Zeugnissen feststellen, weil diese sofort als Tabuverletzung oder Lästerung gedeutet wer-

den könnten (vgl. Franklin, A Thousand Darknesses). Young, Beschreiben des Holocausts, insbes.

33–136, votiert darumdafür, die grundsätzliche akritische Zurückhaltung gegenüber der Shoah-Li-

teratur zu überwinden: Berichte und Zeugnisse über die Shoah sollen nicht als apriorische ›Wahr-

heit‹, sondern als textuelle Konstrukte aufgefasst und entsprechend analysiert werden. Nur dieser

Zugang ermögliche es in der Folge, Texte von allfälligen Fälschungen zu unterscheiden. Bezeich-

nenderweise wurde das für Wilkomirskis Buch Bruchstücke kaum bzw. nicht ausführlich gemacht,

während der Fall an und für sich unterdessen ganze Bücherregale füllt. Eine Ausnahme bilden, so-

weit ich sehe, Düwell, Inszenierung, sowie Costazza, Der ›Fall Wilkomirski‹. Beide decken zentrale

Aporien des Textes und dessen rhetorische Mechanismen auf.

58 Vgl. Barton, Redlich.

59 Vgl. LS 21–61.

60 Löffler, Der Wandel.

61 Jasper, Holocaust-Travestie, 214.

62 Wilkomirski, Bruchstücke, 8. Diese Logik bzw. Ordnung des Bruchstückhaften stellt er außerdem

auf die Seite der Erwachsenen und des nationalsozialistischen Vernichtungsplans: »Ich habe über-

lebt und etliche andere Kinder auch. Unser Sterben war geplant, nicht unser Überleben. Gemäß

der Logik des Plans und der Ordnung, die für seine Durchführung ersonnen wurde, müßten wir

tot sein. Aber wir leben. Wir leben imWiderspruch zur Logik und Ordnung.« (Ebd.) Costazza, Der

»FallWilkomirski«, 219, deutet diese Passage als »eine ausdrückliche Erpressung auf den Leser […],

der zur Aufgabe seines rationellen Urteilvermögens aufgefordert wird, da er vom Berichteten we-

der Logik noch Ordnung verlangen kann, wenn er sich nicht auf die Seite der Täter schlagen will«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 141

dem Ordnungswillen und der Logik »des erwachsen Gewordenen« immer wieder ent-

ziehen, gar widersetzen.63 Wilkomirski lehnt sich damit formal an gesellschaftlich eta-

blierte Traumadiskurse an und bedient sich dafür etablierter Stilmittel wie Flashbacks,

fetzenhafter Erinnerungen und zerstückelter Chronologien.64 Jedoch bestimmt er die

Qualität seiner Erinnerungen gleich zu Beginn seines Buches wie folgt:

»Meine frühen Kindheitserinnerungen gründen in erster Linie auf den exakten Bildern

meines fotografischenGedächtnisses und den dazu bewahrtenGefühlen – auch denen

des Körpers. Dann kommen die Erinnerung des Gehörs und an Gehörtes, auch an Ge-

dachtes und erst zuletzt die Erinnerung an Selbstgesagtes.«65

DassWilkomirski gerade die Photografie als Argument für die Zuverlässigkeit seiner Er-

innerungen bemüht,muss nun indes erstaunen, denn das Photo rückt – anders eben als

dieZeichnungbeiDerrida–viel stärker indenBereichdesObjektiven:DieKamera ist ein

technisches Aufzeichnungsgerät. Susan Sontag hat in ihrem Essay Über Fotografie darauf

hingewiesen, dass die Erfindung der Photografie nicht nur dazu beigetragen hat, dass

Ereignisse exakt registriert werden können – ein Objektiv einer Kamera vermag dem

Anspruch der Objektivität mehr zu genügen als ein sprachlicher und damit stets sub-

jektiver Bericht –, sondern auch zu einem Paradigmen-Wechsel von Wahrnehmungen

geführt hat:

»Statt ganz einfach die Wirklichkeit wiederzugeben, ist das Foto zum Maßstab der

Art undWeise geworden, in der uns die Dinge erscheinen, und damit dem Begriff der

Wirklichkeit als solchem – und das heißt zugleich dem Begriff des Realismus – einen

neuen Inhalt gegeben.«66

Auch Roland Barthes zufolge ist die Photografie zwar keine Behauptung der Wirklich-

keit, die als wahr oder falsch auszuweisen ist, sondern sie ist selbst »etwas Wirkliches,

das man nicht mehr berühren kann«67. Gleichwohl betont er, dass die Photografie eine

Transparenz besitzt, die demZeugnis, dem sprachlichen Bericht, fehlt: Evidenz.68Wäh-

Die harsche Kritik ist nicht unberechtigt, müsste an anderer Stelle aber ausführlicher besprochen

werden.

63 Wilkomirski, Bruchstücke, 8f.

64 Vgl. Kraus, Arbeit, 114.

65 Wilkomirski, Bruchstücke, 7. In einem Interview hat Wilkomirski sich folgendermaßen zu seinen

Erinnerungen geäußert: »Das war ein Prozeß, der hat Jahrzehnte gedauert, weil die meisten bild-

lichen Erinnerungen, die laufen in mir ab eigentlich fast tagtäglich, wie eine Art Film, ausgelöst

durch irgendwelche Kleinigkeiten, kleine Assoziationen. Aber während langer, langer Zeit waren

die meisten dieser Bilder für mich nicht zu interpretieren. Sie waren da, sie haben auch Angst ge-

macht, aber ich habe keine Worte dazu gehabt, ich konnte sie nicht erklären, vielleicht, weil die

Erinnerung, diese Bilder, so weit zurückgingen in einer Phase, wo ich eben nicht gesprochen ha-

be, in eine, heute würde man sagen: in eine nonverbale Phase, und es dauert dann sehr lange, bis

man ein Vokabular findet, das irgendwie diese Bilder dann nachzeichnet.« (Zitiert nach Mächler,

Das Opfer, 42f.)

66 Sontag, Über Fotografie, 86.

67 Barthes, Die helle Kammer, 97.

68 A.a.O., 96: »Das Wesen der Photographie besteht in der Bestätigung dessen, was sie wiedergibt.

Nichts Geschriebenes kann mir diese Gewissheit geben. Darin liegt das Übel (vielleicht aber auch

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Zeug_innenschaft und Sein

rend Zeug_innen sich immer erst als integre Persönlichkeiten beweisen müssen, gelten

technische Aufnahmen von vornherein als schlagkräftige Beweise.69

Nun fordert bekanntlich auch Derrida, im Kontext der Zeug_innenschaft das Sein

demWissen,unddas bedeutet: die Zeug_innendenBeweisen vorzuordnen.Aber imUn-

terschiedzuWilkomirski ist esgeradederProzessdesBezeugens,derbeiDerridadasSub-

jekt konstituiert und damit eine Brücke in die Vergangenheit für die Gegenwart schlägt –

wenn auch im Wissen, dass diese Vergangenheit gleichsam eine Zeichnung und damit

eine Übersetzung des Geschehenen ist: Die sogenannte »Aperspektive des graphischen

Aktes« vollzieht sich entweder in einer »anamnetische[n] Retrospektive« (AeB 51): In dem

Falle sehen Zeug_innen gegenwärtig nicht, aber haben gesehen.Oder sie geschieht in »an-

tizipierende[r] Perspektive« (AeB 51): Die Zeug_innen sehen gegenwärtig nicht, aberwer-

den sehen. Sieht mensch davon ab, dass bei Derrida diese Brücke eine unmögliche Mög-

lichkeit ist und damit in der Sackgasse der Einsamkeit der Zeug_innen landet, so er-

wächst die Authentizität des Zeugnisses bei Derrida aus dem Selbstverständnis, dem

Sein der Zeug_innen.Wilkomirski aber leugnet in seinemBuch – jedenfalls zu Beginn –

jegliche nachträgliche Einmischung in die Erinnerung. Seine Logik der Argumentation

lautet darum,wie auchAleidaAssmann in ihrer Analyse desWilkomirski-Falles zeigt: »Je

weniger Identität, desto mehr Authentizität.«70 Dössecker behauptet, dass seine Erinne-

rung jahrzehntelang unberührt und eingekapselt war –wie ein belichteter Film in einer

Kamera. Er postuliert damit eine Unmittelbarkeit seiner Erinnerungen – das also, was

klassischerweise von Zeug_innen vor Gericht gefordert wird. In einem Interview setzt

er sich denn auch emphatisch vom Begriff recoveredmemory71 ab:

»Recovered memory means to re-discover through therapy lost things of your uncon-

scious memory. And that is in my case absolutely wrong. Never in my life have I for-

gotten what I wrote in my book. I had nothing to re-discover again! […] When I was

a youngster, I spent hours and hours […] at a secret place […], loudly speaking and

die Wonne) der Sprache: dass sie für sich selbst nicht bürgen kann.« Vgl. dazu auch Schmidt, Zeu-

genschaft, 12f. Ob die Photographie so stark in Gegenüberstellung zum Zeugnis steht und damit

immer mehr Beweiskraft hat, müsste genauer untersucht werden. Es sei an dieser Stelle, wie dies

auch Schmidt (EE 86, Anm. 21) macht, zumindest darauf verwiesen, dass beispielsweise Walter

Benjamin eine andere Position vertritt. Auch er hat eine Verbindung zwischen der Photografie und

dem forensischen Beweis gezogen: »Die photographischen Aufnahmen beginnen bei Atget[] Be-

weisstücke im historischen Prozeß zu werden. Das macht ihre verborgene politische Bedeutung

aus.« (Benjamin, Das Kunstwerk, 485.) Für Benjamin ist das Photo jedoch keine Alternative zum

Zeugnis, vielmehr hängen sie beide zusammen: »Hat nicht jeder Photograph […] die Schuld auf

seinen Bildern aufzudecken und den Schuldigen zu bezeichnen?« (Benjamin, Kleine Geschichte,

385.) Das Photo wird also gerade erst durch das Zeugnis der Photograf_innen zum Beweis. Für

Benjamin ist die »Lesbarkeit« der Photografie darüber hinaus, so Stiegler in seiner Interpretati-

on, »abhängig von einem historischen Index, ohne den die Bilder stumm, leer und unverständlich

bleiben« (Stiegler, Theoriegeschichte, 259).

69 Bezüglich der Konsequenzen für das Person-Sein durch das Aufkommen von Bildmedien vgl.Wet-

tig, Imagination, insbes. 75–106.

70 LS 145.

71 Recovered memory wurde vor allem in den 90er Jahren zu einem Schlüsselbegriff in den Debatten

um sexuellen Kindesmissbrauch. Vgl. Colangelo, The recovered memory, sowie Mosser, Wege,

59–62.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 143

repeating all I could remember. […] I felt extremely unhappy. I wanted to go back to

Poland, to cross Poland, to go home into the birchwoods of the Baltics.«72

Henry Krystal, der über vier Jahrzehnte mit Weiterlebenden der Shoah gearbeitet hat,

bezeichnet die nachträglichen Erinnerungen an die traumatischen Widerfahrnisse, die

als Fetzen ins Bewusstsein geraten, als »spotty«73. Im Unterschied zum Blitzlicht, das

kurz, aber vollständig den Blick auf die gesamte Szene freigibt, beleuchtet der spot stets

nur ausgewählte – für das traumatisierte Subjekt unerträgliche und unverständliche –

Ausschnitte einer Szene.Diese spots sind für Krystal jedoch keine Spiegelung eines fakti-

schen Geschehens. Das Authentische an traumatischen Erinnerungen zeigt sich für ihn

darin, dass sie verzerrt sind:

»Was Überlebende viele Jahre später erinnern, ist eine unvollständige Geschichte, die

viele Abwehrmechanismen enthält wie Verschiebung, Verfälschung und vor allem Än-

derungen, die von schmerzhaften Gefühlen abschirmen, die mit Scham und Schuld

verbunden sind. […] Ein Teil der Veränderung der Erinnerung hat mit der Konstruktion

schützender Deckerinnerungen zu tun, das sind falsche Erinnerungen, die an die Stelle

des Undenkbaren treten.«74

Das ist derGrund,warumLaubanderhistorischenRealität– trotzdes in ihr enthaltenen

historischen Irrtums – des Zeugnisses der Frau festhält. Das Zeugnis bezeugt nicht die

explodierten Kamine, sondern wofür sie stehen:

»She saw four chimneys blowing up in Auschwitz: she saw, in other words, the unimag-

inable taking place right in front of her own eyes. And she came to testify to the un-

believability, precisely, of what she had eyewitnessed – this bursting open of the very

frame of Auschwitz. The historians’ testifying to the fact that only one chimney was

blown up in Auschwitz […] does not break the frame.«75

Das bedeutet, dass die Erinnerung »der Gewalt des Traumas gerade nicht stand[hält]«76.

Zeugnisse vonWeiterlebenden sind damit keiner Photokamera vergleichbar, die das Ge-

schehene objektiv registriert, sondern die Kamera wird durch das traumatische Ereig-

nis gleichsam mitverformt. Genau darin zeigt sich folglich die Akkuratheit in Derridas

Zeug_innenschafts-Verständnis im Kontext von Zeugnissen der Shoah: Sein Beharren

72 Gourevitch, The Memory, 54. Eine aufmerksameLektüre vonBruchstücke zeigt allerdings, dassWil-

komirski sich gleichsam selbst ins Wort fällt: In einer Art Nachwort am Ende des Buches erfahren

die Leser_innen, dass der Autor seit Jahren »mit Historikern, Psychologen und Betroffenen« zu-

sammenarbeitet, die sich mit »Fragen und Problemen überlebender Kinder der Shoah« befassen

(Wilkomirski, Bruchstücke, 142). Die »Bruchstücke des Erinnerns« seien darum, so der Autorweiter,

erst nach jahrelanger Forschungsarbeit, Reisen und Gesprächenmit Fachkundigen, die ihm gehol-

fen haben, »manche unerklärlichen Erinnerungsfetzen zu deuten, Orte und Menschen zu identi-

fizieren, wiederzufinden und einenmöglichen historischen Kontext wie auch eine mögliche, eini-

germaßen logische Chronologie herzustellen«, niedergeschrieben worden (a.a.O., 143). Vgl. dazu

ausführlich Costazza, Der »Fall Wilkomirski«, sowie Düwell, Inszenierung.

73 Krystal, Oral History, 4f.

74 A.a.O., 5.

75 Laub, Bearing Witness, 62.

76 LS 146.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Zeug_innenschaft und Sein

auf demZeugnis als potentielle Lüge bei gleichzeitiger Konstituierung des bezeugenden

Subjekts im Vollzug des Bezeugens mahnt zu Zurückhaltung gegenüber allzu apodik-

tisch verfassten Zeugnissen, wie es sich paradigmatisch im Fall Wilkomirskis zeigt. Die

Problematik bleibt allerdings, dass sich diese Zurückhaltung, die den Hörer_innen zu-

käme,mit Derrida nicht denken lässt.

Übertragen auf die Gerichtssituation käme den Leser_innen eines Buches wie desje-

nigen vonWilkomirski die Aufgabe des Gerichts, der Geschworenen und der Richter_in-

nen zu.Diese aber dürfen bei Derrida, obwohl sie »vor ihremGewissen oder vor anderen

von einer Sache zeugen können« (PP 173), diese Aufgabe nicht wahrnehmen, weil sie an-

dernfallswiederholenwürden,was schondenZeug_innennicht zustand:DasCelan’sche

»niemand zeugt« gibt für Derrida bekanntlich stets mitzuverstehen, dass niemand zeu-

gen kann. Wovon sich zeugen lässt, ist einzig das Verbot des Zeugnisses, das Bezeugen

derUnmöglichkeit des Bezeugens.Was aber,wenn auch physisch niemandmehr zeugen

kann,weil niemandmehr lebt?Was geschieht,wenn die Zeug_innen der Shoah, diejeni-

gen, die den Schrecken am eigenen Leib und Leben »überlebt« haben, nicht mehr leben

werden?

Dass die Enthüllung von Wilkomirskis Buch als Fiktion einen Skandal auslöste,

hängt noch mit einem anderen, bisher unberücksichtigten Aspekt zusammen: Es

scheint nämlich, dass Zeugnisse von vornhereinmit einer anderen Einstellung rezipiert

werden als fiktionale Texte.Wie anders lässt sich erklären, dass Soazig Aarons mit dem

25. Geschwister-Scholl-Preis ausgezeichneter fiktionaler Shoah-Roman Klaras Nein von

Jorge Semprún, einemWeiterlebenden der Shoah also, als der Romanbezeichnetwurde,

auf den er gewartet habe?Mehr noch: Geradezu euphorisch hält er im Vorwort zu Klaras

Nein fest: »Wir können ruhig sterben: Unsere Stimme, die Stimme der Zeugen, wird

in dieser wunderbaren Fiktion weitergegeben und bewahrt.«77 Könnte es folglich sein,

dass der Wert eines Zeugnisses nicht von seiner Evidenz, sondern von der Einstellung

abhängt, die Menschen dem Zeugnis gegenüber einnehmen, eben der ethischen Geste,

wie sich mit Lévinas sagen lässt?

5.4. Klaras Nein: Literarische Fiktion als ethische Geste

Aarons ursprünglich auf Französisch erschienener undmit demTitel Le non de Klara ver-

sehener Roman ist eine Tagebuch-Erzählung, in der sie in der Ich-Perspektive als An-

77 Semprún, Vorwort, 7. Ein Weiterlebender, der sich ausdrücklich dagegen wehrt, die Shoah als li-

terarische Quelle zu verstehen, ist ElieWiesel. Vgl. dafür besonders prominent Wiesel, The Holo-

caust as Literary Inspiration. »He or she who did not live through the event will never know it«

(a.a.O., 7), sagt Wiesel hier. Als Literatur handelt es sich darum um ein Thema »where imagina-

tion [weighs] less than experience« (a.a.O., 9). Texte der Shoah hätten sodann nur eine Berechti-

gung, wenn sie von Zeug_innen selbst stammen; die Shoah als literarische Quelle zu verstehen sei

gar »a contradiction in terms« (a.a.O., 7). Interessanterweise spricht er aber von der Literatur der

Zeug_innenschaft: »But then there arewitness and there is their testimony. If the Greeks invented

tragedy, the Romans the epistle, and the Renaissance the sonnet, our generation invented a new

literature, that of testimony.« (A.a.O., 9.) Auf dieses Paradox geht Bachmann, Life, ausführlich ein.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 145

gelika die fiktive Geschichte Klaras erzählt:78 Klara hat 29 Monate im Konzentrations-

lager Auschwitz verbracht, bevor sie in einem Pariser Hotel von ihrer Schwägerin An-

gelika aufgegriffen wird. Ende Juli 1945 beginnt diese ein Tagebuch, in dem sie darüber

berichtet, wie sie Klara als eine der letzten heimgekehrtenWeiterlebendenwahrnimmt.

Sie schreibt auf, was Klara sagt und nicht sagt, was sie auszusprechen vermag und was

nicht, wie Klaras Stimme klingt und wie sie versucht, einen Weg zurück ins Leben zu

finden.79 In immer wieder neuen Anläufen wird das Unsagbare als Unsagbares benannt

und damit narrativ sagbar gemacht,80 das Unverständliche als unverstehbar artikuliert

und damit die Alterität desWiderfahrenen gewahrt.81

Aaronwurde 1949 geboren, ist Französin und hatKlarasNeingeschrieben, ohneWei-

terlebende der Shoah persönlich zu kennen. Als Historikerin aber hat sie unzählige Be-

richte vonWeiterlebenden gelesen, hat sichmit der Struktur der Lager, den historischen

Geschehnissen während und nach dem Zweiten Weltkrieg und dem Leben der Betrof-

fenen nach diesem Schrecken intensiv auseinandergesetzt.82 In ihrer Dankesrede an-

lässlich der Verleihung des 25. Geschwister-Scholl-Preises reflektiert sie auf ihre Beweg-

gründe, trotz ihrer eigentlichen Unbetroffenheit in die Rolle der Zeugin zu schlüpfen.

78 Für eine kurze instruktive Inhaltsangabe vgl. o.A., Rückkehr. Eine ausführliche Besprechung des

Werkes bietet Binder, Mon ombre, 117–169.327-336. Sie untersucht anhand ausgewählter Werke

der Shoah-Literatur und -Verfilmung Zeit- und Raumkonstruktionen in ihrer literarischen und fil-

mischen Inszenierung und Vermittlung, wählt also bewusst Zeugnisse von Weiterlebenden und

fiktiv geschaffene Darstellungen.

79 Dabei ist zu beachten, dass das Narrativ nur begrenzt mit Interviews mit Weiterlebenden, wie

etwa denjenigen des Fortunoff Archive, zu vergleichen ist. Zwar stellt Aaron die Figur Angelikas

als empathisch dar. Und Empathie hat Laub als zentrale Emotion herausgestellt, die es Weiter-

lebenden in Interviews möglich macht, in Bezug zu ihrer traumatischen Erfahrung zu treten (vgl.

Laub, BearingWitness; ders., Das Erzählbarwerden; sowie ders./Auerhahn, Failed Empathy). Aber

das, was sich in der Regel gleichsam im Inneren von schwersttraumatisierten Menschen abspielt,

sog. intrapsychische Dynamiken, wird von Aaron auf zwei Figuren übertragen. Diesen Umstand

hat auch Bodenstab, Dramen, 42, herausgearbeitet und kommt zum Schluss: Der Text ahmt »zwar

die Personenkonstellation von Überlebender und […] Gegenüber nach, […] besetzt diese Dynamik

aber anders: Hier ist die Überlebende Trägerin eines extremen Wissens, das zum Problem eines

relativ arglosen Gegenübers wird, das von Auschwitz nicht unmittelbar berührt worden ist. Aa-

rons Erzählung erlaubt es sich, Zusammenhänge zu entflechten, um intrapsychische Dynamiken

in Handlungsmomente zu verwandeln. Indem der literarische Text Konflikte, die sich in derWirk-

lichkeit im Innern eines Subjektes abspielen, auf unterschiedliche Figuren verteilt, kann er sie als

interpersonelle Dramen durchspielen.«

80 Vgl. Aaron, Klaras Nein, 41: »EineWelt ohneWörter. Verstehst du, daß dieseWelt keineWörter zur

Verfügung hatte. Es war ein anderes Land, wo man bekannte Wörter für etwas anderes benutzte,

was keine treffende Vokabel haben konnte, was in keiner Sprache existierte, obwohl da unten das

reinste Babel war, aber ich glaube, daß keine Sprache dafür ein angemessenes Vokabular besitzt

und je besitzen wird. Und sie, unsere Peiniger, hatten auch kein angemessenes Vokabular, denn

sie benutzten Kodes. Ich weiß es.«

81 Vgl. a.a.O., 108: »Ich befinde mich jetzt im Zustand der Verständnislosigkeit der Welt, im Unglau-

ben an die Welt… im Unglauben an mich. Ich bin eine Welt geworden, zu der ich keinen Zugang

habe, die ich nicht verstehen kann… .«

82 Ein sprechendes Beispiel für die narrative Bearbeitung zentraler Topoi der Zeugnisliteratur der

Shoah ist die Passage, in der Klara von den lebenden Toten erzählt (a.a.O., 105f.). Vgl. auch die

Würdigung bei Körte, Stummer Zeuge, 109.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Zeug_innenschaft und Sein

Der Grund ihres Zeugnisses auf einen Satz gebracht: weil sie nicht versteht. Als Teil der

Nachkriegsgeneration, zu der sich Aaron ausdrücklich zählt, habe sie »ein Vermächtnis

von Fragen und Zweifeln geerbt«83. Und sie fragt sich, ob angesichts »der dauerhaften,

hartnäckigen Spuren des Zweifels und des Mißtrauens […] es vielleicht angebracht [wä-

re],aufdenGebrauchdesKonjunktivs zu setzen,dieMöglichkeitsformderWünscheund

der Skepsis«84. Doch sie tut es nicht.Warum?Weil sie der festen Überzeugung ist, dass

Menschen »noch nicht alle Mittel der fiktiven Erzählung ausgeschöpft [haben]. Sie ver-

ändern, beleben und bewegen sich von einer Generation zur anderen«85. Geradezu pro-

phetisch hält sie fest: »Die Ewigkeit ist noch nicht zu Ende.«86 In Erinnerung anDerrida,

dermal gesagt hat,dass die Signatur eines jedenGedichts undTextesdieWunde ist,dass

sie also anstelle der Verletzung sprechen,87 plädiert Aaron dafür, demUnverstehen gera-

de auch infiktivenFormenAusdruck zu verleihenund sodemVergessen entgegenzuwir-

ken.Entsprechend beendet sie ihreReflexionenmit demSatz: »Nicht zu verstehen bleibt

eine Frustration, aber es ist auch beruhigend, denn wenn wir tatsächlich verstünden,

was dann?«88 Nicht nur gießt Aaron damit die Differenz der authentischen Erfahrung

und ihrer sprachlichen Wiedergabe, das, worum sich Derridas, Agambens und Lévinas’

Reflexionen drehen, in ein literarisches Narrativ. Vor allem verteilt sie die Diskrepanz

zwischen dem Wissen einer Person und der Unwissenheit einer anderen, das, was die

Situation der Zeug_innenschaft an denGrenzen des Verstehbaren auszeichnet, auf zwei

literarische Figuren.89

»DerDialog, der sich zwischenden Freundinnen entwickelt,mündet in ein (fiktionales)

Zeugnis der Shoah, bei dem Klara und Angelika als literarische Figuren die narrative

Dynamik von Wissen und Nicht-Wissen in verteilten Rollen ausagieren.«90

Aaron reagiert mit ihrem Roman auf den Umstand, dass es bald keine Zeug_innen der

Shoahmehrgebenwird.Zeug_innennämlich,die ameigenenLeibdieErfahrungdesTo-

des in denNazi-Lagern gemacht haben. In seinemVorwort zuKlarasNeinbegründet nun

83 Aaron, Dankesrede, 188.

84 A.a.O., 188f.

85 A.a.O., 189.

86 Ebd.

87 Ohne Quellenangabe im Original. Höchstwahrscheinlich eine Anspielung auf Derrida, Der unun-

terbrochene Dialog, 34: »Was so offensteht, gehört nicht mehr der Ebene des Sinns an, auch nicht

der Ebene der Phänomene oder der Wahrheit, sondern macht jene erst möglich in ihrem Übrig-

bleiben, es zeichnet in das Gedicht den Hiat einer Wunde ein, deren Lippen sich niemals schlie-

ßen oder zusammenkommen. Jene Lippen formen sich um einen sprechenden Mund herum, der,

selbst wenn er schweigt, noch den anderen ohne Vorbedingung anruft, und dies in der Sprache

einer Gastfreundschaft, die nicht einmal mehr zur Entscheidung steht.«

88 Aaron, Dankesrede, 190. Vgl. auch dasMotto des Romans von Robert Pinget »Manmuß viel gesagt

haben[,] um schweigen zu dürfen.« (Aaron, Klaras Nein, 11.) Dazu Binder, Mon ombre, 121.

89 Aaron legt ihrer Figur Klara die Worte in den Mund: Ich habe ein »Wissen ohne Kontinuität, weil

es auf der Kippe ist, ein unvermittelbares Wissen, und was ist schon ein Wissen, das man nicht

vermitteln kann… nichts… ein Wissen, das niemandem dient, ist nichts. Auch dieses Wissen hat

keinen Namen…« (Aaron, Klaras Nein, 85).

90 Bodenstab, Dramen, 42.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 147

Semprún, warum er Aarons Roman als »Rettung«91 des Zeugnisses vonWeiterlebenden

versteht.92 Entgegenden »zahlreiche[n]Kritiker[n],Verleger[n] undSpezialisten […],die

glauben, daß nur Zeugen das Recht haben, von der Vernichtung zu sprechen, daß es ei-

ne Art Schändung der Erinnerung wäre, wenn […] Dichter und Schriftsteller sie sich zu

eigenmachen«, ist Semprúndavon überzeugt, »daß ein Eingreifen der Fiktion […] in un-

ser Gedächtnis der letzten Zeugen notwendig ist«.93 Gleichsam in Analogie zu Agamben

wehrt sich Semprún gegen den Unsagbarkeitstopos.

Auch er nennt die Agamben’sche Problematik des zu schnellen Verstehens, nämlich

die Kapitulation »vor dem biologischen Versiegen des Gedächtnisses«, sowie Agambens

Verweigerung des Verstehens und das Betreiben einer wohlfeilen Sakralisierung, näm-

lich das Einsperren der Zeugnisse »in eine Art Ghetto«, was einer Sterilisierung »durch

Heiligung«94 gleichkäme. Der Weiterlebende nennt in der Folge zwei Bedingungen, die

solche fiktiven Zeugnisse allerdings erfüllen müssen: Sie müssen kühn und bescheiden

sein.Kühn »in der Erfindung oder der geretteten Rekonstruktion derWahrheit« und be-

scheiden »in der peinlichen Beachtung des Wahrscheinlichen«.95 Dass Semprún gera-

de die Fiktion als am geeignetsten dafür erachtet, hängt damit zusammen, dass sie den

Menschen zu treffen vermag, während »in der objektiven Kälte der Wissenschaft« sich

nur »eine historische Gegebenheit« transportieren lässt.96 Sein kurzes Vorwort ist ein

Plädoyer dafür, das Zeugnis nicht als Beweis zu kategorisieren, weil es ein falsches Ver-

hältnis von Sprache undWissen impliziert.

91 Semprún, Vorwort, 7.

92 In seinemWerk Schreiben oder Leben beschäftigt sich Semprún ausführlicher damit, inwiefern Sho-

ah-Literatur – unddamit auchBerichte vonWeiterlebenden selbst – der Fiktion bedarf. Dabeiwen-

det er sich grundsätzlich gegen denUnsagbarkeitstopos – »DasUnsagbare,mit demmanuns stän-

dig in den Ohren liegen wird, ist nur ein Alibi. Oder ein Zeichen von Faulheit.« (A.a.O., 23) –, fragt

dann aber, ob es genügt, die Dinge zu sagen, »wie sie sind, ohne Kunstgriffe«, oder ob es wichtiger

sei, dass »gut erzählt wird«, und das heißt: »daßman gehört wird«? Das gehe nicht ohne fiktionale

Elemente, was demText jedoch nicht seinenWahrheitsgehalt nehme, imGegenteil: »Wie sollman

eine so wenig glaubwürdige Wahrheit erzählen, wie eine Vorstellung von dem Unvorstellbaren

wecken, wenn nicht dadurch, daßman an derWirklichkeit arbeitet, ihr eine Perspektive gibt? Also

mit ein paar Kunstgriffen.« (A.a.O., 151.) Vgl. dazu auch Strümpel, Vorstellungen, 23–28. In der Fra-

ge zeigt sich denn auch ganz grundsätzlich die Krise der Zeug_innenschaft, insofern Weiterlebende

nie vom Zeugnis derer abstrahieren können, welche die Shoah nicht »überlebt« haben. Vgl. Welz,

Trauma, 106: »Holocaust testimonies show that such proximity made witnessing impossible in

the death camps, since those who were closest to the ›facts‹ died first, and those who have sur-

vived can witness only vicariously with the help of ›fiction‹.« Semprún entsprechend votiert auch

dieWeiterlebende Ruth Klüger für fiktive Darstellungen der Shoah (vgl. besonders pointiert dies.,

Dichten).

93 Semprún, Vorwort, 7.

94 Ebd.

95 A.a.O., 6.

96 Ebd. Vgl. dazu auch Buchwalds Laudatio anlässlich des Geschwister-Scholl-Preises für Aaron, in

der er zentrale Punkte der Verbindung von Literatur und ›Wahrheit‹ festhält und zur Einsicht ge-

langt, »dass die pure Fiktion, die reine Erfindung ›wahrer‹ sein kann als jede auf Fakten basierende

Darstellung« (Buchwald, Rückkehr, 23).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Zeug_innenschaft und Sein

Mit diesem Verhältnis haben sich auch Angus Ross und Richard Moran ausführlich

beschäftigt.97 Sie weisen darauf hin, dass Sprechen ein Akt ist, welcher der Willensfrei-

heit unterliegt. Das bedeutet, dass Zeug_innen entscheiden, ob sie etwas bezeugen oder

nicht, und in bestimmter Weise auch wie etwas bezeugt wird. Diese Freiheit zeigt sich

darin, dass Menschen, so Ross, auch die Freiheit haben, eine Unwahrheit zu sagen:

»The main problem with the idea that the hearer views the speaker’s words as ev-

idence arises from the fact that, unlike the examples of natural signs which spring

most readily to mind, saying something is a deliberate act under the speaker’s con-

scious control and the hearer is aware that this is the case.«98

Das Problem, ein Zeugnis als technisch-mathematischen Beweis zu verstehen, liegt für

Ross folglich darin begründet, dass das Zeugnis in dieser Logik als Zeichen fungiert.

Falschheit aber bedeutet in beiden Fällen etwas Unterschiedliches. Wenn ein Zeichen

falsch gedeutet wird, liegt die Verantwortung bei den Deutenden, sie haben das Zeichen

falsch gelesen.Wenn jedoch jemand Zeugnis ablegt und sich dann herausstellt, dass die

bezeugende Person gelogen hat, kann diese zur Verantwortung gezogen werden.99 Im

Falle des Zeugnisses wird der sprechenden Person eine Verantwortung für dieWahrhaf-

tigkeit der Aussage zugeschrieben.100 Ross und Moran geht es letztlich darum, zu zei-

gen, dass den Sprechakt des Zeugnisses zu verstehen bedeutet, die Intentionalität, die

Absicht dahinter zu verstehen. Die Absicht eines Zeugnisses aber ist, wie gezeigt, eine

Antwort der Hörer_innen.

Im Unterschied zu anderen Sprechakten habe ich darum im Anschluss an Lévinas

vorgeschlagen, das Zeugnis als intentionalen Sprech-Akt zu verstehen. Gerade in der

Intentionalität unterscheiden sich Wilkomirskis Bruchstücke und Aarons Klaras Nein

maßgeblich:101 Ersteres behauptet eine Autobiografie, Letzteres ein fiktionaler Roman

zu sein. Es ist aber gerade diese Intentionalität, die bei Wilkomirski zum Skandal führ-

te, als sich sein Buch als fiktiv herausstellte. Moran geht denn auch so weit zu sagen,

dass eine Aussage an und für sich keinen epistemischen Wert ohne die Intention der

Sprecher_innen hat. Es macht also durchaus einen Unterschied, ob ein Zeugnis den

97 Ross, Why do we believe; Moran, Getting told. Vgl. dazu auch McMyler, Testimony. Ross’ und

Morans Reflexionen sind eine Auseinandersetzung mit dem Zeug_innenschafts-Verständnis Da-

vid Humes, der das Zeugnis auf prominenteWeise als eine Form des Beweises definiert und analy-

siert hat. Eine ausführliche BesprechungHumes inAuseinandersetzungmit Ross undMoranbietet

Schmidt (EE 118–139).

98 Ross, Why do we believe, 72.

99 Vgl. ebd.: »Suppose we find a natural sign occurring in the absence of the phenomenon of which

it is a sign, say (what looks like) smoke without fire. We may not be pleased to discover we have

been misled, if we have been misled, but criticism, at least of the smoke or of what is producing

it, will be out of place. […] If someone speaks falsely, however, that is a matter of criticism, and

for criticism of the speaker, regardless of whether there was any serious risk of our being misled.«

100 Vgl. EE 132.

101 Diese Unterscheidung bezweifelt von Klinggräff, Die Stimme, der Aarons Klaras Nein zwar für »art-

ristischer« hält als Wilkomirskis Bruchstücke, jedoch letztlich zum Schluss kommt: »Soazig Aaron

schreibt die vielfältigen Stimmen der Überlebenden nicht weiter. Sie hebt sie auf. In ihrer endgül-

tigen Kopie.« (A.a.O., o. S.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 149

Anspruch erhebt, »auf den exakten Bildern meines fotografischen Gedächtnisses«102

zu gründen, oder ein fiktiver Roman geschrieben wird, der dem Umstand geschuldet

ist, dem Unverstehen in fiktiver Form Ausdruck zu verleihen.103 Indem das Wissen

von Zeug_innen angeeignet wird, wird ihre Intention anerkannt: »[I]t is because the

speaker’s words have not independent status as evidence that their contribution to the

audience’s belief must proceed through the recognition of the speaker’s intention.«104

Dieses Wissen ist jedoch im Anschluss an Lévinas nicht als Gewissheit, als objektiver

Beweis zu verstehen, sondern als eine ethische Geste der Hörer_innen gegenüber den

Zeug_innen – eine, die stets die Alterität der Anderen wahrt.105

Lévinas Zeug_innenschafts-Verständnis lässt sich als theoretischeGrundlage für die

praktische Ausführung von Aarons Roman verstehen. Lévinas beharrt darauf, dass das,

was den Adressat_innen imHören des Zeugnisses widerfährt, spurhaft bleibt, dass also

die Derrida’sche unersetzbare Einmaligkeit des Zeugnisses dadurch gewahrt wird, dass

die Erfahrung damit keine Gewissheit und keinWissen begründet, die den Adressat_in-

nen dienen würde, sich mit dem, was den Bezeugenden widerfahren ist, zu identifizie-

ren.Nicht nur weist Aaron ihr Zeugnis als fiktiv aus, das Bezeichnende dieses Buches ist

gerade, dass sie die fiktive Zeugin der Shoah nur indirekt bezeugt: Das Buch ist aus der

Ich-Perspektive Angelikas verfasst. Angelika hat, wie die Autorin selbst, kein Konzen-

trationslager je von innen gesehen. Gleichwohl kommt in ihrem sekundären Zeugnis –

durchausmit ähnlichen Stilmitteln, deren sich auchWilkomirski bedient –die ihr frem-

deVergangenheit zumVorschein. Sie ist Angelika imLévinas’schen Sinne nicht entbehrt

noch verborgen, sondern durch Klara – als die Andere – tritt sie ihr als Adressatin – als

ein heteronom-autonomes Subjekt – gegenüber, sucht sie heim und zieht sie zur Ver-

antwortung.

Die Heimsuchung der Adressat_innen durch das Zeugnis der Weiterlebenden zeigt

sich im Narrativ von Klaras Nein in doppelter Hinsicht: Einerseits wird sie dadurch deut-

lich, dass dieWeiterlebende »einen Fremdkörper [bildet], dessen unerträglichesWissen

unbequem in die Normalität ihres Umfeldes hereinragt«106. Klara ist wiederholt empört

über das Versagen der angeblichen Zivilisiertheit der Gesellschaft, die sich »da unten« –

so nennt sie Auschwitz107 – als nutzlos erwiesen hat. Anders als ihre Pariser Freund_in-

102 Wilkomirski, Bruchstücke, 7 (Hervorhebung durch MK).

103 Gerade deswegen ist es bezeichnend, dass, als die ersten Gerüchte über Wilkomirski aufkamen,

sich die Aufmerksamkeit sofort vom Text weg und hin zum Autor gewandt hat (vgl. Reiter, Erinne-

rung, 70).

104 Moran, Getting told, 15.

105 Vgl. dazu auch Kofmans Essay Erstickte Worte, in dem sie sich – auch in Auseinandersetzung mit

KlarasNein– fragt, ob ein »Sprechen ohneMacht« überhaupt denkbar ist, »ohne daß die zumächti-

ge, souveräne Sprache die schlechthin aporetische Situation, die absolute Ohnmacht und die Hilf-

losigkeit selbst beherrschen und sie in die Helligkeit und das Glück des Tages einsperren würde?«

(a.a.O., 27f.). Kofman, selbst Weiterlebende der Shoah, hält an der radikalen Alterität der Erfah-

rungen von Weiterlebenden fest und meldet prinzipielle Zweifel an der Kommunizierbarkeit der

Erfahrung der Shoah an – gerade auch in narrativen Formen. Zu ihrer eigenen, später dann doch

noch verfassten Biographie s. unten III.5.1.

106 Bodenstab, Dramen, 44f.

107 Nur an einer Stelle nennt sie den polnischen Namen – Oswiecim – und fügt hinzu: »Auf deutsch

haben sie sich einen anderen Namen ausgedacht.« (Aaron, Klaras Nein, 29.)

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Zeug_innenschaft und Sein

nen, die ihrem Leben nach dem Zweiten Weltkrieg in wieder einigermaßen geordne-

ten Bahnen nachgehen, traut Klara nicht einmal mehr der Realität auf den Pariser Stra-

ßen.108

»Sie [sc. Klara] kann nicht so tun, als wäre Auschwitz ihr nicht passiert. Ihre strikte Ab-

lehnung des Tradierten hält nicht nur an der tiefenUnversöhnlichkeit der Verfolgungs-

erfahrung fest, sondern fordert Veränderung ein, indem sie die fundamentale Erschüt-

terung durch die Shoah weitergibt.«109

Diese Einforderung der Veränderung zeigt sich andererseits als Heimsuchung der Figur

Angelikas: Dass diese überhaupt Tagebuch schreibt, hängt an ihrer Verunsicherung

durch dasWiederauftauchen Klaras.110 In ihrem ersten Tagebucheintrag schreibt sie:

»Klara ist zurückgekehrt. So, da steht es, geschrieben. Ich muß es schreiben, damit es

wirklicher wird und um daran zu glauben. Seit drei Tagen gibt es nichts mehr, dessen

ich mir sicher bin. Klara ist zurückgekehrt. Dieses Heft aus schlechtem Papier ist von

der Vorsehung geschickt… sonst geht alles unter, gehe ich unter.«111

Interessanterweise verändert sich jedoch Angelikas Zwiesprache mit sich selbst. Wäh-

rend sie am Anfang noch versucht, den eigenen Standort zu wahren und Klaras Angst

und Ärger etwas entgegenzusetzen, verliert sie diesen Standort zunehmend, bis sie

schließlich feststellt:

»All diese Seiten waren schwer zu schreiben. Aber wie erst zu leben… Weil sie das al-

les getan, gelebt, erlitten hat, sind wir ihr schuldig, sie anzuhören, wenn nicht zu ver-

stehen. Das ist es, was sie will. Wahrscheinlich weiß sie nicht, welche Gewalt sie uns

antut.«112

Klaras Zeugnis sucht ihre Adressatin heim und nimmt sie in die Pflicht: Mit engelsglei-

cher Geduld undBeharrlichkeit, Passivität und empathischerHaltung gibt sich Angelika

gleichsam preis. Den anfänglichen Versuch, sich zu schützen, gibt sie auf: Auf »unseren

Standpunkt verzichtend« lässt sich Angelika von Klara »in die Schranken [weisen, MK]

durch das Auftauchen einer Kraft, eines Wissens, das über unseres hinausgeht«113. Die-

se Heimsuchung, die stets die Alterität wahrt, begegnet noch im letzten Tagebuchein-

trag: Angelika beschreibt die Fremdheit, die ihr in Klara begegnet, und sagt, dass sie die

»Wörter« am liebsten »in einen Schrank sperren, den Schlüssel wegwerfen und verges-

sen [würde, MK], daß es den Schlüssel und den Schrank gegeben hat«114. Und dann der

letzte Satz des Tagebuches: »Klarawie eine Baustelle.«115 Noch im letzten Satz bleibt Kla-

108 Vgl. a.a.O., 100–102. Auch damit behandelt Aaron einen klassischen Topos von Zeugnissen von

Weiterlebenden. Vgl. dazu Mavridis, Wer der Folter erlag.

109 Bodenstab, Dramen, 45.

110 Vgl. Binder, Mon ombre, 119.

111 Aaron, Klaras Nein, 13.

112 A.a.O., 71.

113 A.a.O., 162.

114 A.a.O., 184.

115 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 151

ras Zeugnis, dieses von Aaron geschaffene Narrativ, das ihr nie ganz gehört, weil sie es

dem Zeugnis Anderer verdankt, im Lévinas’schen Sinne spurhaft.

Dass Aaron das Narrativ Anderen verdankt, zeigt sich auch in der erwähnten Dan-

kesrede, die beredt von dieser Heimsuchung Zeugnis gibt, insofern Aaron in ihr die

Zeugnisse von zahlreichenWeiterlebenden namentlich erwähnt und diese als »erschüt-

ternd und unendlich kostbar«116 für ihr eigenes Schreiben bestimmt. Die Lévinas’sche

Verantwortlichkeit gegenüber den Anderen hat, wie gezeigt, zwei Konsequenzen: Ers-

tens erwächst die Verantwortung der Adressat_innen dem Zeugnis gegenüber aus dem

Versprechen der Zeug_innen, es handelt sich also gerade nicht um einen Vertrauensvor-

schuss der Adressat_innen, sondern dieser wird ihnen von den Zeug_innen gegeben und

dann gleichsam nachträglich antizipiert. Und zweitens werden die Adressat_innen erst

in demMoment zu den Adressat_innen als solchen, da sie das Zeugnis hören. Bezüglich

des ersten Punktes ist es darum in der Tat bezeichnend, dass Aarons Buch durch das

Vorwort einesWeiterlebenden eröffnet wird. Den Vertrauensvorschuss gewährt sodann

auch hier der Andere und weist so dem fiktiven Roman sein Gewicht, seinen Glanz –

seine ›Herrlichkeit‹ – zu. Auf textlicher Ebene wird hier umgesetzt, was Lévinas als An-

spruch an die sekundäre Zeug_innenschaft stellt: Der Prozess dieser Zeug_innenschaft

wird von den Zeug_innen selbst, nicht ihrem Auditorium eröffnet. Aarons Klaras Nein

lässt sich darum als praktische Umsetzung des »Da hast Du mich!« lesen, das in der

Weise dem Vergessen entgegenarbeitet, dass es die Alterität des Zeugnisses wahrt –

eben weil es sich von vornherein als Fiktion ausgibt. Klaras Nein ist im wortwörtlichen

Sinne Fiktion: Das Wort »fingiert« stammt vom lateinischen fingere ab, welches »for-

men, bilden, gestalten« bedeutet. Wobei noch die Fiktion eine Gabe der Anderen ist.

Aaron schafft und gestaltet aufgrund ihres Hör-Aktes auf die Anderen das Zeugnis der

Anderen. Es ist ihre Verantwortung, die umgesetzte Aufgabe der Gabe.

Die Verantwortung, die bei Lévinas aus dem Angesprochen-Sein durch das Andere

resultiert und sich als »Unfähigkeit zu schweigen« (JS 314) ausdrückt, nimmt im Sagen

die Form der Aufrichtigkeit an. Was Lévinas darum von den Adressat_innen »fordert«,

ist eine Aufrichtigkeit denZeug_innen gegenüber.Diese Aufrichtigkeit zeigt sich bei Aa-

ron darin, dass sie die Intention ihres Zeugnisses klar benennt: Es will sich nicht in die

Zeugnisse derWeiterlebenden einreihen, sondern gleichsamdavon zeugen,was diese in

ihr ausgelöst haben. Inder schriftlichenFormgehtdieAutorin allerdingsdeutlich–eben

kühn–über Lévinas hinaus,wählt sie doch gerade nicht denKonjunktiv und damit auch

nicht Lévinas’ Modus des Vielleichts. Im fiktiven Roman würde das bedeuten, die Per-

sonen zu zensieren, Aaron aber will »den Personen jede Freiheit […] geben, sie in ihrem

Ausdruck von Schmerz, Gewalt, bisweilen dreister Anmaßung«117 nicht zu beschränken.

Davon abgesehen trifft sie sich aber auch noch in einer anderen Hinsicht mit Lévinas’

Überlegungen: Indem die Adressat_innen mit ihren eigenen Zeugnissen die Zeugnisse

derer bezeugen, denen das widerfahren ist, was gemäß Lévinas jenseits des Seins ist,

bestätigen sie nicht nur ihr Zeugnis und das Sein der Zeug_innen, sondern auch ihr ei-

genes. Es ist folglich durchaus bezeichnend, dass Aaron in ihrer Dankesrede ihr Sein

116 Aaron, Dankesrede, 186.

117 A.a.O., 189.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Zeug_innenschaft und Sein

als Nachgeborene nennt, das sich durch »ein Vermächtnis von Fragen und Zweifeln«118

auszeichnet.119 Ihre Verfassung während des Schreibens von Klaras Nein beschreibt sie

denn auch als »schwammähnlich«120. Schriftsteller_innen seien in ihrer Arbeit wie ein

Schwamm:Was sie beschreiben, können sie nie richtig fassen. Aaron nähert sichmit ih-

remZeugnis denZeug_innendes Schreckens imWissen,dass sie niewie diese seinwird,

dass es zwischen den beiden immer eine Lücke gebenwird – etwas, dasWilkomirski ge-

radeverneint.Anders formuliert: »AaronsTagebucherzählung ist […] einDokumentüber

die Erfahrung einer Überlebenden und die Erfahrung jener, die mit den Überlebenden

leben«121. Das, was die beiden trennt, wird stets gewahrt.

Doch es ist dieses Zwischen, das die Zeug_innenschaft aufrechterhält, auch wenn

die Zeug_innen schweigen werden. Dem ethischen Imperativ Lévinas wird hier Folge

geleistet: Das Register der Erkenntnis wird von Aaron vom Register des Ethischen da-

durch abgelöst, dass sie einen Roman verfasst. In ihrer literarischen Antwort auf das

Hören der Zeugnisse von Weiterlebenden konstituiert sie sich selbst und die Zeug_in-

nen. Zeug_innenschaft ereignet sich hier im Zwischenraum vonWirklichkeit und Fikti-

on. Könnte das aber nicht bedeuten, dass im Anschluss an Lévinas und aufgrund dieser

Anwendung auf Klaras Nein die Schriftstellerin damit eine doppelte Subjektivität profi-

liert, in ihr also immer ihr eigenesSubjektunddasderWeiterlebendenkonstituiertwird,

wie Agamben für die Weiterlebenden und die lebenden Toten postuliert? Zeichnet sich

sekundäre Zeug_innenschaft womöglich gerade durch diese doppelte Subjektivität aus?

5.5. Von der erhofften und erinnerten Sozialität der Zeug_innenschaft

Agambens Reflexionen zumBegriff und demPhänomen der Zeug_innenschaft bewegen

sich zwischen den Polen des Seins und der Sprache, wobei er im Verlauf seiner Argu-

mentation letztlichdieSprachedurchdasSein,nämlichdasjenigederZeug_innenablöst

bzw. das Sein stets der Sprache vorordnet. Diese Vorordnung des Seins vor die Sprache

führt bei genauerer Betrachtung allerdings zu erheblichen Spannungen. Was auf den

ersten Blick als Analogie von Derridas asymmetrischer Reziprozität zwischen dem Sein

der Zeug_innen und ihremWissen erscheint, erweist sich bei genauerem Hinsehen in-

sofern als problematisch, als dieses Sein ein Sein von Toten impliziert.

Einerseits arbeitet Agamben mit dem Begriff der Lücke, andererseits mit dem Sub-

jekt-Begriff. Während er mit dem ersten Begriff im Bereich der Sprache und damit im

BereichdesHermeneutischen ist,wirdderSubjekt-Begriff vonAgambenstetsmit einem

entsprechendenSein verbunden,was die Subjektivität in denBereich desOntologischen

weist. Agambens Argumentation nun nimmt ihren Ausgang bei Levis Zeugnis, von dem

118 A.a.O., 188.

119 Vgl. Binder, Mon ombre, 329: »Obwohl der Fokus auf der Problematik der Zurückgekehrten, die

durch ihre Erfahrungen auch auf ihr Umfeld (Angelikas Familie) Einfluss nimmt, liegt, integriert

Aaron in ihr Werk auch einige Problemstellungen der zweiten Generation und deutet die Schwie-

rigkeiten an, die sich für die nachfolgende Generation ergeben.«

120 Aaron, Dankesrede, 189.

121 Binder, Mon ombre, 329.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 153

erdenBegriff derLückeaufgreift.Dabei geht esAgambennicht so sehrdarum,dasZeug-

nis als solches zu verstehen, sondern es zu kommentieren, indem er jene Lücke befragt,

von der Levi in seinem Zeugnis als Weiterlebender spricht. Diese Lücke ist, wie gezeigt,

eine doppelte: Sie entsteht einerseits aus dem Umstand, dass das Zeugnis mit bekann-

tenWirklichkeitsvorstellungenbricht bzw.sichnicht auf gängigeWirklichkeitselemente

stützen kann.Und andererseits, und an dieser Stelle wechselt nun Agamben von der Ka-

tegorie der Sprache indiejenigedes Seins, liegt inder Lückedie vonAgambenpostulierte

doppelte Subjektivität begründet.122 In der Folge versteht Agamben das Zeugnis als Pro-

dukt zweier Subjekte: DieWeiterlebenden tragen in sich das Subjekt derjenigen,welche

die Shoah am eigenen Leib und vollständig erlebt haben: die lebenden Toten. Und sie

haben ihr eigenes Subjekt, also dasjenige, welches nach der Shoahweiterlebt und anstel-

le der leiblichen Opfer, der lebenden Toten, nun Zeugnis ablegt. Das Sein der Zeug_in-

nen zeichnet sich darum für Agamben durch ein Paradox123 aus: »Die Menschen [sc.

die Zeug_innen] sind Menschen, insofern sie nicht-menschlich sind«, oder, noch stär-

ker zugespitzt: »DieMenschen sindMenschen, insofern sie Zeugnis ablegen vomNicht-

Menschen.« (WAb 105) Zeug_innen sind sodann »Subjekt[e] einer Entsubjektivierung«

(WAb 132). Die beiden Subjekte sind voneinander unterschieden und doch untrennbar.

Im Zeugnis der Weiterlebenden begegnen sich diese und die lebenden Toten, »mensch-

lich und nichtmenschlich sind koextensiv und fallen dennoch nicht zusammen« (WAb

132). Es ist eine »unauflösliche Teilung«, die spaltet, aber das Gespaltene nicht trennt,

weshalb Agamben von einem »doppelten Überleben« (WAb 132) spricht.Menschseinwird

folglichbeiAgambendurchSubjektivität bestimmt–eineSubjektivität indes,die gleich-

sam Leben und Tod verbindet. Wie soll das gehen? Dass Subjektivität per definitionem

mehrdeutig ist, kannmensch Agamben durchaus erst einmal zugutehalten.

Die lateinische Wortwurzel homo subiectus verweist auf die Zweideutigkeit von Sub-

jektivität: Ein Mensch ist einerseits Subjekt der Erfahrungen und Handlungen, die er

macht. Die Person ist diejenige, die etwas erfährt und etwas tut – sie ist in ihrer Sub-

jektivität aktiv. Andererseits ist derMensch aber auch sub-iectus, das bedeutet, er ist dar-

unter geworfen und unterworfen. Die Person ist die, mit der etwas geschieht – sie ist

in ihrer Subjektivität immer auch passiv. Das entscheidende Moment ist nun aber, dass

sich diese Zweideutigkeit theoretisch nicht voneinander trennen lässt, wenn dasMensch-

sein als Subjektivität verstanden wird. Anders formuliert: Das eine lässt sich nicht ohne

das andere verstehen.WennMenschen etwas zustößt, ihnen etwas widerfährt, machen

sie insofern eine Erfahrung, als sie gleichsam durch diese hindurchgehen.124 Obwohl sie

diese Erfahrung »machen«, unterliegen sie ihr gleichzeitig, sind eben sub-iectus, zumal

122 DieserWechsel von der Sprache in das Sein ist der Grund, warum in der Diskussion von Agambens

WasvonAuschwitz bleibtwiederholt kritisiertwird, dass er letztlich der Intention Levis nicht gerecht

werde. Vgl. besonders prominent Planinc, Drowning; Bachmann, Der abwesende Zeuge, 59–61;

sowie Leshem, The Question.

123 Welz, Shame, 87, Anm. 58, weist zu Recht darauf hin, dass an dieser Stelle eigentlich von einer

Zweideutigkeit, nicht einem Paradox gesprochen werden müsste: »The paradox disappears […]

as soon as one notices that ›human‹ is a biological category referring to human beings belonging

to homo sapiens, while ›inhuman‹ is a moral category referring to atrocious acts committed by

these human beings.«

124 Vgl. Grøn, Homo subiectus, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Zeug_innenschaft und Sein

sie die Erfahrung als Subjekte machen. Oder mit Arne Grøn gesprochen: »Gerade wenn

wir Subjektivität in diesem Sinne (›subject of‹) zu verstehen versuchen, stoßen wir auf

Subjektivität als ›subjected[] to[›]: Wenn man etwas tut, tut man auch etwas mit sich.

Man ist selbst derjenige, der das tragen soll.«125

Grøn schlägt darum vor, »unter Aktivität Subjektivität als Aktivität und unter Passi-

vität Subjektivität als Passivität«126 zu verstehen. Damit meint er, dass der Mensch ers-

tens etwas mit sich tut, wenn er etwas tut – er entscheidet sich nicht dafür, sondern es

geschieht ihm. Zweitens liegt die Person als ein Selbst darunter, was bedeutet, dass sie

sich, ohne sich dazu zu entschließen, dazu verhält. Kurzum: »In Subjektivität als Aktivi-

tät liegt auch Subjektivität in dem Sinne, dass etwas mit einem geschieht. In Passivität

steckt auch Subjektivität in dem Sinne, dass es mit einem selbst geschieht.«127 In dieser

Hinsicht ist der Mensch, wie auch Agamben festhält, ein »Handelnder und Leidender«

(WAb 96) zugleich.

Nun gibt es aber in praktischer Hinsicht, »traumatic limit situations in which one

loses one’s sovereignty, and with it the possibility of choosing between different modes

of relating to events. One is, for example, stricken by terror, paralyzed by pain, or over-

whelmed by something that is no longer in one’s own control«128. Und genau diesen

Aspekt wendet Agamben auf die lebenden Toten an, insofern sie für diese Entsubjekti-

vierung stehen, ihr Subjektsein – im doppelten Sinne – also verloren haben, und das,

wie Agamben zeigt, bereits zu Lebzeiten. Als lebende Tote haben sie nichts mehr zu

sagen und keine Erinnerung weiterzugeben. Sie haben, wie Levi es formuliert, »bereits

die Fähigkeit der Beobachtung, der Erinnerung, des Abwägens und des Ausdrucks verlo-

ren«129. Anstatt nun aber bei dieser Entsubjektivierung gleichsam stehen zu bleiben und

sich zu fragen, wie diese sprachlich bezeugt werden kann, postuliert Agamben, dass im

Vollzug des Bezeugens diese verlorene Subjektivität wieder konstituiert wird. Provoka-

tiv formuliert: Im Zeug_innen-Sein der Weiterlebenden werden auch die Toten wieder

lebendig. Das ist es, was dazu führt, dass die Krise der Zeug_innenschaft bei Agamben

im sozialen Gefüge, dem Wechselverhältnis von Weiterlebenden und lebenden Toten

endet, das sich im besten Falle »in der Paradoxie der Zone der Ununterscheidbarkeit

aufhebt«130. Doch ist das wirklich ein soziales Gefüge? Die lebenden Toten sind tot. Alles

125 A.a.O., 27.

126 Ebd.

127 A.a.O., 28. Er geht an dieser Stelle noch einen Schritt weiter und vermerkt: »Subiectus heißt auch:

etwas (z.B. einer Gefahr) ausgesetzt zu sein. Wenn einem etwas geschieht, ist man selbst ausge-

setzt. Man ist Erfahrungen ausgesetzt und kann dann Erfahrungen ›machen‹. Wenn man selbst

etwas tut, sieht es so aus, als sei man ihm nicht selbst, sondern nur der Reaktion anderer ausge-

setzt. Man ist aber auch dem unterworfen (›subjected to‹), dessen Subjekt (›subject of‹) man ist.

Das liegt daran, dass man nicht umhin kann, etwas mit sich zu tun, indemman selbst etwas tut.«

(Ebd.) Diesem Verständnis folge ich, wie ich gleich zeigen werde, nicht.

128 Welz, Shame, 88. Welz kritisiert in diesem Artikel Agambens Position unter dem Aspekt der

Scham, also unter Heranziehung jenes Aspektes, den ich in meiner Darstellung und Interpreta-

tion weitestgehend unberücksichtigt lasse. Scham ist die Emotion, anhand derer Agamben inWas

von Auschwitz bleibt die doppelte Subjektivität auch bearbeitet.

129 Levi, Die Untergegangenen, 86.

130 Klünder, Politischer Pessimismus, 347.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 155

entscheidet sich also daran, ob diese Sozialität ontologisch verstanden wird oder sie in

der Sprache bezeugt, also hermeneutisch gedacht wird.

Insofern Agambens Zeug_innenschafts-Verständnismit der doppelten Subjektivität

steht und fällt, ist klar, dass das Primat seiner Argumentation das Sein der Zeug_innen

ist. Zeug_innenschaft wird hier wesentlich durch die internalisierten, entsubjektivier-

ten Toten mitgetragen, die dennoch als Subjekte klassifiziert werden. Als Weiterleben-

de Zeugnis zu geben bedeutet bei Agamben, für die lebenden Toten zu sprechen, wobei

dieses Sprechen ein Nicht-Sprechen und damit ein bezeugendes Schweigen ist. Denn

das Sprechen für die lebenden Toten versteht Agamben im Anschluss an Levi nicht etwa

so, dass das Zeugnis der lebenden Toten in dem der Weiterlebenden gleichsam aufge-

hoben und tradiert ist. Genau deswegen ist es aber wenig überzeugend, dass Agamben

im Laufe seiner Reflexionen die bereits verlorene Subjektivität, vonwelcher das Zeugnis

abhängig ist, dann doch wieder in jene Stummen hineinlegen will. Zwar liegt die Stär-

ke seines Ansatzes, gerade auch imUnterschied zuDerrida,darin begründet,dass durch

dasZeugnisderWeiterlebendendenen ein StückRechtwiderfährt,die aufgrund ihres To-

desnichtmehr vondemihnenwiderfahrenenUnrecht zeugenkönnen–siewerdennicht

in der Derrida’schen Bleibe der Einsamkeit gelassen.Wobei Agamben die ethischen Fol-

gen dieser Sozialität schuldig bleibt, wie ich anhand von Lévinas’ Position gezeigt habe.

Aber indemAgamben von derKategorie der Sprache–das Bezeugen des Zeugnisses – in

die Kategorie der Subjektivität – das Sein der Zeug_innen – wechselt, wird das Unsag-

bare als Sagbares letztlich ontologisiert, die Lücke gleichsam geschlossen.131 Auch Erik

M.Vogt kritisiert, dass es bei Agamben zu einer »Ontologisierung« körperlichen Leidens

komme, die dieses abstrakt mache und »seinem partikulären historischen Ort und sei-

nem gesellschaftlichen Zusammenhang ent[ziehe]«132. Denn wenn das Unsagbare on-

tologisiert wird, wird es fassbar, was letztlich einem Vergessen anheimfällt – wogegen

Agamben eigentlich anschreibt. Die Kategorie der Subjektivität aber macht klar: Noch

die bewusste Inanspruchnahme der Lücke ist an dieweiterlebendenZeug_innen, nämlich

ihre Vorstellungskraft, gebunden.133 Anders geht es nicht, aus dem schlichten Grund,

dass die lebenden Toten tot sind. Und auch die Lücke ist eine Beschreibung von außen,

keine Bezeugung durch die lebenden Toten selbst.

Anhand des Personalpronomens Ich, das Agamben als deiktischen Ausdruck ver-

steht, begründet er, dass Sprechen immer zugleich eine Subjektivierung und eine

Entsubjektivierung ist. Ohne Rede existiert kein Ich. Nur indem mensch spricht, exis-

tiert das Ich.Umsich als dieses Ich zufinden,mussdie sprechendePerson sich verlieren.

Was Agamben jedoch nicht berücksichtigt, ist, wie auch Catherine Mills feststellt, »that

the taking place of enunciation can itself be seen as always a matter of ›being-with‹ oth-

ers, […] in so far as grammatical shifters do not simply indicate the double movement of

131 Dass Menschsein als Zeug_innen immer ontologische und hermeneutische Aspekte einschließt,

Fragen nach der Wirklichkeit und den Möglichkeiten des Menschen evoziert, und damit das Sein

nicht ausschließlich der Ontologie zugewiesen werden kann, ist unstrittig (vgl. dazu die Beiträge

im Sammelband Dalferth/Hunziker [Hg.], Seinkönnen). Mir geht es hier darum, dass Agamben in

letzter Konsequenz ein Sein der Toten gleichsam heraufbeschwört; ein solches aber kann es nur in

der Sprache geben.

132 Vogt, Zugänge, 151.

133 Vgl. Bachmann, Der abwesende Zeuge, 60.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Zeug_innenschaft und Sein

subjectification and desubjectification, but also the position of the subject in relation to

others«134. Das aber bedeutet, dass gleichsam der Eintritt des Menschen in die Sprache

durch das Aussprechen des Ichs nicht nur die Position des Menschen gegenüber der

Sprache anzeigt, sondern notwendigerweise auch seine Position in Bezug auf andere

sprechende und damit lebendeMenschen.

»Pronouns such as ›I‹ – and ›you‹ – necessarily position the speaking subject in rela-

tion with those being addressed or identified. Moreover, these enunciative positions

can only be acceded to in the presence of others: it is only in the context of being

with others that one can appropriate language as speaking subject. The enunciative

event of pronouns requires the presence of others as a necessary accompaniment to

the accession to speech in becoming a subject.«135

Freilich versucht Agamben dieses Problem abzuschwächen, indem er am Schluss seiner

Argumentationweiterlebende lebende Tote zuWort kommen lässt. Undwie gezeigt spielt

die Sprache als Ausdruck dieser doppelten Subjektivität eine zentrale Rolle. Doch es ist

die Abhängigkeit der beiden in ihrer unumkehrbarenReihenfolge, die kritisch zu beden-

ken ist, dass nämlich das Sein stets der Sprache vorgeordnet wird.Das zeigt sich gerade

auch in seiner Konzeption des Zeugnisses als Rest.

In der Hegel’schen Logik des zugleich Negierens und Bewahrens, das bei Agamben

einen Rest zur Folge hat, versteht er die Sprache des Zeugnisses. Der Rest ist damit ei-

gentlichdie SprachedesZeugnisses.Als lebendeSprachewird sie gesprochen,»als sei sie

tot« (WAb 141). Als tote Sprache wird sie gesprochen, »als sei sie lebendig« (WAb 141). Die

Abhängigkeit von Sein und Sprache in ihrer unumkehrbarenReihenfolge zeigt sich aber,

wennAgamben inder Folgepostuliert,dass diesenicht nicht-tote undnicht nicht-leben-

dige Sprache nur insofernmöglich und damitwirklich ist, als sie der Rest zweier verschie-

dener Subjekte ist.Wenn Agamben schreibt, dass sich imHiat zwischen denWissenden,

den lebenden Toten, und den Sprechenden, den Weiterlebenden, das Zeugnis als Rest

ereignet, dann bedeutet das: Der Rest ist die_der Zeugin_Zeuge.

Aber müsste die Sozialität, um die es Agamben geht, nicht selbst gebrochen, frag-

mentarisch, eben lückenhaft sein? Und wäre dann nicht die Sprache die eigentliche Ka-

tegorie, die für diese Sozialität bemüht werden kann? Die Sprache wäre dann selbst auc-

trix – eine Autorität indes, die nicht im Sinne der ursprünglichen Bedeutung des Verbes

augere etwas zum Sein, sondern eben zur Sprache bringt, nämlich das Zeugnis. Agambens

Reflexionen erscheinen in einem ganz anderen Licht, wennmensch von seiner Vorrang-

stellung des Seins vor der Sprache absieht. Gleichsammit und gegen Agamben plädiere

ich darum dafür, von einer sprachlichen Sozialität zu sprechen. Eine Sozialität, die im

Sprechakt der Hoffnung und Erinnerung bezeugt wird. Diese Sozialität ist folglich an

die Sprache, die Vorstellungskraft und die Erinnerung derWeiterlebenden, undmit Lé-

vinas andieHörer_innen,die sekundärenZeug_innen,gebunden.Nur imSprechakt des

Zeugnisses, im Prozess des Bezeugens wird diese Sozialität eine erhoffte und erinnerte

Wirklichkeit. Die lebenden Toten werden damit nicht lebendig. Ebenso wenig die Wei-

terlebenden, wenn sie nicht mehr leben und von der Bestialität der Shoah werden zeu-

134 Mills, The Philosophy, 104.

135 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zeug_innenschaft im Zwischenraum von Wirklichkeit und Fiktion 157

gen können. Aber es lässt sich fragen, ob die Sprache des Zeugnisses der Modus der Ge-

rechtigkeit ist –über den Tod der Zeug_innen hinaus.Die daran anschließende Frage ist

dann: Was für eine Sprache muss das sein, die alle Menschen in der Sprache sein lässt –

nicht nur für die, die sie sprechen, sondern auch für die, die sie nie gesprochen haben,

nicht mehr oder noch nicht sprechen? Oder anders gefragt: Welche Sprache sprechen

Zeug_innen und die Hörer_innen ihrer Zeugnisse?

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-012 - am 14.02.2026, 09:23:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

