
Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen 

Gesellschaft 

Wiederaufbau jüdischer Bildung zwischen Tradition, 

Vielfalt und Antisemitismus 

Karen Körber und Susanna Kunze 

1 Einleitung 

Nach dem Holocaust gab es bis 1989 in der DDR keine und in der BRD ab den 
1960er Jahren drei jüdische Grundschulen, die in der Trägerschaft der jeweiligen 
Gemeinden in Frankfurt a.M., München und Berlin eröffnet wurden. Mit dem Fall 
des Eisernen Vorhangs und in der Folge der Migration von rund einer Viertelmillion 
russischsprachiger Jüdinnen und Juden aus der Sowjetunion und den postsowje
tischen Staaten sowie der deutlich kleineren, aber beständigen Einwanderung von 
rund 20.000 Israelis seit den 2000er Jahren, beginnt die in Deutschland lebende 
jüdische Minderheit nach 1945 nicht nur demographisch zu wachsen; erstmals nach 
1945 setzen Prozesse einer religiösen Institutionalisierung und Ausdifferenzierung 
ein. Im Zuge dieser Entwicklungen ist auch ein deutlicher Wandel mit Blick auf die 
Bildung und Erziehung von Kindern und Jugendlichen zu beobachten. Bereits im 
Verlauf der 1990er und vor allem in den 2000er Jahren wurden mehr als 20 jüdische 
Kindergärten und -tagesstätten gegründet (Körber/Gotzmann 2022: 10ff). Mittler
weile existieren bundesweit sechzehn jüdische Schulen, von denen zehn Grund- 
und sechs weiterführende Schulen sind.1 Parallel dazu sind erste jüdische Bildungs
materialien und Kerncurricula entwickelt sowie erste Schritte einer universitären 
Ausbildung von Religionslehrer:innen eingeleitet worden, ergänzt um jährliche 
Fortbildungsangebote für jüdische Pädagog:innen der Zentralwohlfahrtsstelle der 
Juden in Deutschland (ZWST). 

Sind es wesentlich die unterschiedlichen Einwanderungsbewegungen der letz
ten 30 Jahre, die allein numerisch die Voraussetzung dafür bilden, dass es in wach

1 Diese Angaben sind einer Auflistung der gegenwärtig existierenden jüdischen Schulen auf 
der Website des Zentralrats der Juden in Deutschland entnommen (Zentralrat der Juden in 
Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

sendem Maße jüdische Schulen in Deutschland gibt, so folgen daraus auch die Her
ausforderungen, die sie mit allen anderen Schulen in der postmigrantischen Gesell
schaft teilen: dazu gehört die Selbstverständlichkeit von Mehrsprachigkeit, die Dif
ferenz in Bezug auf verschiedene religiöse, kulturelle und säkulare Selbstverständ
nisse, sowie die Verschiedenheit regionaler und nationaler Herkünfte, die Teil des 
Schulalltags sind und sowohl das Binnenleben lokaler jüdischer Gemeinschaften so
wie ihr Verhältnis als Minderheit zur nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft kenn
zeichnen. Zugleich werden jüdischen Schulen als Orte jüdischer Bildung und Erzie
hung aus der Binnenperspektive jüdischer Bildungsakteur:innen und Gemeinden 
eine »crucial importance to creating and crystallizing the new Jewry in Germany« 
(Ben-Rafael/Glöckner/Sternberg 2011: 113) zugeschrieben, wie es der israelische Bil
dungssoziologe Elizier Ben-Rafael, in seiner gemeinsam mit Kollegen durchgeführ
ten Studie über Juden und jüdische Bildung formulierte und damit stellvertretend 
die Haltung vieler offizieller jüdischer Stimmen zum Ausdruck bringt, die sich um 
die Existenz und den Fortbestand eines distinkten jüdischen Kollektivs sorgen. So 
zeigen eine Reihe von Studien – nicht nur auf Deutschland bezogen –, dass Familien 
angesichts einer gewachsenen Säkularität und der hohen Zahl an gemischten Part
nerschaften ihre Rolle als primäre Sozialisationsinstanz nur eingeschränkt wahr
nehmen, in die Ein- und Ausübung religiöser Praxis einzuführen und diese genera
tionell weiterzugeben.2 Dementsprechend obliegt die Verantwortung für die jüdi
sche Erziehung gemeindlichen Formaten wie Jugendzentren und Machanot (hebr. 
Ferienfreizeiten) sowie Bildungsträgern und Schulen: sie sollen Traditionen – ins
besondere die Praxis der Fest- und Feiertage – sowie Kenntnisse in Geschichte, Kul
tur und Religion vermitteln und damit die Kinder und Jugendlichen zur Teilhabe am 
jüdischen Leben befähigen (Anusiewicz-Baer 2017: 12f.). Die Wiederkehr einer insti
tutionalisierten jüdischen Bildung dokumentiert also auch ihren Funktionswandel: 
am Beginn des 21. Jahrhunderts wächst ihr die Aufgabe zu, einen institutionellen 
Rahmen anzubieten, der Kinder und Jugendlichen mindestens in Teilen eine jüdi
sche Sozialisation erst ermöglicht. 

Vor diesem Hintergrund werden in dem vorliegenden Aufsatz die I.E. Lich
tigfeld-Schule in Frankfurt a.M., die Joseph-Carlebach-Schule in Hamburg und 

2 Die zentrale Rolle von jüdischen Organisationen und Institutionen im Prozess der Vermitt

lung von religiösem Wissen und Praxis für jüdische Identifikationen in der Gruppe der post
sowjetischen Jüdinnen und Juden findet sich in vorliegenden Untersuchungen bestätigt (vgl. 
Mendel 2010; Anusiewicz-Baer 2017; Müller 2007; Eulitz 2012; Körber 2022). Bereits seit den 
1960er Jahren haben sich mehrere Studien in den USA mit der Wirkung der dortigen jüdi
schen Schulbildung auf die Identitätsbildung von Absolvent:innen jüdischer Grund- und wei
terführender Schulen beschäftigt. Als ein Beispiel für gegenwärtige jüdische Schulbildung in 
den USA, in dem unterschiedliche Schulmodelle, pädagogische Konzepte sowie Möglichkei

ten und Herausforderungen jüdischer Schulbildung im 21. Jahrhundert miteinander vergli
chen und diskutiert werden (vgl. Pompson/Wertheimer 2022). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 197 

die Lauder-Morijah-Schule in Köln als Fallbeispiele einer gegenwärtigen jüdi
schen Schulbildung auf der Grundlage aktueller qualitativer Forschungsdaten 
vorgestellt.3 Anhand dieser drei Schulen sollen im Folgenden einige der Herausfor
derungen, Dilemmata und Aufgaben skizziert werden, mit denen jüdische Schulen 
in der postmigrantischen Gesellschaft im 21. Jahrhundert konfrontiert sind: Wie ge
staltet sich das Schulleben angesichts einer heterogenen Schülerschaft und welche 
Diskussionen resultieren hieraus? Welche Erwartungen und Erfahrungen gehen 
für jüdische Familien mit der Wahl und dem Besuch einer jüdischen (Grund-)Schu
le einher? Welche Bedeutung kommt den Schulen bei der Vermittlung jüdischer 
Bildung und Erziehung und angesichts eines wachsenden Antisemitismus zu? Und 

3 Der Aufsatz ist im Rahmen des BMBF geförderten Forschungsprojektes »Religiös codierte 
Differenzkonstruktionen – jüdische Perspektiven« (2021–2025) unter der Leitung von Dr. Ka
ren Körber am Institut für die Geschichte der deutschen Juden entstanden. Das Sample der 
Studie besteht aus 49 leitfadengestützten Interviews mit Schüler:innen, Eltern, Lehrkräften 
und Schulleitungen der I.E. Lichtigfeld-Schule in Frankfurt, der Joseph-Carlebach-Schule in 
Hamburg und der Lauder-Morijah-Schule in Köln. Bislang haben sich nur wenige Studien mit 
der Wiederkehr jüdischer Bildung und Erziehung am Beispiel jüdischer Schulen in Deutsch
land am Beginn des 21. Jahrhunderts befasst. Die erste umfassende Studie hat die Erzie
hungswissenschaftlerin Sandra Anusiewicz-Baer vorgelegt, in der sie auf der Grundlage von 
23 Interviews mit Absolvent:innen der Jüdischen Oberschule den Einfluss des Schulbesuchs 
auf formative Erfahrungen jüdischer Identität sowie die Erwartungen, die sich für die ehema

ligen Schüler:innen und deren Eltern mit der Wahl des jüdischen Gymnasiums verbanden, 
analysiert (vgl. Anusiewicz-Baer 2017). Im Unterschied zu dieser Arbeit, befassen sich ande
re Schulstudien oft aus der Akteursperspektive mit einzelnen jüdischen Schulen in Deutsch
land. So liegen für die Berliner Heinz-Galinski-Schule und für die Düsseldorfer Yitzhak-Ra
bin-Schule Dissertationen von deren ehemaligen Schulleitungen vor, die sich neben teilneh
menden Beobachtungen und Interviews, auch auf die eigenen beruflichen Erfahrungen an 
den jeweiligen Grundschulen als Quelle berufen (vgl. Barkol 1989; Koznizky-Gendler 2000). 
Auch die Studie von Barbara Breidenbach beschäftigt sich mit der Heinz-Galinski-Schule, in 
der sie die Frage untersucht, wie das »Lernen Jüdischer Identität« an der Berliner Grundschu
le vermittelt und praktiziert wird. Allerdings bleiben ihre Ausführungen – auf Grundlage von 
teilnehmenden Beobachtungen und vier Interviews – rein beschreibend (vgl. Breidenbach 
1999). Neben den erwähnten Arbeiten finden sich in einer 2021 erschienenen Studie über jü
dische Kinder- und Jugendbildung seit 1945 ein Kapitel zur Frankfurter I.E. Lichtigfeld-Schu
le. Im Fokus stehen dabei allerdings die Vor- und Gründungsgeschichte der 1966 eröffneten 
Grundschule sowie das Schulprofil und die Entwicklung in den ersten Jahrzehnten nach der 
Gründungsphase. Nur am Ende der Studie wird auf einige der jüngeren Entwicklungen ver
wiesen, die sich mit Sicherheitsaspekten jüdischer Bildungseinrichtungen und der Digitali
sierung von Bildungsmaterialien befassen und zudem einen Überblick über neu gegründete 
jüdische Bildungsinstitutionen zwischen 1995–2019 einbeziehen (vgl. Springborn 2021). Lie
gen bislang nur wenige wissenschaftliche Studien vor, so beziehen sich diese fast ausschließ
lich auf jüdische Schulen, die vor den 2000er-Jahren eröffnet wurden. Vergleichende Studi
en, die verschiedene jüdische Schulen in Deutschland untersuchen, fehlen bislang gänzlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

wie sehen Erfahrungen junger Jüdinnen und Juden mit Antisemitismus in ihrer 
Kindheit und Jugend aus? 

2 Möglichkeiten und Herausforderungen jüdischer Schulbildung 

Jüdische Schulen in Deutschland entsprechen dem hiesigen Modell der evangeli
schen und katholischen Konfessionsschulen: es sind staatlich anerkannte Privat
schulen mit einem besonderen religionsgebundenen Angebot, die dem Curriculum 
der öffentlichen Schulen insoweit gleichgestellt sind, dass sie selbstständig Prüfun
gen abnehmen können. Die Schulen stehen sowohl jüdischen wie nichtjüdischen 
Kindern offen, folgen jedoch einem jüdischen Profil, das für alle Schüler:innen 
verpflichtend ist und zum einen in den judaistischen Fächern Hebräisch und Jü
dische Religion unterrichtet wird und zum anderen durch verbindliche Praktiken 
im Schulalltag zur Geltung kommt. Dazu gehören Gebete am Morgen und vor den 
Mahlzeiten, das Tragen der Kippa zu den Mahlzeiten und im Religionsunterricht 
für alle männlichen Schüler und eine koschere Verpflegung an der Schule. Sowie ein 
Schulleben, das vom jüdischen Wochen- und Jahreszyklus geprägt ist. Die Woche 
endet freitags mit Kabbalat Schabbat und die jüdischen Feste werden gemeinsam 
im Klassen- und Schulverband vorbereitet und gefeiert, ebenso richtet sich der 
Ferienkalender nach den jüdischen Feiertagen.4 

Als private und in der Regel gebundene Ganztagsschulen treten sie im lokalen 
Raum in den Wettbewerb aller Schulen ein, in dem insbesondere der Privatschul
sektor in den letzten Jahren einen erheblichen Zuwachs verzeichnet hat und ein 
umfangreiches Angebot an Wahlmöglichkeiten bietet.5 Dazu gehören neben den 
erwähnten Konfessionsschulen die Internationalen Schulen, reformpädagogische 
Modelle, wie Waldorf- und Montessori-Schulen sowie alternative Grundschulen, die 
in einigen Fällen auf Elterninitiativen zurückgingen (Kraul 2014).6 Die jüdischen 

4 Während an allen drei jüdischen Grundschulen am Freitagmittag eine schulische Schabbat
feier stattfindet, endet die Kabbalat Schabbat Stunde am Gymnasium der Lichtigfeld-Schule 
im Verlauf der Sekundarstufe I. Als Beispiel für die Vermittlung jüdischer Erziehung im Rah
men einer jüdischen Schule (vgl. I.E. Lichtigfeld-Schule o.D.). 

5 Laut Statistischen Bundesamt besuchte 2023 jede:r zehnte Schüler:in eine Privatschule in 
Deutschland, so dass 2023 ca. 797.600 Schüler:innen an einer Privatschule angemeldet wa
ren, während im Schuljahr 2002/03 nur 590.400 Schüler:innen eine Privatschule besuchten. 
Neben den Schüler:innenzahlen wuchs auch die Anzahl der Privatschulen in Deutschland in 
den letzten 20 Jahren (vgl. Tagesschau 2023; vgl. hierzu auch Koinzer/Gruehn 2013: 21ff). 

6 Dazu zählt auch die Jewish International School – Masorti Grundschule, die in Folge einer er
folgreichen Elterninitiative gegründet wurde, deren Kinder zuvor die Masorti-Kitas in Berlin 
besuchten und die sich infolgedessen auch für die Schulzeit einen Ort wünschten, in dem an 
die jüdische Erziehung und Bildung nach den Masorti Prinzipien angeknüpft wird. 2018 be

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 199 

Schulen treten in diesem Feld mit einem Angebot auf, das zu vergleichsweise mode
raten Beiträgen ein Ganztagesprogramm inklusive kosherer Ganztagesverpflegung 
offeriert und mit einer weltoffenen Programmatik sowie individualisierten Förder
konzepten wirbt. Die Internetauftritte der Schulen kündigen wahlweise ein musi
sches oder naturwissenschaftliches Profil an sowie die Förderung besonderer Be
gabungen oder zusätzliche Sprachkurse. Es handelt sich um leistungsorientierte 
Schulen mit einem guten Betreuungsschlüssel, die mit kleinen Klassen ein gutes 
Lern- und Schulklima versprechen und auch für Eltern anderer Konfessionen oder 
ohne konfessionelle Bindungen attraktiv sind.7 

Diese Schilderungen treffen auch auf die drei ausgewählten Schulen zu. Die I.E. 
Lichtigfeld-Schule in Frankfurt a.M. wurde 1966 als erste jüdische Grundschule nach 
dem Holocaust in Deutschland eröffnet. Bedingt durch die Einwanderung von Jü
dinnen und Juden aus der ehemaligen Sowjetunion und den postsowjetischen Staa
ten in den 1990er Jahren vergrößerte sich die Frankfurter Jüdische Gemeinde um 
ca. 4.000 neue Mitglieder; bereits im Zeitraum von 1995–2000 machten die Neu
einwanderer:innen ca. 30 % der Schüler:innenschaft an der Lichtigfeld-Schule aus 
(Brum 2018: 353f). In den folgenden Jahren vergrößerte und erweiterte sich die Schu
le zu einem Sekundarstufen I – Gymnasium nach dem G-8 Konzept und zu einer 
Ganztagsschule, die mit der maximalen individuellen Förderung der Kinder, einem 
musischen und auf Internationalität ausgerichteten Profil sowie der Vermittlung jü
disch-humanistischer Werte, mit einem Schwerpunkt in der jüdischen Geschichte 
und Tradition, wirbt. Nachdem im Schuljahr 2018/19 eine gymnasiale Oberstufe ein
gerichtet wurde, verabschiedete die I.E. Lichtigfeld-Schule im Sommer 2021 ihren 
ersten Abiturjahrgang. Die Schule wird heute von rund 600 jüdischen und nichtjü
dischen Schülerinnen und Schülern besucht.8 

Während die jüdische Migration in Frankfurt den Ausbau und die Erweiterung 
einer bereits existierenden Schule zur Folge hatte, führte sie andernorts, erstmalig 
nach 1945, zur Neugründung von jüdischen Bildungseinrichtungen für Kinder und 
Jugendliche. Das Beispiel der Joseph-Carlebach-Schule in Hamburg und der Lau
der-Morijah-Schule in Köln macht deutlich, dass der Aufbau jüdischer Bildungs

gann die Grundschule mit 21 Schüler:innen und einem 5-köpfigen pädagogischen Team ihre 
Arbeit als offene Ganztagsschule, (vgl. Masorti Grundschule o.D.). 

7 Die Schulgebühren zwischen den einzelnen jüdischen Schulen unterscheiden sich voneinan
der. An der jüdischen Grundschule in Köln staffelt sich der monatliche Beitrag beispielswei
se nach dem Bruttojahreseinkommen beider Eltern, wobei der Höchstbetrag 220€ im Monat 
pro Kind beträgt. Eltern die Arbeitslosengeld II, Wohngeld oder einen Kinderzuschlag be
ziehen, können zudem eine Bezuschussung durch die Stadt Köln für die Essensversorgung 
und die schulischen Betreuungskosten beantragen, so dass sich der monatliche Eigenanteil 
nochmals verringert und nur noch bei 80€ liegt (vgl. Lauder-Morijah-Schule). 

8 Die Angaben über Schüler:innenzahlen basieren auf einem Expertinnen-Interview mit der 
Direktion der Schule im Jahr 2022. (Vgl. zum Profil der Schule: I.E. Lichtigfeld-Schule o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

einrichtungen in Deutschland nach 1990 nicht allein das Ergebnis eines erheblichen 
Wachstums an Mitgliedern in den jüdischen Gemeinden war, sondern maßgeblich 
von zwei in den USA ansässigen, jüdisch orthodoxen Outreach Organisationen un
terstützt wurde: Chabad Lubawitsch und die Ronald S. Lauder Foundation, die beide 
nach 1989 ihr Tätigkeitsfeld in Ost- und Mitteleuropa erweitert haben, mit dem glo
balen Ziel, lokal religiös jüdisches Leben wieder aufzubauen und zu stärken. Lauder 
Yeshurun, der Trägerverein der Projekte in Deutschland, ist auf religiöse jüdische 
Bildungsprogramme spezialisiert, die vor allem säkular erzogene jüdische Jugend
liche erreichen sollen und insbesondere russischsprachige Jüdinnen und Juden an- 
ziehen. Zudem hat die Organisation in verschiedenen Städten die Gründung von 
Kindergärten, Schulen und Gemeindezentren initiiert.9 Daneben kommt insbeson
dere der in New York angesiedelten chassidischen Organisation Chabad Lubawitsch 
eine zentrale Bedeutung zu. Die Bewegung, deren Ziel einer innerjüdischen Missio
nierung im Judentum einmalig ist, entsendete bereits seit den 1960er Jahren soge
nannte Schluchime, d.h. einen ausgebildeten Chabad-Rabbiner und dessen Frau in 
verschiedene Teile der Welt, um lokale Niederlassungen zu errichten. Die global tä
tige Organisation macht es sich zur Aufgabe, Jüdinnen und Juden an religiöse Tra
ditionen zurückzuführen und kann darin vor allem seit den 1990er Jahren Erfolge 
aufweisen. Allein in Deutschland existieren mittlerweile Standorte in zwanzig Städ
ten und an mehreren Orten sind Jeschiwot, Kindergärten und Schulen eingerichtet 
worden (Schrage 2019: 50ff).10 

In Hamburg verbanden sich die Gründungen von Bildungseinrichtungen für jü
dische Kinder maßgeblich mit beiden Organisationen. Im Zuge der Migration hatte 
sich die Zahl der Gemeindemitglieder verdoppelt und lag 2004 bei rund 3000 Perso
nen. Bereits im Jahr 2000 wurde initiiert durch die Lauder Foundation in der Träger
schaft der Jüdischen Gemeinde ein Kindergarten eröffnet. 2007 folgte im Gebäude 
der ehemaligen Talmud-Tora-Schule die Joseph-Carlebach-Schule als staatlich an
erkannte, private und gebundene Ganztagsschule. In deren Beirat und als Religi
onsbeauftragter verantwortlich für die religiösen Aspekte der Schule, saß ein Rab
biner von Chabad Lubawitsch, der 2012 das Amt des Landesrabbiners übernahm. 
Im Schuljahr 2011 wurde eine Sekundarstufe bewilligt, infolgedessen wurde 2020 
der erste Abiturjahrgang der Joseph-Carlebach-Schule verabschiedet. Die Schule ist 
heute fester Bestandteil des Joseph-Carlebach-Bildungshaus, in dem jüdische und 
nichtjüdische Kinder alle Bildungsstationen von der Krippe bis zum Abitur in einem 

9 Dazu gehört beispielsweise die Lauder-Morijah-Schule in Köln sowie die Lauder-Beth-Zion- 
Schule in Berlin. 

10 Vgl. hierzu auch die Angaben auf der Website Chabad Lubawitsch Deutschland (Chabad 
Lubawitsch Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 201 

Gebäude durchlaufen können. Das Bildungshaus besuchen derzeit ca. 200 jüdische 
und nichtjüdische Kinder.11 

Auch die seit 2002 in Köln ansässige Lauder-Morijah-Schule verdankt ihre 
Gründung zuallererst den jüdischen Einwanderungen der 1990er Jahre, in deren 
Folge sich die Mitgliederzahl der Synagogen-Gemeinde zu Köln zu Beginn der 
2000er Jahre mit rund 5000 Personen mehr als verdreifacht hatte. Im Unterschied 
zu den jüdischen Schulen Frankfurts und Hamburgs, die sich in der Trägerschaft 
der jeweiligen jüdischen Gemeinde befinden, wurde die Kölner Schule durch die 
Ronald Lauder Foundation gestiftet und umfasst ausschließlich eine vierjährige 
Grundschule.12 Damit einher gehen bestimmte Vorgaben in Bezug auf die Zusam
mensetzung der Schüler:innenschaft: 75 Prozent der Schulplätze sind halachisch 
jüdischen Kindern vorbehalten, die weiteren 25 Prozent stehen vaterjüdischen 
Kindern offen, allein im Falle freier Kapazitäten werden auch Kinder ohne jü
disch-familiären Hintergrund aufgenommen. Die Schule wirbt damit, nach der 
Montessori-Pädagogik zu unterrichten, so werden die Schüler:innen in alters
gemischten Gruppen unterrichtet, der Stundenplan zeichnet sich durch einen 
hohen Anteil an Freiarbeitsstunden aus und auch im Iwrit-Unterricht werden 
die Inhalte mit Hilfe von Montessori-Materialien vermittelt. Wie bei den ande
ren beiden jüdischen Schulen handelt es sich im Fall der Kölner Grundschule 
um eine Ganztagsschule, die neben der Nachmittagsbetreuung noch einen zu
sätzlichen Schulbusservice anbietet. Im Sommer 2023 besuchten 67 Kinder die 
jüdische Grundschule, die sich gemeinsam mit einer jüdischen Kindertagesstätte 
und Sozialeinrichtungen der Gemeinde im Jüdischen Wohlfahrtszentrum in Köln 
befindet.13 

An den beiden Grundschulen in Frankfurt und Köln bilden jüdische Kinder die 
Mehrheit, während sie in Hamburg in der Primarstufe die Hälfte der Schulgemein
schaft stellen. Sowohl das jüdische Profil der Schulen als auch die Schüler:innen
zahlen tragen also dazu bei, einen Ort zu schaffen, an dem sich jüdische Kinder 
im Unterschied zu ihrem sonstigen Alltag in einer Mehrheitsposition gegenüber ih
ren nichtjüdischen Mitschüler:innen befinden. Zugleich gilt für alle drei Schulen, 
dass die jüdische Schüler:innenschaft in sich äußerst heterogen ist. Zu ihr gehö
ren orthodoxe, ultraorthodoxe, liberale und säkulare Jüdinnen und Juden mit un
terschiedlichen Migrationshintergründen sowie Vaterjüdinnen und Vaterjuden. 

11 Vgl. Zur Gründungsgeschichte der Joseph-Carlebach-Schule: Hamburger Schlüsseldokumen

te zur deutsch-jüdischen Geschichte (2007) und Fenyes (o.D.). Auch das Hamburger Abend
blatt berichtete über die Eröffnung und den Ausbau der Joseph-Carlebach-Schule (vgl. Coes
feld 2007; Braun 2011; Lauterbach 2020). 

12 Diese Angaben sind der Website des Zentralrats der Juden in Deutschland entnommen (Zen
tralrat der Juden in Deutschland o.D.). 

13 Vgl. die Angaben zum Jüdischen Wohlfahrtszentrum und zur Lauder-Morijah-Schule auf der 
Website der Synagogen-Gemeinde Köln (Synagogen-Gemeinde Köln o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Blickt man nun jedoch auf die faktische Umsetzung des jüdischen Profils im Un
terricht, so sind die Schulen mit der Herausforderung konfrontiert, dass ausgebil
dete Religions- und Hebräischlehrer:innen in Deutschland ein Desiderat darstellen. 
Dies hängt einerseits mit fehlenden institutionellen Rahmenbedingungen für diese 
Fächer und andererseits mit einer mangelnden Nachfrage auf Seiten der Studieren
den zusammen. So ist es nach wie vor an keiner deutschen Universität möglich, He
bräisch als Fremdsprache auf Lehramt zu studieren und die Hochschule für Jüdische 
Studien in Heidelberg (HfJS) bildet erst seit 2001 Lehrer: innen für das Fach Jüdische 
Religion aus (Springborn 2021: 313ff).14 Auch die Einrichtung eines neuen Studien
gangs an der HfJS, der erstmalig einen staatlich anerkannten pädagogischen Ab
schluss für jüdische Religionslehrer:innen ermöglichte, konnte der Problematik der 
fehlenden Religionslehrkräfte nur bedingt entgegen wirken, da es sowohl an Lehr
personal als auch einer hinreichenden Zahl von Studierenden fehlt, die einen ar
beitsfähigen Studiengang ermöglichen würden.15 

Diese Entwicklungen haben zur Folge, dass weiterhin nur wenige ausgebildete 
Religionslehrkräfte in Deutschland existieren, um die jüdische Schulen miteinan
der konkurrieren müssen. Infolgedessen sind sie auf Alternativ- und Kompromiss
lösungen angewiesen, indem die Schulen beispielsweise Quereinsteiger:innen, 
Hochschulabsolvent:innen judaistischer Fächer und Rabbiner einstellen oder auf 
Fachpersonal aus dem Ausland zurückgreifen (Körber/Gotzmann 2022: 231). Am 
Beispiel der drei hier untersuchten Schulen zeigt sich im konkreten Einzelfall, vor 
welchen Herausforderungen die Schulen stehen und wie sie versuchen, den Bedarf 
zu decken. So ist an der Joseph-Carlebach-Schule in Hamburg nur ein ausgebildeter 
Religionslehrer tätig. Der Unterricht in den judaistischen Fächern, vor allem in der 
Grundschule, wird entsprechend neben Quereinsteiger:innen auch von den Ehe
frauen der Chabad-Rabbiner erteilt, die am dortigen Rabbinerseminar Or Jonatan 
ausgebildet werden. Der Einsatz des Personals von Chabad ermöglicht zwar die 
Vermittlung sprachlicher und religiöser Kenntnisse und hilft insofern den Mangel 
an ausgebildeten Religions- und Hebräischlehrer:innen auszugleichen, allerdings 
ohne die Voraussetzungen einer didaktischen oder pädagogischen Ausbildung 
zu erfüllen. Dies wirft Fragen sowohl hinsichtlich curricularer Standards auf als 

14 Der Studiengang zur Ausbildung jüdischer Religionslehrer:innen konnte zum Wintersemes

ter 2009/10 um die Ausbildung von Grundschullehrkräften erweitert werden (vgl. Anusie
wicz-Baer 2024). Zur Ausbildung der Religionslehrkräfte an der Hochschule für Jüdische Stu
dien (HfJS) vgl. auch Landthaler (2023: 375ff). 

15 Laut dem Historiker Andreas Gotzmann hatte 2013 noch niemand den Abschluss gemacht 
(vgl. Körber/Gotzmann 2022: 235f). Zudem wechselte der einzige Lehrstuhlinhaber für jüdi
sche Religionspädagogik an der HfJS 2018 an die Potsdamer School of Jewish Theology, seit
dem war die Professur vakant (Springborn 2021: 313ff), und wurde erst zum Wintersemester 
2024/25 mit einer Vertretungsprofessur für den Lehrstuhl für Jüdische Religionslehre, -päd
agogik und -didaktik besetzt (vgl. Hochschule für Jüdische Studien o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 203 

auch bezüglich der vermittelten Inhalte, die insbesondere in der Primarstufe den 
strikt religiösen Maßstäben von Chabad Lubawitsch entsprechen. Im Unterschied 
zur Hamburger Schule, verfügt die I.E.Lichtigfeld-Schule in Frankfurt als ältere, 
größere und ressourcenstärkere Schule über andere Voraussetzungen, was sich 
auch am Personal zeigt. Die derzeitige Direktorin der Schule war bereits als Leh
rerin für Judaistik und Hebräisch an der Jüdischen Oberschule in Berlin tätig und 
leitete zuvor die dortige Heinz-Galinski-Schule. Zudem hat eine an der Lichtigfeld- 
Schule unterrichtende Religionslehrerin in ihrer Funktion als Fachleiterin für Jüdi
sche Religion, das Kerncurriculum für das Fach Jüdische Religion für die Primar-, 
Sekundar- und Oberstufe im Bundesland Hessen erarbeitet.16 Gleichwohl ist die 
Lichtigfeld-Schule ebenfalls vom Lehrkräftemangel in den judaistischen Fächern 
betroffen, so dass beispielsweise die Rabbiner der Gemeinde auch als Religions
lehrer in der Schule tätig sind. Zudem hat die Schulleitung Maßnahmen für das 
Unterrichtsfach Neuhebräisch entwickelt und Lehrer:innen aus Israel angestellt, 
die als Muttersprachler:innen nachqualifiziert wurden und entweder eine Ausbil
dung als Sprachlehrkräfte absolviert oder als Lehrer:innen eine Zusatzausbildung 
gemacht haben (Steinhagen 2019). Auch für die Lauder-Morijah-Schule in Köln gilt, 
dass in Ermangelung eigenen Personals der Religionsunterricht von einem Chabad- 
Rabbiner aus Düsseldorf erteilt wird, während für den Iwrit Unterricht ähnlich wie 
in Frankfurt Lehrkräfte aus Israel engagiert werden, deren fehlende didaktische 
und pädagogische Kompetenzen von Seiten der Schulleitung beispielsweise durch 
Fortbildungsmaßnahmen kompensiert werden müssen, um einen angemessenen 
Unterricht für die Grundschulkinder zu gewährleisten. 

Jüdische Praktiken im Schulalltag: Fallbeispiel Kaschrut 

Die Schulstandorte unterscheiden sich nicht nur hinsichtlich des judaistischen Un
terrichts, sondern auch anhand der Art und Weise wie die Umsetzung verbindli
cher jüdischer Praktiken im Schulalltag konkret gehandhabt wird. Grundsätzlich 
lässt sich an den weiterführenden Schulen in Frankfurt und in Hamburg beobach
ten, dass mit fortschreitendem Alter der Kinder und Jugendlichen das jüdische Pro
fil an Stellenwert verliert und unter den Schüler:innen Diskussionen über die Re
levanz des Morgengebetes und die Einhaltung der Kaschrutvorgaben zunehmen. 
Insbesondere letzteres, nämlich der Umgang mit der Kaschrut, d.h. den jüdischen 

16 Für die Fächer Iwrit und Jüdische Religion fehlt es z.T. an Kerncurricula bzw. wurden diese – 
wie im Fall der hessischen Kerncurricula für das Fach Jüdische Religion – erst in den letzten 
Jahren erarbeitet. Ähnliches zeigt sich bei den Lehrmaterialien für den jüdischen Religions
unterricht, so dass interviewte Religionslehrerinnen und jugendliche Schüler:innen wieder
holt auf den Mangel an vorhandenen Unterrichtsmaterialien in Deutschland verwiesen. Zu 
den Kerncurricula für das Fach Jüdische Religion in Hessen (vgl. Hessisches Kultusministeri

um 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Speisegesetzen, löst jedoch bereits unter den Eltern an den jüdischen Grundschulen 
Diskussionen aus hinsichtlich der Frage, wie strikt diese Regeln eingehalten wer
den müssen. Am Beispiel der Lichtigfeld-Schule und der Joseph-Carlebach-Schule 
sollen im Folgenden die unterschiedlichen Vorgehensweisen illustriert werden, mit 
denen die beiden Schulen auf die Herausforderung einer heterogenen Schüler:in
nenschaft in Bezug auf die Umsetzung einer religiösen Praxis reagieren. 

Die Frankfurter I.E. Lichtigfeld-Schule richtet sich hinsichtlich der Kaschrut – 
wie die meisten jüdischen Schulen – nach den Vorgaben der orthodoxen Rabbiner
konferenz. So nehmen die Kinder der Grundschule gemeinsam in der Schulmensa 
ein koscheres Mittagessen ein und werden auch während der Klassenfahrten mit 
koscheren Speisen versorgt. Gleichwohl gibt es im Schulalltag wiederholt Situatio
nen, in denen anlässlich von Schulfesten und Geburtstagen verhandelt wird, wie 
die Umsetzung der Kaschrut aussehen soll. In diesen Aushandlungen zeigt sich der 
Umgang mit einer heterogenen Schüler:innenschaft, zu der nicht nur jüdische und 
nichtjüdische Schüler:innen gehören, sondern auch innerhalb der jüdischen Schü
ler:innenschaft ein breites Spektrum an Denominationen und Selbstverständnissen 
vorhanden ist. Damit einher gehen unterschiedliche Vorstellungen über die an den 
Schulen geltenden jüdisch-religiösen Praktiken, in denen folglich die konkrete Aus
gestaltung des jüdischen Profils verhandelt wird und die sich insbesondere in den 
Diskussionen über die Kaschrut zeigen. 

Die Direktorin der I.E. Lichtigfeld-Schule schildert im Folgenden beispielhaft 
Auseinandersetzungen mit Eltern bzw. in der Elternschaft, denen verschiedene 
Vorstellungen darüber zugrunde liegen, wann und für wen welche Speiseregeln 
im Rahmen der Schule gelten. Anlässlich eines Buffets zu Chanukka beschlossen 
einige der nichtjüdischen Eltern aus dem Elternbeirat auch Speisen mitzubringen, 
die nicht koscher waren: 

Es war so, dass manche gesagt haben: Also ich mache-, also die Spätzle, die ich 
mache, die ist so lecker-. Dann ist sie zwar nicht koscher, dann machen wir es so am 
Buffet-, wir machen hier eine Hälfte nicht koscher und dann sagen wir: Hier, die 
Hälfte ist koscher. Und dann befüllen wir beides und jedes Kind nimmt sich, wo sie 
es will. Und dann haben jüdische Eltern gesagt: Warum darf sich nicht mein Kind 
an allem bedienen? Warum kann man nicht alles lecker und koscher gestalten? 
Warum müssen wir an einer jüdischen Schule um so etwas kämpfen? Das wollen 
wir nicht. (Transkript Expertinnen-Interview Direktorin Lichtigfeld_FfM, Pos. 14.) 

Die Schulleitung beschließt auf den Protest der jüdischen Eltern hin, dass anläss
lich von schulischen Feiern nur noch koschere Speisen mitgebracht werden dürfen. 
Der Konflikt um die Wahrung der Kaschrut-Regeln zeigt auf, wie die mehrheitlich 
jüdische Elternschaft gegenüber den nichtjüdischen Eltern aktiv das jüdische Profil 
der Schule einfordert, um zumindest in diesem Raum verbindlich für alle Anwesen

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 205 

den Regeln durchzusetzen, die jenseits der Schule nur gegenüber der eigenen Grup
pe geltend gemacht werden können. Die Auseinandersetzung unterstreicht exem
plarisch die Funktion einer jüdischen Schule, deren Existenz jüdischen Eltern und 
Kindern erst die Erfahrung ermöglicht, in ihren Räumlichkeiten gegenüber Nicht
jüdinnen und Nichtjuden einmal nicht in der Position der Minderheit zu sein. 

Zugleich existieren nicht nur zwischen jüdischen und nichtjüdischen Eltern, 
sondern auch innerhalb der jüdischen Elternschaft unterschiedliche Verständnisse 
darüber, welche religiösen Regeln wann und für wen verbindlich gelten und wie 
diese in der Schule umgesetzt werden sollen. Dies zeigt sich beispielsweise an 
den mitunter widerstreitenden Wünschen der Eltern etwa bezogen auf die Praxis, 
anlässlich der Kindergeburtstage in der jeweiligen Schulklasse selbstgebackene 
Kuchen zu verteilen. Während eine jüdische Mutter darauf besteht, den nichtko
scheren Lieblingskuchen ihres Sohnes für die Klasse backen zu dürfen, der somit 
den geltenden Regeln der Schulverpflegung zuwiderlaufen würde, verlangen umge
kehrt ultraorthodoxe Familien, dass nur solche Kuchen mitgebacht werden dürfen, 
die in ihren eigenen Küchen zubereitet worden sind, weil es sonst keine hinrei
chende Kontrolle über die Einhaltung der religiösen Regeln bei der Zubereitung der 
Speisen geben könne. Infolge dieser konträren Forderungen an die Schulleitung 
und den damit verbundenen unterschiedlichen jüdischen Selbstverständnissen 
innerhalb der Elternschaft beendet die Direktorin die Auseinandersetzungen 
endgültig: 

Dann habe ich gesagt: Wissen Sie etwas? Jetzt machen wir hier Schluss. Entwe
der es gibt den Kuchen von Sohar [koscheres Restaurant] oder den von dem Mig

dal, das ist der koschere Laden oder es gibt keinen Kuchen. Es gibt den nur am 
Nachmittag […]. Und dann war natürlich das Machtwort, weil ich habe gedacht, 
das nimmt kein Ende […] egal was Sie sagen, da kommt der Nächste. Da habe ich 
gesagt: »Jetzt ist gut, damit ist die talmudische Diskussion beendet, das Macht

wort wurde gesprochen und so handeln wir!« (Transkript Expertinnen-Interview 
Direktorin Lichtigfeld_FfM, Pos. 14.) 

Mit dem Verweis darauf, dass sie als Schulleiterin gegenüber den Eltern das Recht 
auf Privatsphäre zu wahren habe, beendet sie die Diskussionen über die Umsetzung 
der Kaschrut und legt fest, dass künftig Lebensmittel, die zur Feier privater Anlässe 
mit in die Schule gebracht werden, ausschließlich im gemeindeeigenen koscheren 
Restaurant oder Geschäft zu erwerben sind. Dieses Beispiel illustriert die innerjü
dischen Aushandlungen über die Speiseregeln und verweist damit auf die unter
schiedlichen Vorstellungen einer jüdisch-heterogenen Elternschaft, zu der sowohl 
orthodoxe und ultraorthodoxe als auch liberale und säkulare Jüdinnen und Juden 
gehören. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Während in Frankfurt Stimmen aus dem Kreis der jüdischen Elternschaft da
für Sorge tragen, dass die Kaschrut-Regeln auch anlässlich von nichtreligiösen Fei
ern, die im Rahmen der Schule stattfinden, gewahrt bleiben, erfolgt an der Joseph- 
Carlebach-Schule eine Verschärfung der Kaschrut auf Initiative des Schulrabbiners, 
der neben der Schulleiterin für die religiösen Belange der Schule zuständig ist. Da
nach gelten nicht länger die Richtlinien der orthodoxen Rabbinerkonferenz, son
dern die strikteren Regeln von Chabad Lubawitsch als verbindlich für die gesam
te Schüler:innenschaft. Die Hamburger Grundschule wird in gleichen Teilen von 
jüdischen und nichtjüdischen Kindern besucht, während auf der weiterführenden 
Schule mehrheitlich nichtjüdische Kinder und Jugendliche sind. Zur Durchsetzung 
erhalten alle Eltern von Seiten des Rabbiners sogenannte Kaschrutlisten, auf denen 
die Lebensmittel aufgelistet sind, die im Raum der Schule erlaubt sind. Zugleich 
unterlaufen jugendliche Schüler:innen die Regeln fortlaufend, indem sie nichtko
schere Süßigkeiten und Getränke heimlich in die Schule mitbringen. Werden diese 
von Lehrer:innen entdeckt, konfiszieren sie die Lebensmittel und kündigen diszi
plinarische Konsequenzen an, zum Beispiel das Putzen des Schulhofes. Insbeson
dere unter den jüdischen Eltern ist diese Verschärfung der Speiseregeln umstritten. 
Stellvertretend kommentiert eine Mutter den aus ihrer Sicht folgenreichen Schritt: 

Wir hatten – eine Zeit lang hat sich die Schule nach der orthodoxen, also der 
Kaschrut-Liste der orthodoxen Rabbiner-Konferenz gerichtet. Das heißt, die 
Kinder durften Mars, Snickers und so was mit auf Ausflüge nehmen oder wenn 
Geburtstage waren. Ich verstehe schon, dass es schwierig ist, wenn es hier in 
Kontakt kommt mit dem koscheren Geschirr. Das ist alles klar, aber auch in Zu
sammenarbeit mit dem Elternrat ging es so, dass es einen Schulkiosk gab, wo die 
Kinder auch mal ein Mars oder Snickers kaufen konnten oder Tuc und das wird 
jetzt wieder sukzessive radikal eingeschränkt. (Transkript Elterninterview 5 Teil I_ 
jüdisch_JC Schule HH, Pos. 17.) 

Also, sie [Mitglieder von Chabad] hatten den Sonderstatus und es ist ein Sonder
status und jetzt müssen wir uns dem unterwerfen. Und das finde ich persönlich 
schwierig. (Transkript Elterninterview 5 Teil II _ jüdisch_ JC Schule HH, Pos. 84.) 

Dass der Rabbiner die strengen Richtlinien gegenüber einem Teil der jüdischen 
Elternschaft durchsetzen kann, hängt wesentlich damit zusammen, dass die 
Mehrzahl der Schüler:innen und des Lehrpersonals an der Hamburger Schule 
nichtjüdisch sind. Insbesondere seine erfolgreiche Zusammenarbeit mit den nicht
jüdischen Eltern im Elternbeirat sichert ihm die Unterstützung derjenigen zu, die 
bereit sind, den strikteren Regeln zu folgen, gerade weil sie nicht Teil der Gruppe 
sind. Mit Georg Simmel gesprochen, übernehmen sie in der konflikthaften Dy
namik zwischen zwei Gruppen die Rolle des »Dritten« (Simmel 1992: 130f), der in 
einer dualen Interaktion durch sein Hinzutreten die Situation dynamisiert und in 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 207 

diesem Fall die Machtbalance zugunsten des Rabbiners verschiebt. Hier zeigt sich 
beispielhaft, wie das prekäre Verhältnis von Mehrheit und Minderheit innerhalb 
der jüdischen Schulen immer wieder neu zwischen den verschiedenen beteiligten 
Akteur:innen ausgehandelt wird, und wie weitgehend daran selbst innerhalb dieses 
Raumes die nichtjüdische Mehrheitsgesellschaft beteiligt ist. Der vorgestellte Fall 
verweist auf ein besonderes Szenario für die Hamburger Schule: Eine mehrheit
lich nichtjüdische Schülerschaft soll die von Chabad Lubawitsch für die Schule 
aufgestellten Kaschrut-Regeln umsetzen, die mit der Befolgung von Chalav Jisrael 
strengere Regeln vorschreiben, als es an anderen jüdischen Schulen in Deutschland 
der Fall ist. 

Jüdische Schulen als safe space: 
Antisemitismus und jüdischer Erfahrungsraum 

Die Mehrheit der im Forschungsprojekt interviewten jüdischen Schüler:innen ha
ben bereits seit früher Kindheit jüdische Bildungseinrichtungen besucht und hatten 
bislang noch keine Erfahrungen im öffentlichen Bildungssystem in Deutschland. 
Dementsprechend wurden in den Interviews mit den Eltern nicht tatsächlich erleb
te antisemitische Vorfälle der Kinder geschildert. Vielmehr stand in den Interviews 
der Wunsch im Vordergrund, die eigenen Kinder vor Erfahrungen von Antisemitis
mus und Ausgrenzung so lange wie möglich zu schützen und ihnen umgekehrt die 
Chance zu ermöglichen, sich als Angehörige einer Gemeinschaft wahrnehmen zu 
können.17 So berichtet eine Mutter, deren Kinder die Primarstufe der I.E. Lichtig
feld-Schule besuchen, über ihre Entscheidung für eine jüdische Grundschule: 

17 Wie sich auch an Ergebnissen aktueller Forschungsarbeiten zu Antisemitismus an öffentli
chen Schulen widerspiegelt, sind Antisemitismus und die Auseinandersetzung mit diesem in 
den letzten Jahren zu einem zentralen Thema an öffentlichen Schulen geworden. An erster 
Stelle sind hier die vom Berliner Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment her
ausgegebenen Schulstudien zu nennen, in denen die Verständnisse von Antisemitismus von 
Lehrer:innen und Schulleitungen und Bedarfe hinsichtlich des Umgangs mit Antisemitismus 
an Berliner Schulen sowie der Umgang mit antisemitischen Erfahrungen aus Betroffenen
perspektive untersucht worden sind (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023; Chernivsky/Lorenz- 
Sinai/Schweitzer 2022). Eine weitere zentrale Arbeit ist die Studie der Soziologin Julia Bern
stein, in der Sie anhand 251 narrativer und problemzentrierter Interviews Antisemitismus an 
öffentlichen Schulen untersucht und Handlungsmöglichkeiten für den Umgang mit diesem 
an Schulen aufzeigt (vgl. Bernstein 2020; Bernstein/Diddens 2022). Auch die Erziehungswis
senschaftlerin Sandra Anusiewicz-Baer analysiert in ihrer Studie über die Jüdische Oberschu
le in Berlin anhand des Fallbeispiels eines jüdischen Schülers, der aufgrund eines antisemiti

schen Vorfalls an seiner staatlichen Gesamtschule auf die Jüdische Oberschule wechselt, wie 
das jüdische Gymnasium für die Schüler:innenschaft auch einen Schutzraum vor Antisemi

tismus bieten kann (vgl. Anusiewicz-Baer 2017: 165ff). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Wichtig war mir, dass die keinem Antisemitismus auf anderen Schulen ausgesetzt 
werden. Also das ist jetzt eher im Sinne von einem Ausschlusskriterium für eine 
andere Grundschule […]. Und die Frage ist halt, wie früh will man seine Kinder An
tisemitismus aussetzen und ich habe beschlossen nicht so früh. (Transkript Eltern- 
interview 2_ jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 78.) 

Also zum einen halte ich das Gefühl für sehr wichtig einmal kennenzulernen, dass 
man nicht alleine ist. Was eben ein Gefühl ist, was sich durchaus einstellen kann 
als Jude in Deutschland, wenn man, ich sage mal, im üblichen Schulzweig ist und 
dann irgendwie nur das Gefühl hat, es gibt hier und da eine Insel. Auch wenn die 
Lichtigfeld-Schule natürlich auch eine Insel ist, aber eben so ein Gemeinschafts

gefühl einmal zu entwickeln, die Gemeinde kennenzulernen. (Transkript Eltern
interview 2_ jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 5.) 

In diesen Passagen, sowie in weiteren Elterninterviews zeigt sich neben dem Schutz 
vor Ausgrenzungserfahrungen durch die Wahl einer jüdischen Grundschule auch 
der Wunsch nach dem Erleben einer Zugehörigkeit, die im Austausch mit ande
ren jüdischen Kindern, Lehrkräften und Betreuer:innen erfahren wird. Da Jüdinnen 
und Juden in Deutschland eine Minderheit sind, bietet oftmals erst der Besuch einer 
jüdischen Schule für Kinder die Möglichkeit, auf Angehörige der eigenen Gruppe zu 
treffen. Auch ein interviewter Vater, dessen ältester Sohn die zweite Klasse der Lich
tigfeld-Schule besucht, begründet die Wahl einer jüdischen Grundschule damit, auf 
diese Weise seinen Kindern die Gelegenheit zu eröffnen, mit anderen jüdischen Kin
dern Freundschaften schließen zu können: 

Frankfurt ist nicht London oder New York oder was weiß ich. Die Wahrscheinlich

keit, dass die in so eine andere [öffentliche] Schule kommen und dann jüdische 
Freunde machen oder Bezug auf Judentum kriegen, ist in meiner Meinung nach 
sehr gering. Und das war so dann natürlich die erste Entscheidung. (Transkript 
Elterninterview_5_jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 3.) 

Der Austausch mit anderen jüdischen Kindern und Lehrkräften sowie ein schu
lisches Angebot in jüdischer Religion und Hebräisch, tragen dazu bei, ein Selbst
bewusstsein als junge Jüdinnen und Juden zu entwickeln und damit die eigene 
Zugehörigkeit zu stärken. Gleichzeitig lernen die Kinder im Rahmen des Schul
alltags unterschiedliche jüdische Herkünfte kennen, zu denen ultraorthodoxe, 
orthodoxe, traditionell lebende, liberale, säkulare Jüdinnen und Juden sowie Kin
der mit unterschiedlichen Migrationshintergründen gehören. Die Aushandlung 
der eigenen Identität findet im Austausch mit diesen verschiedenen jüdischen 
Lebenswelten statt, in dem die Schüler:innen sehen, was Judentum für ihre Mit
schüler:innen bedeutet, wie deren Traditionen, z.B. in Bezug auf die Kaschrut oder 
das Halten des Schabbats aussehen und wie sich deren Praktiken von den eige

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 209 

nen unterscheiden. So berichtet ein Vater über den Besuch eines Freundes seines 
siebenjährigen Sohnes: 

Also wir hatten wie gesagt einen Freund, der kommt aus einer religiöseren Fami

lie. Einmal haben wir den samstags zu uns eingeladen zum Spielen. […] Und da 
hat der [Name] gesagt, komm wir spielen Nintendo. Und der Junge hat gesagt: 
Nein, [Name], ich darf noch nicht Nintendo spielen, bis Schabbat vorbei ist. Und 
dann hat er gesagt: Okay, dann spielen wir was anderes. Aber dann haben ich und 
meine Frau gesagt: Wow, ich meine, der Junge ist jetzt hier. Seine Eltern wissen 
nicht, was er macht. Theoretisch hätte er einfach Nintendo spielen können. Und 
er hat gesagt: Nein, ich darf nicht. Erst wenn Schabbat vorbei ist. Und also das fand 
ich auch ganz interessant, dass meine Kinder das dann sehen. (Transkript Eltern
interview_5_jüdisch_Lichtigfeld_FfM, Pos. 45.) 

Das Kennenlernen verschiedener jüdischer Lebensformen durch Klassenkame
rad:innen sowie die Vermittlung jüdischer Werte und Traditionen durch den Besuch 
jüdischer Kindertagesstätten und Grundschulen stärkt so auch das Selbstverständ
nis der Kinder, Teil einer heterogenen Gruppe zu sein, zu der unterschiedliche 
jüdisch-religiöse, kulturelle und säkulare Selbstverständnisse gehören. 

Mit welchen Realitäten die Kinder und Jugendlichen jenseits der Schule in ihrem 
Alltag konfrontiert werden können, zeigt stellvertretend das folgende Beispiel eines 
jüdischen Abiturienten der Joseph-Carlebach-Schule, der rückblickend von Erfah
rungen in seiner Jugend als Hockeyspieler berichtet: 

Ich habe halt früher Leistungssport gemacht […]. Und dort ist auch in der Kabi
ne halt auch-, da wusste halt niemand, dass ich jüdisch bin. Das habe ich ja auch 
nie wirklich so herausposaunt oder erzählt, nur wenn mich jemand gefragt hat. 
Aber da ist es oft in der Kabine so vorgekommen, dass so, ja, wir wollen doch nicht 
wie Juden spielen oder wir sind doch keine Juden und so, so spielen wir nicht. Das 
kam halt oft vor in der Kabine […]. Und dann, umso älter wir wurden, umso stär
ker wurden die Beleidigungen. (Transkript Schülerinterview 2 _ jüdisch_JC Schu
le_HH, Pos. 59.) 

Dieses Beispiel berichtet nicht nur von der Alltäglichkeit antisemitischer Äußerun
gen, sondern auch davon, wie sich Betroffene vor direkten Angriffen und Verlet
zungen schützen, indem sie Verhaltensweisen wählen, die ihr Jüdisch Sein unsicht
bar macht oder versteckt. Davon berichten viele der jüdischen Jugendlichen in den 
geführten Interviews. Der Besuch der jüdischen Schule schafft vor diesem Hinter
grund nicht nur einen Schutzraum, er ermöglicht zugleich einen Perspektivwech
sel, der wiederum in der Interaktion mit der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft 
die eigene Position und Identität stärkt. Die Erfahrungen jüdischer Schüler:innen 
der Mittel- und Oberstufe, die einen größeren Teil ihrer Freizeit ohne ihre Eltern 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

in öffentlichen Räumen verbringen und in einigen Fällen Antisemitismus im Sport
verein, auf Partys oder unter Bekannten erlebten, unterscheiden sich von den Erfah
rungen jüdischer Grundschüler:innen. Hier sind es vor allem die Eltern, die sich für 
den sicheren Ort einer jüdischen Schule entschieden haben, aber ihre Sorge artiku
lieren, was das Tragen sichtbarer Zugehörigkeitskennzeichen zum Judentum – wie 
Kippot oder einen Davidstern – betrifft, sobald der Schulraum verlassen wird. So 
berichteten viele Eltern, dass sie ihre Söhne außerhalb der jüdischen Grundschulen 
aus Angst vor möglichen antisemitischen Reaktionen keine Kippa tragen lassen. In 
ähnlicher Weise gehen die Schulen selbst vor, wenn sich die Kinder und Lehrkräfte 
für Exkursionen und Klassenfahrten in öffentlichen Räumen bewegen. So gilt für 
die Jungen an den Schulen in Hamburg und Köln, dass diese während schulischer 
Unternehmungen außerhalb des Geländes ihre Kippa nur unter einer Mütze oder 
Cappi tragen sollen, um das Sicherheitsrisiko vor möglichen antisemitischen Vor
fällen zu minimieren. Stellvertretend für viele Schüler:innen beschreibt ein ortho
dox lebender 12. Klässler, der die I.E. Lichtigfeld Schule besucht, was ein Safe Space 
für ihn bedeutet: 

Es wird mich niemand anfeinden wegen Judentum. Es wird kein Problem geben, 
wenn ich mit der Kippa rumlaufe. Ich muss mich nicht rumschlagen mit irgend
welchen Lehrern bezüglich jüdischer Feiertage oder Klausurterminen oder so was. 
Weil einfach, das alles wird sich darum gekümmert und ich muss das eben nicht 
selber machen. Und dann eben auch, da jetzt dieses Sicherheitspersonal unten vor 
der Tür, mit denen man auch mal reden kann oder so. Dass man einfach weiß, man 
ist geschützt in jeglicher Hinsicht. Sowohl im Sozialen als auch tatsächlich ge
schützt vor Attentaten. (Transkript Schülerinterview 1_jüdisch_Lichtigfeld_FfM, 
Pos. 86.) 

Für jugendliche Schüler:innen, die wie im zuvor zitierten Beispiel bereits Antise
mitismus in öffentlichen Räumen erlebten, stellen die weiterführenden jüdischen 
Schulen Hamburgs und Frankfurts – neben dem Aufwachsen in einem jüdischen 
Erfahrungsraum, der auch die selbstverständliche Teilnahme an jüdischen Fest- 
und Feiertagen als Bestandteil des Schulalltags inkludiert – zugleich einen Ort des 
angstfreien Austausches über eigene, antisemitische Erfahrungen und einen Ort 
des Empowerments dar, in dem sie auch ihre Zugehörigkeit zum Judentum in der 
Klassen- und Schulgemeinschaft offen zeigen können. 

Im Unterschied zu den jüdischen Schulen Frankfurts und Hamburgs, an denen 
alle Bildungsstationen bis zum Abitur durchlaufen werden können, handelt es sich 
bei der Lauder-Morijah-Schule ausschließlich um eine Grundschule und zugleich 
um die einzige jüdische Schule Kölns, was bedeutet, dass nach dem Ende der Pri
marstufe alle Kinder auf eine staatliche Schule wechseln müssen. Dieser Übergang 
wird von Seiten der Schule mitbedacht und vorbereitet, wozu beispielsweise die so

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 211 

genannte Shoah Reihe für die 4. Klasse entwickelt wurde, in der die Kinder alters
gerecht und unter Einbeziehung der eigenen Familiengeschichte über die Shoah 
lernen. Für die Entwicklung dieser Unterrichtseinheiten haben Lehrkräfte an Fort
bildungen in Yad Vashem teilgenommen und verwenden die von der Einrichtung 
konzipierten Lehrmaterialien für die Primarstufe. Zudem hat die Lauder-Morijah- 
Schule in Zusammenarbeit mit dem Lern- und Gedenkort Jawne, dem ehemaligen 
jüdischen Gymnasium Kölns, ein eigenes grundschulpädagogisches Programm ent
wickelt. Im Folgenden berichtet die Schulleiterin über die Entwicklung der Shoah 
Reihe und über elterliche Erfahrungen hinsichtlich des Wechsels von der jüdischen 
Grundschule auf staatliche Schulen in Köln: 

Und wir haben wirklich gesagt, was brauchen die Kinder mit Blick auf die weiter
führende Schule? Was wollen wir den Kindern vermitteln? Und was haben wir aus 
der Fortbildung mitgenommen? Und haben dann diese Reihe entwickelt […]. Und 
das hört man immer wieder, auch dann, wenn die Kinder abgegangen sind und 
uns besuchen oder wir die Eltern noch mal sprechen in der Fünf oder Sechs, das 
dieser Schonraum im Nachhinein für die Eltern das war, was die Kinder brauchten, 
um gefestigt dann überzugehen in die fünften Klassen. Und dort weht ein ande
rer Wind ganz oft. Und das versuchen wir schon im Rahmen unserer Shoah-Reihe, 
die immer in der vierten Klasse durchgeführt wird, schon so ein bisschen auch mit 
anzubahnen, die Kinder einfach zu stärken. Was erwartet dich da, was solltest du 
wissen? Worauf solltest du stolz sein? Und wen kannst du ansprechen? (Transkript 
Interview Direktorin_LMS_Köln, Pos. 97–101.) 

Die Shoah-Reihe soll dazu beitragen, die Schüler:innen für den Übergang in die Se
kundarstufe zu stärken, indem sie – neben Wissen über die Shoah – auch lernen, 
an wen sie sich wenden können, wenn ihnen Antisemitismus in ihrem zukünfti
gen schulischen Alltag begegnen sollte. Gleichzeitig zeigen die von der Schulleiterin 
skizzierten Unterschiede zwischen dem Sozialklima an der Lauder-Morijah-Schu
le und staatlichen, weiterführenden Schulen einmal mehr, dass viele Eltern mit der 
Wahl einer jüdischen Grundschule das Aufwachsen und Lernen in einer geschützten 
Umgebung verbinden. Dies beinhaltet zum einen ein familiäres Klassen- und Schul
klima, zu dem kleine Klassen sowie eine enge und individuelle Betreuung gehören 
und zum anderen eine Stärkung der jüdischen Identität, wofür die Grundschulen 
durch ihr Schulprogramm einen geeigneten Raum bieten. Vor diesem Hintergrund 
benannte der Großteil aller interviewten jüdischen Eltern an den drei Standorten 
als ihr zentrales Entscheidungskriterium, die durch die Schule gewährleistete Ver
mittlung jüdischer Religion und Bildung. So verbinden die Eltern mit der Wahl einer 
jüdischen Grundschule den Wunsch, dass ihren Kindern im Rahmen ihrer schuli
schen Ausbildung neben dem Erlernen der hebräischen Sprache, Wissen über jüdi
sche Geschichte, Religion und Tradition vermittelt und sie in die Praxis jüdischer 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Fest- und Feiertage eingeführt werden. Dieser Bedarf an einer schulisch vermittel
ten jüdischen Bildung hängt auch damit zusammen, dass vielen Eltern ein tiefer
gehendes religiöses Wissen nicht zuletzt aufgrund der eigenen oder familiären Mi
grationsbiografie aus der ehemaligen Sowjetunion fehlt, wie es für den Großteil der 
heute in Deutschland lebenden Jüdinnen und Juden zutrifft. So auch im Fall einer 
Mutter, die im Folgenden ihre Schulwahlmotive für die Lauder-Morijah-Schule be
schreibt: 

Ich wollte nur jüdische Schule haben […]. Und ja, ich möchte, dass meine Kinder 
jüdische Tradition und Sprache lernen. Weil, von mir können die nur ein bisschen 
das lernen. Weil, ich bin in Sowjetunion geboren. Und damals, das ist alles ver
boten gewesen. Und meine Eltern haben mir zum Beispiel nicht viel beigebracht. 
Und dann haben die mich auch in jüdische Schule geschickt. Da habe ich auch was 
gelernt. Was ich gelernt habe, habe ich auch meinen Kindern beigebracht. Aber 
ich möchte, dass die mehr erlernen. (Transkript Elterninterview 1_LMS_Köln, Pos. 
3.) 

In dieser Passage zeigt sich, dass in den Augen der Mutter der jüdischen Grundschu
le in Köln eine erzieherische Aufgabe zuwächst, die sie selbst meint, familiär nicht 
leisten zu können, obgleich sie als junges Mädchen in den Umbruchsjahren der So
wjetunion von ihren Eltern bereits auf eine jüdische Schule geschickt worden war. 
Ähnlich wie in diesem Fall, sahen sich auch andere Eltern, deren Familien aus der 
ehemaligen Sowjetunion stammten, nicht in der Lage jüdische Traditionen hinrei
chend vermitteln zu können. Sie waren aufgewachsen mit einem eher ethnisch-sä
kularen Verständnis jüdischer Herkunft und geprägt durch die Erfahrung eines An
tisemitismus, der die Einzelnen durch den Eintrag einer jüdischen Nationalität im 
Pass markierte, zugleich jedoch die Ausübung jüdischer Religion oder Kultur über 
Jahrzehnte verboten hatte, was zu einem Verlust sowohl des Wissens über die jüdi
sche Religion als auch deren Ausübung geführt hatte (Körber/Gotzmann 2022: 13ff). 
Dementsprechend dominierte in diesen Familien an allen drei Schulstandorten der 
Wunsch, dass die Grundschulen diese Aufgabe übernehmen sollten. 

Wie der Schulbesuch auch die eigene religiöse Praxis beeinflussen kann, zeigt 
sich am Beispiel eines Absolventen der Joseph-Carlebach-Schule. Dieser besuchte 
die jüdische Schule Hamburgs seit dem Eintritt in die Primarstufe und schildert re
trospektiv, wie das Hineinwachsen in die damit verbundenen sozialen Kreise sein 
eigenes Verständnis vom Judentum und die eigene bzw. familiäre Ausübung der Fei
ertage beeinflusst haben: 

Aber durch die Schulzeit habe ich halt diesen Kontakt zum Judentum halt ken
nengelernt-, also ich habe den Kontakt aufgebaut. Ich habe neue Leute kennen
gelernt. Und habe halt auch verstanden, was ist überhaupt Schabbat, was ist Cha

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 213 

nukka. Und dann haben wir es halt auch angefangen zu feiern durch die Schule. 
Und das hat-, fand ich, hat das mir so alles viel, viel nähergebracht, weil sonst, wä
re ich nicht auf der jüdischen Schule, glaube ich nicht, dass ich da jetzt irgendwie 
sowas mal gefeiert hätte oder auf jüdische Ferienlager gefahren wäre mit meinen 
Freunden. (Transkript Schülerinterview 2 _ jüdisch_JC Schule_HH, Pos. 19.) 

Während seiner 13-jährigen Schulzeit an der Joseph-Carlebach-Schule lernte der 
Schüler auch die örtliche jüdische Gemeinde und deren Infrastruktur kennen, 
wie z.B. Freizeitaktivitäten für junge Jüdinnen und Juden, an denen er teilnahm. 
Eine wichtige Rolle spielten die Peer-Beziehungen zu jüdischen Freund:innen, die 
mit der Wahl einer jüdischen Schule häufig einhergehen und die in vielen Fällen 
dazu führen, dass die Kinder und Jugendlichen gemeinsam an außerschulischen 
jüdischen Veranstaltungen teilnehmen. Sein Wissen über die jüdische Religion 
und über die praktische Ausübung der Feiertage trug der zitierte Schüler auch an 
seine Familie weiter, sodass diese begann jüdische Feiertage und Feste zu halten, 
wobei ihm die Rolle zukam, das in der Schule erworbene Wissen an die Eltern 
und Großeltern weiterzugeben, indem er ihnen die Geschichte, Bedeutung und 
Traditionen der Feiertage erklärte. 

Auch manche Familien, deren Kinder die jüdischen Grundschulen Frankfurts 
und Kölns besuchen, berichteten, dass sich infolge des Schulbesuches ihre religiö
sen Praktiken – beispielsweise in Bezug auf die Feiertage und das Halten des Schab
bats – verstärkt hätten. So auch im folgenden Beispiel einer Mutter, deren Sohn die 
Lauder-Morijah-Schule besucht: 

Und wir müssen freitags jetzt auch Kerzen anmachen und auch versuchen, mal 
Brot zu backen. Das ist ja alles mir fremd, aber das mache ich gerne mit ihm. 
Weil er soll es ja auch irgendwie umsetzen können, alles, was er erzählt bekommt. 
(Transkript Elterninterview 6_LMS_Köln, Pos. 49.) 

Im Gegensatz zu der Erfahrung der hier zitierten Mutter knüpft das Schulleben für 
orthodoxe Jüdinnen und Juden an das familiär praktizierte Judentum an, so dass die 
Wahl einer jüdischen Schule für sie zugleich eine Erleichterung der eigenen Religi
onsausübung bedeutet, da diese eine koschere Versorgung gewährleisten und sich 
im Unterschied zu staatlichen Bildungseinrichtungen nach dem jüdischen Feier
tags- und Jahresrhythmus richten. Zudem vermitteln jüdische Schulen allen Schü
ler:innen – unabhängig von der eigenen religiösen Zugehörigkeit – die Bedeutung, 
Geschichte und Traditionen jüdischer Fest- und Feiertage, während mit dem Be
such staatlicher Schulen für jüdische Schüler:innen und Lehrkräfte wiederkehren
de Aushandlungen über die Freistellung an jüdischen Feiertagen einhergehen kön

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

nen, wenn beispielweise Klassenfahren oder Prüfungen während jüdischer Feierta
ge stattfinden.18 

3 Schlussbetrachtung 

Die drei Fallbeispiele für eine jüdische Schulbildung in der Gegenwart verdeutli
chen, dass mit dem Beginn des 21. Jahrhunderts Jüdinnen und Juden in Deutschland 
erstmals nach der Shoah nach neuen Antworten auf die Fragen nach jüdischer Bil
dung und Erziehung suchen. Insbesondere in Folge der jüdischen Migrationen 
aus den postsowjetischen Staaten seit den 1990er Jahren ist der Bedarf an jüdi
schen Bildungseinrichtungen gestiegen, die einen solchen Zugang zum Judentum 
ermöglichen und zugleich soziale Erfahrungsräume schaffen. Wie die Zitate aus 
dem Untersuchungssample zeigen, entwickelt eine große Zahl der Schüler:innen 
erst durch den Schulbesuch Wissen über das Judentum und damit verbunden, 
eine Beziehung zum eigenen Jüdischsein. Jüdische (Grund-)schulen fungieren vor 
diesem Hintergrund also als zentrale Sozialisationsinstanz jüdischer Erziehung, 
während die Familie diese Aufgaben an jüdische Bildungs- und Gemeindeinsti
tutionen delegiert. Der Bedarf an einer schulisch vermittelten jüdischen Bildung 
hängt auch damit zusammen, dass vielen Eltern ein tiefergehendes Wissen über 
jüdische Religion fehlt und sie aus diesem Grund jüdische Schulen, wie die Lauder- 
Morijah-Schule, die Joseph-Carlebach-Schule und die I.E. Lichtigfeld-Schule für 
ihre Kinder auswählen. Neben den hier vorgestellten jüdischen Schulen existieren 
insbesondere in Berlin mit der jüdisch-konservativen Masorti Grundschule, der 
modern orthodoxen Lauder Beth-Zion-Schule und den von Chabad gegründeten 
Schulen, erste jüdische Schulen mit unterschiedlich jüdisch-religiösen und päd
agogischen Profilen, die auf eine Pluralisierung jüdischer Bildung in der Gegenwart 
verweisen.19 

Welche Relevanz diesen Entwicklungen auch aus der Perspektive der hiesigen 
jüdischen Gemeinschaft zugesprochen wird, zeigt sich bei einem Blick auf die jüdi
schen Schulen zu Beginn der 2020er Jahre: 2020 wurde in Hamburg der erste Abitur
jahrgang verabschiedet. Ein Jahr später wurde an der Lichtigfeld-Schule in Frank
furt das Abitur abgenommen, in beiden Städten war es jeweils der erste Abiturjahr

18 Julia Bernstein berichtet in ihrer Studie über verschiedene Fälle, in denen jüdische Schü
ler:innen und Lehrkräfte aufgrund der Ausübung jüdischer Feiertage Ausgrenzung an staat
lichen Schulen erfuhren und beispielsweise von der Teilnahme an einer schulischen Theater
aufführung ausgeschlossen wurden, da diese an Pessach stattfand (vgl. Bernstein 2020: 17ff; 
Bernstein/Beck 2022: 335ff). 

19 Diese Angaben sind einer Auflistung aller gegenwärtig existierenden jüdischen Schulen auf 
der Website des Zentralrats der Juden in Deutschland entnommen (Zentralrat der Juden in 
Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 215 

gang seit der Shoah.20 Neben diesen beiden Schulen wurden in den letzten Jahren 
neue jüdische Bildungsinstitutionen gegründet oder bestehende Schulen wurden 
um eine entsprechende Oberstufe erweitert. 2016 eröffneten in München und Düs
seldorf jüdische Gymnasien, sodass auch in Bayern und NRW im Sommer 2024 die 
jeweils ersten Abiturjahrgänge verabschiedet werden konnten.21 

Dabei sind jüdische Schulen als integraler Bestandteil des deutschen Bildungs
systems durch eine heterogene Zusammensetzung ihrer Schüler:innenschaft ge
prägt. Der Umgang der Schulen mit diesen Herausforderungen zeigt sich etwa in 
der konkreten Ausgestaltung der an den Schulen geltenden jüdisch-religiösen Prak
tiken. So konnte am Beispiel der Kaschrut illustriert werden, wie die Umsetzung des 
jüdischen Profils vor dem Hintergrund unterschiedlicher Vorstellungen nichtjüdi
scher und jüdischer Eltern – deren Selbstverständnisse sich auch innerjüdisch stark 
unterscheiden – verhandelt wird. 

Zudem konnte anhand der Erfahrungen jüdischer Familien in Hamburg, Frank
furt a.M. und Köln gezeigt werden, dass jüdische Grundschulen den Kindern grund
legendes Wissen über jüdische Religion, Geschichte und Tradition vermitteln und 
sie in die Praxis jüdischer Fest- und Feiertage einführen. Neben ihrer Funktion als 
religiöse Sozialisationsinstanz schaffen die Schulen einen Safe space, der Schutz vor 
Antisemitismus bietet und einen jüdischen Erfahrungsraum, in dem Judentum und 
Jüdisch Sein nicht in Bezug auf die nichtjüdische Außenwelt definiert, sondern als 
Gegenstand der jüdischen Erziehung vermittelt und im Austausch mit anderen Jü
dinnen und Juden erfahren wird. Zugleich bieten die Schulen zum ersten Mal seit 
der Shoah die Möglichkeit für alltägliche soziale Beziehungen zwischen jüdischen 
und nichtjüdischen Kindern, die sich innerhalb eines jüdisch-institutionellen Rah
mens entwickeln. 

Literatur 

Anusiewicz-Baer, Sandra (2017): Die Jüdische Oberschule in Berlin. Identität und 
jüdische Schulbildung seit 1993, Bielefeld: transcript. 

Anusiewicz-Baer, Sandra (2024): »Jüdischer Religionsunterricht in Deutschland – 
Eine Bestandsaufnahme jüdischer Erziehung im Spannungsfeld von Religion, 

20 Verschiedene Lokalzeitungen berichteten über das erste Abitur an den jüdischen Schulen 
Frankfurts und Hamburgs, vgl. bspw. Weiß (2021) in der Frankfurter Allgemeinen »Das erste 
Abitur nach der Schoah‹ und Lauterbach (2020) im Hamburger Abendblatt »Joseph-Carle
bach-Schule: Erstes Abitur seit dem Holocaust‹. 

21 Diese Angaben sind einer Auflistung aller gegenwärtig existierenden jüdischen Schulen auf 
der Website des Zentralrats entnommen (Zentralrat der Juden in Deutschland o.D.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Säkularisierung und Verstaatlichung«, in: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft 
und Politik 8, S. 533–556. 

Barkol, Micha (1989): The social aspect of the process of establishing a jewish day 
school in West Berlin (1985–1987) in light of the crisis of contemporary jewish 
life in the diaspora, Freie Universität Berlin. 

Ben-Rafael, Eliezer/Glöckner, Olaf/Sternberg, Yitzhak (2011): Jews and Jewish Edu
cation in Germany Today, Leiden/Boston: Brill. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus in Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen. Weinheim: Beltz Juventa. 

Bernstein, Julia/Beck, Volker (2022): »Jüdische Perspektiven auf das religionssensi
ble Schulsystem«, in: Julia Bernstein/Marc Grimm/Stefan Müller (Hg.), Schule 
als Spiegel der Gesellschaft. Antisemitismen erkennen und handeln, Frankfurt 
a.M.: Wochenschau Verlag, S. 331–359. 

Bernstein, Julia/Diddens, Florian (2022): »Man muss da schon ganz schön auf 
Durchzug schalten, um nichts mitzubekommen. Antisemitismus an Schulen 
aus den Perspektiven der Betroffenen«, in: Julia Bernstein/Marc Grimm/Stefan 
Müller (Hg.), Schule als Spiegel der Gesellschaft. Antisemitismen erkennen und 
handeln, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag, S. 70–88. 

Braun, Carina. (2011): »Neu – Fünftklässler an der Joseph-Carlebach-Schule«, in 
Hamburger Abendblatt vom 16.08.2011, https://www.abendblatt.de/hamburg/ 
kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach 
-Schule.html. 

Breidenbach, Barbara (1999): Lernen Jüdischer Identität. Eine schulbezogene Fall
studie, Weinheim: Dt. Studienverlag. 

Brum, Alexa (2018): »Die Integration russischsprachiger Kinder aus der UdSSR und 
GUS in der I.E. Lichtigfeld-Schule zu Frankfurt a.M. Ein Bericht aus der Pra
xis«, in: Stephanie Zloch/Lars Müller/Simone Lässig (Hg.), Wissen in Bewegung. 
Migration und globale Verflechtungen in der Zeitgeschichte seit 1945, Berlin/ 
Boston: de Gruyter Oldenbourg, S. 349–371. 

Chabad Lubawitsch Deutschland (o.D.): http://chabad.de/. Zugegriffen: 26.07.2023. 
Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 

Schule – Deutungen und Praktiken von Lehrkräften, Weinheim/Basel: Beltz Ver
lag. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike/Schweitzer, Johanna (2022): Von Anti
semitismus betroffen sein. Deutungen und Umgangsweisen jüdischer Familien 
und junger Erwachsener, Weinheim/Basel: Beltz Verlag. 

Coesfeld, Franziska (2007): »Das Herz des jüdischen Lebens«, in: Hamburger 
Abendblatt vom 08.03.2007, https://www.abendblatt.de/hamburg/article10721 
4949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html. 

Eulitz, Melanie (2012): »(Un-)Orthodoxe Biographie: Ein Weg zur jüdischen Religi
on«, in: Magazin für jüdisches Leben in Forschung und Bildung 6, S. 1–14. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
http://chabad.de/
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html
https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/kommunales/article108080547/Neu-Fuenftklaessler-an-der-Joseph-Carlebach-Schule.html
http://chabad.de/
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article107214949/Das-Herz-des-juedischen-Lebens.html


Karen Körber und Susanna Kunze: Jüdische Grundschulen in der postmigrantischen Gesellschaft 217 

Fenyes, Gabriela (o.D.): »Jüdische Gemeinde nach 1989«, in: Institut für die Ge
schichte der deutschen Juden (Hg.), Das Jüdische Hamburg. Ein historisches 
Nachschlagewerk, https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdisc 
he-gemeinde-nach-1989. 

Hamburger Schlüsseldokumente zur deutsch-jüdischen Geschichte (2007): Neu
eröffnung der Joseph-Carlebach-Schule, Hamburg. 

Hessisches Kultusministerium (2018): Bildungsstandards und Inhaltsfelder – Das 
neue Kerncurriculum für Hessen, Jüdische Religion Primarstufe. https://kultus 
ministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kernc 
urriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf. Zugegriffen: 27.07.2023. 

Hochschule für Jüdische Studien (o.D.): Profil. https://www.hfjs.eu/professure 
n/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html. Zugegriffen: 
23.10.2024. 

I.E. Lichtigfeld-Schule (o.D.): Jüdische Erziehung. https://lichtigfeld-schule.de/un 
ser-konzept/juedische-erziehung/. Zugegriffen: 14.10.2024. 

Koinzer, Thomas/Gruehn, Sabine (2013): »Allgemeinbildende Privatschulen in 
Deutschland im Spannungsfeld von pädagogischer Innovation und rechtlichen 
sowie wirtschaftlichen Bedingungen – wo »die pädagogischen Wünsche auf das 
wirtschaftlich Machbare treffen«, in: Aydin Gürlevik/Christian Palentien/Robert 
Heyer (Hg.), Privatschulen versus staatliche Schulen, Wiesbaden: Verlag für So
zialwissenschaften, S. 21–38. 

Körber, Karen/Gotzmann, Andreas (2022): Lebenswirklichkeiten? Russischsprachi
ge Juden in der deutschen Einwanderungsgesellschaft. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. 

Koznizky-Gendler, Yehudit (2000): Die Jüdische Schule in Düsseldorf im Spiegel der 
zeitgeschichtlichen Entwicklung, Düsseldorf. 

Kraul, Magret (2014): Privatschulen in Deutschland, in Bundeszentrale für poli
tische Bildung vom 10.09.2014, https://www.bpb.de/themen/bildung/dossie 
r-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2 
[03.04.2024]. 

Landthaler, Bruno (2023): »Bildung jüdischer Religionslehrer:innen in Deutsch
land«, in: Martin Hailer/Andreas Kubik/Matthias Otte, Matthias (Hg.), Religi
onslehrer:in im 21. Jahrhundert. Transformationsprozesse in Beruf und theolo
gisch-religionspädagogischer Bildung in Studium, Referendariat und Fortbil
dung, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, S. 375–387. 

Lauder-Morijah-Schule (o.D.): http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3 
%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung. Zugegriffen: 09.04.2024. 

Lauterbach, Juliane (2020): »Joseph-Carlebach-Schule: Erstes Abitur seit dem 
Holocaust«, in: Hamburger Abendblatt vom 27.06.2020. https://www.abendbla 
tt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schul 
e-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://www.dasjuedischehamburg.de/inhalt/j%C3%BCdische-gemeinde-nach-1989
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://kultusministerium.hessen.de/sites/kultusministerium.hessen.de/files/202106/kerncurriculum_juedische_religion_-_primarstufe.pdf
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://www.hfjs.eu/professuren/juedische-religionslehre-paedagogik-und-didaktik/profil.html
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://lichtigfeld-schule.de/unser-konzept/juedische-erziehung/
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/191321/privatschulen-in-deutschland/?p=all#node-content-title-2
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
http://lms-koeln.de/eltern/9-eltern/4-kosten-f%C3%BCr-essen-und-ganztagsbetreuung
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html
https://www.abendblatt.de/hamburg/article229400332/Hamburg-juedische-Joseph-Carlebach-Schule-Erstes-Abitur-seit-der-Shoa-Zwangsschliessung-Nationalsozialismus.html


218 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Masorti Grundschule (o.D.): https://www.masorti.de/schule/. Zugegriffen: 
04.04.2024. 

Mendel, Meron (2010): Jüdische Jugendliche in Deutschland. Eine biographisch- 
narrative Analyse zur Identitätsbildung, Frankfurt a.M.: Frankfurter Beiträge 
zur Erziehungswissenschaft. 

Müller, Christine (2007): Zur Bedeutung von Religion für jüdische Jugendliche in 
Deutschland, Frankfurt a.M.: Waxmann. 

Pompson, Alex/Wertheimer, Jack (2022): Inside Jewish Day Schools. Leadership, 
Learning and Community, Massachusetts: Brandeis University Press. 

Schrage, Eva-Maria (2019): Jüdische Religion in Deutschland. Säkularität, Traditi
onsbewahrung und Erneuerung, Wiesbaden: Springer VS. 

Simmel, Georg (1992[1908]): »Die quantitative Bestimmtheit der Gruppe«, in: Ge
org Simmel (Hg.), Soziologie, Untersuchungen über die Form der Vergesell
schaftung. Georg-Simmel-Gesamtausgabe: Bd. 11, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 63–159. 

Springborn, Matthias (2021): Jüdische Kinder- und Jugendbildung in Deutschland 
seit 1945. Schulungskontexte und Wissensbestände im Wandel. Berlin: be.bra 
wissenschaft verlag. 

Steinhagen, Martin (2019): »Hebräisch – Schwerpunkt stärken«, in: Frankfurter 
Rundschau vom 16.01.2019. https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpu 
nkt-staerken-11247308.html. Zugegriffen: 27.07.2023. 

Synagogen-Gemeinde Köln (o.D.): https://www.sgk.de/wohlfahrtszentrum/. Zuge
griffen: 11.03.2025. 

Tagesschau (2023): Fast jeder zehnte Schüler besucht Privatschule. https://www.tag 
esschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html. Zugegriffen: 03.04.2024. 

Weiß, Theresa (2021): »Das erste Abitur nach der Shoah«, in: Frankfurter Allgemeine 
vom 24.06.2021, Erstes Abitur nach Holocaust an jüdischer Lichtigfeldschule in 
Frankfurt. 

Zentralrat der Juden in Deutschland (o.D.): Jüdische Einrichtungen. Jüdische Kin
dergärten und Schulen. https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische- 
einrichtungen/. Zugegriffen: 17.10.2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-011 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.masorti.de/schule/
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.sgk.de/wohlfahrtszentrum/
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/
https://doi.org/10.14361/9783839472712-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.masorti.de/schule/
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.fr.de/frankfurt/hebraeisch-schwerpunkt-staerken-11247308.html
https://www.sgk.de/wohlfahrtszentrum/
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.tagesschau.de/inland/bildung-privatschulen-100.html
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/
https://www.zentralratderjuden.de/vor-ort/juedische-einrichtungen/

