Christian von Scheve

Einige Uberlegungen zur Differenzierung
von personaler und offentlicher Kultur
und ihrer Bedeutung fiir Emotionen

Einleitung

Eine der zentralen Fragen sozial- und kulturanthropologischer Emotionsforschung betrifft die
kulturelle Spezifitit von Emotionen. Auf der einen Seite handelt es sich bei Emotionen um
Phinomene, von denen wir annehmen, dass sie der menschlichen Spezies insgesamt zu eigen
sind. Menschen aller Regionen und Kulturkreise kennen und erleben Emotionen, sie zeigen sich
tiber eine grofle Bandbreite von verbalen und nonverbalen Ausdrucksmustern, sind sprachlich
artikuliert und manifestiert, und sie schlagen sich in einer Vielzahl kultureller Praktiken nieder.
Insofern ist die Fahigkeit, Emotionen zu erleben und auszudriicken, zweifellos ein universales
Phinomen, ebenso wie die Befihigung zu Sprache, Kognition und Wahrnehmung,.

Auf der anderen Seite steht aufler Frage, dass Emotionen eine substanzielle kulturelle Va-
riabilitit aufweisen. Das betrifft erstens, und vermutlich am umstrittensten, das Auftreten einer
Reihe spezifischer diskreter Emotionen in unterschiedlichen Regionen der Welt. Die Annahme
dieser ,pankulturellen Universalitit“ (Ekman, Sorenson und Friesen 1969) von Emotionen ist
vielfach fiir sogenannte Basisemotionen — wie beispielsweise Arger, Angst, Freude oder Trauer
— postuliert worden. Obgleich sich vor allem in der kulturpsychologischen Forschung einige
Evidenz fiir diese Annahme vor allem mit Blick auf den nonverbalen Emotionsausdruck findet,
hat die sozial- und kulturanthropologische Forschung gezeigt, dass diese Sicht kaum plausibel
eingenommen werden kann, was nicht zuletzt auch mit dem Emotionsbegriff zu tun hat, den
man zugrunde legt (vgl. Matsumoto und Hwang 2019, fiir eine ausfithrliche Diskussion). Ich
werde spiter darauf zuriickkommen. Weniger strittig ist hingegen, dass vor allem sprachliche
Ausdrucksmuster und Konzepte sowie Begriffe von Emotionen und deren Kulturbedeutung
regional ebenso variabel sind wie historisch.

Birgitt Rottger-Rosslers jahrzehntelange Forschung hat einen wesentlichen Beitrag dazu ge-
leistet, diese kulturelle Variabilitit von Emotionen herauszuarbeiten und dicht zu beschreiben.
Bemerkenswert dabei ist eine zumindest in der deutschsprachigen Sozial- und Kulturanthro-
pologie heute etwas aus der Mode gekommene Perspektive, die nicht darauf abzielt, die physio-
logischen und psychologischen Komponenten von Emotionen als irrelevant zu brandmarken.
Stattdessen schirfen Birgitt Rottger-Résslers Arbeiten den Blick dafiir, wie diese konstitutiven
Bestandteile von Emotionen mit jenen in Verbindung stehen, die eher der sozialen und kul-
turellen Sphire zuzurechnen sind. Eine ihrer Pionierarbeiten in dieser Hinsicht ist ohne Zweifel
der Beitrag ,,Emotion und Kultur: Einige Grundfragen® (Rottger-Rossler 2002).

Ich méchte diesen Beitrag zum Ausgangspunkt nehmen, um das Verhilenis von Emotionen
und Kultur vor allem aus einer soziologischen Perspektive zu beleuchten. Das scheint mir des-

69

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian von Scheve

halb ein fruchtbares Unterfangen zu sein, weil sich erstens die soziologische und die sozial- und
kulturanthropologische Emotionsforschung doch gerade in ihrer Konzeption von ,, Kultur® ganz
wesentlich iiberschneiden und zugleich auch unterscheiden. Zweitens ist es ein lohnendes Vor-
haben, weil sich die Emotionssoziologie, wenn es um den Zusammenhang von Kultur und
Emotionen geht, kaum je mit Grundsatzfragen den Kulturbegriff betreffend auseinandergesetzt
hat. Stattdessen dominieren — nicht minder wichtige — Diskussionen um bestimmte Facetten
und Ausprigungen von Kultur wie beispielsweise Normen und Regeln, Identitit, Praktiken und
Werte. Drittens kann ein solches Vorhaben sowohl die sozial- und kulturanthropologische als
auch die soziologische Emotionsforschung voranbringen.

Ich werde daher im folgenden Abschnitt kurz die wesentlichen Argumente des Beitrags
»Emotion und Kultur: Einige Grundfragen® rekapitulieren. Daran anschlieflend werde ich zu-
nichst den von mir verwendeten Emotionsbegriff erliutern und sodann eine soziologische Per-
spektive auf den Begriff, Kultur® diskutieren, der, so meine These, neue Fragen, Moglichkeiten
und Systematisierungen fiir die soziologische wie sozial- und kulturanthropologische Emotions-
forschung eréffnen kann.

Emotion und Kultur: Einige Grundfragen revisited

In ihrem oben erwihnten Beitrag konstatiert Birgict Rottger-Réssler zunichst einen kognitivis-
tischen Bias in der sozial- und kulturanthropologischen Emotionsforschung. Dieser Bias kom-
me dadurch zustande, dass sich die Forschung lange Zeit inhaltlich wie auch methodisch vor
allem auf die sprachliche Reprisentation und Artikulation von Emotionen konzentriert hat. Im
Zusammenhang mit dem kulturvergleichenden Paradigma der Disziplin sorge dieser Fokus fiir
eine — moglicherweise unverhilenismillig starke — Betonung von Differenz im Emotionserleben,
wohingegen Gemeinsambkeiten, die u. a. auf die korperliche Dimension von Emotionen zuriick-
zufithren seien, in den Hintergrund treten. Diese Kritik ist keinesfalls als Plidoyer fiir das Kon-
zept der Basisemotionen zu lesen, sondern stellt vor allem die Frage nach den Zusammenhingen
von Sprache und Emotionen. Eine in der Sozial- und Kulturanthropologie, aber auch in ande-
ren, vorwiegend sozial- und kulturwissenschaftlichen Disziplinen verbreitete Annahme lautet,
dass sprachlich reprisentierte Modelle oder Konzepte von Emotionen notwendige Vorausset-
zung fiir das Erleben dieser Emotionen sind. Basierend auf ihrer Feldforschung in Indonesien,
genauer den islamischen Makassar auf der Insel Sulawesi, hinterfragt Birgitt Rottger-Rossler
diese Annahme anhand des Beispiels des ,Verliebtheit®. Sie zeigt, dass obwohl die Makassar
kein dquivalentes sprachliches Konzept fiir ,Verliebtheit® aufweisen, analoge soziale Situationen
aber auf eine Weise emotional erlebt werden, die durchaus mit dem Erleben von Verliebtheit
vergleichbar sind. Sprachlich und kulturell werden diese Situationen bei den Makassar jedoch
pathologisiert und als garring lolo, als eine durch Magie hervorgerufene ,Krankheit junger
Menschen® bezeichnet, die es durch entsprechende soziale Praktiken auszutreiben gile. Obwohl
Birgicc Rottger-Rossler in ihrem Aufsatz keine abschliefende Antwort auf die Frage gibt, ob
bestimmte sprachliche Emotionsmodelle notwendige Voraussetzung fiir ein bestimmtes emo-
tionales Erleben sind, ist der Tenor ihres Aufsatzes doch der einer Skeptikerin.

Fiir Roteger-Réssler ist die abschlieffende Beantwortung dieser Frage aus sozial- und kultur-
anthropologischer Sicht aber auch nicht notig. Stattdessen pladiert sie dafiir, Emotionen als ein
sich bestindig verinderndes System zu betrachten, das mit sozialem und kulturellem Wandel

70

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einige Uberlegungen zur Differenzierung von personaler und dffentlicher Kuleur

eng verflochten ist. Beispielhaft nennt sie das Aufkommen cines westlich geprigten Konzepts
von Verliebtheit unter in stadtischen Kontexten lebenden jungen Makassar. Zudem plidiert sie
dafiir, in der Sozial- und Kulturanthropologie vor allem die sozialen Funktionen unterschiedli-
cher kultureller Emotionsmodelle in den Blick zu nehmen.

Im Folgenden mochte ich diese Perspektive auf die Verflechtungen von Emotion und Kul-
tur erweitern, indem ich zunichst beide Begriffe von einem soziologischen Standpunkt aus spe-
zifiziere und in einem weiteren Schritt sich daraus ergebende, weitere Zusammenhinge von
Emotion und Kultur skizziere.

Kultur- und Emotionsbegriffe

Kultur

Den Begriff , Kultur® definieren zu wollen, scheint ein beinahe abenteuerliches Vorhaben zu
sein, existieren in den unterschiedlichen Disziplinen doch zahllose Versuche von Begriffsbestim-
mungen, Arbeitsdefinitionen oder auch nur Sichtweisen. Ich mochte an dieser Stelle keinesfalls
einen weiteren Versuch unternehmen, sondern auf ein Klassifikationsschema unterschiedlicher
Perspektiven auf Kultur hinweisen, wie es von Omar Lizardo und Stephen Vaisey im Riickgriff
auf eine breite soziologische wie auch sozial- und kulturanthropologische Literatur zum Kultur-
begriff erarbeitet wurde (z. B. Lizardo 2017, 2021; Vaisey und Lizardo 2016), das vor allem im
US-amerikanischen Kontext eine ganze Reihe neuerer kultursoziologischer Arbeiten inspiriert
hat. Im Kern stehen dabei zwei Differenzierungen: zum einen die Unterscheidung personaler
und 6ffentlicher Facetten von Kultur und zum anderen die weitere Differenzierung der per-
sonalen Facetten in deklarative und nicht-deklarative Aspekte.

Mit den personalen Aspekten von Kultur sind all jene Vorginge der Sinn- und Bedeu-
tungsstiftung gemeint, die auf internalisierten Erfahrungsmustern und entwicklungsabhingi-
gen Lernprozessen basieren und dabei nicht nur auf sprachliche, sondern ebenso auf niche
sprachliche Reprisentationsformen (bspw. sensomotorisches Lernen) zuriickgreifen. Diese
vielfiltigen Internalisierungsvorginge und Reprisentationsmodalititen (vgl. ausfiihrlich Lizar-
do 2021) motivieren dann auch die Unterscheidung von deklarativen und nicht-deklarativen
Aspekten personaler Kultur. Erstere sind diejenigen Aspekte, bei denen es sich in der Regel um
symbolisch reprisentiertes, explizites Wissen handelt, das zum Gegenstand von Deliberation
und sprachlicher Artikulation werden kann. Zweitere bezeichnen traditionellerweise implizite
Wissensformen, entziehen sich in aller Regel dem intentionalen Zugriff der Akteure, kénnen
nicht oder nur schwer sprachlich artikuliert werden und bleiben phinomenologisch uneindeu-
tig.

Die Internalisierung und Enkulturation dieser beiden Formen personaler Kultur vollzieht
sich im Zusammenspiel mit dem, was unter 6ffentlicher Kultur zu verstehen ist, also jenen vor
allem sprachlich, aber auch bildlich und materiell weithin verfiigbaren Bedeutungstrigern wie
Diskursen, Klassifikationen, Narrativen, Modellen, audiovisuellen Codes, Institutionen, Ritua-
len, Performanzen etc. Die Internalisierung deklarativer Formen von Kultur vollziehe sich dabei
primir auf einer sprachlichen Ebene, wohingegen nicht-deklarative Formen sich vorwiegend
kognitiv-assoziativer, affektiver und emotionaler sowie korperlicher Formen der Exposition und
des (wiederholten) Lernens bedienen.

71

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian von Scheve

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Klassifikation auch Teile des Verstindnisses von
Kultur abdecke, das Birgite Rottger-Réssler in ihrem Beitrag in Anschlag bringt. So beziehen
sich Lizardo (2021) wie Rottger-Réssler ausdriicklich auf kognitionswissenschaftliche Zuginge
zu Kultur, und Lizardo (2021) beriicksichtigt in seinem Argumentationsgang ausfiihrlich die
Monografie von Claudia Strauss und Naomi Quinn (1997), ein zentrales Werk der kognitiven
und psychologischen Anthropologie, das ebenfalls zentraler Bezugspunkt in Réttger-Résslers
(2002) Beitrag ist. Auch teilen Lizardo (2021) und Vaisey (2009) Réttger-Résslers Unbehagen
der Uberbetonung sprachlicher Reprisentationsformen — in der Analyse von Kultur (Vaisey und
Lizardo) bzw. in der Analyse von Emotionen (Réttger-Réssler). Ebenso weist das Konzept der 6f-
fentlichen Kultur Parallelen zu dem von Rottger-Rassler vorgebrachten Begriff der Hyper- bzw.
Hypokognisierung auf, also der kulturellen Elaboration bestimmter kognitiver Modelle. Bevor
ich im folgenden Abschnitt der Frage nachgehe, welche Implikationen die Unterscheidung von
personalen und 6ffentlichen bzw. deklarativen und niche-deklarativen Aspekten von Kultur fiir
die Analyse von Emotionen birgt, sei zuvor in aller Kiirze auf den Emotionsbegriff eingegangen.

Emotion

Birgitt Rottger-Rossler folgt in ihrem Aufsatz einem Verstindnis von Emotionen, wie es Lynch
(1990: 93) formuliert hat: ,They are culturally categorized and conceptualized nonspecific feel-
ing states concerned wirth appraisals by a self in relation to persons, things, or events®. Sie sicht
ein solches Verstindnis als Gegenentwurf zu Konzepten von Basisemotionen (Scarantino und
Grifhichs 2011; klassisch Ekman und Friesen 1975), artikuliert jedoch ihr Unbehagen, dass es
der physiologischen Erregung zu wenig Aufmerksamkeit schenke. Dieses Unbehagen spiegelt
einen klassischen Dissens in der Emotionsforschung zwischen perzeptuellen und kognitiven
Theorien wider (Charland 1997). Dass ein Verstindnis, wie es sich bei Lynch (1990) findet,
nicht im Widerspruch stehen muss zur Bedeutung kérperlicher Vorginge fiir Emotionen, zeigen
neuere Arbeiten und Emotionskonzepte. Demnach lassen sich Emotionen verstehen als ,,0b-
ject- or situation-directed affective comportments that are sorted into culturally established and
linguistically labeled categories or prototypes, such as, for instance, fear, anger, happiness, grief,
envy, pride, shame, and guilt“ (von Scheve und Slaby 2019).

Zudem liefSe sich, ganz im Sinne der sozialen Funktionen von Emotionen, auf die auch
Réttger-Rossler in ihrem Aufsatz verweist, erginzen, dass sie spezifische evaluative Relationen
darstellen, etwa in Bezug auf eine drohende Gefahr im Fall von Furcht, eine anst6flige Herab-
setzung bei Empérung oder einen Verlust im Fall von Trauer (ebd.). Beide Verstindnisse neh-
men unspezifische Gefiihlslagen bzw. affektive Regungen zum Ausgangspunkt, die — situations-
bezogen — (sprachlich) klassifiziert und als Emotionen konzeptualisiert werden.

Nun ist aber Rottger-Rosslers Lamento, dass physiologische Vorginge in diesen Verstind-
nissen zu kurz kimen, nur bedingt zuzustimmen und méglicherweise einer begrifflichen Un-
schirfe geschuldet. Kérperlich-physiologische Vorginge sind an jeder Art von Wahrnehmung
und Interpretation, an allen kognitiven und sprachlichen Vorgingen beteiligt (bspw. Barsalou
2008; Lakoff und Johnson 1980). Zudem kann man unterstellen, dass affektive Regungen wie
auch unspezifische Gefiihlslagen charakeeristische (aber emotional kaum eindeutige) physio-
logische Komponenten beinhalten, die cinen wesentlichen Teil des emotionalen Erlebens aus-
machen. Ein Vorwurf, der daher viel eher zutrifft, ist die ebenfalls von ihr formulierte Kritik
eines sprachlich-linguistischen Bias, einer Genese von Emotionen, die primir auf expliziten,

72

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einige Uberlegungen zur Differenzierung von personaler und dffentlicher Kuleur

sprachlichen Kognitionen, Reprisentationen und Modellen fuflt. Hier setzten auch die von ihr
verwendeten Beispicle an, die illustrieren, dass das Vorhandensein eines bestimmten sprach-
lichen, kulturell geformten Emotionskonzepts méglicherweise keine notwendige Voraussetzung
fiir ein spezifisches Emotionserleben ist.

Im Riickgriff auf die dargestellten Klassifikationsweisen von Kultur méchte ich im Folgen-
den diskutieren, wie sich Zusammenhinge von Kultur und Emotion insbesondere auch jenseits
der sprachlich-diskursiven Dimension von Kultur und ebensolcher Emotionskonzepte denken
lassen.

Personale und 6ffentliche Kultur: Implikationen fiir Emotionen

Personale Kultur

Basierend auf dem zugrunde gelegten Verstindnis von Emotionen als situationsbezogene Klas-
sifikationen und Konzeptualisierungen unspezifischer Gefiihlslagen und affektiver Regungen
stellt sich zum einen die Frage, wie sich die Entstehung dieser Gefiihlslagen und Affekte er-
kliren ldsst. Im kognitiven Paradigma verbleibend, kann man auch hier davon ausgehen, dass
bestimmte Gedanken, Vorstellungen und Uberzeugungen, also bewusste Einschitzungen und
Interpretationen dessen, was fiir Akteure relevant ist, afhizieren und zu unspezifischen Ge-
fihlsempfindungen fithren. Am Beispiel der ,Verliebtheit“ sind dies etwa Imaginationen eines
bevorstehenden Wiedersehens, Erinnerungen an vorherige Zusammentreffen, Imaginationen
zukiinftiger Treffen oder Gedanken daran, wie die soziale Bezichung von Dritten beurteilt
wird.

Diese reflexiven und deliberativen Vorginge lassen sich mit den deklarativen Aspekten
von Kultur gut beschreiben. Sie sind gedanklich ,handhabbar, sprachlich und konzeptuell re-
prasentiert und liegen in Form eines propositionalen Wissens vor. Daraus ldsst sich wiederum
schlussfolgern, dass sowohl die resultierenden Gefithlsempfindungen und Affekte als auch die
Konzeptualisierungen derselben als ,Verliebtheit“ bzw. garring lolo kulturell sehr unterschied-
lich sind. Das Empfinden der Akteure ist hier also nicht nur eine Frage kultureller Emotions-
modelle (des Verliebtseins oder des garring lolo), sondern ebenso der Gedanken, Imaginationen
und Uberzeugungen, die als Facetten deklarativer Kultur zu verstehen und damit potenziell
kulturell different sind. Kulturell different soll hier schlicht heifden, dass sie sich unterscheiden
beispielsweise entlang von Sprachen und Sprachfamilien, geografischen Regionen oder sozialen
Milieus.

Aus einer weniger kognitivistischen Perspektive lsst sich die Attraktion zwischen zwei Per-
sonen aber auch als ein Vorgang verstehen, der sich aus einer unwillkiirlichen, nicht-reflexiven
und vorwiegend kérperlich bestimmten Anzichungskraft ergibt. So mégen sich zwei Personen
ganz unmittelbar zueinander hingezogen und miteinander verbunden fiihlen, ohne dass bereits
eine soziale Beziehung besteht, aber natiitlich auch im (weiteren) Verlauf einer sozialen Bezie-
hung. Auch diese wechselseitige, eher korperliche bedingte Attraktion ist mit bestimmten Af-
fekten und Gefthlsempfindungen verbunden und mag zunichst von den beteiligten Akteuren
nicht weiter klassifiziert, mit sprachlichen Begriffen belegt und kulturell codiert werden. Sie ist
vielmehr als ein unspezifisches Affektgeschehen, als eine wechselseitige Form der (korperlichen)
Affizierung zu verstehen (vgl. Slaby, Mithlhoff und Wiischner 2019).

73

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian von Scheve

Diese Form der Anzichungskraft bedeutet aber keinesfalls, dass sie nicht ebenso kulturellen
Formen und Prigungen unterliegt. Sicherlich mag es auch jene physiologischen Vorginge der
Attraktion und Affizierung geben, die sich am besten mit den Begriffen und Kategorien der
Biologie erkliren lassen. Hier aber interessieren vor allem jene Vorginge, die sich dem Bereich
der nicht-deklarativen Aspekte von Kultur zuordnen lassen. Welche physiologischen Merkmale,
welche Gestik, Mimik, Korperhaltung oder Stimmlage, welche Verhaltensweisen affizieren, ist
stets eine Frage, welche Rolle sie (in idealisierter Form) in den kulturellen Praktiken, Darstellun-
gen und Diskursen einer Gesellschaft spielen. Die geschlechtsspezifischen Schénheits- und Ver-
haltensideale westlicher Industriegesellschaften sind dafiir nur ein Beispiel. Hier sind es dann
kognitiv-assoziative Vorginge, implizites , K6rperwissen” und ikonische Reprisentationen, die
zu spezifischen Gefiithlsempfindungen fithren, die nicht notwendigerweise in bestimmten Emo-
tionsmodellen oder sprachlich bestimmten Kategorien aufgehen. Fiir diese Gefiihle und Affekte
den Begriff der , Verliebtheit“ oder auch des garring lolo in Anschlag zu bringen, wiirde sicherlich
etwas tiber das Ziel hinausschieflen. Umgekehrt erscheinen beide Beispiele aber vergleichsweise
unplausibel, wenn sie eben keinen Raum fiir solche Vorginge zulassen.

Klar sollte an dieser Stelle auch sein, dass beide Beispicle einer idealtypischen und ana-
lytischen Differenzierung folgen und sich empirisch kaum trennen lassen bzw. in bestindiger
Wechselwirkung miteinander stehen, wie auch die Vertreter:innen personaler und 6ffentlicher
Aspekte von Kultur betonen (z. B. Vaisey und Lizardo 2016). Beide Beispiele zeigen zudem, dass
die kulturelle Prigung von Emotionen weit tiber sprachliche Differenzen und die Frage nach
der Existenz spezifischer kognitiver Emotionsmodelle und -begriffe — die Kombinationen be-
stimmter Arten des Gefiihlsempfindens, Einschitzungen und prototypischer Situationen wider-
spiegeln — hinausgeht, wie auch Birgitt Rottger-Réssler argumentiert. Die kulturelle Prigung
von Emotionen umfasst im weiteren Sinn auch die kulturelle Relevanz bzw. Spezifik jener Fak-
toren, die fiir Akteure tiberhaupt in bestimmten Situationen wichtig sind und somit zum inten-
tionalen Objekt von Emotionen werden. Auch dieser Aspekt findet sich bei Réttger-Réssler,
vor allem in ihrer Diskussion der sozialen Funktionen, die Emotionen im Zusammenhang mit
unterschiedlichen gesellschaftlichen Organisationsprinzipien und Erfordernissen {ibernehmen
(vgl. dazu auch von Scheve 2022).

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass die kulturelle Prigung von Emotionen an-
hand der Unterscheidung von deklarativen und niche-deklarativen Aspekten personaler Kultur
umfassend und systematisch beschrieben und analysiert werden kann, ohne dass man dabei in
cine Dichotomisierung kognitiver bzw. kultureller Faktoren auf der einen und kérperlicher bzw.
biologischer Aspekte auf der anderen Seite verfallen miisste. Der sprachlichen Benennung eher
diffuser Gefiihlszustinde und Affekte mit Emotionsbegriffen kommt dabei nichtsdestotrotz
eine bedeutende Rolle zu: Eben dieser Vorgang der Kategorisierung wirkt wiederum auf diese
Gefiihlszustinde zuriick. So macht es etwa — analog zu den Beispielen der Verliebtheit und des
garring lolo — einen Unterschied im phinomenalen Erleben, ob ich einen zunichst diffusen Ge-
fithlszustand als in den meisten Gesellschaften wenig wiinschenswerten und moralisch bedenk-
lichen Neid bezeichne oder als gerechtfertigten Zorn tiber soziale Ungleichheit.

Offentliche Kultur

Neben der personalen Kultur ist auch davon auszugehen, dass die Vielfalt der Aspekte dffent-
licher Kultur gewinnbringend fiir die wissenschaftliche Analyse von Emotionen ist. Einerseits

74

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einige Uberlegungen zur Differenzierung von personaler und dffentlicher Kuleur

erschlief$t sich dies aus den kurz umrissenen Zusammenhingen von personaler und offent
licher Kultur. Eine grofle Bandbreite an Prozessen der Internalisierung, in Form von explizi-
tem, sprachlich reprisentiertem Wissen ebenso wie in Form von impliziten und kérperlichen
Lern- und Gedichtnisvorgingen, sorgt dafiir, dass offentliche Kultur in Gestalt von weithin
verfiigbaren Bedeutungstrigern wie Diskursen, Klassifikationen und Wertungen, Narrativen,
Modellen, audiovisuellen Codes, Institutionen, Ritualen und Performanzen verinnerlicht und
verkérpert — enkulturiert — wird. Andererseits sind es soziale Praktiken, Handlungen, sprach-
liche Artikulationen und nonverbale Verhaltensweisen, die eben diese 6ffentlichen Facetten von
Kultur reproduzieren, hinterfragen, verindern und bestindig neu justieren.

Emotionen sind dabei in vielfiltiger Weise Gegenstand dieser 6ffentlichen Kultur, wodurch
sie ebenfalls Eingang in Lern- und Internalisierungsprozesse finden. Verliebtheit als in den meis-
ten westlichen Kulturen omniprisentes und hyperkognitisiertes Emotionsmodell ist hier nur ei-
nes von vielen Beispielen, das sich etwa an der Vielzahl an Romanen und Filmen zeigt, in denen
es eine zentrale Rolle spielt und die sich zum Teil auch explizit an jugendliche Publika richten.
Offentliche Kultur ist auch der Raum, in dem solche Emotionsmodelle entstehen und bestindig
neu verhandelt werden. Das zeigt sich zum Beispiel an der Kulturbedeutung und der Wertigkeit
spezifischer Emotionen sowie an den sozialen Normen, die das Erleben und den Ausdruck von
Emotionen regulieren. In ,,Emotion und Kultur” deutet Birgitc Rottger-Rossler (2002) dies fiir
das ,,Sich Verlieben® (jatub cinta) an, das in stidtischen Kreisen bereits zum etablierten Emo-
tionsvokabular der Makassar avanciert ist. Barbara Rosenwein (2020) hat solche Entwicklungen
beispielsweise fiir die Emotion des Argers nachgezeichnet, Eva Illouz (1997) fiir die Liebe und
Birgitt Rottger-Rossler (2019) selbst in ihren eigenen Arbeiten zur Scham verdeutlicht.

Diese 6ffentlichen Facetten von Kultur, die in besonderer Weise Emotionen betreffen, sie ar-
tikulieren und reprisentieren, finden sich in einer groffen Bandbreite sozialer Felder und Arenen
und sind zu unterschiedlichen Graden institutionalisiert. So finden sich in den Kiinsten, etwa
in der Literatur, der Musik und den darstellenden Kiinsten zahlreiche Arbeiten, die Emotionen
darstellen und evozieren, in denen es um , richtige und , falsche®, um angemessene und unange-
messene Emotionen geht. Auch in der Politik werden Emotionen an vielen Stellen 6ffentlich
zur Schau getragen, als Instrumente der politischen Persuasion eingesetzt, von Biirger:innen
eingefordert und gegeniiber politischen Gegner:innen angeprangert. Ebenso ist die Okonomie
ein Feld 6ffentlicher Kultur, in dem emotionales Erleben bestindig mittels sprachlicher und
audiovisueller Praktiken produziert und imaginiert wird, in dem Unternechmen emotionale Kul-
turen herstellen und von Mitarbeiter:innen einfordern und in dem Emotionen strategisch zur
Gewinnoptimierung eingesetzt werden.

Theoretisch sind diese Wechselverhiltnisse zwischen individuellen/personalen und kollek-
tiven/6ffentlichen Aspekten der Zusammenhinge von Kultur und Emotion in einer stets wach-
senden Zahl innovativer Begriffe ausgearbeitet worden, vor allem im Kontext des von Birgitt
Réteger-Rossler geleiteten Sonderforschungsbereichs Affective Societies. So verbindet der von ihr
eingefithrte Begriff der Gefiihlsbildung (formation of feeling) (Rottger-Rossler 2019) Aspekte
offentlicher und personaler Kultur in der Sozialisation von Emotionen. Gefiihlsbildung bein-
haltet einerseits die emanzipatorischen Aspekte eines humanistischen Bildungsbegriffs, steuert
andererseits aber auch den Aspeke der Subjektivierung unter geltende Emotionsnormen und
Gefiihlsregeln bei. In Institutionen wie Kindergirten, Schulen oder Einrichtungen der Erwach-
senenbildung findet diese Vermittlung zwischen den Normen, Regeln und Anforderungen einer
offentlichen Kultur und der personalen Kultur durch geschultes pidagogisches Personal statt,

75

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian von Scheve

in weniger formalen Kontexten aber auch auf implizite Weise durch die Artikulation von Emo-
tionen und informelle Sanktionen.

Ein weiterer theoretischer Begriff, der diese Verbindung vermutlich noch zielgenauer wider-
spiegelt, ist der des ,Emotionsrepertoires” (von Poser et al. 2019). Der Begriff bezicht sich aus-
driicklich auf das Konzept der kulturellen Repertoires, wie er von Ann Swidler (1986) geprigt
wurde und auch in der Diskussion um die Klassifikationsweisen von personaler und ffentlicher
bzw. deklarativer und nicht-deklarativer Kultur (Lizardo 2017) eine zentrale Rolle spielt. Wo
sich Swidler (1986) primir auf soziales Handeln bezieht, verweist der Begriff der Emotionsre-
pertoires auf den Akteuren zur Verfiigung stehenden Techniken, Wissensvorrite und Strategien,
die Emotionen in unterschiedlichen sozialen Situationen anleiten, informieren und kanalisieren.
Emotionsrepertoires werden bestindig in Auseinandersetzung mit Aspekten offentlicher Kuleur
erlernt und modifiziert und werden sowohl unbewusst und automatisiert als auch reflexiv und
deliberativ wirksam.

SchliefSlich sei als drictes Beispiel der Begriff des affektiven Arrangements genannt, wie er
von Jan Slaby, Rainer Miihlhoff und Philipp Wiischner (2019) entwickelt wurde. Im Unter-
schied zur Gefiihlsbildung und zu Emotionsrepertoires legt dieser Begriff den Schwerpunkt
ausdriicklich auf die materiellen Aspekte 6ffentlicher wie personaler Kultur und setzt deutlich
prominenter auf Affekte als auf Emotionen. Zudem verfolgt dieser Ansatz eine dezidiert relatio-
nale und situationale Perspektive und betont etwa mit der Idee der Immersion stirker die nicht-
deklarativen Elemente personaler (aber auch éffentlicher) Kultur. Das Konzept der affektiven
Arrangements ist daher gut geeignet, die Bedeutung beispielsweise von Riumen, materialen
Objekten, Architekturen und deren Anordnungen fiir Affekte und Emotionen auszuloten. Als
Beispiele lieffen sich hier etwa die riumlichen und materialen Gegebenheiten von Sportstadien
oder Arbeitsplitzen als Aspekte 6ffentlicher Kultur nennen, die je spezifische Internalisierungs-
und Enkulturationsprozesse anleiten, etwa das korperliche ,,Sich zurecht Finden® in einem
Stadion oder die Inkorporierung (Bourdieu) der Strukturen von Feld und Praxis eines Grof3-
raumbiiros, die je wiederum wichtige Konsequenzen fiir den situativen Vollzug von Emotionen
in diesen Kontexten aufweisen.

Schluss

Dieser Beitrag hat den Versuch unternommen, Birgitt Rottger-Résslers (2002) wegweisende
Uberlegungen zum Verhiltnis von Emotion und Kultur in Korrespondenz zu setzen mit einer in
der aktuellen kultursoziologischen Forschung propagierten Klassifikation und Differenzierung
von Kultur anhand ihrer personalen und 6ffentlichen Aspekte. Ziel war es, auszuloten, inwie-
fern eine solche Unterscheidung und Systematisierung gewinnbringend fiir die sozialwissen-
schaftliche, insbesondere die sozial- und kulturanthropologische und die soziologische Analyse
von Emotionen eingesetzt werden kann. Ausgehend von Roéttger-Rosslers Untersuchung der
Rolle sprachlich verfasster Emotionsmodelle fiir das Emotionserleben hat der Beitrag weitere
Perspektiven aufgezeigt, auf welche Weise gerade auch nicht-deklarative Aspekte von Kultur
— die keinesfalls jenseits von den kérperlich-physiologischen Grundlagen von Emotionen zu
denken sind — fiir das Emotionserleben relevant sind. Im Hinblick auf die unterschiedlichen
Facetten offentlicher Kultur ist zudem die Vielfalt der Wechselbeziehungen zwischen Emo-
tionen und Kultur deutlich geworden, die auch bereits in Rottger-Rosslers Beitrag anklingt.

76

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einige Uberlegungen zur Differenzierung von personaler und dffentlicher Kuleur

In diesem Zusammenhang hat der Beitrag auch einige theoretische Begriffe vorgestellt,
anhand derer dieses Wechselspiel gerade auch empirisch weiter untersucht werden kann. Bemer-
kenswert ist dabei vor allem, dass diese Begriffe im interdisziplindren Umfeld eines seit vielen
Jahren erfolgreichen Sonderforschungsbereichs entwickelt worden sind, den Birgitt Rottger-
Réssler selbst ins Leben gerufen hat. Damit hat sie ein international sichtbares wissenschaftli-
ches Umfeld geschaffen, das eine Agenda, fir die sie mit ihrem Beitrag ,,Emotion und Kultur:
Einige Grundfragen® den Grundstein gelegt hat, bis heute duf8erst erfolgreich vorantreibt und
damit der Emotionsforschung im deutschsprachigen Raum zu einer herausragenden Stellung
verholfen hat.

Literatur

Barsalou, Lawrence W. 2008: Grounded Cognition. Annual Review of Psychology 59 (1): 617—645.

Charland, Louis C. 1997: Reconciling Cognitive and Perceptual Theories of Emotion: A Representational
Proposal. Philosophy of Science 64 (4): 555-579.

Ekman, Paul und Wallace Friesen 1975: Unmasking the Face. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Illouz, Eva 1997: Consuming the Romantic Utopia: Love and the Cultural Contradictions of Capitalism. Berkeley,
Calif.: University of California Press.

Lakoff, George und Mark Johnson 1980: Metaphors We Live By. Chicago: University of Chicago Press.

Lizardo, Omar 2017: Improving Cultural Analysis: Considering Personal Culture in Its Declarative and Non-
declarative Modes. American Sociological Review 82 (1): 88—115.

Lizardo, Omar 2021: Culture, Cognition, and Internalization. Sociological Forum 36: 1177-1206.

Lynch, Owen M 1990: The Mastram. Emotion and Person among Mathuras Chaubes. In: Owen M. Lynch
(Hg.), Divine Passions. The Social Construction of Emotion in India. Delhi: Oxford University Press, 91-115.

Matsumoto, David und Hyisung C. Hwang 2019: Culture and Emotion: Integrating Biological Universality
with Cultural Specificity. In: David Matsumoto und Hysiung C. Hwang (Hg.), 7he Handbook of Culture
and Psychology. Oxford: Oxford University Press, 361-398.

Paul, Ekman, Richard E. Sorenson und Wallace V. Friesen 1969: Pan-Cultural Elements in Facial Displays of
Emotion. Science 164: 86-88.

Poser, Anita von, Edda Heyken, Thi Minh Tam und Eric Hahn 2019: Emotion Repertoires. In: Jan Slaby und
Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies — Key Concepts. London/New York: Routledge, 241-251.

Rosenwein, Barbara 2020: Anger: the Conflicted History of an Emotion. New Haven, Conn.: Yale University
Press.

Réttger-Rossler, Birgitt 2019: Kulturelle Facetten der Scham. In: Hermann Kappelhoff, Jan-Hendrik Bakels,
Hauke Lehmann und Christina Schmitt (Hg.), Emotionen. Stuttgart: J.B. Metzler, 230-234.

Réttger-Rossler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift fiir Ethnologie 127 (2):
147-162.

Scarantino, Andrea und Paul Griffiths 2011: Don’t Give Up on Basic Emotions. Emotion Review 3 (4): 444—
454.

Scheve, Christian von 2022: Why Functionalist Accounts of Emotion Tend to Be Tenuous in Social and Cultural
Contexts. A Commentary. Cognition and Emotion 36 (3): 406—410. doi: 10.1080/02699931.2022.2047010.

77

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian von Scheve

Scheve, Christian von und Jan Slaby 2019: Emotion, Emotion Concept. In: Jan Slaby und Christian von
Scheve (Hg.), Affective Societies — Key Conceprs. New York: Routledge, 42-51.

Slaby, Jan und Rainer Miihlhoff 2019: Affect. In: Jan Slaby und Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies
— Key Concepts. New York: Routledge. doi:10.4324/9781351039260.

Slaby, Jan, Rainer Miihlhoff und Philipp Wiischner 2019: Affective Arrangements. Emotion Review 11 (1):
3-12.

Strauss, Claudia und Naomi Quinn 1997: A Cognitive Theory of Cultural Meaning. Cambridge: Cambridge

University Press.
Swidler, Ann 1986: Culture in Action: Symbols and Strategies. American Sociological Review 51 (2): 273-286.

Vaisey, Stephen 2009: Motivation and Justification: A Dual-Process Model of Culture in Action. American
Journal of Sociology 114 (6): 1675-1715.

Vaisey, Stephen und Omar Lizardo 2016: Cultural Fragmentation or Acquired Dispositions? A New Approach
to Accounting for Patterns of Cultural Change. Socius 2: 1-15.

78

https://dol.org/10.5771/9783496030874-89 - am 17.01.2026, 18:21:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (e IRam=ma


https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

