
69

Christian von Scheve

Einige Überlegungen zur Differenzierung 
von personaler und öffentlicher Kultur 
und ihrer Bedeutung für Emotionen

Einleitung

Eine der zentralen Fragen sozial- und kulturanthropologischer Emotionsforschung betrifft die 
kulturelle Spezifität von Emotionen. Auf der einen Seite handelt es sich bei Emotionen um 
Phänomene, von denen wir annehmen, dass sie der menschlichen Spezies insgesamt zu eigen 
sind. Menschen aller Regionen und Kulturkreise kennen und erleben Emotionen, sie zeigen sich 
über eine große Bandbreite von verbalen und nonverbalen Ausdrucksmustern, sind sprachlich 
artikuliert und manifestiert, und sie schlagen sich in einer Vielzahl kultureller Praktiken nieder. 
Insofern ist die Fähigkeit, Emotionen zu erleben und auszudrücken, zweifellos ein universales 
Phänomen, ebenso wie die Befähigung zu Sprache, Kognition und Wahrnehmung. 

Auf der anderen Seite steht außer Frage, dass Emotionen eine substanzielle kulturelle Va-
riabilität aufweisen. Das betrifft erstens, und vermutlich am umstrittensten, das Auftreten einer 
Reihe spezifischer diskreter Emotionen in unterschiedlichen Regionen der Welt. Die Annahme 
dieser „pankulturellen Universalität“ (Ekman, Sorenson und Friesen 1969) von Emotionen ist 
vielfach für sogenannte Basisemotionen – wie beispielsweise Ärger, Angst, Freude oder Trauer 
– postuliert worden. Obgleich sich vor allem in der kulturpsychologischen Forschung einige 
Evidenz für diese Annahme vor allem mit Blick auf den nonverbalen Emotionsausdruck findet, 
hat die sozial- und kulturanthropologische Forschung gezeigt, dass diese Sicht kaum plausibel 
eingenommen werden kann, was nicht zuletzt auch mit dem Emotionsbegriff zu tun hat, den 
man zugrunde legt (vgl. Matsumoto und Hwang 2019, für eine ausführliche Diskussion). Ich 
werde später darauf zurückkommen. Weniger strittig ist hingegen, dass vor allem sprachliche 
Ausdrucksmuster und Konzepte sowie Begriffe von Emotionen und deren Kulturbedeutung 
regional ebenso variabel sind wie historisch. 

Birgitt Röttger-Rösslers jahrzehntelange Forschung hat einen wesentlichen Beitrag dazu ge-
leistet, diese kulturelle Variabilität von Emotionen herauszuarbeiten und dicht zu beschreiben. 
Bemerkenswert dabei ist eine zumindest in der deutschsprachigen Sozial- und Kulturanthro-
pologie heute etwas aus der Mode gekommene Perspektive, die nicht darauf abzielt, die physio-
logischen und psychologischen Komponenten von Emotionen als irrelevant zu brandmarken. 
Stattdessen schärfen Birgitt Röttger-Rösslers Arbeiten den Blick dafür, wie diese konstitutiven 
Bestandteile von Emotionen mit jenen in Verbindung stehen, die eher der sozialen und kul-
turellen Sphäre zuzurechnen sind. Eine ihrer Pionierarbeiten in dieser Hinsicht ist ohne Zweifel 
der Beitrag „Emotion und Kultur: Einige Grundfragen“ (Röttger-Rössler 2002).

Ich möchte diesen Beitrag zum Ausgangspunkt nehmen, um das Verhältnis von Emotionen 
und Kultur vor allem aus einer soziologischen Perspektive zu beleuchten. Das scheint mir des-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

Christian von Scheve

halb ein fruchtbares Unterfangen zu sein, weil sich erstens die soziologische und die sozial- und 
kulturanthropologische Emotionsforschung doch gerade in ihrer Konzeption von „Kultur“ ganz 
wesentlich überschneiden und zugleich auch unterscheiden. Zweitens ist es ein lohnendes Vor-
haben, weil sich die Emotionssoziologie, wenn es um den Zusammenhang von Kultur und 
Emotionen geht, kaum je mit Grundsatzfragen den Kulturbegriff betreffend auseinandergesetzt 
hat. Stattdessen dominieren – nicht minder wichtige – Diskussionen um bestimmte Facetten 
und Ausprägungen von Kultur wie beispielsweise Normen und Regeln, Identität, Praktiken und 
Werte. Drittens kann ein solches Vorhaben sowohl die sozial- und kulturanthropologische als 
auch die soziologische Emotionsforschung voranbringen. 

Ich werde daher im folgenden Abschnitt kurz die wesentlichen Argumente des Beitrags 
„Emotion und Kultur: Einige Grundfragen“ rekapitulieren. Daran anschließend werde ich zu-
nächst den von mir verwendeten Emotionsbegriff erläutern und sodann eine soziologische Per-
spektive auf den Begriff „Kultur“ diskutieren, der, so meine These, neue Fragen, Möglichkeiten 
und Systematisierungen für die soziologische wie sozial- und kulturanthropologische Emotions-
forschung eröffnen kann. 

Emotion und Kultur: Einige Grundfragen revisited 

In ihrem oben erwähnten Beitrag konstatiert Birgitt Röttger-Rössler zunächst einen kognitivis-
tischen Bias in der sozial- und kulturanthropologischen Emotionsforschung. Dieser Bias kom-
me dadurch zustande, dass sich die Forschung lange Zeit inhaltlich wie auch methodisch vor 
allem auf die sprachliche Repräsentation und Artikulation von Emotionen konzentriert hat. Im 
Zusammenhang mit dem kulturvergleichenden Paradigma der Disziplin sorge dieser Fokus für 
eine – möglicherweise unverhältnismäßig starke – Betonung von Differenz im Emotionserleben, 
wohingegen Gemeinsamkeiten, die u. a. auf die körperliche Dimension von Emotionen zurück-
zuführen seien, in den Hintergrund treten. Diese Kritik ist keinesfalls als Plädoyer für das Kon-
zept der Basisemotionen zu lesen, sondern stellt vor allem die Frage nach den Zusammenhängen 
von Sprache und Emotionen. Eine in der Sozial- und Kulturanthropologie, aber auch in ande-
ren, vorwiegend sozial- und kulturwissenschaftlichen Disziplinen verbreitete Annahme lautet, 
dass sprachlich repräsentierte Modelle oder Konzepte von Emotionen notwendige Vorausset-
zung für das Erleben dieser Emotionen sind. Basierend auf ihrer Feldforschung in Indonesien, 
genauer den islamischen Makassar auf der Insel Sulawesi, hinterfragt Birgitt Röttger-Rössler 
diese Annahme anhand des Beispiels des „Verliebtheit“. Sie zeigt, dass obwohl die Makassar 
kein äquivalentes sprachliches Konzept für „Verliebtheit“ aufweisen, analoge soziale Situationen 
aber auf eine Weise emotional erlebt werden, die durchaus mit dem Erleben von Verliebtheit 
vergleichbar sind. Sprachlich und kulturell werden diese Situationen bei den Makassar jedoch 
pathologisiert und als garring lolo, als eine durch Magie hervorgerufene „Krankheit junger 
Menschen“ bezeichnet, die es durch entsprechende soziale Praktiken auszutreiben gilt. Obwohl 
Birgitt Röttger-Rössler in ihrem Aufsatz keine abschließende Antwort auf die Frage gibt, ob 
bestimmte sprachliche Emotionsmodelle notwendige Voraussetzung für ein bestimmtes emo-
tionales Erleben sind, ist der Tenor ihres Aufsatzes doch der einer Skeptikerin. 

Für Röttger-Rössler ist die abschließende Beantwortung dieser Frage aus sozial- und kultur-
anthropologischer Sicht aber auch nicht nötig. Stattdessen plädiert sie dafür, Emotionen als ein 
sich beständig veränderndes System zu betrachten, das mit sozialem und kulturellem Wandel 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

Einige Überlegungen zur Differenzierung von personaler und öffentlicher Kultur

eng verflochten ist. Beispielhaft nennt sie das Aufkommen eines westlich geprägten Konzepts 
von Verliebtheit unter in städtischen Kontexten lebenden jungen Makassar. Zudem plädiert sie 
dafür, in der Sozial- und Kulturanthropologie vor allem die sozialen Funktionen unterschiedli-
cher kultureller Emotionsmodelle in den Blick zu nehmen. 

Im Folgenden möchte ich diese Perspektive auf die Verflechtungen von Emotion und Kul-
tur erweitern, indem ich zunächst beide Begriffe von einem soziologischen Standpunkt aus spe-
zifiziere und in einem weiteren Schritt sich daraus ergebende, weitere Zusammenhänge von 
Emotion und Kultur skizziere. 

Kultur- und Emotionsbegriffe

Kultur

Den Begriff „Kultur“ definieren zu wollen, scheint ein beinahe abenteuerliches Vorhaben zu 
sein, existieren in den unterschiedlichen Disziplinen doch zahllose Versuche von Begriffsbestim-
mungen, Arbeitsdefinitionen oder auch nur Sichtweisen. Ich möchte an dieser Stelle keinesfalls 
einen weiteren Versuch unternehmen, sondern auf ein Klassifikationsschema unterschiedlicher 
Perspektiven auf Kultur hinweisen, wie es von Omar Lizardo und Stephen Vaisey im Rückgriff 
auf eine breite soziologische wie auch sozial- und kulturanthropologische Literatur zum Kultur-
begriff erarbeitet wurde (z. B. Lizardo 2017, 2021; Vaisey und Lizardo 2016), das vor allem im 
US-amerikanischen Kontext eine ganze Reihe neuerer kultursoziologischer Arbeiten inspiriert 
hat. Im Kern stehen dabei zwei Differenzierungen: zum einen die Unterscheidung personaler 
und öffentlicher Facetten von Kultur und zum anderen die weitere Differenzierung der per-
sonalen Facetten in deklarative und nicht-deklarative Aspekte. 

Mit den personalen Aspekten von Kultur sind all jene Vorgänge der Sinn- und Bedeu-
tungsstiftung gemeint, die auf internalisierten Erfahrungsmustern und entwicklungsabhängi-
gen Lernprozessen basieren und dabei nicht nur auf sprachliche, sondern ebenso auf nicht-
sprachliche Repräsentationsformen (bspw. sensomotorisches Lernen) zurückgreifen. Diese 
vielfältigen Internalisierungsvorgänge und Repräsentationsmodalitäten (vgl. ausführlich Lizar-
do 2021) motivieren dann auch die Unterscheidung von deklarativen und nicht-deklarativen 
Aspekten personaler Kultur. Erstere sind diejenigen Aspekte, bei denen es sich in der Regel um 
symbolisch repräsentiertes, explizites Wissen handelt, das zum Gegenstand von Deliberation 
und sprachlicher Artikulation werden kann. Zweitere bezeichnen traditionellerweise implizite 
Wissensformen, entziehen sich in aller Regel dem intentionalen Zugriff der Akteure, können 
nicht oder nur schwer sprachlich artikuliert werden und bleiben phänomenologisch uneindeu-
tig. 

Die Internalisierung und Enkulturation dieser beiden Formen personaler Kultur vollzieht 
sich im Zusammenspiel mit dem, was unter öffentlicher Kultur zu verstehen ist, also jenen vor 
allem sprachlich, aber auch bildlich und materiell weithin verfügbaren Bedeutungsträgern wie 
Diskursen, Klassifikationen, Narrativen, Modellen, audiovisuellen Codes, Institutionen, Ritua-
len, Performanzen etc. Die Internalisierung deklarativer Formen von Kultur vollzieht sich dabei 
primär auf einer sprachlichen Ebene, wohingegen nicht-deklarative Formen sich vorwiegend 
kognitiv-assoziativer, affektiver und emotionaler sowie körperlicher Formen der Exposition und 
des (wiederholten) Lernens bedienen. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Christian von Scheve

Es ist unschwer zu erkennen, dass diese Klassifikation auch Teile des Verständnisses von 
Kultur abdeckt, das Birgitt Röttger-Rössler in ihrem Beitrag in Anschlag bringt. So beziehen 
sich Lizardo (2021) wie Röttger-Rössler ausdrücklich auf kognitionswissenschaftliche Zugänge 
zu Kultur, und Lizardo (2021) berücksichtigt in seinem Argumentationsgang ausführlich die 
Monografie von Claudia Strauss und Naomi Quinn (1997), ein zentrales Werk der kognitiven 
und psychologischen Anthropologie, das ebenfalls zentraler Bezugspunkt in Röttger-Rösslers 
(2002) Beitrag ist. Auch teilen Lizardo (2021) und Vaisey (2009) Röttger-Rösslers Unbehagen 
der Überbetonung sprachlicher Repräsentationsformen – in der Analyse von Kultur (Vaisey und 
Lizardo) bzw. in der Analyse von Emotionen (Röttger-Rössler). Ebenso weist das Konzept der öf-
fentlichen Kultur Parallelen zu dem von Röttger-Rössler vorgebrachten Begriff der Hyper- bzw. 
Hypokognisierung auf, also der kulturellen Elaboration bestimmter kognitiver Modelle. Bevor 
ich im folgenden Abschnitt der Frage nachgehe, welche Implikationen die Unterscheidung von 
personalen und öffentlichen bzw. deklarativen und nicht-deklarativen Aspekten von Kultur für 
die Analyse von Emotionen birgt, sei zuvor in aller Kürze auf den Emotionsbegriff eingegangen. 

Emotion

Birgitt Röttger-Rössler folgt in ihrem Aufsatz einem Verständnis von Emotionen, wie es Lynch 
(1990: 93) formuliert hat: „They are culturally categorized and conceptualized nonspecific feel-
ing states concerned wirth appraisals by a self in relation to persons, things, or events“. Sie sieht 
ein solches Verständnis als Gegenentwurf zu Konzepten von Basisemotionen (Scarantino und 
Griffiths 2011; klassisch Ekman und Friesen 1975), artikuliert jedoch ihr Unbehagen, dass es 
der physiologischen Erregung zu wenig Aufmerksamkeit schenke. Dieses Unbehagen spiegelt 
einen klassischen Dissens in der Emotionsforschung zwischen perzeptuellen und kognitiven 
Theorien wider (Charland 1997). Dass ein Verständnis, wie es sich bei Lynch (1990) findet, 
nicht im Widerspruch stehen muss zur Bedeutung körperlicher Vorgänge für Emotionen, zeigen 
neuere Arbeiten und Emotionskonzepte. Demnach lassen sich Emotionen verstehen als „ob-
ject- or situation-directed affective comportments that are sorted into culturally established and 
linguistically labeled categories or prototypes, such as, for instance, fear, anger, happiness, grief, 
envy, pride, shame, and guilt“ (von Scheve und Slaby 2019). 

Zudem ließe sich, ganz im Sinne der sozialen Funktionen von Emotionen, auf die auch 
Röttger-Rössler in ihrem Aufsatz verweist, ergänzen, dass sie spezifische evaluative Relationen 
darstellen, etwa in Bezug auf eine drohende Gefahr im Fall von Furcht, eine anstößige Herab-
setzung bei Empörung oder einen Verlust im Fall von Trauer (ebd.). Beide Verständnisse neh-
men unspezifische Gefühlslagen bzw. affektive Regungen zum Ausgangspunkt, die – situations-
bezogen – (sprachlich) klassifiziert und als Emotionen konzeptualisiert werden. 

Nun ist aber Röttger-Rösslers Lamento, dass physiologische Vorgänge in diesen Verständ-
nissen zu kurz kämen, nur bedingt zuzustimmen und möglicherweise einer begrifflichen Un-
schärfe geschuldet. Körperlich-physiologische Vorgänge sind an jeder Art von Wahrnehmung 
und Interpretation, an allen kognitiven und sprachlichen Vorgängen beteiligt (bspw. Barsalou 
2008; Lakoff und Johnson 1980). Zudem kann man unterstellen, dass affektive Regungen wie 
auch unspezifische Gefühlslagen charakteristische (aber emotional kaum eindeutige) physio-
logische Komponenten beinhalten, die einen wesentlichen Teil des emotionalen Erlebens aus-
machen. Ein Vorwurf, der daher viel eher zutrifft, ist die ebenfalls von ihr formulierte Kritik 
eines sprachlich-linguistischen Bias, einer Genese von Emotionen, die primär auf expliziten, 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

Einige Überlegungen zur Differenzierung von personaler und öffentlicher Kultur

sprachlichen Kognitionen, Repräsentationen und Modellen fußt. Hier setzten auch die von ihr 
verwendeten Beispiele an, die illustrieren, dass das Vorhandensein eines bestimmten sprach-
lichen, kulturell geformten Emotionskonzepts möglicherweise keine notwendige Voraussetzung 
für ein spezifisches Emotionserleben ist. 

Im Rückgriff auf die dargestellten Klassifikationsweisen von Kultur möchte ich im Folgen-
den diskutieren, wie sich Zusammenhänge von Kultur und Emotion insbesondere auch jenseits 
der sprachlich-diskursiven Dimension von Kultur und ebensolcher Emotionskonzepte denken 
lassen. 

Personale und öffentliche Kultur: Implikationen für Emotionen 

Personale Kultur

Basierend auf dem zugrunde gelegten Verständnis von Emotionen als situationsbezogene Klas-
sifikationen und Konzeptualisierungen unspezifischer Gefühlslagen und affektiver Regungen 
stellt sich zum einen die Frage, wie sich die Entstehung dieser Gefühlslagen und Affekte er-
klären lässt. Im kognitiven Paradigma verbleibend, kann man auch hier davon ausgehen, dass 
bestimmte Gedanken, Vorstellungen und Überzeugungen, also bewusste Einschätzungen und 
Interpretationen dessen, was für Akteure relevant ist, affizieren und zu unspezifischen Ge-
fühlsempfindungen führen. Am Beispiel der „Verliebtheit“ sind dies etwa Imaginationen eines 
bevorstehenden Wiedersehens, Erinnerungen an vorherige Zusammentreffen, Imaginationen 
zukünftiger Treffen oder Gedanken daran, wie die soziale Beziehung von Dritten beurteilt 
wird. 

Diese reflexiven und deliberativen Vorgänge lassen sich mit den deklarativen Aspekten 
von Kultur gut beschreiben. Sie sind gedanklich „handhabbar“, sprachlich und konzeptuell re-
präsentiert und liegen in Form eines propositionalen Wissens vor. Daraus lässt sich wiederum 
schlussfolgern, dass sowohl die resultierenden Gefühlsempfindungen und Affekte als auch die 
Konzeptualisierungen derselben als „Verliebtheit“ bzw. garring lolo kulturell sehr unterschied-
lich sind. Das Empfinden der Akteure ist hier also nicht nur eine Frage kultureller Emotions-
modelle (des Verliebtseins oder des garring lolo), sondern ebenso der Gedanken, Imaginationen 
und Überzeugungen, die als Facetten deklarativer Kultur zu verstehen und damit potenziell 
kulturell different sind. Kulturell different soll hier schlicht heißen, dass sie sich unterscheiden 
beispielsweise entlang von Sprachen und Sprachfamilien, geografischen Regionen oder sozialen 
Milieus. 

Aus einer weniger kognitivistischen Perspektive lässt sich die Attraktion zwischen zwei Per-
sonen aber auch als ein Vorgang verstehen, der sich aus einer unwillkürlichen, nicht-reflexiven 
und vorwiegend körperlich bestimmten Anziehungskraft ergibt. So mögen sich zwei Personen 
ganz unmittelbar zueinander hingezogen und miteinander verbunden fühlen, ohne dass bereits 
eine soziale Beziehung besteht, aber natürlich auch im (weiteren) Verlauf einer sozialen Bezie-
hung. Auch diese wechselseitige, eher körperliche bedingte Attraktion ist mit bestimmten Af-
fekten und Gefühlsempfindungen verbunden und mag zunächst von den beteiligten Akteuren 
nicht weiter klassifiziert, mit sprachlichen Begriffen belegt und kulturell codiert werden. Sie ist 
vielmehr als ein unspezifisches Affektgeschehen, als eine wechselseitige Form der (körperlichen) 
Affizierung zu verstehen (vgl. Slaby, Mühlhoff und Wüschner 2019). 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74

Christian von Scheve

Diese Form der Anziehungskraft bedeutet aber keinesfalls, dass sie nicht ebenso kulturellen 
Formen und Prägungen unterliegt. Sicherlich mag es auch jene physiologischen Vorgänge der 
Attraktion und Affizierung geben, die sich am besten mit den Begriffen und Kategorien der 
Biologie erklären lassen. Hier aber interessieren vor allem jene Vorgänge, die sich dem Bereich 
der nicht-deklarativen Aspekte von Kultur zuordnen lassen. Welche physiologischen Merkmale, 
welche Gestik, Mimik, Körperhaltung oder Stimmlage, welche Verhaltensweisen affizieren, ist 
stets eine Frage, welche Rolle sie (in idealisierter Form) in den kulturellen Praktiken, Darstellun-
gen und Diskursen einer Gesellschaft spielen. Die geschlechtsspezifischen Schönheits- und Ver-
haltensideale westlicher Industriegesellschaften sind dafür nur ein Beispiel. Hier sind es dann 
kognitiv-assoziative Vorgänge, implizites „Körperwissen“ und ikonische Repräsentationen, die 
zu spezifischen Gefühlsempfindungen führen, die nicht notwendigerweise in bestimmten Emo-
tionsmodellen oder sprachlich bestimmten Kategorien aufgehen. Für diese Gefühle und Affekte 
den Begriff der „Verliebtheit“ oder auch des garring lolo in Anschlag zu bringen, würde sicherlich 
etwas über das Ziel hinausschießen. Umgekehrt erscheinen beide Beispiele aber vergleichsweise 
unplausibel, wenn sie eben keinen Raum für solche Vorgänge zulassen. 

Klar sollte an dieser Stelle auch sein, dass beide Beispiele einer idealtypischen und ana-
lytischen Differenzierung folgen und sich empirisch kaum trennen lassen bzw. in beständiger 
Wechselwirkung miteinander stehen, wie auch die Vertreter:innen personaler und öffentlicher 
Aspekte von Kultur betonen (z. B. Vaisey und Lizardo 2016). Beide Beispiele zeigen zudem, dass 
die kulturelle Prägung von Emotionen weit über sprachliche Differenzen und die Frage nach 
der Existenz spezifischer kognitiver Emotionsmodelle und -begriffe – die Kombinationen be-
stimmter Arten des Gefühlsempfindens, Einschätzungen und prototypischer Situationen wider-
spiegeln – hinausgeht, wie auch Birgitt Röttger-Rössler argumentiert. Die kulturelle Prägung 
von Emotionen umfasst im weiteren Sinn auch die kulturelle Relevanz bzw. Spezifik jener Fak-
toren, die für Akteure überhaupt in bestimmten Situationen wichtig sind und somit zum inten-
tionalen Objekt von Emotionen werden. Auch dieser Aspekt findet sich bei Röttger-Rössler, 
vor allem in ihrer Diskussion der sozialen Funktionen, die Emotionen im Zusammenhang mit 
unterschiedlichen gesellschaftlichen Organisationsprinzipien und Erfordernissen übernehmen 
(vgl. dazu auch von Scheve 2022). 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die kulturelle Prägung von Emotionen an-
hand der Unterscheidung von deklarativen und nicht-deklarativen Aspekten personaler Kultur 
umfassend und systematisch beschrieben und analysiert werden kann, ohne dass man dabei in 
eine Dichotomisierung kognitiver bzw. kultureller Faktoren auf der einen und körperlicher bzw. 
biologischer Aspekte auf der anderen Seite verfallen müsste. Der sprachlichen Benennung eher 
diffuser Gefühlszustände und Affekte mit Emotionsbegriffen kommt dabei nichtsdestotrotz 
eine bedeutende Rolle zu: Eben dieser Vorgang der Kategorisierung wirkt wiederum auf diese 
Gefühlszustände zurück. So macht es etwa – analog zu den Beispielen der Verliebtheit und des 
garring lolo – einen Unterschied im phänomenalen Erleben, ob ich einen zunächst diffusen Ge-
fühlszustand als in den meisten Gesellschaften wenig wünschenswerten und moralisch bedenk-
lichen Neid bezeichne oder als gerechtfertigten Zorn über soziale Ungleichheit. 

Öffentliche Kultur

Neben der personalen Kultur ist auch davon auszugehen, dass die Vielfalt der Aspekte öffent-
licher Kultur gewinnbringend für die wissenschaftliche Analyse von Emotionen ist. Einerseits 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

Einige Überlegungen zur Differenzierung von personaler und öffentlicher Kultur

erschließt sich dies aus den kurz umrissenen Zusammenhängen von personaler und öffent-
licher Kultur. Eine große Bandbreite an Prozessen der Internalisierung, in Form von explizi-
tem, sprachlich repräsentiertem Wissen ebenso wie in Form von impliziten und körperlichen 
Lern- und Gedächtnisvorgängen, sorgt dafür, dass öffentliche Kultur in Gestalt von weithin 
verfügbaren Bedeutungsträgern wie Diskursen, Klassifikationen und Wertungen, Narrativen, 
Modellen, audiovisuellen Codes, Institutionen, Ritualen und Performanzen verinnerlicht und 
verkörpert – enkulturiert – wird. Andererseits sind es soziale Praktiken, Handlungen, sprach-
liche Artikulationen und nonverbale Verhaltensweisen, die eben diese öffentlichen Facetten von 
Kultur reproduzieren, hinterfragen, verändern und beständig neu justieren. 

Emotionen sind dabei in vielfältiger Weise Gegenstand dieser öffentlichen Kultur, wodurch 
sie ebenfalls Eingang in Lern- und Internalisierungsprozesse finden. Verliebtheit als in den meis-
ten westlichen Kulturen omnipräsentes und hyperkognitisiertes Emotionsmodell ist hier nur ei-
nes von vielen Beispielen, das sich etwa an der Vielzahl an Romanen und Filmen zeigt, in denen 
es eine zentrale Rolle spielt und die sich zum Teil auch explizit an jugendliche Publika richten. 
Öffentliche Kultur ist auch der Raum, in dem solche Emotionsmodelle entstehen und beständig 
neu verhandelt werden. Das zeigt sich zum Beispiel an der Kulturbedeutung und der Wertigkeit 
spezifischer Emotionen sowie an den sozialen Normen, die das Erleben und den Ausdruck von 
Emotionen regulieren. In „Emotion und Kultur“ deutet Birgitt Röttger-Rössler (2002) dies für 
das „Sich Verlieben“ ( jatuh cinta) an, das in städtischen Kreisen bereits zum etablierten Emo-
tionsvokabular der Makassar avanciert ist. Barbara Rosenwein (2020) hat solche Entwicklungen 
beispielsweise für die Emotion des Ärgers nachgezeichnet, Eva Illouz (1997) für die Liebe und 
Birgitt Röttger-Rössler (2019) selbst in ihren eigenen Arbeiten zur Scham verdeutlicht. 

Diese öffentlichen Facetten von Kultur, die in besonderer Weise Emotionen betreffen, sie ar-
tikulieren und repräsentieren, finden sich in einer großen Bandbreite sozialer Felder und Arenen 
und sind zu unterschiedlichen Graden institutionalisiert. So finden sich in den Künsten, etwa 
in der Literatur, der Musik und den darstellenden Künsten zahlreiche Arbeiten, die Emotionen 
darstellen und evozieren, in denen es um „richtige“ und „falsche“, um angemessene und unange-
messene Emotionen geht. Auch in der Politik werden Emotionen an vielen Stellen öffentlich 
zur Schau getragen, als Instrumente der politischen Persuasion eingesetzt, von Bürger:innen 
eingefordert und gegenüber politischen Gegner:innen angeprangert. Ebenso ist die Ökonomie 
ein Feld öffentlicher Kultur, in dem emotionales Erleben beständig mittels sprachlicher und 
audiovisueller Praktiken produziert und imaginiert wird, in dem Unternehmen emotionale Kul-
turen herstellen und von Mitarbeiter:innen einfordern und in dem Emotionen strategisch zur 
Gewinnoptimierung eingesetzt werden. 

Theoretisch sind diese Wechselverhältnisse zwischen individuellen/personalen und kollek-
tiven/öffentlichen Aspekten der Zusammenhänge von Kultur und Emotion in einer stets wach-
senden Zahl innovativer Begriffe ausgearbeitet worden, vor allem im Kontext des von Birgitt 
Röttger-Rössler geleiteten Sonderforschungsbereichs Affective Societies. So verbindet der von ihr 
eingeführte Begriff der Gefühlsbildung ( formation of feeling) (Röttger-Rössler 2019) Aspekte 
öffentlicher und personaler Kultur in der Sozialisation von Emotionen. Gefühlsbildung bein-
haltet einerseits die emanzipatorischen Aspekte eines humanistischen Bildungsbegriffs, steuert 
andererseits aber auch den Aspekt der Subjektivierung unter geltende Emotionsnormen und 
Gefühlsregeln bei. In Institutionen wie Kindergärten, Schulen oder Einrichtungen der Erwach-
senenbildung findet diese Vermittlung zwischen den Normen, Regeln und Anforderungen einer 
öffentlichen Kultur und der personalen Kultur durch geschultes pädagogisches Personal statt, 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

Christian von Scheve

in weniger formalen Kontexten aber auch auf implizite Weise durch die Artikulation von Emo-
tionen und informelle Sanktionen. 

Ein weiterer theoretischer Begriff, der diese Verbindung vermutlich noch zielgenauer wider-
spiegelt, ist der des „Emotionsrepertoires“ (von Poser et al. 2019). Der Begriff bezieht sich aus-
drücklich auf das Konzept der kulturellen Repertoires, wie er von Ann Swidler (1986) geprägt 
wurde und auch in der Diskussion um die Klassifikationsweisen von personaler und öffentlicher 
bzw. deklarativer und nicht-deklarativer Kultur (Lizardo 2017) eine zentrale Rolle spielt. Wo 
sich Swidler (1986) primär auf soziales Handeln bezieht, verweist der Begriff der Emotionsre-
pertoires auf den Akteuren zur Verfügung stehenden Techniken, Wissensvorräte und Strategien, 
die Emotionen in unterschiedlichen sozialen Situationen anleiten, informieren und kanalisieren. 
Emotionsrepertoires werden beständig in Auseinandersetzung mit Aspekten öffentlicher Kultur 
erlernt und modifiziert und werden sowohl unbewusst und automatisiert als auch reflexiv und 
deliberativ wirksam. 

Schließlich sei als drittes Beispiel der Begriff des affektiven Arrangements genannt, wie er 
von Jan Slaby, Rainer Mühlhoff und Philipp Wüschner (2019) entwickelt wurde. Im Unter-
schied zur Gefühlsbildung und zu Emotionsrepertoires legt dieser Begriff den Schwerpunkt 
ausdrücklich auf die materiellen Aspekte öffentlicher wie personaler Kultur und setzt deutlich 
prominenter auf Affekte als auf Emotionen. Zudem verfolgt dieser Ansatz eine dezidiert relatio-
nale und situationale Perspektive und betont etwa mit der Idee der Immersion stärker die nicht-
deklarativen Elemente personaler (aber auch öffentlicher) Kultur. Das Konzept der affektiven 
Arrangements ist daher gut geeignet, die Bedeutung beispielsweise von Räumen, materialen 
Objekten, Architekturen und deren Anordnungen für Affekte und Emotionen auszuloten. Als 
Beispiele ließen sich hier etwa die räumlichen und materialen Gegebenheiten von Sportstadien 
oder Arbeitsplätzen als Aspekte öffentlicher Kultur nennen, die je spezifische Internalisierungs- 
und Enkulturationsprozesse anleiten, etwa das körperliche „Sich zurecht Finden“ in einem 
Stadion oder die Inkorporierung (Bourdieu) der Strukturen von Feld und Praxis eines Groß-
raumbüros, die je wiederum wichtige Konsequenzen für den situativen Vollzug von Emotionen 
in diesen Kontexten aufweisen. 

Schluss

Dieser Beitrag hat den Versuch unternommen, Birgitt Röttger-Rösslers (2002) wegweisende 
Überlegungen zum Verhältnis von Emotion und Kultur in Korrespondenz zu setzen mit einer in 
der aktuellen kultursoziologischen Forschung propagierten Klassifikation und Differenzierung 
von Kultur anhand ihrer personalen und öffentlichen Aspekte. Ziel war es, auszuloten, inwie-
fern eine solche Unterscheidung und Systematisierung gewinnbringend für die sozialwissen-
schaftliche, insbesondere die sozial- und kulturanthropologische und die soziologische Analyse 
von Emotionen eingesetzt werden kann. Ausgehend von Röttger-Rösslers Untersuchung der 
Rolle sprachlich verfasster Emotionsmodelle für das Emotionserleben hat der Beitrag weitere 
Perspektiven aufgezeigt, auf welche Weise gerade auch nicht-deklarative Aspekte von Kultur 
– die keinesfalls jenseits von den körperlich-physiologischen Grundlagen von Emotionen zu 
denken sind – für das Emotionserleben relevant sind. Im Hinblick auf die unterschiedlichen 
Facetten öffentlicher Kultur ist zudem die Vielfalt der Wechselbeziehungen zwischen Emo-
tionen und Kultur deutlich geworden, die auch bereits in Röttger-Rösslers Beitrag anklingt. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Einige Überlegungen zur Differenzierung von personaler und öffentlicher Kultur

In diesem Zusammenhang hat der Beitrag auch einige theoretische Begriffe vorgestellt, 
anhand derer dieses Wechselspiel gerade auch empirisch weiter untersucht werden kann. Bemer-
kenswert ist dabei vor allem, dass diese Begriffe im interdisziplinären Umfeld eines seit vielen 
Jahren erfolgreichen Sonderforschungsbereichs entwickelt worden sind, den Birgitt Röttger-
Rössler selbst ins Leben gerufen hat. Damit hat sie ein international sichtbares wissenschaftli-
ches Umfeld geschaffen, das eine Agenda, für die sie mit ihrem Beitrag „Emotion und Kultur: 
Einige Grundfragen“ den Grundstein gelegt hat, bis heute äußerst erfolgreich vorantreibt und 
damit der Emotionsforschung im deutschsprachigen Raum zu einer herausragenden Stellung 
verholfen hat. 

Literatur

Barsalou, Lawrence W. 2008: Grounded Cognition. Annual Review of Psychology 59 (1): 617–645.

Charland, Louis C. 1997: Reconciling Cognitive and Perceptual Theories of Emotion: A Representational 
Proposal. Philosophy of Science 64 (4): 555–579.

Ekman, Paul und Wallace Friesen 1975: Unmasking the Face. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.

Illouz, Eva 1997: Consuming the Romantic Utopia: Love and the Cultural Contradictions of Capitalism. Berkeley, 
Calif.: University of California Press.

Lakoff, George und Mark Johnson 1980: Metaphors We Live By. Chicago: University of Chicago Press.

Lizardo, Omar 2017: Improving Cultural Analysis: Considering Personal Culture in Its Declarative and Non-
declarative Modes. American Sociological Review 82 (1): 88–115.

Lizardo, Omar 2021: Culture, Cognition, and Internalization. Sociological Forum 36: 1177–1206.

Lynch, Owen M 1990: The Mastram. Emotion and Person among Mathuras Chaubes. In: Owen M. Lynch 
(Hg.), Divine Passions. The Social Construction of Emotion in India. Delhi: Oxford University Press, 91–115.

Matsumoto, David und Hyisung C. Hwang 2019: Culture and Emotion: Integrating Biological Universality 
with Cultural Specificity. In: David Matsumoto und Hysiung C. Hwang (Hg.), The Handbook of Culture 
and Psychology. Oxford: Oxford University Press, 361–398.

Paul, Ekman, Richard E. Sorenson und Wallace V. Friesen 1969: Pan-Cultural Elements in Facial Displays of 
Emotion. Science 164: 86–88.

Poser, Anita von, Edda Heyken, Thi Minh Tam und Eric Hahn 2019: Emotion Repertoires. In: Jan Slaby und 
Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies – Key Concepts. London/New York: Routledge, 241–251.

Rosenwein, Barbara 2020: Anger: the Conflicted History of an Emotion. New Haven, Conn.: Yale University 
Press.

Röttger-Rössler, Birgitt 2019: Kulturelle Facetten der Scham. In: Hermann Kappelhoff, Jan-Hendrik Bakels, 
Hauke Lehmann und Christina Schmitt (Hg.), Emotionen. Stuttgart: J.B. Metzler, 230–234. 

Röttger-Rössler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift für Ethnologie 127 (2): 
147–162. 

Scarantino, Andrea und Paul Griffiths 2011: Don’t Give Up on Basic Emotions. Emotion Review 3 (4): 444–
454.

Scheve, Christian von 2022: Why Functionalist Accounts of Emotion Tend to Be Tenuous in Social and Cultural 
Contexts. A Commentary. Cognition and Emotion 36 (3): 406–410. doi: 10.1080/02699931.2022.2047010.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

Christian von Scheve

Scheve, Christian von und Jan Slaby 2019: Emotion, Emotion Concept. In: Jan Slaby und Christian von 
Scheve (Hg.), Affective Societies – Key Concepts. New York: Routledge, 42–51.

Slaby, Jan und Rainer Mühlhoff 2019: Affect. In: Jan Slaby und Christian von Scheve (Hg.), Affective Societies 
– Key Concepts. New York: Routledge. doi:10.4324/9781351039260.

Slaby, Jan, Rainer Mühlhoff und Philipp Wüschner 2019: Affective Arrangements. Emotion Review 11 (1): 
3–12.

Strauss, Claudia und Naomi Quinn 1997: A Cognitive Theory of Cultural Meaning. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Swidler, Ann 1986: Culture in Action: Symbols and Strategies. American Sociological Review 51 (2): 273–286.

Vaisey, Stephen 2009: Motivation and Justification: A Dual-Process Model of Culture in Action. American 
Journal of Sociology 114 (6): 1675–1715.

Vaisey, Stephen und Omar Lizardo 2016: Cultural Fragmentation or Acquired Dispositions? A New Approach 
to Accounting for Patterns of Cultural Change. Socius 2: 1–15.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69 - am 17.01.2026, 16:21:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

