
2. Die literarische Gestaltung der Idee
des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

Unter dem Tun-Ergehen-Zusammenhang wird die enge Verbindung
einer Tat mit ihrer Folge verstanden, die insbesondere in den bibli‐
schen Proverbia Salomonis vermittelt wird.23 In diesem Kapitel soll
gezeigt werden, wie Wernher im Helmbrecht die alttestamentliche Idee
vom Tun-Ergehen-Zusammenhang in literarischen Formen umgesetzt
hat.

2.1 Helmbrechts Haube als Leitmotiv

Wernher der Gärtner beginnt seine Versnovelle nach dem Prolog direkt
mit der Beschreibung von Helmbrechts Haube. Bis Vers 116 wird exakt
geschildert, was auf der Haube zu sehen sei. Die folgende Analyse der
Bilder auf der Haube folgt der These Brackerts, wonach der Haube
ein Bildprogramm zugrunde liegt.24 Die Interpretation der Bilder führt,
wie in den nächsten Kapiteln zu sehen sein wird, direkt zum moralisch-
theologischen Kern des Helmbrecht.

Es ist zwar denkbar, die Beschreibung der Haube als ausufernd
zu verstehen und darin eine Parodie auf höfisch-literarische Topoi
zu sehen.25 Doch wird das recht unwahrscheinlich, wenn man den

23 Vgl. Freuling, Georg: [Art.] Tun-Ergehen-Zusammenhang, in: Das wissenschaftli‐
che Bibellexikon im Internet (2008). http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36
298/ (zuletzt abgerufen am: 21.09.2023).

24 Vgl. Brackert 1974, S. 167.
25 Vgl. Plotke, Seraina: Polydimensionale Parodie. Verfahren literarischer Verkehrung

im „Helmbrecht“ Wernher des Gärtners, in: Seraina Plotke, Stefan Seeber (Hgg.):
Parodie und Verkehrung. Formen und Funktionen spielerischer Verfremdung und

7

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36298
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36298
https://doi.org/10.5771/9783689000981-7
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36298
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/36298


durchaus ernsthaften Gehalt der abgebildeten Motiven der Haube be‐
trachtet. Man müsste dann annehmen, dass Wernher seine eigene be‐
lehrende Absicht parodieren wollte. Konträr dazu könnte von einem
verdichtenden statt ausufernden Stil gesprochen werden, wenn man
die vielen Perspektiven überblickt, welche die wenigen Motive ermög‐
lichen. Durch ihre spezifische literarische Gestaltungsweise wird das
Leitmotiv Teil der Argumentation für die Idee des Tun-Ergehen-Zu‐
sammenhangs.

2.1.1 Die Vogelmotive

Die Vögel werden konkret mit ihrer Art benannt, was Anlass genug
ist, sich mit ihrer Bedeutung zu befassen, da sich hinter Tierarten
ein tieferliegender Sinn verbergen kann.26 Das ist Teil der mittelalter‐
lich-christlichen Bedeutungskunde, wonach die Zeichenhaftigkeit einer
Sache durch ein allegorisches Auslegeverfahren gedeutet und dadurch
ein weiterer, innerer Gehalt aufgedeckt wird.27 Unter Zuhilfenahme
des Buchs der Natur von Konrad von Megenberg konnte Brackert den
Vogelarten zugeschriebene Eigenschaften ausfindig machen.28

Im Helmbrecht werden siteche unde tûben (V. 18) gleich am Anfang
erwähnt. Am Ende der Versnovelle erfahren wir noch, dass galander
(V. 1886) und sparwære (V. 1887) auf der Haube abgebildet seien. Die
Vogelarten wurden von Wernher bewusst als Kontrastpaare ausgesucht.
In diesen beiden Versen am Ende des Textes deutet deren Anordnung
als Chiasmus auf ihre Widersprüchlichkeit hin. Einem Vers sind jeweils
zwei Vogelarten mit positiver und negativer Bedeutung zugeordnet.
Die Kontrastpaare, die sich inhaltlich widersprechen, liegen sich über
Kreuz gegenüber.

spöttischer Verzerrung in Texten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Göttin‐
gen 2016, S. 83.

26 Vgl. Brackert 1974, S. 172–173.
27 Vgl. Weddige 2001, S. 65–67.
28 Vgl. Brackert 1974, S. 172–173.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

8

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Der sitech sei ein Vogel mit auffälligem Federkleid und der Fähigkeit
zu sprechen, wodurch er sich über seinen Platz in der natürlichen
Ordnung heraushebe.29 Brackert weist darauf hin, dass die Negativei‐
genschaften vom sitech Vergleiche zum Bauernsohn Helmbrecht gera‐
dezu aufdrängen.30 Das Federkleid erinnert an die aufwändige und
farbenfrohe Kleidung Helmbrechts. Abgesehen von der Haube kleidet
sich Helmbrecht mit besonders weißem Linnen (V. 146), blauem Tuch
(V. 169) sowie goldenen (V. 180–181) und silbernen (V. 187) Knöpfen.
Überhaupt sei sein ganzes Oberteil übersät mit gelben, blauen, grünen,
violetten, roten, weißen und schwarzen Knöpfen (V. 198–202). Durch
diese bunte Erscheinung erzeugt Wernher eine Parallele zwischen
Helmbrecht und dem sitech.

Wie auch jener Vogel ignoriert Helmbrecht den ihm angestammten
Platz in der Gesellschaft. Der bayerische Landfrieden von 1244 gestatte‐
te Bauern nämlich nur schwarze oder graue Kleidung.31 Goldene und
silberne Knöpfe waren ausdrücklich adeligen Schichten vorbehalten.32

Nicht zuletzt sind sitech und Helmbrecht dem Wein sehr zugeneigt,
der für Bauern ebenfalls verboten war.33 So ist es gerade das Verlangen
nach Wein, was Helmbrecht nach nur einer Woche seit seiner ersten
Heimkehr ins Elternhaus dazu bewegt, wieder aufzubrechen (V. 1115–
1119). Das deckt sich wiederum mit der Annahme Trude Ehlerts, dass
Essen und Trinken im Helmbrecht einem „alimentären Code“ folgen,
der alles bezüglich Nahrung tiefergehend semantisiert.34

Dieser Überheblichkeit vom sitech ist die turteltûbe als Vogel der Be‐
gierdelosigkeit, Gottesliebe und -treue gegenübergestellt.35 Helmbrecht
demonstriert hingegen durch sein Verhalten und seine Art sich zu klei‐

29 Vgl. Brackert 1974, S. 173.
30 Vgl. ebd., S. 173.
31 Vgl. Göttert 2015, S. 149.
32 Vgl. Seelbach 1987, S. 51.
33 Vgl. Menke 1993, S. 17.
34 Vgl. Ehlert, Trude: Zur Semantisierung von Essen und Trinken in Wernhers des

Gartenaere „Helmbrecht“, in: Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Lite‐
ratur 138 (2009), S. 1–2.

35 Vgl. Brackert 1974, S. 174.

2.1  Helmbrechts Haube als Leitmotiv

9

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


den Gottlosigkeit.36 Im Gegensatz zur Begierdelosigkeit wird im Text
über Anaphern seine Gier beim Rauben betont:

er nam daz ros, er nam daz rint
[…]
er nam wambîs unde swert,
er nam mandel unde roc,
er nam die geiz, er nam den boc,
er nam die ou, er nam den wider (V. 670–675)

Das zweite Kontrastpaar sparwær–galander funktioniert ähnlich. Der
sparwær gelte als neidischer und vermessener Vogel, der zudem sei‐
ne Artgenossen und Freunde verfolge und verschmähe wie jemand,
der Mitmenschen töte.37 Helmbrecht richtet sich dieser Eigenschaft
entsprechend gegen seine Familie und Standesgenossen. Der galander
hingegen sei mit wenig zufrieden, wolle weder weltliche Macht noch
irdische Güter.38 Wieder stellt man die oben nachgewiesene Gier Helm‐
brechts als Negativbeispiel dazu fest.

Dem sparwære wird darüber hinaus nachgesagt, dass er der gottge‐
gebenen Ordnung widerstrebe. Er geselle sich zu Vögeln eines höheren
Standes, wie zum Beispiel dem Falken.39 Dabei kann man erneut an
die Kleidung Helmbrechts denken, worauf er seinen Adelsanspruch
gründet. Wieder wird über das Äußere auf einen charakterlichen Man‐
gel geschlossen, welcher der christlichen Moral widerspreche. Die Vo‐
gelmotive und ihre programmatische Gestaltung in Kontrastpaaren
führen somit zur zentralen Lehre der Versnovelle. Das Bildprogramm
stellt einer gottgefälligen Lebensweise den sündhaften Lebenswandel
gegenüber. In den Bedeutungen der Bilder verbergen sich sowohl Kriti‐
ken als auch Forderungen an Helmbrecht.

Vor diesem Hintergrund muss gefragt werden, ob die Position
Murrays nicht zu kurz greift. Er vertritt, dass die Vögel lediglich sä‐

36 Vgl. Menke 1993, S. 18.
37 Vgl. Brackert 1974, S. 174.
38 Vgl. ebd., S. 175.
39 Vgl. Menke 1993, S. 18.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

10

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


kular-dekoratives Beiwerk für die höfisch-literarischen Motive auf der
Haube seien, um einer höfischen Kultur Ausdruck zu verleihen. Die
konkreten Vogelarten seien nur aus metrischen Gründen genannt.40

Es konnte hingegen gezeigt werden, dass die Vogelmotive Bestandteil
einer moralisch-theologischen Weltsicht sind. Die negativen Bedeutun‐
gen verweisen nicht zufällig derart exakt auf Helmbrechts Wesen. Die
unterschiedlichen Befunde von Murray und Brackert sind ein gutes
Beispiel dafür, wie Aspekte der Ständeordnung im Helmbrecht themati‐
siert werden, aber nicht seinen wesentlichen Gehalt ausmachen.

2.1.2 Die literarischen Motive

Drei Abbildungen mit literarischen Bezügen befinden sich auf der
Haube Helmbrechts: die Belagerung und Eroberung Trojas samt dem
Raub Helenas durch Paris und Aeneas Flucht aus der brennenden
Stadt Troja (V. 44–53), die Karlssage (V. 61–71) sowie eine Szene aus
der Rabenschlacht (V. 76–81). Diese literarischen Motive tragen zur
Gestaltung der moralisch-theologischen Dimension des Helmbrecht bei
und wurden bewusst von Wernher gewählt, um insbesondere den Zu‐
sammenhang von Tun und Ergehen zu verdeutlichen.

Abbildungen von Szenen der Geschichte Trojas sind in der mittel‐
hochdeutschen Literatur keine Seltenheit.41 Wernher hat sich jedoch
für Szenen der Geschichte Trojas entschieden, die in der mittelhoch‐
deutschen Literatur bis dahin nicht verwendet wurden. Man kann
demnach annehmen, dass sie wegen ihrer inhaltlichen Nähe zur mora‐
lisch-theologischen Didaxe im Helmbrecht ausgesucht wurden.42

Paris wird im Helmbrecht als vermezzen bezeichnet (V. 46), was
eine Parallele zum Bauernsohn darstellt. Helmbrechts Vermessenheit
wird durch einen Erzählerkommentar in dem Abschnitt, in welchem

40 Vgl. Murray, Allan V.: Wernher der Gartenaere and the Arthurian Romance. The
Intertextuality of Helmbrecht’s Cap, in: Mediaevistik. Internationale Zeitschrift für
interdisziplinäre Mittelalterforschung 28 (2015), S. 165.

41 Vgl. Brackert 1974, S. 167–168.
42 Vgl. ebd., S. 168.

2.1  Helmbrechts Haube als Leitmotiv

11

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


die Szenen der Geschichte Trojas genannt werden, beklagt: owê daz
ie gebûre / solhe hûben solde tragen / dâ von sô vil ist ze sagen! (V. 54–
56). Der Erzähler legt damit nahe, dass es einem Bauer seines Standes
wegen nicht zustehe, solche Kleidung zu tragen.

Mit dem Raub der Helena stört Paris familiäre und gesellschaftliche
Konventionen. In diesem literarischen Motiv klingt bereits an, dass
Helmbrecht Raubüberfalle begehen wird. Doch das ist nicht die einzi‐
ge Übereinstimmung. Denn auch Helmbrecht verhält sich schändlich
gegenüber weiblichen Familienmitgliedern. Seine Schwester Gotelind
entreißt Helmbrecht der väterlichen Vormundschaft, um sie an jeman‐
den seiner Räuberbande zu verheiraten (V. 1293–1452). Am Ende des
Helmbrecht berichtet darüber hinaus ein Bauer, dass er seine Tochter
vergewaltigt habe (V. 1865).

Helmbrecht und Paris haben außerdem gemein, dass ihnen vor dem
Tod von einem Familienmitglied die Hilfe verweigert wird. In beiden
Fällen ist jenen Familienmitgliedern bewusst, dass sie den Hilfesuchen‐
den nicht lebendig wiedersehen werden. Der Vater verweigert dem
Sohn im letzten Gespräch sowohl Brot als auch Unterkunft, als die‐
ser geblendet und verstümmelt ins Elternhaus zurückkehren möchte.
Oinone verzeiht Paris nicht, dass er sie für Helena verließ und weigert
sich, dem Vergifteten zu helfen, als er letztlich zu ihr heimkommt.
Der Vergleich kann an dieser Stelle nicht weitergeführt werden. Es
wird jedoch bei dieser kurzen Gegenüberstellung schon deutlich, dass
Wernher das Paris-Motiv mit Bedacht in das Hauben-Ensemble aufge‐
nommen hat.

Aeneas erscheint auf der Haube dagegen als ein Vorbild dafür, wie
ein Sohn mit dem Vater umzugehen habe. Dieser rettet seinen Vater aus
dem brennenden Troja und steht somit für Respekt vor dem Vater und
die Hingabe zur Familie. Als Motiv in einem hochmittelalterlichen Text
schwingt dabei das vierte Gebot der Bibel mit.

Das Bild von der Zerstörung Trojas auf der Haube könnte wiede‐
rum sinnbildlich für die schwerwiegenden Folgen stehen, wenn gesell‐
schaftliche Ordnungen missachtet werden. Paris griff bekannterweise
durch den Raub einer Ehefrau in die Familienordnung ein.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

12

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Solch ein warnender Gedanke bezüglich der Familienordnung fin‐
det sich ebenfalls im Motiv der Rabenschlacht. Dabei wird gerade der
Tod der beiden Söhne erwähnt (V. 76–78), um wieder auf die negativen
Folgen falschen Handelns hinzuweisen. Dass die Kinder sterben, weil
sie nicht auf den Rat des Vaters gehört haben, ist eine mehr als auffälli‐
ge Parallele zur Handlung im Helmbrecht.43 In Wernhers Versnovelle
mahnt die Vaterfigur selbst wiederholt an, dass der Sohn sich seinen
Ansichten beugen solle: nû volge mîner lêre (V. 287), swer folget guoter
lêre / der gewinnet frum und êre (V. 331–332), sus kan dîn vater lêren. /
volge mir, sô hâstu sin; / sî des niht, sô var dâ hin. (V. 464–466).

In dieses Bildprogramm fügt sich letztlich die Karlssage als ein Vor‐
bild für ein christliches Rittertum und dessen gottgefällige Ausübung
von Gewalt. Es wird bei der Beschreibung der Haube nämlich hervor‐
gehoben, dass Karl und seine Paladine Heiden bekämpfen (V. 61–71),
wodurch sie die christliche Ordnung verbreiten würden. Der Bauern‐
sohn Helmbrecht richtet hingegen seine Gewalt gegen die göttliche
Ordnung. Helmbrecht gesteht selbst, dass er seine Gewalt nicht beherr‐
schen, also diese auch nicht in einem gottgefälligen Sinne einsetzen
könne: ich bin sô muotes ræze, / hei waz ich îsen æze! (V. 408–409).

Da sich damalige Waffen- und Kleiderordnungen oft auf die Gesetz‐
gebung von Karl dem Großen bezogen, fügt seine Nennung auf der
Haube eine zusätzliche Ebene der negativen Charakterisierung Helm‐
brechts hinzu. Helmbrechts Lebenswandel widerspricht den Idealen,
die mit Karl dem Großen, einem Topos für das Recht, verbunden
werden.44

Man kann die literarischen Motive, wie zuvor bei den Vogelarten,
als Kontrastpaare ordnen. Paris als Störenfried von Ordnungen steht
den ritterlichen Kämpfern für die göttliche Ordnung gegenüber. Aene‐
as zeigt selbstlosen Einsatz für das Leben seines Vaters, während bei
Ravenna die Söhne von Helche fallen, weil sie den elterlichen Rat nicht
respektiert haben.45

43 Vgl. Brackert 1974, S. 172.
44 Vgl. Menke 1993, S. 26–29.
45 Vgl. Brackert 1974, S. 172.

2.1  Helmbrechts Haube als Leitmotiv

13

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Die literarischen Szenen auf der Haube vermitteln eine moralisch-
theologische Botschaft, deren Kern das vierte Gebot, der Zusammen‐
hang von Tun und Ergehen sowie das Befolgen von guten Ratschlägen
ist. Das sind genau die Aussagen, die auch im Epimythion getroffen
werden. Helmbrecht trägt somit die moralisch-theologischen Lehren,
die ihn vor dem frühzeitigen Tod bewahren könnten, auf seiner eigenen
Haube.46 Doch der Bauernsohn gibt sich ganz der Illusion vom letzten
Motiv seiner Haube hin: dem höfischen Tanz.47

2.1.3 Die Abbildung einer höfischen Tanzszene

Zuletzt wird bei der Haubenbeschreibung von einer Seidenstickerei
eines höfischen Tanzes erzählt (V. 85–103). Anders als die Abbildungen
der literarischen Motive kommt der höfische Tanz im Helmbrecht wie‐
derholt vor.48 Einmal bezieht sich der Vater auf ihn, an zwei anderen
Stellen Helmbrecht. Es lohnt sich, die beiden grundverschiedenen Per‐
spektiven von Vater und Sohn genauer zu betrachten.

Der Vater bettet den höfischen Tanz in eine Erzählung von einer
intakten Ordnung am Hofe ein (V. 913–973). Dort sei es kurzweilig
und kultiviert zugegangen. Er erwähnt in dieser Erzählung zudem, dass
aus dem Herzog Ernst vorgelesen wurde. Dieser handelt von einem
Sohn, der sich seinem Vater widersetzt.49 Wieder lässt Wernher an
dieser Stelle das vierte Gebot durch ein literarisches Motiv schimmern.
Hinzu kommt, dass der Meier in seiner Erzählung explizit gotes hulden
(V. 980) sowie die Tugenden êre und triuwe (V. 967) nennt. So wird
der höfische Tanz in seiner Auffassung in ein Umfeld moralischer Voll‐
kommenheit und Gottesfurcht gerückt.

Diese moralisch-theologische Bedeutung erkennt sein Sohn nicht.
Helmbrecht bezieht sich im Gegensatz zum Vater auf den höfischen
Tanz, um sich von seiner bäuerlichen Herkunft loszusagen. Er sieht

46 Vgl. ebd., S. 177.
47 Vgl. ebd., S. 177.
48 Vgl. ebd., S. 177.
49 Vgl. ebd., S. 170.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

14

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


ihn als Gegenpart zur bäuerlichen Arbeit (V. 509–515). Helmbrechts
Auffassung vom höfischen Tanz entspricht dabei einem pervertierten
Ritterideal.50 Der höfische Tanz gilt, wie es auch der Vater darstellt, als
„Inbegriff des harmonischen Miteinanders am idealen Hofe“51. Helm‐
brecht hat aber nicht vor, sich einer höfischen Kultur samt ihrer Hie‐
rarchie unterzuordnen. Adelige Ideale und Tugenden kümmern ihn
genauso wenig wie die bäuerliche Arbeit. Dass der Adelsstand nach
gewissen Prinzipien organisiert ist, weiß Helmbrecht entweder nicht
oder wird von ihm ignoriert. Noch bevor er das Elternhaus verlässt,
droht er verschiedenen Vertretern des Adels und stellt sich sogar über
den höchsten Adeligen, den Kaiser:

ez næme der keiser für gewin,
vienge ich in niht und züge in hin
und beschazte in unz an den slouch
und den herzogen ouch
und eteslîchen grâven.
[…]
lâ mich ûz dîner huote;
hinnen für nâch mînem muote
wil ich selbe wahsen. (V. 411–421)

Für Helmbrecht gilt nur seine individuelle „Wunsch-Realität“52. Sein
Unverständnis wird durch Erzählerkommentare besonders während
der Beschreibung der Haube betont. Um den Bauernsohn als unver‐
ständige Person zu brandmarken, bezeichnet der Erzähler ihn als
geutôren (V. 41), narre (V. 83), gouch (V. 83), gotes tumbe (V. 85) und
tumben ræzen knehte (V. 106). Dadurch erfährt die individualistische
Denkweise Helmbrechts, die ihn in Opposition zu allen Ordnungen
bringt, eine entsprechend negative Wertung. Jene Denkweise macht ihn
zu dem Typus eines eigenwilligen Kindes, wovor Wernhers Versnovelle
warnen will.

50 Vgl. Menke 1993, S. 51.
51 Seelbach 1987, S. 39.
52 Brackert 1974, S. 178.

2.1  Helmbrechts Haube als Leitmotiv

15

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Das Nicht-Verstehen von Helmbrecht hat außerdem einen theologi‐
schen Aspekt, der im Kapitel 2.3 noch ausführlicher besprochen wer‐
den wird. Es soll an dieser Stelle der Hinweis genügen, dass in den
biblischen Proverbia Salomonis genau diese Kombination aus Unver‐
ständnis und eigenmächtigem Erheben über den eigenen Stand getadelt
wird: non decent stultum deliciae nec servum dominari principibus (Prv.
19,10).53

Erst durch die Zerstörung der Haube vor der Hinrichtung (V. 1877–
1895) wird symbolisch die Verblendung Helmbrechts beendet und die
Ordnung wiederhergestellt.54 Die Distanz zwischen der Beschreibung
und der Vernichtung der Haube versinnbildlicht dabei, dass man dem
Ergehen nicht entkommen kann.

2.2 Die Träume des Vaters

Im Mittelalter galten Träume als „Zukunftsoffenbarungen“55. Sie hatten
die Autorität einer objektiv gültigen Eingebung Gottes. Üblicherweise
beinhalteten sie einen warnenden Inhalt. Diese Funktionsweise war aus
biblischen Texten bekannt.56 Interpretationswürdige Träume waren so
bedeutsam, dass sie ursprünglich nur wenigen besonderen Personen
vorbehalten waren. Erst ab dem 12. Jahrhundert setzte allmählich eine
„Demokratisierung der signifikanten Träume“57 ein.

Für das Vorhaben, die moralisch-theologische Dimension im Helm‐
brecht zu analysieren, ist es wichtig, zu verstehen, wie sehr der Traum
und seine Deutung in religiösen Denkmustern verwurzelt war. Auf die‐
se Weise können die Träume und der Umgang von Meier Helmbrecht

53 Alle Bibelzitate sind der Biblia Sacra Vulgata entnommen; vgl. Hieronymus: Bi‐
blia Sacra Vulgata. Lateinisch–deutsch, Psalmi – Proverbia – Ecclesiastes – Canti‐
cum canticorum – Sapientia – Iesus Sirach, herausgegeben von Michael Fieger,
Widu-Wolfgang Ehlers und Andreas Beriger (Sammlung Tusculum). Band III.
Berlin/Boston 2018.

54 Vgl. Sowinski, Bernhard: Wernher der Gartenaere. Interpretation von Bernhard
Sowinski (Interpretationen zum Deutschunterricht 35). München 1971, S. 50–51.

55 Ebd., S. 26.
56 Vgl. Tschirch 1978, S. 7.
57 Le Goff, Jacques: Phantasie und Realität des Mittelalters. Stuttgart 1990, S. 325.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

16

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


und seinem Sohn mit ihnen in Wernhers Text richtig interpretiert
werden. Obwohl der Vater im Helmbrecht zwar befugt ist, bedeutungs‐
trächtige Träume zu empfangen, so ist es ihm dennoch nach mittelal‐
terlicher Auffassung verboten, seinen Traum zu deuten. Darauf weist er
selbst hin, bevor er den ersten Traum erzählt:

[…] nû vrâge,
daz dich des iht betrâge,
swâ dû sîst den wîsen bî,
mir troumte ein troum, waz daz sî. (V. 577–580)

Die wîsen solle man befragen, was der Gehalt des Traumes sei. Ge‐
meint sind damit diejenigen kirchlichen oder weltlichen Eliten, welche
die Erlaubnis zur Traumdeutung hatten.58 Um daran keinen Zweifel
aufkommen zu lassen, dass die Traumdeutung ihm als Meier nicht
zusteht, bekräftigt er nochmals seine Haltung zur Deutung der eigenen
Träume: sol dir der troum wesen frum, / oder waz er bediute, / des frâge
wîse liute (V. 598–600).

Zuletzt sei noch auf die Zahlensymbolik hingewiesen, welche die
Passage über die Träume des Vaters begleiten. Die Erzählung von den
Träumen umfasst exakt 69 Verse, wovon 46 Verse dem Vater und genau
die Hälfte, also 23 Verse, dem Sohn zugeordnet werden können.59 Die
Quersumme von 23 ergibt ebenfalls genau die Hälfte der Quersumme
der Anzahl der Verse des Vaters.60 In diesen sorgfältig gestalteten Pro‐
portionen kann man die Wertung vermuten, dass seine vier Träume
mehr Gewicht hätten als das, was der Sohn über diese zu sagen habe.

Die Zehn, die der Quersumme der 46 Verse des Vaters entspricht,
kann wegen der Zehn Gebote für das Alte Testament und das Gesetz
stehen.61 Sehr wahrscheinlich ist zudem, dass Wernher die Zehn als
das Zeichen der Vollkommenheit als Bewertung der Träume des Vaters

58 Vgl. Le Goff 1990, S. 325.
59 Vgl. Seelbach 1987, S. 98–99.
60 Vgl. ebd., S. 99.
61 Vgl. Meyer, Heinz; Suntrup, Rudolf: [Art.] Zehn, in: Lexikon der mittelalterlichen

Zahlenbedeutungen (1999), Sp. 607.

2.2  Die Träume des Vaters

17

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


mitgedacht hat.62 Die Fünf als Ergebnis der Quersumme der 23 Verse
des Sohnes ist im direkten Gegensatz dazu das Zeichen der Unvollkom‐
menheit.63 Als Summe der Zahlen zwei und drei, wie es hier der Fall ist,
steht die Zahl Fünf sogar explizit für das „in Gläubige und Ungläubige
geteilte Menschengeschlecht“64. Folgt man diesem Gedanken, so begeg‐
nen sich hier nicht nur Vater und Sohn. Vielmehr werden sie jeweils zu
Repräsentanten der Gläubigen beziehungsweise Ungläubigen stilisiert.
So erhärtet sich die oben geäußerte Vermutung über den wertenden
Charakter der Zahlensymbolik.

Dass der Vater vier Träume anführt, kann als Verweis auf das vierte
Gebot gelesen werden.65 Eine andere Lesart der Vier führt interessan‐
terweise wieder zur Zehn als Zahl der Vollkommenheit, da sie die
Summe der Zahlen von eins bis vier ist.66 Dass gerade an derjenigen
Textstelle, an der warnende Träume als Ratschläge zwischen Vater und
Sohn verhandelt werden, die Zehn betont wird, würde durchaus dazu
passen, dass „sie in tropologisch-moralischen Kontexten die Befolgung
des Gesetzes im guten Handeln […] bezeichnet“67. Die beiden Bedeu‐
tungsvarianten der Vier ergänzen sich gegenseitig.

Sicherlich könnte man zunächst dazu neigen, die Zahlenkombina‐
tionen als Zufall zu betrachten. Uns sind derartige Überlegungen heut‐
zutage fremd. Man sollte jedoch der Annahme folgen, dass Zahlen
im mittelalterlichen Denken als eine von der „Schöpfungsordnung
gegebene, unveränderliche, bedeutsame Größe“68 verstanden wurden.
Dadurch erhält die Zahlensymbolik im Helmbrecht ihr „eigentümlich
starkes Gewicht“69.

Wernher verwirklicht durch proportionierte Zahlenverhältnisse
nicht nur ein für das Mittelalter typisches Ideal von Schönheit.70 Seine

62 Vgl. ebd., Sp. 591.
63 Vgl. ebd., Sp. 403.
64 Ebd., Sp. 408.
65 Vgl. Tschirch 1978, S. 24.
66 Vgl. Meyer; Suntrup 1999, Sp. 591.
67 Ebd., Sp. 591.
68 Tschirch 1978, S. 26.
69 Ebd., S. 26.
70 Vgl. Weddige 2001, S. 142.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

18

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


literarische Methode ist die Nachahmung einer Welt, „die nicht ohne
eine Ordnung und einen obersten Ordner gedacht werden kann“71. Die
Träume des Vaters sind über diese christliche Denkfigur an die Idee des
Tun-Ergehen-Zusammenhangs gebunden. Tatsächlich gibt es enge Be‐
ziehungen zwischen den Träumen des Vaters und späteren Ereignissen
in der Handlung. Dies soll in den folgenden Kapiteln für jeden Traum
genauer erläutert werden.

2.2.1 Der erste Traum

Im ersten Traum sah der Vater den Sohn zwei Lichter in den Händen
halten, die so hell gewesen seien, dass sie über das ganze Land leuchte‐
ten: dû hêtest zwei lieht in der hant, / diu brunnen, daz si durch diu
lant / lûhten mit ir schîne (V. 581–583). Um an der absoluten Gültigkeit
für kommendes Ergehen seiner Träume keinerlei Zweifel aufkommen
zu lassen, berichtet der Vater, dass er diesen Traum schon einmal über
einen Mann gehabt habe, der nun erblindet sei: lieber sun der mîne, /
sust troumt mir vert von einem man, / den sach ich hiure blinden gân
(V. 584–586).

Der väterliche Traum symbolisiert allegorisch Helmbrechts Ver‐
blendung. So könnten zumindest die hellen Lichter, die von Helm‐
brecht ausgehen und sich über das ganze Land erstrecken, verstanden
werden. Das Leuchten steht für Helmbrechts Haltung, welche die gott‐
gegebene Weltordnung unterminiert. Die Blendung des Mannes, über
den der Vater zuvor den gleichen Traum hatte, nimmt bereits Helm‐
brechts spätere Bestrafung vorweg.

Das macht den Traum zu einem Bestandteil der moralisch-theolo‐
gischen Dimension im Helmbrecht. Le Goff vermutet hinter der Blen‐
dung eine auf die Ständeordnung bezogene Bestrafung. Denn auch in
einem antiken Traum, der auffällige Parallelen zum ersten Traum des
Vaters im Helmbrecht aufweist, wollte ein Mann von seinem Stand

71 Ebd., S. 132.

2.2  Die Träume des Vaters

19

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


aufsteigen.72 Wernhers Text verbindet die Blendung Helmbrechts aber
nicht mit einem Verstoß gegen die Ständeordnung. Als sich die Voraus‐
deutung des ersten Traumes erfüllt und Helmbrecht geblendet wird,
kommentiert der Erzähler die Strafe wie folgt:

swaz geschehen sol, daz geschiht.
got dem vil selten übersiht,
der tuot, des er niht tuon sol.
daz schein an Helmbrehte wol,
an dem man den vater rach:
der scherge im ûz diu ougen stach. (V. 1683–1688)

Zunächst wird die göttliche Allmacht beschworen. Anschließend wird
die Blendung Helmbrechts ausdrücklich als Bestrafung für sein Verhal‐
ten gegenüber den Vater gerechtfertigt. Die Überbewertung der schein‐
bar offensichtlichen ständischen Aspekte führt bei dieser Schlüsselsze‐
ne zu Widersprüchen. Dies ist ein weiteres Beispiel dafür, dass Interpre‐
tationen, die von einer moralisch-theologischen Didaxe ausgehen, mit
dem Text und seiner Bedeutung eher in Übereinstimmung zu bringen
sind.

2.2.2 Der zweite Traum

Weiteres Unheil deutet der Vater im zweiten Traum voraus:

ein fuoz dir ûf der erde gie,
dâ stüende dû mit dem andern knie
hôhe ûf einem stocke;
dô ragete dir ûz dem rocke
einez als ein ahsendrum. (V. 593–597)

Der Vater habe demnach seinen Sohn gesehen, wie er später tatsächlich
nach der Bestrafung aussehen wird. Nachdem nämlich seine Augen
ausgestochen wurden, schlägt man Helmbrecht noch einen Fuß und

72 Vgl. Le Goff 1990, S. 327.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

20

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


eine Hand ab. Wieder wird die Strafe mit Ungehorsam gegenüber sei‐
nen Eltern begründet:

man rach die muoter, daz man im sluoc
abe die hant und einen fuoz.
dar umbe daz er swachen gruoz
vater unde muoter bôt,
des leit er schande unde nôt.
dô er sprach zu dem vater sîn:
„wat sacket ir gebûrekîn?“
und sîn muoter hiez „gunêrtez wîp“:
von den sünden leit sîn lîp
maneger slahte nôt (V.1690–1699)

Der Tun-Ergehen-Zusammenhang wird hier gleich zweifach demons‐
triert. Einmal ist durch die Bestrafung die Vorausdeutung des zweiten
Traumes eingetroffen. Zum anderen wird während der Bestrafung ex‐
plizit auf vorheriges Tun Helmbrechts zurückverwiesen, wodurch diese
harte Strafe gerechtfertigt sei. Daran sieht man, wie wichtig es Wernher
war, den Zusammenhang von Tun und Ergehen in den Mittelpunkt
zu stellen und dabei die moralisch-theologischen Aussagen zu betonen.
Denn trotz aller Verbrechen, die Helmbrecht begangen hat, sind es die
Vergehen gegen seine Familie, die gesühnt werden. Die Zitate, die vom
Erzähler als Beweise für seine Verfehlungen vorgeführt werden, hat
Helmbrecht genau so vorher gesagt. Sowohl den Vater hatte er zuvor
gebûrekîn (V. 764) genannt als auch die Mutter als gunêrte wîf (V. 765)
beleidigt.

Der Erzähler merkt an, dass der erste Traum nicht die gewünschte
Wirkung hatte (V. 591: in enhalf et niht sîn lêre). Deswegen stehen beim
zweiten Traum konkrete Leibesstrafen im Mittelpunkt anstatt allegori‐
scher Bilder.73 Dabei trägt der zweite Traum zur qualitativen Steigerung
der moralisch-theologischen Argumentation bei. Das Abschlagen von
Hand und Fuß sind nämlich besondere Strafen, die als demütigend und

73 Vgl. ebd., S. 326–327.

2.2  Die Träume des Vaters

21

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


ehrenrührig galten.74 Es handelt sich um symbolische Sanktionierun‐
gen. Der linke Fuß zum Aufsteigen auf ein Pferd steht für den Ritter als
berittenen Kämpfer und die Rechte als schwertführende und Schwur‐
hand für adelige Tugenden wie Treue.75 Dadurch versinnbildlicht der
zweite Traum noch stärker, dass Helmbrechts individualistischer Le‐
benswandel nicht Gottes Wille ist und entsprechend geahndet wird.

2.2.3 Der dritte Traum

Nachdem der zweite Traum trotz gesteigerter Bedrohung und Warnung
den Bauernsohn nicht von seinem Vorhaben abbringen konnte, trägt
der Vater seinen dritten Traum vor:

dû soldest fliegen hôhe
über walt und über lôhe:
ein vettich wart dir versniten:
dô wart dîn vliegen vermiten. (V. 605–608)

Das Hochfliegen und das Scheitern daran könnte sowohl an die alttes‐
tamentliche Erzählung vom gefallenen Engel Luzifer als auch an den
antiken Mythos von Ikarus angelehnt sein. In jedem Fall steht dieser
Traum für das negative Ergehen, wenn man der superbia verfallen ist.76

Seelbach sieht in diesem Traum außerdem eine wiederholte Vorausdeu‐
tung, dass Helmbrecht seine Hand verlieren wird.77 Vom gestutzten
Flügel könnte über anatomische Ähnlichkeiten eine Verbindung zur
abgeschlagenen Hand Helmbrechts hergestellt werden.

Bedeutsamer erscheint allerdings, dass auch der Ikarus-Mythos von
einem Sohn handelt, der den Warnungen und Ratschlägen des Vaters
nicht Folge leisten will und deshalb stirbt. Wie schon verschiedene
literarische Motive auf Helmbrechts Haube, hebt diese Anspielung die
Autorität des väterlichen Ratschlags hervor. Wernher ging es erneut

74 Vgl. Menke 1993, S. 222–223.
75 Vgl. ebd., S. 222–223.
76 Vgl. Seelbach 1987, S. 99–100.
77 Vgl. ebd., S. 99.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

22

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


darum, ein literaturhistorisches Argument gegen selpherrischiu kint an‐
zuführen.

Das Motiv Luzifer eröffnet gleich mehrere Interpretationsansätze.
Eventuell war diese biblische Bedeutungsebene Wernher sogar wichti‐
ger. Da Luzifer wörtlich „Lichtträger“ bedeutet, entsteht über das Bild
vom Tragen des Lichts eine Kohärenz zwischen diesem und dem ersten
Traum.78 Die göttliche Warnung im Traum des Vaters könnte demzu‐
folge so gelesen werden, dass Helmbrecht sich wie Luzifer verhalte und
sich somit auf den Pfad des Teufels begebe. Es wäre auch denkbar,
dass die Botschaft darin besteht, dass Helmbrecht durch sein Tun selbst
zum Satan werde, wenn er nicht den für ihn vorgesehenen Platz in der
Welt einnimmt. Im Neuen Testament findet man eine Stelle, die genau
diesen Gedanken mit Satan verknüpft. Dort heißt es, dass derjenige,
der in weltlichen Kategorien denke, anstatt in göttlichen, zum Satan
werde.79

Durch die Andeutung des Höllensturzes steigert sich im dritten
Traum nochmals die Bedrohung. Nicht nur physischer Strafen drohen
Helmbrecht, sondern sein Seelenheil sei gefährdet. So wird auch der
dritte Traum ein Element zur Vermittlung des Tun-Ergehen-Zusam‐
menhangs. Nicht durch eine explizite Vorausdeutung, die sich zu einem
späteren Punkt erfüllt, wird dieser Zusammenhang konstruiert, son‐
dern durch antike und christliche Stoffe.

2.2.4 Der vierte Traum

Die meisten Verse umfasst der vierte Traum, wodurch er als Achterge‐
wicht bereits auf seine inhaltliche Kulmination hinweist.80 Die einlei‐

78 Vgl. Pfeifer, Wolfgang: [s.v.] Luzifer, in: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen.
Digitalisierte und von Wolfgang Pfeifer überarbeitete Version im Digitalen Wörter‐
buch der deutschen Sprache (1993). https://www.dwds.de/wb/etymwb/Luzifer
(zuletzt abgerufen am 21.09.2023).

79 Vgl. Frey-Anthes, Henrike: [Art.] Satan (AT), in: Das wissenschaftliche Bibellexikon
(2009). https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/26113/ (zuletzt abgerufen am
21.09.2023).

80 Vgl. Sowinski 1971, S. 26.

2.2  Die Träume des Vaters

23

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.dwds.de/wb/etymwb/Luzifer
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/26113
https://doi.org/10.5771/9783689000981-7
https://www.dwds.de/wb/etymwb/Luzifer
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/26113


tenden Worte des Vaters zu seinem Traum heben ebenfalls ausdrück‐
lich hervor, dass der vierte Traum von besonderer Wichtigkeit sei: […]
all die tröume sint ein wint, / die mir noch getroumet sint: / nû hœr von
einem troume (V. 617–619). Die owê-Rufe des Vaters am Ende seines
Traumberichts unterstreichen diesen Höhepunkt und verleihen ihm
eine gesteigerte Emotionalität: owê, sun, des troumes! / owê, sun, des
boumes! / owê des raben! owê der krân! (V. 629–631).

Nichts Geringeres als den hingerichteten Helmbrecht sah der Vater
im vierten Traum. Die Totenvögel und Unglücksboten Krähe und Rabe
saßen auf dem Kopf des Hingerichteten.81 Der Rabe kann als Wäch‐
ter des Teufels gedeutet werden.82 Es kann außerdem als besondere
Schmach angesehen werden, dass der Leichnam nicht beerdigt und
Tieren zum Fraß überlassen wurde.83

Dieses Traumbild verweist auf die Rache, welche die Bauern an
Helmbrecht letztlich durch Erhängen an einem Baum nehmen werden
(V. 1824–1909). Die Vorausdeutung des letzten Traumes warnt Helm‐
brecht somit vor seinem unehrenhaften Tod. Dem vierten Gebot Folge
zu leisten und den väterlichen Ratschlägen anzunehmen wird zur Frage
um Leben und Tod. Dem Vater ist bewusst, dass Gott ihn seinen Sohn
nehmen wird, wenn dieser sich seinen Argumenten weiter widersetzt.

Göhler stellt jedoch, weil Bauern Helmbrecht hinrichten, die Be‐
deutung des vierten Gebots als zentrale Lehre infrage:

Zweifellos spielt die Thematik des vierten Gebots mit in die Erzäh‐
lung hinein […]. Aber sie steht nicht im Mittelpunkt. Man kann im
Helmbrecht nicht einfach eine Exemplifizierung des vierten Gebots
sehen. Denn wie erklärt sich dann, daß von den Bauern Entscheiden‐
des für das epische Geschehen geleistet wird? Daß die Bauern Helm‐
brecht aufhängen, ergibt sich ja nicht aus gestörten Eltern-Kind-Be‐
ziehungen, sondern ist eine Reaktion auf Helmbrechts Bauernschin‐
derei.84

81 Vgl. Seelbach 1987, S. 100.
82 Vgl. ebd., S. 100.
83 Vgl. Menke 1993, S. 228–229.
84 Göhler 1983, S. 397.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

24

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Die Kausalität zwischen Helmbrechts Übergriffen auf die Bauern und
deren Rache an ihm ist in Bezug auf die Handlungsebene zunächst eine
richtige Feststellung. Doch führt die Relativierung der moralisch-theo‐
logischen Botschaft gegen selpherrischiu kint als Kern des Märes vom
Textgehalt weg. Der vierte Traum ist, wie bereits nachgewiesen, eine
moralische Warnung des Vaters von göttlicher Autorität. Dass der Bau‐
ernsohn seinen Vater, dessen Ratschläge und somit das vierte Gebot
missachtet, ist das Grundübel. Erst danach vergeht Helmbrecht sich an
Bauern und zieht ihren Zorn auf sich. Göhler verdreht Ursache und
Wirkung und schätzt deswegen die Qualifizierung der moralisch-theo‐
logischen Botschaft als zentrale Didaxe gering.

Er sieht in den Bauern im Helmbrecht allzu sehr eigenständig
handelnde Individuen oder gar eine politisch agierende Schicht bezie‐
hungsweise Klasse. Im Helmbrecht sind die Bauern hingegen Teil des
im vierten Traum formulierten göttlichen Plan. Sie erfüllen nur das,
was Gott als Lebensweg für Helmbrecht vorgesehen hat. Selbst ein für
einen Bauern so selbstbewusst erscheinender Akt wie die Hinrichtung
Helmbrechts ist im Text ausdrücklich vor Gott autorisiert: ze gote hât er
sich versalt, / sleht er dich an dem roube (V. 356–357). Dadurch wird die
Handlung der Bauern vor Gott legitimiert und die Eigenständigkeit der
Bauern deutlich abgeschwächt.

Die Hinrichtung selbst findet zudem in einem christlichen Rahmen
statt. Die Bauern nehmen Helmbrecht die Beichte ab (V. 1903) und
führen eine Erdkommunion durch (V. 1904–1908). Die Erde steht
dabei für den Leib Christi, um das Sakrament eines Priesters zu erset‐
zen, bevor Helmbrecht hingerichtet wird.85 Alles verläuft nach strenger
christlicher Sitte und nach göttlichem Recht und Plan, sodass der Bei‐
trag der Bauern zur Handlung im Helmbrecht die moralisch-theologi‐
sche Dimension, den alttestamentlichen Tun-Ergehen-Zusammenhang
und die zentrale Bedeutung des vierten Gebots letztlich sogar eher
stützen.

85 Vgl. Tschirch 1978, S. 207.

2.2  Die Träume des Vaters

25

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Abschließend sei noch darauf hingewiesen, dass der vierte Traum
im Laufe der Versnovelle noch zweimal Erwähnung findet. Diese Er‐
wähnungen markieren jeweils Enden von Textabschnitten. Durch diese
Positionierung wird das Ergehen, das Helmbrecht wegen seines Tuns
erwartet, hervorgehoben. Die Endpositionen können als Anspielung
auf den drohenden Tod als Ende des diesseitigen Daseins Helmbrechts
gesehen werden. Die Wiederholungen verstärken zudem die didakti‐
sche Botschaft, dass unmoralisches Handeln von Gott nicht vergessen,
sondern unvermeidlich geahndet werden wird.

Der vierte Traum steht am Ende des ersten Vater-Sohn-Gesprächs
und umfasst die letzten Worte, die der Vater zu Helmbrecht sagt, bevor
dieser losreitet. Am Ende des letzten Gesprächs bilanziert der Vater
die Erfüllung der ersten drei Träume und kündigt die bevorstehende
Erfüllung des vierten Traumes an:

nû sprechet, ob die troume drî
an iu sint bewæret?
noch hœher ez sich mæret,
daz iu wirt wirser danne wê;
ê der vierde troum ergê,
hebt iuch balde für die tür! (V. 1786–1791)

Durch diese Klammer vom Ende des ersten Gesprächs zum Ende
des letzten Gesprächs gestaltet Wernher die Idee vom Tun-Ergehen-Zu‐
sammenhang. Das Wiederaufgreifen der Träume soll unmissverständ‐
lich demonstrieren, dass den väterlichen Warnungen im ersten Ge‐
spräch die vorausgesagten Konsequenzen gefolgt sind. Die im vierten
Traum formulierte Bedrohung müsse sich folgerichtig ebenfalls noch
erfüllen.

Die zweite, spätere Erwähnung des vierten Traumes befindet sich
dann sogar direkt am Ende der eigentlichen Erzählung: ich wæne,
des vater troum / daz er sich hie bewære. / hie endet sich daz mære
(V. 1910–1912). Die zuvor vom Vater angekündigte Erfüllung des vierten
Traumes wird vom Erzähler aufgegriffen, die Bewahrheitung der Vor‐
ausdeutungen festgestellt und damit das Märe beendet. So führt der
vierte Traum innerhalb der Erzählung zu einem der wichtigsten Text‐

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

26

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


abschnitte überhaupt. Direkt daran schließt das Epimythion an, um die
Lehre aus der Erfüllung des vierten Traumes und die Bedeutung des
gesamten Textes ausdrücklich hinzuzufügen: Swâ noch selpherrischiu
kint / bî vater unde muoter sint, / die sîn gewarnet hie mite (V. 1913–
1915).

Wieder wird gezielt das erste Vater-Sohn-Gespräch mit dem Schluss
verklammert. Die vorige Zwischenbilanz des Vaters nach der Erfüllung
der ersten drei Träume und die abschließenden Worte des Erzählers
mit Verweis auf den vierten Traum verdichten am Ende der Versnovelle
die Bedeutung des vierten Traumes. Mit Nachdruck wird dadurch von
Wernher die Relation von viertem Gebot, göttlicher Warnung, mensch‐
lichem Tun und gottgewolltem Ergehen hergestellt.

2.3 Die Einflüsse der alttestamentlichen Proverbia Salomonis

Wernhers Helmbrecht ist eng an die biblische Sapientialliteratur ange‐
lehnt. Es bedarf allerdings einer Beweisführung, um die Verweise auf
die Bibel freizulegen, die wir heutzutage wohl nicht mehr so intuitiv
wahrnehmen.86 Für die Proverbia Salomonis, einem Buch des Alten
Testaments, konnte Kästner auffällige Parallelen zum Helmbrecht fest‐
stellen. Zunächst soll ein Überblick über Kästners Forschungsergebnis‐
se gegeben werden. Im Anschluss wird den Parallelen von der Idee
des Tun-Ergehen-Zusammenhangs in den Proverbia Salomonis und
im Helmbrecht nachgegangen. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf den
Darstellungs- und Argumentationsweisen der beiden Texte.

2.3.1 Die Forschungsergebnisse Kästners

Kästner fand heraus, dass durch einige Motive und Argumentations‐
muster aus den Proverbia Salomonis die zentrale Lehre im Helmbrecht

86 Vgl. ebd., S. 10.

2.3  Die Einflüsse der alttestamentlichen Proverbia Salomonis

27

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


gestaltet wird.87 In den ersten Worten der Proverbia Salomonis könne
man nach Kästner bereits ein Leitmotto zum Helmbrecht sehen:

Parabolae Salomonis filii David regis Israhel /
ad sciendam sapientiam et disciplinam /
ad intellegenda verba prudentiæ et suscipiendam eruditionem doctri‐
nae | iustitiam et iudicium et aequitatem /
ut detur parvulis astutia adulescenti scientia et intellectus (Prv. 1,1–4)

Die Proverbia Salomonis richten sich demnach explizit an Kinder und
Heranwachsende, um sie auf die Erziehung durch Unterweisungen
hinzuweisen, damit sie durch kluge Worte zu Weisheit gelangen. Dem
entspricht der Inhalt des Anfangs des Epimythions im Helmbrecht,
welches ebenfalls ausdrücklich Kinder vor Helmbrechts Beispiel warnt
(V. 1913–1915). Auch die Autorität der Unterweisung wird im Epimy‐
thion aufgegriffen: nû seht ûf und umbe: / râte iu wol ein tumbe, / dem
volget und ouch des wîsen rât (V. 1923–1925). Während das didaktische
Anliegen die Proverbia Salomonis einleitet, ist die zentrale Didaxe im
Helmbrecht als Epimythion ans Ende gestellt. Die inhaltlichen Schwer‐
punkte beider Texte sind dabei nahezu identisch.

Weitere Parallelen findet man, wenn man betrachtet, was in den
Proverbia Salomonis unter Weisheit verstanden wird. Dazu heißt es
dort: timor Domini principium scientiae sapientiam atque doctrinam
stulti despiciunt / audi fili mi disciplinam patris tui et ne dimittas legem
matris tuae / ut addatur gratia capiti tuo et torques collo tuo (Prv.
1,7–9). Gottesfurcht sei dem biblischen Text zufolge die Grundlage der
Weisheit. Darüber hinaus erlange man sie, wenn man auf Vater und
Mutter höre. Kästner sieht folgerichtig, dass man zwischen dem Meier
und seinem Sohn eine ähnliche Argumentation findet.88 Folgende Ver‐
se führt er als Beweis an: nû volge mîner lêre, / des hâst du frum und êre
(V. 287–288). Man könnte ergänzend erneut auf das Epimythion ver‐
weisen, welches ebenfalls diesen Gedanken beinhaltet (V. 1923–1925).
Sehr nah an dieser Argumentationslinie sind außerdem folgende Verse:

87 Vgl. Kästner 1979, S. 407.
88 Vgl. ebd., S. 411.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

28

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


swer volget guoter lêre,
der gewinnet frum und êre:
swelh kint sînes vater rât
ze allen zîten übergât,
daz stât ze jungest an der scham
und an dem schaden rehte alsam. (V. 331–336)

Die hier formulierte Kausalität, dass die Ignoranz guoter lêre zum Scha‐
den der ungehorsamen Kinder führe, ist identisch mit der Aussage
eines Verses der Proverbia Salomonis: doctrina bona dabit gratiam in
itinere contemptorum vorago (Prv. 13,15).

Der neunte Vers des ersten Kapitels der Proverbia Salomonis, wo‐
nach Weisheit den Kopf schmücke, könnte wiederum mit dem Leitmo‐
tiv Wernhers Versnovelle, der Haube, in Verbindung gebracht werden.89

Wernher bezieht die Haube als einen Kopfschmuck mit erkenntnis‐
theoretischen Aspekten in sein Märe ein. Sie könnte demnach an je‐
nes biblische Motiv angelehnt sein. Dass dieser Zusammenhang von
Schmuck und Weisheit kein Zufall ist, ist umso wahrscheinlicher als
im Helmbrecht folgende weitere wörtliche Anspielung auf die Proverbia
Salomonis zu finden ist: guot zuht ist sicherlîche / ein krône ob aller
edelkeit (V. 506–507). Das biblische Pendant vergleicht Weisheit durch
Unterweisung ebenfalls mit einer Krone: dabit capiti tuo augmenta
gratiarum et corona inclita proteget te (Prv. 4,9).

Kästner kommt zu dem Ergebnis, dass die Proverbia Salomonis
einem Helmbrecht-Kommentar ähneln.90 Helmbrecht wird von Wern‐
her kontinuierlich als Gegenpart zu den biblischen Anweisungen insze‐
niert. So behauptet der Bauernsohn, er sei edel (V. 485) und trage so
hochvertigen sin (V. 486), während die Proverbia Salomonis erklären,
dass einer übermütigen Gesinnung der Untergang folge: contritionem
praecedit superbia et ante ruinam exaltatur spiritus (Prv. 16,8).91

Unter Berücksichtigung der Proverbia Salomonis gelingt es Kästner
letztlich außerdem, das abweisende Verhalten des Vaters am Ende des

89 Vgl. ebd., S. 411.
90 Vgl. ebd., S. 412.
91 Vgl. ebd., S. 412.

2.3  Die Einflüsse der alttestamentlichen Proverbia Salomonis

29

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Helmbrecht zu interpretieren, was der Forschung bis dahin Schwierig‐
keiten bereitete.92 Kästner verweist unter anderem auf folgende bibli‐
sche Verse: quia vocavi et rennuistis extendi manum meam et non
fuit qui aspiceret / despexistis omne consilium meum et increpationes
meas neglexistis / ego quoque in interitu vestro ridebo et subsannabo
cum vobis quod timebatis advenerit (Prv. 1,24–26). Das Spotten über
eine Person, die Ratschläge ausgeschlagen hat, könnte somit aus der
biblischen Vorlage stammen.

Die Härte des Vaters ergibt sich grundsätzlich aus der Idee vom
alttestamentlichen Tun-Ergehen-Zusammenhang, der von Kästner lei‐
der nicht weiter besprochen wird. Dieser ist jedoch ebenfalls eine
wesentliche inhaltliche Komponente der Proverbia Salomonis, die im
nachfolgenden Kapitel gezeigt wird.

2.3.2 Der Tun-Ergehen-Zusammenhang und die Proverbia
Salomonis

Es verwunderte die Helmbrecht-Forschung, dass das Märe für den
Sohn ein tödliches Ende nimmt. Tatsächlich ist der Tod eines Prota‐
gonisten ein seltener Ausgang in der hochmittelalterlichen Literatur.93

Die zuvor aufgezeigten Gemeinsamkeiten zwischen Wernhers Versno‐
velle und den Proverbia Salomonis bieten die Grundlage dafür, diesen
Schluss verständlich zu machen. Man muss allerdings die spezifische
Kausalität vom Tun und Ergehen, der in jenem biblischen Text formu‐
liert ist, herausarbeiten.

Das Weisheitsbuch betont immer wieder, dass Verstöße gegen das
geforderte Streben nach frommer Weisheit unabdingbar mit dem Tod
bestraft werden oder das Leben verkürzen. Dass sich Wernher für einen
unüblichen Ausgang für seinen Text entschied, könnte man als Indiz
dafür deuten, dass er sich in dieser Frage enger an den Aussagen in den
Proverbia Salomonis orientierte als an Konventionen der hochmittelal‐
terlichen Literatur.

92 Vgl. ebd., S. 412.
93 Vgl. Tschirch 1978, S. 6.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

30

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Sehr prägnant bringt folgender Vers der Proverbia Salomonis die
Kausalität von Ablehnung einer Belehrung und dem daraus resultieren‐
den Tod zum Ausdruck: doctrina mala deserenti viam qui increpationes
odit morietur (Prv. 15,10). Ähnlich direkt wird das Todesurteil erneut an
anderer Stelle vorhergesagt: qui custodit mandatum custodit animam
suam qui autem neglegit vias suas mortificabitur (Prv. 19,16). Als der
Vater am Ende den geblendeten und verstümmelten Sohn nicht in sein
Haus lässt und ihm jede Hilfe versagt, hält er sich ebenfalls an eine
Verhaltensregel der Proverbia Salomonis: hominem qui calumniatur
animae sanguinem si usque ad lacum fugerit nemo sustentet (Prv. 28,17).

Ausdrücklich sei laut den Proverbia Salomonis der Tod derjenigen
vorherbestimmt, die Mutter und Vater beleidigen: qui maledicit patri
suo et matri extinguetur lucerna eius in mediis tenebris (Prv. 20,20).
In Kapitel 2.2.2 wurden Helmbrechts Beleidigungen gegen seine Eltern
bereits vorgestellt. Vor diesem alttestamentlichen Hintergrund kann
man dieses Verhalten neu bewerten. Die Schmähung der Eltern ist
deutlich schwerwiegender als es zunächst scheinen könnte. Sie ist nicht
nur ein weiterer Fehler unter vielen anderen, sondern ein hauptsächli‐
cher Grund dafür, dass Helmbrecht am Schluss stirbt.

Eine weitere Art des Fehlverhaltens, das im Helmbrecht und den
Proverbia Salomonis eine Rolle spielt, ist übermäßiges Essen und Trin‐
ken. Insbesondere der Weinkonsum wird in den Proverbia Salomonis
kritisiert: luxuriosa res vinum et tumultuosa ebrietas quicumque his
delectatur non erit sapiens (Prv. 20,1); qui diligit epulas in egestate erit
qui amat vinum et pinguia non ditabitur (Prv. 21,17). Dass Helmbrecht,
wie bereits in Kapitel 2.1.1 besprochen, dem Wein verfallen zu sein
scheint, ist vor diesem biblischen Hintergrund eine Charakterisierung
des Bauernsohnes als unweise.

Helmbrecht gibt sich nach seinem ersten Auszug aus dem Eltern‐
haus den Namen Slintezgeu, also Landverschlinger.94 Diese Namensge‐
bung betont die Gier des jungen Bauern und stilisiert sie zu seinem
Wesen. Der Name Slintezgeu selbst könnte wiederum von den Prover‐

94 Vgl. Göttert 2015, S. 159.

2.3  Die Einflüsse der alttestamentlichen Proverbia Salomonis

31

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


bia Salomonis inspiriert sein. Nicht nur Gier, sondern auch blutrünsti‐
ges Verhalten bedeute der Räubername dann. Im Weisheitsbuch heißt
es nämlich: ruina est hominis devorare sanctos et post vota tractare
(Prv. 20,25). Laut den letzten beiden Berichten der Bauern über Helm‐
brechts Gräueltaten (V. 1849–1865) ist Brutalität eine auf Helmbrecht
zutreffende Eigenschaft.

Im Helmbrecht schließt sich der Bauernsohn einer Gruppe an, die
ebenfalls Namen tragen, die auf Verschlingen, Verschlucken und Völle‐
rei hinweisen: Lemberslint (V. 1185), Slickenwider (V. 1186), Küefrâz
(V. 1191), Wolvesguome (V. 1195). Vor solchen Kumpanen warnen die
Proverbia Salomonis ausdrücklich gleich zu Beginn, wobei auch der
biblische Text auffälligerweise das Motiv des Verschlingens verwendet.
Es soll erneut Gnadenlosigkeit versinnbildlichen: si dixerint veni no‐
biscum insidiemur sanguini abscondamus tendiculas contra insontem
frustra degluttiamus eum sicut infernus viventem et integrum quasi
descendentem in lacum (Prv. 1, 11–12).

Die Ungerechtigkeiten, die Helmbrecht mit seiner Bande begeht,
müssen nach dem Prinzip des Tun-Ergehen-Zusammenhangs auf sie
zurückfallen. Unmissverständlich bringen die Proverbia Salomonis dies
zum Ausdruck: qui seminat iniquitatem metet mala et virga irae suae
consummabitur (Prv. 22,8). Diesen Auffassungen nach ist der Tod für
Helmbrecht und die anderen Räuber unausweichlich. Es ist ein Beweis
für die tief im Text verwurzelte Religiosität, dass sich die literarische
Gestaltung der moralisch-theologischen Dimension an biblischen Aus‐
sagen und Motiven orientiert.

2.4 Achsensymmetrische Strukturen

Es gibt im Helmbrecht mehrere Passagen, die achsensymmetrisch an‐
gelegt sind.95 Dabei gruppiert Wernher auf verschiedene Weise eine
gleichmäßige Anzahl von Versen um eine Mittelachse. Zwei solcher
Strukturen sollen in den folgenden Unterkapiteln analysiert werden.

95 Vgl. Tschirch 1978, S. 26–36.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

32

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Die ausgewählten Beispiele zeigen eine weitere Variante der Gestaltung
des Tun-Ergehen-Zusammenhangs.

2.4.1 Das Proömium

Wie schon anhand der Träume des Vaters oder Helmbrechts Haube ge‐
zeigt wurde, schafft Wernher Klammerstrukturen, um auf die Idee des
Tun-Ergehen-Zusammenhangs hinzuweisen. Nicht nur in diesen text‐
umspannenden Figuren, sondern auch in kleinen sprachlichen Details
im Proömium lassen sich jene Klammern nachweisen. Das Proömium
umfasst die ersten acht Verse des Helmbrecht:

Einer saget, waz er gesiht,
der ander saget, waz im geschiht,
der dritte von minne,
der vierde von gewinne,
der fünfte von grôzem guote,
der sehste von hôhem muote:
hie wil ich sagen, waz mir geschach,
daz ich mit mînen ougen sach. (V. 1–8)

Durch Rhythmus, Reim und lexikalisch-semantischen Anordnungen
werden von Wernher gleich mehrere Klammerstrukturen komponiert.
Das Metrum kann mit einem Viertakter-Schema beschrieben werden,
das auf verschiedene Art realisiert wird.96 Dabei fällt auf, dass der erste
und die beiden letzten Verse jeweils keinen Auftakt haben. Darüber
hinaus weisen die ersten beiden Verse einen regelmäßigen Wechsel von
betonter und unbetonter Silbe auf, der im mittleren Teil unterbrochen
wird. Erst im letzten Vers kehrt der Rhythmus wieder zu einer regelmä‐
ßigen Alternation zurück.97

96 Vgl. Scholler, Harald: Das Proömium (V. 1–8) des Helmbrecht. Inhalt, Form, Ent‐
stehung, in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 88 (1967),
S. 315.

97 Vgl. ebd., S. 317.

2.4  Achsensymmetrische Strukturen

33

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Die Verbindung von Anfang und Ende des Proömiums auf der
metrischen Ebene setzt sich bei den Kadenzen fort. Die ersten beiden
und letzten beiden Verse haben jeweils männliche Kadenzen.98 Man er‐
kennt, dass die ersten und letzten Verse jeweils metrische Gemeinsam‐
keiten zeigen. Es kann somit eine Dreiteilung festgestellt werden, wobei
die ersten und letzten Verse Paare bilden, welche die vier mittleren
Verse umschließen.99

Diese Dreiteilung findet man ebenso in der lautlichen Gestaltung.
Die ersten zwei Verse sind im Inneren über das wiederholte -er seit
waz verknüpft. Die vier mittleren Verse gruppieren sich durch die Wie‐
derholung von -te (de) von. Mit dem ich in den letzten beiden Versen
grenzen sich diese wiederum ab.100

Letztlich lässt sich auch auf der lexikalisch-semantischen Ebene
diese Struktur nachweisen. Mit dem Stilmittel des Polyptoton rahmt
Wernher erneut die mittleren vier Verse ein. Das saget der ersten beiden
Verse korrespondiert mit dem sagen im siebten Vers. Mit dem gramma‐
tischen Reim von gesiht–sach im ersten und achten Vers sowie geschiht–
geschach im zweiten und siebten Vers wird diese Rahmung zusätzlich
hervorgehoben. Wie bewusst Wernher diese Gestaltung vorgenommen
hat, zeigt sich in dem Detail, dass die Wörter des Polyptoton jeweils an
identischen metrischen Positionen stehen.101

Auf semantischer Ebene werden die Klammerstrukturen noch wei‐
ter verfeinert, sodass sie schließlich das gesamte Proömium durchzie‐
hen. Scholler argumentiert dabei mit der semantischen Nähe von min‐
ne (V. 3) und hôhem muote (V. 6) sowie gewinne (V. 4) und grôzem
guote (V. 5).102 Neben den zuvor genannten Verknüpfungen zwischen
den ersten beiden und letzten beiden Versen fügen sich nun im mittle‐
ren Teil die Verse drei und sechs sowie vier und fünf zu Klammerpaa‐
ren. Scholler sieht darin ein symmetrisches Bild der Versenden und

98 Vgl. ebd., S. 317.
99 Vgl. ebd., S. 318.

100 Vgl. ebd., S. 319.
101 Vgl. ebd., S. 320.
102 Vgl. ebd., S. 322.

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

34

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


schlägt für diese literarische Gestaltungsweise den Begriff „semantische
Spiegelung“ vor.103

Dieses Prinzip der Spiegelung könnte mehr als ein kunstvoll ver‐
zierter Einstieg in das Märe sein. In der strengen metrischen und lautli‐
chen Verbindung von Anfang und Ende kann man bereits die Idee vom
Tun-Ergehen-Zusammenhang vermuten. Wie die ersten Verse in den
letzten Versen wieder aufgegriffen werden, so folge auch jedem Tun in‐
nerhalb der göttlichen Ordnung ein Ergehen. Dafür spricht auch, dass
dem 20 Verse umfassenden Prolog schließlich ein Epilog des gleichen
Umfangs folgt, um am Ende ganz explizit die moralisch-theologische
Didaxe der Versnovelle zu vermitteln.104

2.4.2 Der Erzählerkommentar am Ende der Hochzeitsmahlszene

Am Ende des im Helmbrecht erzählten Hochzeitsmahls sieht man ein‐
drücklich, wie eng achsensymmetrische Strukturen mit der Idee vom
Tun-Ergehen-Zusammenhang verbunden sind. Auf der Hochzeitsfei‐
er soll Helmbrechts Schwester ohne die väterliche Einwilligung mit
einem Kumpanen der Räuberbande verheiratet werden. Ein Richter
unterbricht jedoch mit Schergen das Hochzeitsmahl, um Helmbrecht
und die übrigen Verbrecher festzunehmen. In Form eines Erzähler‐
kommentars beendet Wernher diese Szene. Sie befindet sich damit
direkt vor der Gerichtsverhandlung, in der die Bestrafung Helmbrechts
und seiner Kumpanen stattfindet. Dieser Textabschnitt ist somit an
einer äußerst wichtigen Stelle platziert. Mit diesen Worten ordnet der
Erzähler abschließend das Geschehene ein:

103 Vgl. ebd., S. 322.
104 Das Epimythion (V. 1913–1934) umfasst in der für diese Arbeit genutzten Ausgabe

von Göttert 22 Verse. Man kann allerdings V. 1929–1930 als nachträgliche Fäl‐
schung betrachten. Die numerische Übereinstimmung von jeweils 20 Versen im
Prolog und Epimythion sind sowohl Ergebnis als auch Teil der Beweisführung;
vgl. Metzner, Ernst Erich: Râte iu wol ein tumbe! Zu Titel, Thema, Textbestand
und Textgestalt der Beispielerzählung vom Helmbrecht, in: Zeitschrift für deut‐
sches Altertum und deutsche Literatur 107 (1978), S. 291–293.

2.4  Achsensymmetrische Strukturen

35

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


got ist ein wunderære,
daz hœret an dem mære.
Slüege ein diep al eine ein her,
gein dem schergen hât er deheine wer:
als er den von verren siht,
zehant erlischet im daz lieht,
sîn rôtiu varwe wirt im gel;
swie küene er ê wære und swie snel,
in væht ein lamer scherge.
Sîn snellikeit und sîn kerge
die sint im alle gelegen,
sô got der râche wil selbe phlegen. (V. 1639–1650)

In den ersten beiden oben zitierten Versen stellt Wernher deutlich
heraus, worauf das Publikum seine Aufmerksamkeit zu richten habe.
Es gehe um göttliche Taten und Wunder. Diese Verse sind die Auffor‐
derung, die göttliche Kraft wahrzunehmen, von dem das mære zeuge.
Wohl aufgrund dessen findet man in „semantischer Spiegelung“ das
Wort got sowohl im ersten als auch im letzten Vers. Diese Klammer,
die den gesamten Kommentar umfasst, könnte die Allmacht Gottes
symbolisieren.

Das Wort scherge ist ebenfalls achsensymmetrisch ausgerichtet. Es
kommt jeweils im vierten und viertletzten Vers vor. Im Kapitel 2.2 wur‐
de bereits analysiert, dass die Vier unter anderem für das vierte Gebot
stehen kann. Eventuell ist diese Lesart von Wernher beabsichtigt, da
die Hochzeit schließlich ohne Zustimmung des Vaters stattfindet und
somit ein grober Verstoß gegen die Familienordnung ist. Der Scherge
trete folglich in literarisch gestalteter Weise diesem Verstoß gegen das
vierte Gebot an entsprechender Position entgegen.

Eindeutig ist die Botschaft im letzten der oben zitierten Verse. Wer
sich nicht an die göttliche Ordnung halte, müsse mit der Rache Gottes
rechnen. Dies führt unmittelbar zur Idee vom Tun-Ergehen-Zusam‐
menhang. Der Gehalt der Textpassage wirkt umso stärker, wenn man
sie in Verbindung mit der Warnung des Vaters vor Gott und Schergen
liest. Denn nicht nur in seinen vier Träumen am Ende des ersten

2.  Die literarische Gestaltung der Idee des Tun-Ergehen-Zusammenhangs

36

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


Vater-Sohn-Gesprächs warnt der Vater seinen Sohn. Auch im zweiten
Gespräch deutet er darauf hin, dass man der Übermacht der Schergen
nicht entkommen könne:

doch swie ræze sie dâ sint,
sô got wil selbe wachen,
sô kan ein scherge machen,
daz si tretent, swie er wil,
wær ir noch drî stunt als vil. (V. 1261–1264)

Die Leitwörter got und scherge sind identisch mit denen der achsen‐
symmetrischen Klammerstruktur im zuvor zitierten Erzählerkommen‐
tar.105 Beide Passagen betonen, dass Gott darüber entscheidet, wie es
Sündern ergehe. Dass nicht nur die Träume, sondern sich auch diese
Warnung im Verlauf der Handlung bewahrheitet, führt das Prinzip
des Tun-Ergehen-Zusammenhangs vor. Der Kommentar am Ende der
Hochzeitsszene hebt darauf ab, diese Lehre zu untermauern.

105 Vgl. Tschirch 1978, S. 28.

2.4  Achsensymmetrische Strukturen

37

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7


https://doi.org/10.5771/9783689000981-7 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 01:06:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783689000981-7

	2.1 Helmbrechts Haube als Leitmotiv
	2.1.1 Die Vogelmotive
	2.1.2 Die literarischen Motive
	2.1.3 Die Abbildung einer höfischen Tanzszene

	2.2 Die Träume des Vaters
	2.2.1 Der erste Traum
	2.2.2 Der zweite Traum
	2.2.3 Der dritte Traum
	2.2.4 Der vierte Traum

	2.3 Die Einflüsse der alttestamentlichen Proverbia Salomonis
	2.3.1 Die Forschungsergebnisse Kästners
	2.3.2 Der Tun-Ergehen-Zusammenhang und die Proverbia Salomonis

	2.4 Achsensymmetrische Strukturen
	2.4.1 Das Proömium
	2.4.2 Der Erzählerkommentar am Ende der Hochzeitsmahlszene


