Nietzsches Anthropologiekritik

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

1. DAS ANTHROPOLOGIEKRITISCHE POTENTIAL
DER FIGUR DES UBERMENSCHEN

Mit seiner Figur des Ubermenschen entwickelt Nietzsche' eine starke Anthro-
pologiekritik und fiithrt zugleich das Scheitern dieser Kritik vor. Das anthropo-
logiekritische Potential der Figur ist offensichtlich: Es wird oder soll »iiber< den
>Menschen«< hinausgegangen werden. Weniger aufgefallen ist Zarathustras
Scheitern mit dieser >Lehre<bei den Menschen. In Also sprach Zarathustra lisst
Nietzsche zu Beginn seinen Protagonisten den Ubermenschen auf dem Markt
verkiinden — um ihm dann bis zum Ende den Erfolg der Lehre zu versagen.?
Zunichst lachen die Herumstehenden und Schaulustigen tiber die Neuigkeit

1 | Zitiert wird nach: Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe
in 15 Banden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York
1980 [= KSA].

GD = Gétzen-Dammerung, Bd. 6;

FW = Die fréhliche Wissenschaft, Bd. 3;

GM = Zur Genealogie der Moral, Bd. 5;

JGB = Jenseits von Gut und Bése, Bd. 5;

M = Morgenrdthe, Bd. 3;

MA = Menschliches, Allzumenschliches, Bd. 2;

UB = Unzeitgemé&Re Betrachtungen I-1V, Bd. 1;

WL = Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn, Bd. 1;

Za = Also sprach Zarathustra, Bd. 4.
2 | An die »Vorrede Zarathustras« halten sich bei ihrem Versuch, aus Nietzsches
Werk eine Anthropologie zu destillieren, Markus Meckel, »Der Weg Zarathustras als
der Weg des Menschen. Zur Anthropologie Nietzsches im Kontext der Rede von Gottim
Zarathustra«, in: Nietzsche-Studien 9 (1980), 174-208, und Michael Allen Gillespie,
»Nietzsche and the Anthropology of Nihilism«, in: Nietzsche-Studien 28 (1999), 141-
155. Meckel beziehtim Weiteren den ganzen Zarathustra ein, Gillespie die Rede »Von den
drei Verwandlungen«, mit der Teil | beginnt. Nach Meckels griindlichen Interpretationen

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

und wollen lieber die >letzten Menschenc bleiben, als die Zarathustra sie dar-
aufhin beschimpft. Aber auch im Folgenden wird Zarathustra nicht oder nicht
in seinem Sinn verstanden, von seinen >Jiingern< nicht und von den >héheren
Menschenc nicht, die er anzieht. Selbst seine mirchenhaften Tiere, der Adler
und die Schlange, die ihn wie gute Freunde zu verstehen glauben und ihn,
als er vom Gedanken der ewigen Wiederkunft »genests, zum »Lehrer« dieser
Lehre bestimmen (»du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunfi«), einer Lehre, die
sie selbst vorab ausformuliert haben, bescheidet er traurig damit, sie »schau-
te[n] dem allem zu« wie Theoretiker und machten aus seinem abgriindlichen,
abschreckenden Gedanken »ein Leier-Lied«, eine scheinbar von jedermann
repetierbare Theorie.?

Niemand, so stellt Nietzsche es in Also sprach Zarathustra dar, versteht Za-
rathustra so, wie er verstanden werden will. Thn mit seinen Lehren scheitern
zu lassen, hat sichtlich Methode, die Methode, in einer episch-dramatischen
Lehrdichtung einen historisch-mythischen und europafernen Propheten ein-
zufithren und ihm Lehren in den Mund zu legen, die Nietzsche selbst nicht
oder nicht in dieser Weise lehrt.* Denn er ging davon aus, dass die Menschen
zu ihrer Orientierung Lehren brauchen, und so bot er ihnen, durch seine Figur
Zarathustra, Lehren an, doch Lehren, die sich, wenn sie durchdacht werden,
als Anti-Lehren erweisen.’

Nietzsche wollte, wie er eindringlich betonte,® mit seinem Zarathustra
nicht verwechselt werden. Er ging davon aus, wie er anschliefend, in Jenseits
von Gut und Bdse, erlduterte, dass Verstehen immer nur in einem »Spielraumc,
auf einem »Tummelplatz des Missverstindnisses« moglich ist (JGB 27), dass
also kein allen Menschen gemeinsames >Wesen< und noch weniger eine ihnen

kreist die »Anthropologie Nietzsches« um den im Schaffen, im Lieben und im Kampf mit
dem Geist der Schwere liber sich hinausgehenden Menschen.

3 | Zalll, Von der Genesung 2.

4 | Im auf Za folgenden verdffentlichten oder zur Verdffentlichung bestimmten Werk
verwendet Nietzsche das Wort »Ubermensch« auffalligerweise gar nicht oder nur sehr
zuriickhaltend (»eine Art Ubermensche, GD, Streifziige 37, AC 4), mit Ausnahme seines
Riickblicks auf Za in EH). Wohl bedenkt er die Formel in seinen nachgelassenen Notaten
weiter, die er jedoch nicht verdffentlichte, sei es, weil er die dort niedergeschriebenen
Gedanken oder das Publikum dafiir nicht fiir reif hielt.

5 | Vgl. Werner Stegmaier, Nietzsche zur Einfiihrung, Hamburg 2011, 105-107 u.
160-170.

6 | An seine Schwester schrieb er: »Glaube ja nicht, daf mein Sohn Zarathustra
meine Meinungen ausspricht. Er ist eine meiner Vorbereitungen und Zwischen-Akte. -
Verzeihung!« (Brief an Elisabeth Nietzsche vom 7. Mai 1885, in: Friedrich Nietzsche.
Séamtliche Briefe, Kritische Studienausgabe in 8 Bdn., hg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1986, Bd. 7, 48).

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

allen gemeinsame >Vernunft« ein einheitliches Verstindnis einer einheitlichen
Welt erméglicht, worauf das europdische Philosophieren zweieinhalbtausend
Jahre lang weithin bestanden hatte. Stattdessen unterschied er »das Exoteri-
sche« im Verstehen, das an AuRerlichem, an Oberflichen Haftende, und »das
Esoterische«, das tiefer, ins Innere Dringende. Wer zum Verstindnis der Welt
und seiner selbst auf die Oberfliche der Annahme gleicher Menschen mit glei-
cher Vernunft angewiesen war, sollte dabei auch bleiben kénnen. Nur die geis-
tig Kriftigeren sollten mit feineren Ohren heraushéren, was er jenseits solcher
Lehren zu sagen hatte: »Unsre héchsten Einsichten miissen — und sollen! — wie
Thorheiten, unter Umstinden wie Verbrechen klingen, wenn sie unerlaubter
Weise Denen zu Ohren kommen, welche nicht dafiir geartet und vorbestimmt
sind.« (JGB 30)

So entwickelte Nietzsche den anthropologiekritischen Gedanken des Uber-
menschen nicht in jedermann gleich verstindlichen Begriffen und in einer sol-
che Begriffe zusammenfithrenden allgemeingiiltigen Theorie, in Also sprach
Zarathustra nicht und auch spéter nicht, sondern in Metaphern, die vielen
vieles besagen, ohne dass sie etwas Definitives sagten. Nietzsches Metaphern
lassen bewusst Spielrdiume zu ihrer Weiterentwicklung, d.h. wortlich zu >Ver-
schiebungen« (metaphord) ihrer Bedeutungen. Es sind vor allem Metaphern
des FlieRens und Stromens, der See und des Meeres,” beginnend mit: »Alle
Wesen bisher schufen Etwas tiber sich hinaus: und ihr wollt die Ebbe dieser
grossen Fluth sein und lieber noch zum Thiere zurtickgehn, als den Menschen
tiberwinden?«® Der Ubermensch erscheint dann als Meer, das den schmutzi-
gen Strom des Menschen aufnehmen und in seinen Tiefenstrémungen rei-
nigen kann: »Wahrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muss
schon ein Meer sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu kénnen,
ohne unrein zu werden.«’ >Der Mensch< hat sich, so Nietzsches (und Feuer-
bachs und anderer) bekannte Botschaft, in Jahrtausenden durch eine Religion
verachten gelernt, die ihn erniedrigte, indem sie Gott erhohte. Nachdem »der
Mensch« beides als »grofe Illusion« durchschaut hat,!° kann er sich nur noch
verachten, fiihlt sich nicht mit sich im Reinen, schmutzig. Und aus diesem
Schmutz soll ihn das Bild vom Ubermenschen herausfiihren. Es festigt sich in
Also sprach Zarathustra nicht zu einem Begriff. Nietzsche hilt in einem spéten
Notat noch einmal fest, dass es sich bei seiner Figur des Ubermenschen um

7 | Vgl. Werner Stegmaier, »Der See des Menschen, das Meer des Ubermenschen und
der Brunnen des Geistes. Fluss und Fassung einer Metapher Friedrich Nietzschesy, in:
Nietzsche-Studien 39 (2010), 145-179.

8 | Za, Vorrede 3, KSA 4, 14,

9 | Za, Vorrede 3, KSA 4, 15.

10 | Nachlass 1869/70, 3[95], KSA 7, 86.

14.02.2026, 07:44:44,

67


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

ein »Gleichnifl« handle." Zuletzt spricht er von »starken Gegen-Begriffe[n]«,
deren »Leuchtkraft« er notig habe, »um in jenen Abgrund von Leichtfertigkeit
und Liige hinabzuleuchten, der bisher Moral hief.«!?

Der »Ubermenschc« ist danach nicht wieder ein Gattungsbegriff, unter den
Arten und Einzelne fallen kénnten, sondern, wenn tiberhaupt Begriff, ein Be-
griff fir die Auflosung der scheinbaren Gattung Mensch und die Befreiung
der Individuen von ihr in ihrer Orientierung. Noch vor der Einfithrung der
Formel hatte sich Nietzsche notiert:

»Sobald wir den Zweck des Menschen bestimmen wollen, stellen wir einen Begriff vom
Menschen voran. Aber es giebt nur Individuen, aus den bisher bekannten kann der Be-
griff nur so gewonnen sein, daf man das Individuelle abstreift, - also den Zweck des
Menschen aufstellen hiefe die Individuen in ihrem Individuellwerden verhindern und sie
heifen, allgemein zu werden. Sollte nicht umgekehrt jedes Individuum der Versuch sein,
eine héhere Gattung als den Menschen zu erreichen, vermége seiner individuellsten
Dinge? Meine Moral wére die, dem Menschen seinen Aligemeincharakterimmer mehr zu
nehmen und ihn zu spezialisiren, bis zu einem Grade unverstandlicher fiir die Anderen
zu machen (und damit zum Gegenstand der Erlebnisse, des Staunens, der Belehrung
fiir sie)«.!?

Wenn sich die Menschen einmal nicht mehr unter einem festen Begriff wie
dem des animal rationale verstehen, sondern sich Spielrdume offenhalten, sich
anders zu verstehen, werden sie auch alles tibrige >freier< verstehen und sich
dadurch neue Orientierungs- und Lebensmoglichkeiten schaffen kénnen.
Man weif dann nicht und braucht nicht zu wissen, was >der Mensch< und
>der Ubermenschs, der iiber ihn hinausgeht, in Wahrheit ist, sieht aber Spiel-
rdume, in denen sein Sinn sich bewegen kann. >Der letzte Mensch« will eben
diese Spielrdume nicht sehen, sondern einen letzten, definitiven Begriff vom
Menschen haben, um sich daran halten zu kénnen, und dieser Begrift soll ihm
natiirlich so weit wie moglich entgegenkommen:

»Jeder wiinscht, daf keine andere Lehre und Schétzung der Dinge zur Geltung komme
aufler eine solche, bei der er selbst gut wegkommt. Grundtendenz folglich der Schwa-
chen und MittelméaRigen aller Zeiten, die Starkeren schwécher zu machen, herunterzu-
ziehen: Hauptmittel das moralische Urtheil.«*

11 | Nachlass 1887, 10[17], KSA 12, 462.

12 | Nachlass 1888, 23[3](3), KSA 13, 603. So ist auch ihre starke rhetorische Uber-
héhung zu verstehen, hinter der man ihren sachlich plausiblen Sinn nicht aus den Augen
verlieren darf.

13 | Nachlass 1880, 6[158], KSA 9, 237.

14 | Nachlass 1885/86, 2[168], KSA 12, 152.

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

>Ubermenschc ist also die Metapher des von einem definitiven Begriff befrei-
ten Menschen. Mit ihr verweigerte Nietzsche eine Anthropologie der Selbstver-
sicherung durch gemeinsame Festlegung aller auf einen Begriff.’’ Als Gegen-
Begrift zum Begriff einer gemeinsamen Art oder Gattung Mensch ist >der
Ubermensch< immer ein Einzelner. Es sind immer Einzelne, so Nietzsche, die
die »Erhgéhung der Species >Mensch« (JGB 44) bzw. »des Typus »Mensch««
(JGB 257) vorantreiben, Einzelne, die wohl in vielfiltigster Weise zusammen-
wirken konnen, dazu aber nicht zusammenarbeiten miissen. Mit der Formel
>Ubermensch< verband Nietzsche darum auch keinen Sozialdarwinismus,
kein Programm zur Durchsetzung der >Stirkerens, sei es eines Standes, einer
Klasse oder einer Rasse; ihm war klar, dass sich jeweils erst zeigen muss, was
wann und wo in der Evolution >Stirke< ausmacht. Ein >Ubermensch« ist dann
lediglich ein Mensch, der iiber jetzige Moglichkeiten der tibrigen Menschen
hinausgeht, ihnen etwa als Entdecker, Kiinstler, Ingenieur, Wissenschaftler,
Politiker, Umwerter von Werten oder Religionsstifter tiberlegen ist und da-
durch die bisherige Menschheit tiber sich hinausfiithrt. Er kann in anderen
Hinsichten jedoch unterlegen sein und darum unter Menschen auch leicht
untergehen, wie es Nietzsche an Zarathustra zeigt, als er ihn unter die >letzten
Menschen« gehen lisst.

2. ANTHROPOLOGIEKRITIK (FAST) OHNE ANTHROPOLOGIE

Bei Nietzsche ist iiberall vom >Menschens, >Menschlichen< und »Allzumensch-
lichens, oft von >anthropomorph«< und >Anthropomorphismenc< die Rede, je-

15 | Nachlass 1880, 6[158],KSA9, 237.-Vgl. Gerard Visser, »Nietzsches Ubermensch.
Die NotwendigkeiteinerNeubesinnung aufdie Frage nach dem Menschen«, in: Nietzsche-
Studien 28 (1999), 100-124, hier 107: »Das Ende des Menschen ist fiir Nietzsche
demnach das Ende des Begriffs »Mensch«. Visser fragt von der Formel »Ubermensche
aus zuriick nach dem Sinn von »Mensch« in ihr, mit dem (aus unserer Sicht richtigen)
Ergebnis, »[d]ass es Nietzsche im Grunde nicht um den Menschen gehe« (103). Er
verweist dazu auf Nachlass 1883/84, 24[16], KSA 10, 655f.: »Zuletzt handelt es sich
gar nicht um den Menschen: er soll iberwunden werden.« Vissers These, die Losldsung
von der»den Menschen«auf einen definitiven Begriff festlegenden Anthropologie fiihre
zum alleinigen Mafistab des Organischen und mit ihm in den Rassismus (105), kdnnen
wir dagegen nicht folgen, auch nicht seinen weiteren Ausfiihrungen vom »Geheimnis des
Mensch-Seins« (117). - Zur weiterhin intensiv gefiihrten Diskussion iiber den Sinn von
Nietzsches Figur des »Ubermenschen«im Gegensatz zum »letzten Menschen«vgl. zuletzt
Michael Skowron, »Posthuman oder Ubermensch. War Nietzsche ein Transhumanist?«,
in: Nietzsche-Studien 42 (2013), 256-282, bes. 270-273.

14.02.2026, 07:44:44,

69


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

doch kaum von >anthropologisch« und >Anthropologen<® und gar nicht von
>Anthropologie«. So etwas wie eine Anthropologie hat er, offenbar bewusst,
nicht geschrieben;” bei aller Schitzung Feuerbachs machte er dessen Trans-
formation der Theologie in Anthropologie nicht mit.

Uber die Kritik von spezifischen anthropologischen Entwiirfen hinaus geht
es Nietzsche um die Kritik der Moglichkeit einer Anthropologie {iberhaupt, sei
diese nun rein deskriptiv oder normativ gemeint. Die Evolution lasse schlicht
keine letzte, weder biologische noch philosophische, vor allem keine normative
Definition »des Menschen« zu, mache sie illusorisch.'®

16 | Es gibt nur eine sehr friihe und eine sehr spate Stelle, in denen Nietzsche von
»Anthropologen« redet, und dies nicht im Feuerbachschen oder heutigen Sinn. Vgl.
Nachlass 1872/73,19[91], KSA 7,449 (»Alle NaturwissenschaftistnureinVersuch, den
Menschen, das Anthropologische zu verstehen: noch richtiger, auf den ungeheuersten
Umwegen immer zum Menschen zuriickzukommen. Das Aufschwellen des Menschen
zum Makrokosmos, um am Ende zu sagen »du bist am Ende, was du bist.«) und GD, Das
Problem des Sokrates 3 (»Die Anthropologen unter den Criminalisten sagen uns, dass
der typische Verbrecher hasslich ist: monstrum in fronte, monstrum in animo«).

17 | Eine »Anthropologie Friedrich Nietzsches« umriss dennoch, in der Bliitezeit der
Philosophischen Anthropologie und zugleich der Zeit des Nationalsozialismus, jedoch
ohne sich auf beide zu beziehen, sondern allein auf Nietzsches Texte konzentriert, Heinz
Heimsoeth, »Zur Anthropologie Friedrich Nietzschess, in: Blatter fiir die deutsche Philo-
sophie 17 (1943), 205-239. - Achim Geisenhansliicke, »Der Mensch als Eintagswesen.
Nietzsches kritische Anthropologie in der Zweiten Unzeitgemafen Betrachtung, in: Nietz-
sche-Studien 28 (1999), 125-140, zeigte dagegen anhand der Fabeln zu Beginn von WL
und UB |, dass Nietzsche von vornherein jede auf einen bestimmten Begriff vom Menschen
dringende Anthropologie unterlduft. - Richard Schacht, »Nietzsche and Philosophical An-
thropology«, in: Keith Ansell Pearson (Hg.), A Companion to Nietzsche, Malden, Mass.,
USA/Oxford, UK, 2006, 115-132, hat Nietzsche dennoch wieder fiir die Anthropologie zu
gewinnen versucht, indem er dessen Werke chronologisch auf darin anthropologisch re-
levante Aussagen durchgeht. Er folgt dabei der These, Nietzsches Anthropologie sei strikt
»naturalistisch¢, und setzt dabei die *Natur« als gegeben voraus; sie miisse nur vorurteils-
los und methodisch erschlossen werden.

18 | Marc Rélli hat, weitgehend unabhangig von der Nietzsche-Forschung, gezeigt,
wie Nietzsche implizit die philosophische Anthropologie in ihrerersten Diskursphase«
von Kant bis Darwin in ihren Hauptauspradgungen (1) naturphilosophisch-romantisch
(Schelling u.a.), (2) positivistisch-psychologisch (Fries u.a.) und (3) geistphilosophisch
(Hegel bis Feuerbach) kritisiert, ohne dass er selbst explizit von »Anthropologiekritike
spricht (vgl. Marc Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, Kap. Nietz-
sche als Kritiker der philosophischen Anthropologie und Menschenlehre des 19. Jahr-
hunderts, 437-455 (Text) u. 705-714 (FuBnoten), und zuvor: »Nietzsches Abkehr von
der Tradition des anthropologischen Denkense, in: Ralf Krause (Hg.), Nietzsche. Per-

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

Dennoch kommt auch Nietzsche in seiner Anthropologiekritik nicht ganz
ohne Anthropologie aus. Bestimmte Bilder, Lehren, Theorien >des Menschenc«
iiberwinden zu wollen, setzt ein wenn auch minimales Vorverstindnis dessen
voraus, was »der Mensch« iberhaupt sein kénnte. Dennoch muss damit nicht
das Ziel einer neuen Anthropologie im Sinn einer systematischen Theorie des
Menschen verbunden sein. Vieles, was bei Nietzsche als anthropologische We-
sensaussage erscheint, ist als heuristischer Gegen-Entwurf gegen die damals
herrschende humanistische oder philanthropische Anthropologie zu verste-
hen, ist Alternative, um diese in Frage zu stellen. Sein Ziel ist die strategische
Verunsicherung konsolidierter Menschenlehren durch den Entwurf alterna-
tiver Standpunkte. Die Verunsicherung soll das Selbstverstindnis >des Men-
schen« in Bewegung bringen, es tiber seine bisherigen Schranken hinaustrei-
ben, ohne dass neue Schranken aufgestellt, neue Grenzen gezogen werden. So
stellt Nietzsche der traditionellen Bestimmung >des Menschenc als verniinfti-
ges Tier die des trieb- und instinkthaften Tiers entgegen, das seinerseits in der
Sicherheit dieser Triebe und Instinkte durch das, was es >Vernunft« nenne, ver-
unsichert sei.”” Denn ergriinden kénne diese Vernunft die Triebe und Instink-
te nicht. Was mit dem Wort >Mensch« belegt werde, sei ebenso abgriindig wie
unergriindlich in seinen komplexen Zusammenhingen, weit mehr noch als
der schon uberkomplexe Leib, der zunichst immerhin als Leitfaden der Er-
schliefung dieser Komplexitit dienen kénne.”® So bleibe die Unsicherheit,
Unbestimmtheit, Ungewissheit. Und das, so Nietzsche, sei gut so. Er verband
seine Anti-Anthropologie mit einer neuen Stellung zur Gewissheit tiberhaupt:

spektiven der Macht, Berlin 2009, 141-172). Rélli sieht mit Foucault die Gefahr der seit
Kant philosophischen Idealismus und physiologische und psychologische Forschung
verbindenden Anthropologie vor allem darin, dass sie unkritisch in normative und po-
litisch bzw. staatlich organisierte Eugenik abgleiten konnte und weiter abgleiten konn-
te, beginnend mit weiterhin aktuellen Normalitdtsforderungen an »den Menschen¢, mit
Nietzsche gesprochen Feststellungenc<des nicht festgestellten TierscMensch (s.u., Ab-
schnitt 3). Der vorliegende Beitrag konzentriert sich auf die philosophische Dimension
dieser Nicht-Feststellung.

19 | Vgl. Jodo Constéancio/Maria Jodo Mayer Branco (Hg.), Nietzsche on Instinct and
Language (Nietzsche Today), Berlin/Boston 2011.

20 | Vgl. Heinrich Schipperges, Am Leitfaden des Leibes. Zur Anthropologie und Thera-
peutik Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1975; Johann Figl, Interpretation als philosophi-
sches Prinzip. Friedrich Nietzsches universale Theorie der Auslegung im sp&ten Nach-
lafl (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 7), Berlin/New York 1982,
124-139, und Vanessa Lemm, Nietzsche’s Animal Philosophy. Culture, Politics, and the
Animality of the Human Being, New York 2009, deutsch: Nietzsches Philosophie des
Tieres. Kultur, Politik und die Animalitadt des Menschen, aus dem Englischen von Nora
Sieverding, Ziirich 2012.

14.02.2026, 07:44:44,

71


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

»Wir stehen anders zur »GewifSheit.. Weil am l&ngsten die Furcht dem Menschen an-
geziichtet worden ist, und alles ertrégliche Dasein mit dem »Sicherheits-Gefiihl« be-
gann, so wirkt das jetzt noch fort bei den Denkern. Aber sobald die dufiere »Gefahrlich-
keit« der Existenz zuriickgeht, entsteht eine Lust an der Unsicherheit, Unbegrenztheit
der Horizont-Linien. Das Gliick der grofen Entdecker im Streben nach GewifSheit
konnte sich jetzt in das Gliick verwandeln, iberall die UngewiRheit und das Wagnif}
nachzuweisen.«*!

3. EXPERIMENT MIT DER NICHT-FESTSTELLUNG
DES TIERS MENSCH

Nietzsches minimale anthropologische Grundannahmen sind: Der Mensch ist
»das noch nicht festgestellte Thier« (JGB 62) und »er ist das kranke Thier« (GM
I1I 13). Beides sind rein >tierische« Bestimmungen, die traditionelle Auszeich-
nung des Menschen durch die >Vernunft« taucht nicht mehr auf. Beides sind
auch keine Bestimmungen des Seins des Menschen, sondern seines Werdens:
Der Mensch ist »noch nicht festgestellt«, wird es vielleicht einmal sein, viel-
leicht nicht, und er ist krank, und wird vielleicht gesund werden oder nicht. Als
weiter werdender ohne vorgegebenes Ziel aber ist er nicht definierbar: »definir-
bar ist nur Das, was keine Geschichte hat« (GM II 13).

Beide Bestimmungen klingen rein biologisch, sind es aber nicht. Sie stellen
lediglich alle moglichen Bestimmungen des Menschen unter eine biologische
Primisse. >Nicht festgestellt< ist das Tier Mensch gerade, weil es seine Natur
selbst feststellen kann — durch Bewusstsein und die Kultur, die es sich dadurch
schafft, und >krank« ist es, weil es dadurch als Tier in seiner Instinktsicherheit
gefihrdet ist. Aber es kann nun nicht mehr anders sein, das Experiment mit
diesem Tier, das auch das Experiment dieses Tiers ist, hat begonnen, ist nicht
mehr riickgingig zu machen, und sein Ausgang ist nicht vorherzusagen. Sein
Wesen ist nicht mehr eindeutig, er ist nun Natur- und Kulturwesen zugleich,
Natur und Kultur ringen in ihm in einer offenen Auseinandersetzung, und
eben das macht eine Anthropologie, eine allgemeingiiltige Lehre vom Men-
schen, problematisch, wenn nicht unméglich. Anthropologie ist dann immer
zugleich Anthropologiekritik.

Dass der Mensch (als Kulturwesen) sein Wesen feststellen will, aber (als
Naturwesen) damit scheitern muss, siedelt Nietzsches Anthropologie und
Anthropologiekritik zwischen den Polen einer positivistischen Reduktion des
Menschen auf ein empirisch beobachtbares Naturphinomen einerseits und
seiner idealistischen Verklirung andererseits an. Beide Positionen sind fiir
Nietzsche unhaltbar. Stattdessen setzt er mit einer »historischen Philosophie«

21 | Nachlass 1884, 26[280], KSA 11, 223f. Vgl. FW 355.

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

ein, der »allerjiingste[n] aller philosophischen Methoden «, »welche gar nicht
mehr getrennt von der Naturwissenschaft zu denken ist« (MA I1). Sie schlieft
jede tberzeitliche Hypostasierung bestimmter menschlicher Eigenschaften
und ihre Subsumtion unter den zeitlosen Begriff einer menschlicher Natur
aus und beachtet zugleich, dass auch die Naturwissenschaften ein historisches
Kulturprodukt sind. Nietzsche stellt dieses »historische Philosophiren« zu Be-
ginn von Menschliches, Allzumenschliches ausdriicklich der »metaphysische[n]
Philosophie« gegeniiber (MA I 1 und 2), dem »Erbfehler der Philosophenc,
ihrem »Mangel an historischem Sinn«, der sie verleite, >den Menschenc »als
eine aeterna veritas, als ein Gleichbleibendes in allem Strudel, als ein sicheres
Maas der Dinge« zu sehen, wihrend doch »alles Wesentliche der menschli-
chen Entwickelung in Urzeiten vor sich gegangen [ist], lange vor jenen 4000
Jahren, die wir ungefihr kennen; in diesen mag sich der Mensch nicht mehr
viel verandert haben.« (MA I 2) Nicht historisch und nicht evolutionistisch den-
kende Philosophen, Metaphysiker also, halten die kurze Zeit des Kulturmen-
schen schon fiir eine Ewigkeit.

Nun kann man gerade die Einsicht in die evolutionir bedingte Zeitlichkeit
des Menschen, von der nicht erst Nietzsche, sondern schon Herder ausging,?
als Anfang einer neuen Anthropologie betrachten, und die Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Arnold Gehlen, hat sich auf
beide und ihre These vom >Mingelwesen< Mensch berufen.” Aber Nietzsche
interessierte sich, anders als Gehlen, nicht so sehr fiir eine Definition des We-
sens des Menschen als fiir die kulturkritischen Implikationen der Unméglich-
keit einer Ontologie des Menschlichen. Das »noch nicht festgestellte Thier«
kiindigt fiir ihn nicht den Anfang, sondern das Ende der Anthropologie an.
Im Horizont des Todes Gottes, mit dem fiir ihn nicht nur der Glaube an tran-
szendente Wahrheiten, sondern auch an transzendentale Konstruktionen un-
glaubwiirdig geworden und dem Nihilismus gewichen ist, der Einsicht, dass es
mit den bisherigen obersten Werten nichts auf sich hat, wankt auch die Selbst-
gewissheit des Menschen: Die konstitutive Unsicherheit des Menschseins wird

22 | Vgl. Andrea Christian Bertino, »Vernatiirlichung«. Urspriinge von Friedrich Nietz-
sches Entidealisierung des Menschen, seiner Sprache und seiner Geschichte bei Jo-
hann Gottfried Herder (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 58), Ber-
lin/Boston 2011, 203-218.

23 | Matthias Schlofberger, »Uber Nietzsche und die Philosophische Anthropologie«,
in: Nietzscheforschung 4 (1998), 147-167, zeigt aus historischer Distanz, wo Scheler,
Plessner und Gehlen Nietzsche nahestehen und wo sie eigene Strategien einschlagen:
Wahrend die Philosophische Anthropologie, auch die Gehlens, erneut nach dem Wesen
»des Menschen« frage, das ihn iber »das Tier« hinaushebe, verzichte Nietzsche so
weit wie moéglich auf solche Wesensbestimmungen und infolgedessen auch auf eine
Anthropologie.

14.02.2026, 07:44:44,

73


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

zur Grenze des Begreifens, die wir ihrerseits begrifflich nicht festziehen kon-
nen. Angesichts seiner Naturbedingtheit ist nicht mehr klar, was Begreifen
seinerseits ist und wie weit es reicht.

Damit kommt der Ansatz beim »kranken Thier« ins Spiel:

»Denn der Mensch ist krénker, unsicherer, wechselnder, unfestgestellter als irgend ein
Thier sonst, daran ist kein Zweifel, - er ist das kranke Thier: woher kommt das? Sicher-
lich hat er auch mehr gewagt, geneuert, getrotzt, das Schicksal herausgefordert als
alle Ubrigen Thiere zusammen genommen: er, der grosse Experimentator mit sich, der
Unbefriedigte, Ungesattigte, der um die letzte Herrschaft mit Thier, Natur und Goéttern
ringt, - er, der immer noch Unbezwungne, der ewig-Zukiinftige, der vor seiner eignen
drangenden Kraft keine Ruhe mehrfindet, so dass ihm seine Zukunft unerbittlich wie ein
Sporn im Fleische jeder Gegenwart wiihlt: - wie sollte ein solches muthiges und reiches
Thier nicht auch das am meisten gefahrdete, das am L&ngsten und Tiefsten kranke unter
allen kranken Thieren sein? ...« (GM Il 13)

Gefihrdet ist dieses Tier gerade durch seine wechselnden und immer einseiti-
gen Versuche zu seiner Selbstbestimmung. Sie tragen einerseits dazu bei, es in
schwerste, durch Moralen und Religionen befeuerte Auseinandersetzungen zu
treiben, Kriege, gewaltsame Revolutionen, Vélkermorde. Sie er6ffnen anderer-
seits aber auch Spielriume der individuellen Selbstbestimmung. Diese gelingt
zwar selten, bleibt meist unproduktiv:

»Es giebt bei dem Menschen wie bei jeder anderen Thierart einen Uberschuss von Miss-
rathenen, Kranken, Entartenden, Gebrechlichen, nothwendig Leidenden; die gelungenen
Félle sind auch beim Menschen immer die Ausnahme und sogar in Hinsicht darauf, dass
der Mensch das noch nicht festgestellte Thier ist, die spérliche Ausnahme.« (JGB 62)

Dennoch gibt das, was biologisch Krankheit ist — die sich freilich ebensowe-
nig einfach feststellen lisst —, die Chance zur kulturellen Selbstschépfung, zu
kreativem Leben, und dies ist fiir Nietzsche der mafigebliche Gesichtspunkt.
Selbst konkrete physiologische Krankheiten konnen — Nietzsche erlebte und
bedachte das selbst unentwegt — Chance und Anreiz fiir schépferische Arbeit
sein. Hypostasiert und metaphysiziert man dann anthropologisch ein >Wesen
des Menschens, vergibt man genau diese Chance wieder, man beschrinkt er-
neut den Spielraum der individuellen und kreativen Selbstbestimmung. So
kann >der Mensch« sein noch nicht festgestelltes Wesen nur dadurch realisie-
ren, dass er Feststellungen seines Wesens, die sich immer neu aufdringen,
immer neu negiert. Legt er sich fest, gewinnt er — vielleicht — die Lebensfestig-
keit eines Tiers, aber er wird dadurch, entgegen seiner erklirten Absicht, auch
zu einem lebensfesten Tier, das auf seine menschlichen Spielrdume verzichtet
hat.

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

In diese Richtung wirkt nach Nietzsche alle verbindliche Moral, insbeson-
dere die des asketischen Ideals, die er in der III. Abhandlung von Zur Genea-
logie der Moral beschrieben hat. Sicher, die meisten Menschen werden solche
metaphysisch und moralisch verstirkten Festlegungen eines Wesens >des
Menschen< brauchen, das heifdt, moralsoziologisch betrachtet, die

»Ausbildung aller der Tugenden, vermdge deren eine Heerde gedeiht, und [die] Zuriick-
drangung jener andren und entgegengesetzten, welche einer neuen hoheren stérkeren
herrschaftlichen Art den Ursprung geben, sie wollen »eben nur das Heerdenthier im
Menschen entwickeln und vielleicht das Thier -Mensch« damit feststellen - denn bisher
war der Mensch das »nicht festgestellte Thier«.2*

In der Folge musste in den Augen Nietzsches — inzwischen wird man das,
vielleicht aus moralischer Selbstbehauptung, anders sehen — die Demokrati-
sierung Europas zu einer Art »Verthierung« fiithren, einer »Verthierung des
Menschen zum Zwergthiere der gleichen Rechte und Anspriiche« (JGB 203).
Die Nivellierung der Individuen durch verengende Moralen, wie Nietzsche sie
befiirchtete, zeitigte die politische Gefahr, dass Menschen solchen Moralen,
die sie scheinbar so sicher orientieren, ginzlich hérig werden, dass sie nach
entsprechenden Fithrungspersénlichkeiten verlangen, die im Namen solcher
Moralen regieren, dabei »des Herrn, des Befehlenden bediirfen wie des tig-
lichen Brodes« und dass sie schlieflich schlicht einen Fiihrer wollen. »Die De-
mokratisierung Europa’s«, prognostizierte Nietzsche, »ist zugleich eine unfrei-
willige Veranstaltung zur Ziichtung von Tyrannen — das Wort in jedem Sinne
verstanden, auch im geistigsten.« (JGB 242)

Zwangslaufig ist das jedoch, auch fiir Nietzsche, nicht. Man kann moralische
Bindungen fiir die Vielen und auch fiir die wenigen Reflektierteren, wenn sie in
schweren Zeiten auf sie angewiesen sind, sehr wohl bejahen — und sie zugleich
mit Fragezeichen versehen, um in besseren Zeiten auch die Beschrinkungen
zu sehen, die solche Bindungen dem Handeln und dem Denken iiberhaupt auf-
erlegen konnen. In diesem Sinn lassen sich moralische, an feste Normen ge-
bundene, und ethische Orientierung unterscheiden, in der solche Selbstbindun-
gen reflektiert und zur Disposition gestellt werden.” Beide schlieRen einander
nicht aus, sie kommen nur in verschiedenen Situationen oder, mit Nietzsches

24 | Nachlass 1885/86, 2[13], KSA 12, 72. Bei dem Notat handelt es sich um eine
Vorstufe zu JGB 203. S.u.

25 | Vgl. Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin/New York 2008, 541-
626. Die Unterscheidung schliefit an Nietzsche, aber auch an Levinas, Derrida und
Luhmann an.

14.02.2026, 07:44:44,

75


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

Begriff, unterschiedlichen »Néthen« zum Zug.? In der ethischen Orientierung
erscheinen moralische Selbstverstindlichkeiten nicht mehr selbstverstindlich.
Sie bringt die Moral ihrerseits in Bewegung, bewirkt, mit Nietzsches Formel,
Umwertungen von Werten, nicht aller zugleich, weil man immer eine Moral
zum Leben braucht, aber moglicherweise aller im Lauf der Zeit.

4. DIE ANTHROPOLOGISCHEN NOTLUGEN DER ALTEUROPAISCHEN
MORAL UND CHRISTLICHEN RELIGION

Wie in Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, Nietzsches frii-
hem, weit vorausweisenden Entwurf, die Wahrheit der Begriffe, so bleibt fiir
ihn eine zeitlose, nicht zur Disposition stehende Moral der Handlungen eine
Liige, freilich eine »Nothliige«, ohne die »der Mensch Thier geblieben« wire
(MAT 40). Wie der Intellekt durch Begriffe so lange die Komplexitit der Welt
reduziert, bis er an diese Begriffe glaubt, so die Moral die Komplexitit der Trie-
be, bis sie an ihre Normen glaubt. Doch auch die Moral ist nach Nietzsche ein
Trieb, ein Trieb zur Beherrschung der Triebe, nimlich der Herdentrieb, durch
den ein Schaf das andere zur Einhaltung von Regeln nétigt, die keines von
ihnen erstellt hat. Das macht das >kranke Tier< Mensch fraglos stabiler und in-
sofern >gesiinder<. Er wird aus einer »Bestie« zu einem » Ueber-Thier«:

»Die Bestie in uns will belogen werden; Moral ist Nothliige, damit wir von ihr nicht zer-
rissen werden. Ohne die Irrthiimer, welche in den Annahmen der Moral liegen, ware der
Mensch Thier geblieben. So aber hat er sich als etwas Hoheres genommen und sich
strengere Gesetze auferlegt. Er hat desshalb einen Hass gegen die der Thierheit ndher
gebliebenen Stufen: woraus die ehemalige Missachtung des Sclaven, als eines Nicht-
Menschen, als einer Sache zu erkléren ist.« (MA 140)

»Moralen« sind, wie Nietzsche sich spiter notierte, »Ausdruck lokal beschrink-
ter Rangordnungen in dieser vielfachen Welt der Triebe: so dafl an ihren Wi-
derspriichen der Mensch nicht zu Grunde geht. Also ein Trieb als Herr, sein
Gegentrieb geschwicht, verfeinert, als Impuls, der den Reiz fiir die Thitigkeit
des Haupttriebes abgiebt.« Dadurch dass der Mensch, »im Gegensatz zum
Thier, eine Fiille gegensitzlicher Triebe und Impulse in sich grofd geziichtet«
und jeweils einer den andern beherrschen gelernt hat, ist der Mensch »der Herr
der Erde« geworden. »Der hichste Mensch« unter den jetzt existierenden Men-
schen »wiirde die grofite Vielheit der Triebe haben, und auch in der relativ gr6f2-

26 | Zu Nietzsches »Heuristik der Not« vgl. Werner Stegmaier, Nietzsches Befreiung
der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des V. Buchs der Fréhlichen Wissenschaft,
Berlin/Boston 2013, 145-148.

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

ten Stirke, die sich noch ertragen 1ift.«¥” Sofern Moral ihre Kraft aus Trieben
bezieht, die einander beherrschen, ist sie selbst ein Trieb, was ihrem Selbstver-
stindnis widerspricht. Sie ist dennoch keine bewusste Liige eines freien Sub-
jekts. Denn auch zum freien Subjekt wird der Mensch erst durch diese Moral,
die dem >Tier Menschs, wieder in massiver Reduktion von Hochkompliziertem,
eine >Seele< und ein >Gewissenc< zulegt:

»Der Mensch, ein vielfaches, verlogenes, kiinstliches und undurchsichtiges Thier, den
andern Thieren weniger durch Kraft als durch List und Klugheit unheimlich, hat das gute
Gewissen erfunden, um seine Seele einmal als einfach zu geniessen; und die ganze Mo-
ral ist eine beherzte lange Falschung, vermége deren liberhaupt ein Genuss im Anblick
der Seele moglich wird.« (JGB 291)

Ist der durchschnittliche, jeweils letzte Mensch ein >Ubertier<, dann wird aus
dem >Ubermenschenc« so etwas wie ein >Uber-Ubertiers, ein »Ubertiers, das sei-
ne notdiirftige und befristete Festgestelltheit sehen und iiber sie hinaussehen
und dann vielleicht zu einer neuen »Unschuld des Werdens« kommen kann.
Mit ihr wiirde »Niemand mehr verantwortlich gemacht«, wiirden keine Entita-
ten zur Begrindung der Moral mehr postuliert, wiirde auf einen moralischen
Gott verzichtet, der diese Entititen garantieren soll — »dies erst ist die grosse
Befreiung, — damit erst ist die Unschuld des Werdens wieder hergestellt...«
(GD, Die vier grossen Irrthiimer 8) Ein Zustand der Nicht-Festgestelltheit, ein
Naturzustand des Menschen, bleibt dagegen vollig hypothetisch. Er ist, wie der
>Ubermensch< auf der andern Seite, lediglich Fluchtpunkt einer Genealogie,
die der nicht festgestellte Mensch entwirft, wenn ihm der Sinn seiner morali-
schen Kultivierung fragwiirdig wird.

Eine anthropologische Notliige zur Feststellung des Menschen bietet auch
die christliche Religion. Sie hat nach Nietzsche eine noch beengendere Rolle
gespielt, eben weil sie die Notliige der Moral zur Heilung des kranken Tiers
Mensch als etwas Gottgewolltes darstellte. Dadurch hat sie ihn jedem autono-
men Versuch der Selbstgestaltung entzogen. Nietzsche schliefdt den Aphoris-
mus zum »noch nicht festgestellten Thier« so:

»das Christenthum war bisher die verhangnissvollste Art von Selbst-Uberhebung. Men-
schen, nicht hoch und hart genug, um am Menschen als Kiinstler gestalten zu diirfen;
Menschen, nicht stark und fernsichtig genug, um, mit einer erhabenen Selbst-Bezwin-
gung, das Vordergrund-Gesetz des tausendfaltigen Missrathens und Zugrundegehns
walten zu /lassen; Menschen, nicht vornehm genug, um die abgriindlich verschiedene
Rangordnung und Rangkluft zwischen Mensch und Mensch zu sehen: - solche Men-
schen haben, mit ihrem »Gleich vor Gotts, bisher iiber dem Schicksale Europa’s gewal-

27 | Nachlass 1884, 27[59], KSA 11, 289.

14.02.2026, 07:44:44,

77


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

tet, bis endlich eine verkleinerte, fast lacherliche Art, ein Heerdenthier, etwas Gutwilli-
ges, Krénkliches und Mittelméssiges, herangeziichtet ist, der heutige Européer...« (JGB
62)

Zuvor wagt Nietzsche eine Prognose, die auch der Religion fiir das weitere
Werden des Menschen eine Funktion geben wiirde, — in der Hand von Philo-
sophen oder, vielleicht besser, Uberphilosophen:

»Der Philosoph, wie wir ihn verstehen, wir freien Geister —, als der Mensch der um-
fanglichsten Verantwortlichkeit, der das Gewissen fiir die Gesammt-Entwicklung des
Menschen hat: dieser Philosoph wird sich der Religionen zu seinem Ziichtungs- und Er-
ziehungswerke bedienen, wie er sich der jeweiligen politischen und wirthschaftlichen
Zustande bedienen wird.« (JGB 61)

Ein solcher Philosoph kénnte Religion einsetzen,

»um Widersténde zu Gberwinden, um herrschen zu kénnen: als ein Band, das Herrscher
und Unterthanen gemeinsam bindet und die Gewissen der Letzteren, ihr Verborgenes
und Innerlichstes, das sich gerne dem Gehorsam entziehen mdchte, den Ersteren ver-
rath und liberantwortet.« (JGB 61)

Fiir »die langsam heraufkommenden Klassen und Stinde« bietet Religion
eine »Anleitung und Gelegenheit, sich auf einstmaliges Herrschen und Befeh-
len vorzubereiten«, wihrend sie die weniger »freien Geister« beruhigen und
gliicklich und zufrieden machen kann:

»Den gewdhnlichen Menschen [...], den Allermeisten, welche zum Dienen und zum all-
gemeinen Nutzen da sind und nur insofern dasein dirfen, giebt die Religion eine un-
schétzbare Geniigsamkeit mit ihrer Lage und Art, vielfachen Frieden des Herzens, eine
Veredelung des Gehorsams, ein Gliick und Leid mehr mit Ihres-Gleichen und Etwas von
Verkl&rung und Verschonerung, Etwas von Rechtfertigung des ganzen Alltags, der gan-
zen Niedrigkeit, der ganzen Halbthier-Armuth ihrer Seele.« (JGB 61)

Nietzsche greift, unter Zustimmung vieler, die Gleichstellung aller Menschen
vor Gott an, wie die christliche Religion sie wollte, sieht aber, schon ziemlich
irritierend, dass die meisten Menschen, nach einer fast zweitausendjihrigen
christlichen >Erziehung des Menschengeschlechtss, diese Gleichstellung wei-
terhin wollen, weil sie sich im Schutz der Lehre von einem gleichen Wesen
des Menschen weniger aneinander messen und den eigenen Rang ermitteln
milssen. Wenn er dann aber vorschligt, diese althergebrachte Erziehung durch
Moral und Religion nach dem Tod Gottes gezielt zu neuen, alternativen Mog-
lichkeiten des Menschendaseins und damit auch zu ungewissen Experimen-

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

ten einzusetzen, war das damals massiv provozierend und ist es heute noch
mehr. Nach den Totalitarismen des 20. Jahrhunderts wollen wir heute keiner-
lei Menschenziichtungsexperimente mehr. Aber Nietzsches Voraussicht war:
Ohne neue Zielsetzungen, wie er sie am ehesten noch hyperverantwortlichen
Philosophen zutrauen wollte, wenn es sie dereinst denn geben sollte, stehe
in der Not des Nihilismus, der lihmenden Haltlosigkeit gerade in religisen,
moralischen und in der Folge auch politischen Fragen, eine »lange Fiille und
Folge von Abbruch, Zerstérung, Untergang, Umsturz« bevor, eine »ungeheu-
re[] Logik von Schrecken«, »derengleichen es wahrscheinlich noch nicht auf
Erden gegeben hat« (FW 343).2% Eben weil die Menschen keinen sicheren Halt
mehr in Moralen, Religionen und aus ihnen begriindeten Anthropologien fin-
den, miissen die Wenigen, die vielleicht dazu fihig sein werden, schloss Nietz-
sche, »mit schopferischer Hand nach der Zukunft« greifen (JGB 211) und das,
was bisher als Wesen des Menschen festgestellt schien, zu Funktionen neuer,
selbst gewollter, selbst verantworteter und immer vorliufiger Feststellungen
zu machen versuchen. Aus der essentiellen, zeitlosen Anthropologie sollte eine
funktionale Anthropologie auf Zeit werden.

5. SCHLUSSFOLGERUNG: TYPOLOGIE STATT ANTHROPOLOGIE

Diese funktionale Anthropologie unterscheidet Typen. Typologien sind unter-
schiedlichen Erfahrungen abgewonnene versuchsweise >Feststellungen<; sie
kénnen jederzeit revidiert werden.” Nietzsche hat sein ganzes Schrifttum hin-
durch typisiert und eine lange Galerie von Typen entworfen, beginnend mit
dem »apollinischen« und dem »dionysischen« Kiinstler einerseits und dem
»Typus des theoretischen Menschen », Sokrates, andererseits in der Geburt der
Tragddie, endend mit dem »Typus Jesus« in Der Antichrist. Er schitzte treffend
unterscheidende Typologien hoch, wo er sie fand, etwa bei Thukydides.* Er sti-
lisierte historische Personlichkeiten zu Typen, neben Sokrates und Jesus etwa
Caesar (GD, Streifziige 38), Napoleon (»ein vollkommen zu Ende gedachter
und ausgearbeiteter Typus Eines Triebes«, M 245) oder den von ihm selbst ge-
schaffenen »Typus Zarathustra« (EH, Za 6), aber auch soziale Verhaltensmus-
ter wie den »Bildungsphilister« (UB I 2), den »Heiligen« (MA I 144) oder, in
einer versuchsweise zusammengestellten langen Liste, »Flihrer und Heerdex,
»Vollstindige Menschen und Bruchstiicke«, »Gerathene und Missrathenex,
»Schaffende und >Gebildete«, »Kiinstler« und »Philosophen«, »Heerden-Bild-

28 | Vgl. das sog. Lenzer Heide-Notat vom 10. Juni 1887, Nachlass 1886/87, 5[71],
KSA 12, 211-217.

29 | Vgl. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie, 223.

30 | Vgl.M 168.

14.02.2026, 07:44:44,

79


https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

ner (Gesetzgeber)«, »Werthe-Setzende (Religionsstifter)«. Und zum Schluss
notierte er dort:

»Ein fehlender Typus: der Mensch, welcher am stérksten befiehlt, fihrt, neue Werthe
setzt, am umféanglichsten Uber die ganze Menschheit urtheilt und Mittel zu ihrer Ge-
staltung weil - unter Umsté@nden sie opfernd fiir ein hdheres Gebilde. Erst wenn es eine
Regierung der Erde giebt, werden solche Wesen entstehen, wahrscheinlich lange im
héchsten MaaBe mirathend.«*!

Mit bewusst typisierten Typen stehen differenzierte und alternative Potentiale
bereit, um die Menschen immer wieder iiber die Wesen hinauszudenken, in
denen sie >den Menschenc« festzustellen versucht sind. Es sind dann die vom
Typus Abweichenden, die helfen, ihn fortzuentwickeln, und sie sind, als Ab-
weichende, in der Regel die Schwicheren:

»Es sind die ungebundneren, viel unsichereren und moralisch schwécheren Individu-
en, an denen das geistige Fortschreiten in [...] Gemeinwesen h&ngt: es sind die Men-
schen, welche Neues und tberhaupt Vielerlei versuchen. Unzéhlige dieser Art gehen,
ihrer Schwache wegen, ohne sehr ersichtliche Wirkung zu Grunde; aber im Allgemei-
nen, zumal wenn sie Nachkommen haben, lockern sie auf und bringen von Zeit zu Zeit
dem stabilen Elemente eines Gemeinwesens eine Wunde bei. Gerade an dieser wunden
und schwach gewordenen Stelle wird dem gesammten Wesen etwas Neues gleichsam
inoculirt; seine Kraft im Ganzen muss aber stark genug sein, um dieses Neue in sein
Blut aufzunehmen und sich zu assimiliren. Die abartenden Naturen sind {iberall da von
hochster Bedeutung, wo ein Fortschritt erfolgen soll. Jedem Fortschritt im Grossen
muss eine teilweise Schwachung vorhergehen. Die stérksten Naturen halten den Typus
fest, die schwécheren helfen ihn fortbilden.« (MA 1 224)

So wird zuletzt eine »Erhéhung des Typus >Mensch« iiberhaupt denkbar, als
eines Typus, der nicht festgestellt ist und es auch nie sein wird, durch eine
»fortgesetzte >Selbst-Uberwindung des Menschens, um eine moralische For-
mel in einem tibermoralischen Sinne zu nehmen.« (JGB 257)

31 | Nachlass 1884, 26[243], KSA 11, 212f.

14.02.2026, 07:44:44,



https://doi.org/10.14361/9783839429563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

