9. Freie Moral und staatliches Recht

Das zentrale Problem freier Kooperationen liegt im ndtigen Vertrauen,
dass sie ,Zutrauen voraussetzen‘, dass die Vertrage ,,ernst gemeint, we-
nigstens unbefangen sind“ (GW 14,2; 657). Dass Vertrauen kein blof3
seltenes Gut ist, erldutert Hegel an einem sogar vollig trivialen Fall:
,,Menge Menschen gehen auf der Straf3e voriiber, ... verlasse mich da-
rauf, dass sie mich nicht pliindern, morden u.s.f. wollen, ... Wenn ich
voraus zu setzen hitte, sie wiren irrende Gewissen, anerkennten nur das,
fiir Recht, was sie nur in ihrem subjectiven Gewissen faenden ..., so
befaende ich mich aerger als unter Raiibern, denn von diesen weif3 ich
dass sie Raiiber sind“ (GW 14,2; 657).

Wenn wir dann noch wissen, dass in einem Land das Rechtsgehen
und Rechtsfahren ,die Regel® ist, werden sich alle an sie halten, weil wir
alle von ihr profitieren. Es gibt hier keine oder nur seltene Chancen der
Gewinnmitnahme bei Regelbruch. Es gibt also kaum Gefahren, die
durch Nichtbefolgung der Regel entstehen konnten. Echte Kooperati-
onsprobleme dagegen sind von der Art, dass eine Losung, die fiir ,alle’
gut wire, in der Gefahr des Missbrauchs durch Trittbrettfahrer stehen —
so dass es eine allgemein organisierte Drohung von Sanktionen gegen
Trittbrettfahrer ,geben sollte‘, welche die erwartete ,Auszahlungsma-
trix* verschiebt. Die Kosten-Nutzen-Rechnung des homo rationalis
(oeconomicus) wird damit so veréndert, dass sich das Kooperationspro-
blem mehr oder minder in ein Koordinationsproblem verwandelt. Tech-
nisch lasst sich das durch die Rede von Verschiebungen der Pareto-Op-
tima und der Nash-Gleichgewichte artikulieren.

Dieser Gedanke — der natiirlich im Detail ausgearbeitet werden kann
— fithrt zu der interessanten Einsicht, dass wir, wo moglich, die dilem-
matischen Probleme freier Kooperation, in denen vom Einzelnen allzu-
viel an Vertrauen in die freie Kooperation von Mitmenschen gefordert
wird, durch institutionelle Rahmenordnungen in Koordinationsproble-
me verwandeln sollten, wenn wir kollektiv rational und das hei3t ver-
niinftig sein wollen. Eben dies zeigt das Beispiel der Sicherheit bei
Thomas Hobbes. Hier sorgt die Institution der Staatsmacht mit ihrer
Strafandrohung dafiir, dass ein moglicher Raubmérder von seiner Tat
durch den Prospekt seiner Bestrafung abgeschreckt wird —zu der er sonst

51

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,verfithrt® werden konnte, gerade weil sich sein totes Opfer nicht mehr
selbst ,rdchen‘ kann. ,Rache‘ ist zunéchst die private Reaktion eines
Geschéadigten gegen einen wirklichen oder auch vermeintlichen Sché-
diger oder seine Sippe. Die berechtigte Furcht vor Rache oder Strafe ist
oft sogar das Motiv fiir den Rauber, sein Opfer auch als méglichen Zeu-
gen zu toten.

Die familiale Blutrache, welche die Sippe zu einer Einheit macht und
den Einzelnen in der Sippe damit schiitzt, erweist sich damit in gewisser
Weise als eine Vorform des Rechts. Das ist schon eine ganz andere Sicht
der Dinge als die sentimentale Darstellung Nietzsches, der meint, Rache
wolle Geschehenes ungeschehen machen. Der ,Witz* jeder staatlich ad-
ministrierten Strafe besteht dann, erstens, im Verbot privater Rache,
zweitens darin, dass auch der zu Bestrafende das Verbotene der Tat
kennt und anerkennt. Das Verbot der Rache ist notwendig, weil Rache
gefahrlich ist. Sie kann schnell zum Krieg der Sippen, am Ende auch
von Staaten fithren. Das Wissen um das Recht ist notwendig, weil das
Recht eine gemeinsam anerkannte Ordnung der Sicherheit und Freiheit
ist. Wenn sich ein Tédter dennoch gegen das Gesetz des Rechts entschei-
det, dann ,will* er das Recht dennoch im Allgemeinen und damit auch
die mit der Sanktionsbewehrung durch Strafandrohung mitgegebene
Strafe an sich. Er wiinscht sie freilich nicht fiir sich selbst, sondern
fiirchtet sie.?” Insofern rechnet er mit der Strafe zumindest als mogliche
Folge seiner Tat — und hat sich eben daher auch nicht zu beklagen: Das
istder Kern der Analyse Hegels zur ,Zeitunabhangigkeit® der Bewertung
von Strafe.

Wir alle wollen eine Ordnung, welche uns freie Handlungssicherhei-
ten gewahrt. Dieser gemeinsame Wille, an dem auch der Verbrecher
teilnimmt, ist die Basis der Strafandrohung und der Strafe. Struktur-
theoretisch will kein Trittbrett- oder Schwarzfahrer, dass es die Institu-
tion, von der er durch Missbrauch profitiert, nicht gibt. Das ist das kan-
tianische Erbe im Gedanken Hegels. Aus ihm ergibt sich aber, dass der
Straftéter von vornherein der Strafe zustimmt, ob er sich das explizit klar
gemacht hat oder nicht. Damit verstehen wir schon besser, dass mein

27 Auf diesen Kontext bezieht sich Hegels Bemerkung, bewusste Furcht sei Klugheit
mit widerstreitender Uberzeugung (GW 14.,2; 301).

52

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

generischer Wille weit tiber mein blof3 aktualisiertes Wiinschen hinaus
reicht.?8

Wir wollen z. B. am freien Eigentumsregime unserer Gesellschaft
partizipieren. Das wollen wir zumeist auch dann, wenn wir verbal kon-
sistent sagen, dass wir uns auch einen eigentumsfreien Kommunismus
vorstellen konnen. Offen bleibt dennoch, welche Kooperationsbereiche
wir den freien Vertrdgen der Biirger untereinander, etwa dem Produk-
tionsmittel besitzenden Arbeitgeber und dem nur seine Arbeitskraft be-
sitzenden Lohnarbeiter, iiberlassen wollen. Denn der letztere geht blof3
scheinbar freie Vertrage ein, wo es fiir ihn keine Alternative gibt. Schon
vor Marx siecht Hegel daher das Problem der industriellen Reservearmee,
die bei ihm noch ,,Pobel* heilit. Zu seiner Losung bedarf es einer poli-
tischen Kontrolle, also des Staates und seiner Administration, um ge-
wisse freiheits- und wohlstandsgefahrdende Nebenfolgen eines ungere-
gelten Eigentumsregimes in Schranken zu halten. Denn Not kennt kein
Gebot — so dass flir den ,Pobel‘ z.B. das Eigentumsregime der Besit-
zenden nicht anerkennbar ist, ein Punkt, den Marx klarerweise iiber-
nimmt. Daher gibt es auch schon bei Hegel kein absolutes Freiheitsrecht
der beliebigen Verfiigung iiber ein (familiales) Vermdgen. Ohne sozia-
len Ausgleich der Art einer staatlichen, steuerfinanzierten, Armenhilfe
kann der Staat kein unbeschrénktes privates Eigentum an Produktions-
mitteln erlauben. Das zeigt sich historisch schon in den Notwendigkeiten
der diversen romischen Landreformen, also lange vor einer kapitalisti-
schen Gesellschaftsformation. Anders gesagt, eine freiheitliche biirger-
liche Gesellschaft ist nur moglich in einem sozialstaatlichen Rahmen.
Das ist die wohl tiefste Einsicht von Hegels politischer Okonomie und
Rechtsphilosophie.

28 Der § 487 der Enzyklopédie sagt entsprechend, dass der freie Wille als generischer
und nachhaltiger Wille in der Gesellschaft, also als volonté générale, ,,C. der sub-
stantielle Wille als die seinem Begriffe gemdBe Wirklichkeit im Subjekte und Tota-
litat der Notwendigkeit, — die Sittlichkeit, in Familie, biirgerlicher Gesellschaft und
Staat® ist. Anders gesagt, es sind die stabil empraktisch anerkannten Organisationen
und Institutionen, in denen allein eine volonté générale existieren kann, wozu empi-
rische Wiinsche der Einzelpersonen und ihre verbalen Zustimmungen gestern und
dort, hier und jetzt oder morgen und wo auch immer gerade nicht zdhlen.

53

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl sich Hegel wie schon Kant mit iibrigens sehr guten Griinden
gegen einen reinen Mehrheitsdemokratismus oder Populismus wendet,
verficht er eine Staatsidee, welche trotz allem Zugestdndnis an eine
konstitutionelle Monarchie mit funktionaler Erbfolge des reinen Staats-
reprasentanten auf der Ebene der gesetzgebenden Korperschaft republi-
kanisch und auf der Ebene der Regierungsverantwortung sozialstaatlich
ist.2? Sie ist damit sozialdemokratisch avant la lettre — wenn man, wie
man sollte, den Kontrast zum bourgeoisen Liberalismus und seinem
,Naturrecht als ausschlaggebend ansicht und nicht die konkrete Aus-
gestaltung des Wahlrechts nach dem erst spiter, ndmlich durch die
,marxistische‘ Sozialdemokratie, eingeforderten Prinzip ,one man one
vote‘, unter Einbeziehung der Frauen.

Hegel vertritt sogar das folgende zentrale moralische Prinzip der
Freiheit. Freie Kooperationsprobleme sollen diesem Prinzip zufolge
nach Moglichkeit durch staatliche Regeln in Koordinationsprobleme
verwandelt werden. Das Prinzip ist eine interessante Verbindung von
Liberalismus und Sozialstaatlichkeit. Es bedeutet das Folgende: Wenn
es eine staatliche Ordnung gibt, welche ein prekéres Kooperationspro-
blem in ein bloBes Koordinationsproblem verwandelt, dessen Losung
am Ende nur noch Information und zweckrationalen Verstand von den
Teilnehmern an freien Vertragen verlangt, dann gibt es eine Art kollek-
tiver moralischer Pflicht, den entsprechenden Rechtsrahmen zu imple-
mentieren. Eine solche Ordnung operiert insbesondere mit folgenden
Mitteln: An erster Stelle stehen Steuern als staatliche Abschopfung von

29 Die erblich festbestimmte Thronfolge wird von Hegel rein funktional zur Stabilisie-
rung ,,der 6ffentlichen Freyheit™ begriffen (GW 14,2; 285). Es ist ein ,patriarchali-
sches Prinzip‘, freilich verwandelt aus einer vorstaatlichen und vorrechtlichen, blof3
erst ,moralischen’, d. h. informell tradierten, familialen Praxis (GW 14,2; 373), des-
sen Bedeutung fiir die Stabilitét ,,der hoheren Gestalt eines organsirten Staates® ,ge-
wohnlich am wenigsten begriffen® ist (GW 14,2; 285 f.). Es geht um die zeitlich sta-
bile Einheit der Institution des Staates als Rahmen einer freien Gesellschaft: Die
Anerkennung der Erbfolge verhinderte traditionell Parteien- und Nachfolgerkdmpfe
um die Stelle der obersten Staatsreprdsentanten, wie wir sie von den romischen Sol-
datenkaisern bis ins kommunistische China alle kennen. Regelungen dieser Art waren
so lange nétig und sinnvoll, wie es keine guten verfassungsmafigen Ersatzinstitu-
tionen gab mit stabilen Regelungen fiir den Fall des ,Wegfalls® von ernannten Pré-
sidenten und Stellvertretern als den ,Koénigen auf Zeit* in einer Republik.

54

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mehrwert, wie wir nach Marx sagen konnen, womit auch der Unter-
schied zu einer direkten Enteignung von Vermdgen allererst begreifbar
wird. Erst dadurch lassen sich staatliche Aufgaben fiir das Gemeinwesen
finanzieren. Und es werden erst in diesem Rahmen positive 6konomi-
sche Incentives etwa durch den Prospekt der Steuerersparnis auf zentral
geplante Weise moglich. Es ist dabei klug, sanktionsbewehrte Verbote
und Gebote nur in den nétigsten Fillen zu implementieren, zumal hier
die Kosten des Drohens, Kontrollierens und Strafens doch sehr hoch
sind. Alle diese Mittel aber haben eine Verschiebung der Erwartungs-
werte der Auszahlungsmatrix fiir das Handeln der Einzelpersonen zur
Folge. Staaten, also wir als politische Biirger, sorgen so dafiir, dass die
Handlungsweise eines homo rationalis oeconomicus im Allgemeinen
auch schon sozial kooperativ gut genug ist. Das ist die Grundidee bzw.
Grundform einer Politik der Freiheit. Sie ldsst alle naturrechtliche und
damit jede blo dogmatische Metaphysik ebenso weit hinter sich wie
die schonen Gefiihle eines moral sentiment. Hegel erkennt auBerdem
gerade in diesem staatlichen Rechtsrahmen die ,unsichtbare Hand‘
Adam Smiths und Bernard Mandevilles.

Anders gesagt, den Staat braucht nicht nur ein Volk von Teufeln, wie
Kant mit Hobbes sagt, namlich um sich gegen die Gefahren der Freiheit
des Handelns und der zweckrationalen Verfolgung eigener Interessen
zu schiitzen; den Staat brauchen gerade auch ethisch freiheitlich den-
kende Menschen. Denn ohne Rechtssystem wird ein rein kommunitari-
sches Kooperieren, wie es bestenfalls in einer Familie oder Sippe eini-
germaflen funktionieren kann, mit absehbarer Sicherheit in jeder gro-
Beren Gesellschaft kollabieren —also zu einem Kampfmafioser Gruppen
und zu neuen Formen der Blutrache fiihren. Jede moralische Uberfor-
derung der Einzelpersonen und Familien ist daher insgesamt, holistisch
gesehen, nicht nur téricht, sie ist sogar unmoralisch. Die staatskritischen
Utopien des Kommunismus, Kommunitarismus und am Ende auch des
Liberalismus beriicksichtigen eben diese Tatsache nicht. Sie verstehen
die logischen Stufungen der Freiheit nicht. Sie wissen nicht, dass ihre
Ausrufung anarchischer Utopien mit Idealvorstellungen operiert, die
noch nicht einmal vor der neolithischen Revolution gangbar gewesen
wiren. Jede Kooperation schon der Landverteilung von und fiir Bau-
ern und jeder Stadt-, erst recht aber jeder Industrie-Kultur, in welcher

55

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am Ende praktisch alle Biirger zu Lohnarbeitern werden (trotz der rie-
sigen Spanne der Gehélter) bedarf eines Staates — und seines trotz aller
Vermittlungsstufen am Ende immer auch durch Strafandrohungen be-
wehrten Rechts, das allein politische und soziale Macht ermdglicht.

Hegel iibt in entsprechender Weise Kritik an allen blofl subjektiven

oder, was dasselbe ist, intuitiv-sentimentalen ,Begriindungen‘3® von

30

56

Vgl. Enz. §471: ,Wenn an das Gefiihl von Recht und Moralitit wie von Religion,
das der Mensch in sich habe, an seine wohlwollenden Neigungen usf., an sein Herz
iiberhaupt, d.i. an das Subjekt, insofern in ihm alle die verschiedenen praktischen
Gefiihle vereinigt sind, appelliert wird, so hat dies 1. den richtigen Sinn, daf3 diese
Bestimmungen seine eigenen immanenten sind, 2. und dann, insofern das Gefiihl dem
Verstande entgegengesetzt wird, dafl es gegen dessen einseitige Abstraktionen die
Totalitdt sein kann. Aber ebenso kann das Gefiihl einseitig, unwesentlich, schlecht
sein. Das Verniinftige, das in der Gestalt der Verniinftigkeit als Gedachtes ist, ist
derselbe Inhalt, den das gute praktische Gefiihl hat, aber in seiner Allgemeinheit und
Notwendigkeit, in seiner Objektivitdt und Wahrheit. Deswegen ist es einerseits 76-
richt zu meinen, als ob im Ubergange vom Gefiihl zum Recht und der Pflicht an Inhalt
und Vortrefflichkeit verloren werde; dieser Ubergang bringt erst das Gefiihl zu seiner
Wahrheit. Ebenso toricht ist es, die Intelligenz dem Gefiihle, Herzen und Willen fiir
tiberfliissig, ja schadlich zu halten; die Wahrheit und, was dasselbe ist, die wirkliche
Verniinftigkeit des Herzens und Willens kann allein in der Allgemeinheit der Intelli-
genz, nicht in der Einzelheit des Gefiihles als solchen stattfinden. Wenn die Gefiihle
wabhrhafter Art sind, sind sie es durch ihre Bestimmtheit, d.i. ihren Inhalt, und dieser
ist wahrhaft nur, insofern er in sich allgemein ist, d.i. den denkenden Geist zu seiner
Quelle hat. Die Schwierigkeit besteht fiir den Verstand darin, sich von der Trennung,
die er sich einmal zwischen den Seelenvermdgen, dem Gefiihl dem denkenden Geiste
willkiirlich gemacht hat, loszumachen und zu der Vorstellung zu kommen, daf} im
Menschen nur eine Vernunft im Gefiihl, Wollen und Denken ist. Damit zusammen-
héngend wird eine Schwierigkeit darin gefunden, daf die Ideen, die allein dem den-
kenden Geiste angehoren, Gott, Recht, Sittlichkeit, auch gefiihlt werden konnen. Das
Gefiihl ist aber nichts anderes als die Form der unmittelbaren eigentiimlichen Ein-
zelheit des Subjekts, in die jener Inhalt, wie jeder andere objektive Inhalt, dem das
BewuBtsein auch Gegenstiandlichkeit zuschreibt, gesetzt werden kann. Andererseits
ist es verddchtig und sehr wohl mehr als dies, am Gefiihle und Herzen gegen die
gedachte Verniinftigkeit, Recht, Pflicht, Gesetz, festzuhalten, weil das, was mehr in
jenen als in dieser ist, nur die besondere Subjektivitdt, das Eitle und die Willkdir, ist.
— Aus demselben Grunde ist es ungeschickt, sich bei der wissenschaftlichen Betrach-
tung der Gefiihle auf mehr als auf ihre Form einzulassen und ihren Inhalt zu betrach-
ten, da dieser als gedacht vielmehr die Selbstbestimmungen des Geistes in ihrer All-
gemeinheit und Notwendigkeit, die Rechte und Pflichten, ausmacht. Fiir die eigen-

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Recht und Moral. Die Kritik betrifft insbesondere alle vermeintlichen
Widerstandsrechte gegen den Staat an sich, die sich z.B. eine burschen-
schaftliche Jugend zuschreibt. Zugleich aber verteidigt er die allgemei-
nen Personen- und Biirgerrechte aus der Einsicht in den Begriff der Per-
son und des Biirgers als Teil der Idee einer freien biirgerlichen Gesell-
schaft mit allgemeinen Eigentumsrechten und Vertragsfreiheit. Moral
wird dabei begriffen als zunichst rein subjektive Kritik und freie Beur-
teilung gegebener oder neu vorgeschlagener Normen, Regeln und Ge-
setze oder ihrer rechten Anwendung. Zentraler Punkt ist, dass sie zu-
néchst nur als Denkvorschlag in einer freien Debatte zu verstehen ist
und nicht schon unmittelbar als allgemeine gesetzespriifende oder gar
gesetzgebende Vernunft ausgegeben werden darf, wie Kant suggeriert,
was Fries in seiner nationalrevolutiondren Gefiihlsphilosophie weiter an
die deutsche Jugend etwa auf dem Wartburgfest mit seiner Biicherver-
brennung im Vorfeld der Ermordung Kotzebues durch den Jenaer Stu-
denten Sand vermittelt hat.3!

Hegels Kritikkritik an Versicherungen und Wichtigtuereien der guten
Biirger oder der moralisch Ehrlichen ist also gerichtet gegen jede sub-
jektivistische Moral und keine billige Apologetik des Staates und des
positiven Rechts. Vielmehr geht es um eine Analyse der falschen Di-
chotomie zwischen einem (positivistischen) Legalismus und einem (mo-
ralisch getrdnkten) Kommunitarismus. Das Ergebnis steht sozusagen
zwischen dem kiihl-rationalen Staatsprinzip eines Thomas Hobbes oder
auch Machiavelli und dem religiésen Gemeinschafts- und Liebesprinzip
eines Jesus oder eines utopischen Kommunismus. Es liegt auch in der
Mitte zwischen Pflicht- und Konsequenzenmoral, zwischen Positivis-
mus und Intuitionismus. Insbesondere anerkennt Hegel die Tatsache,

timliche Betrachtung der praktischen Gefiihle wie der Neigungen blieben nur die
selbstsiichtigen, schlechten und bdsen; denn nur sie gehoren der sich gegen das All-
gemeine festhaltenden Einzelheit; ihr Inhalt ist das Gegenteil von dem der Rechte
und Pflichten, eben damit erhalten sie aber nur im Gegensatze gegen diese ihre néhere
Bestimmtheit..

31 In der Fortsetzung des § 487 der Enzyklopadie driickt Hegel das freie moralische
Urteilen so aus: Der freie Wille ist: ,,B. in sich reflektiert, so dal er sein Dasein
innerhalb seiner hat und hierdurch zugleich als partikuldrer bestimmt ist, das Recht
des subjektiven Willens, — die Moralitdt. “ Das heif3it, wir konnen frei mit anderen
kommunizieren und kooperieren und deren Kooperativitit oder Moral frei beurteilen.

57

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dass es dialektisch widerstreitende Gerechtigkeitsprinzipien und Werte-
Dimensionen gibt, so dass man, wenn man das eine Gut verfolgt, in der
Gefahr steht, das andere zu schadigen. So steht z. B. numerische Gleich-
heit in der Verteilung von Chancen im Kontrast zu einer proportionalen
Gleichheit in einem Leistungssystem und damit auch zu einem allge-
meinen Wohlstand. Das Prinzip der Maximalisierung eines Durch-
schnittsnutzens wie im Utilitarismus wiederum steht in partiellem Wi-
derspruch zu den besonders fundamentalen Prinzipien der Freiheit und
personlichen Sicherheit. Unser Interesse an einem Eigentumsregime
héngt dabei wesentlich, wie Hegel klar sieht, mit dem Interesse an Pla-
nungssicherheit und freier Lebensgestaltung zusammen. Aber trotz die-
ses methodischen Vorrangs der Freiheit der Einzelnen ist die Frage nach
der Rangordnung der Werte im konkreten Detail nicht kontextfrei zu
beantworten. Hegels ,Versohnung* ist als vermittelnder Ausgleich zu
begreifen: Alle Momente sind angemessen zu beriicksichtigen und in
eine verniinftige Balance zu bringen. Ein Urteil nach starren ,Prinzipien’
ist hier immer unverniinftig.

58

https://dol.org/10.5771/9783845255798_51 - am 17.01.2026, 13:02:42. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845255798_51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

