Passio sine doloribus - Leiden ohne Schmerzen
Beobachtungen zum altesten Bericht des Martyriums Jesu

Reinhard von Bendemann

1. Compassio - Zur Rezeptionsgeschichte der Passion Jesu
als schmerzaffizierter Kreuzweg

Die ilteste kohirente Erzihlung vom Leiden und Sterben Christi findet sich im
(spiter so eingeteilten) 14. und 15. Kapitel des um das Jahr 70 n. Chr. entstande-
nen Markusevangeliums; sie wurde zur literarischen Grundlage der wenige Jahr-
zehnte spiter entstandenen Passionsberichte des Matthius (Mt 24f.) und des Lukas
(Lk 22£.) und hat wahrscheinlich mindestens indirekt auch den Leidensbericht des
vierten Evangeliums mit gepragt (vgl. Joh 18f).

In Hinsicht auf das Thema Schmerzen hat diese Erzihlung in ihrem Plot, aber
auch in zahlreichen Einzelziigen die christliche Rezeptionsgeschichte bestimmt
wie kein anderer Text.

Beginnend bereits in der Spitantike, dann vor allem jedoch im Hoch- und Spit-
mittelalter wird die Erzihlung der Passion Jesu zu der Fundgrube fiir Schmerzen
schlechthin und beschiftigt als solche die Frommigkeit in einer grof3en Fiille von
literarischen und kiinstlerischen Gattungen und Ausdrucksformen (Reliquienkult;
Passionsspiele u.a.)." Jesus wird zum homo dolorosus per se— narrativ-liturgisch im-
mer starker erweitert und angereichert durch seine mater dolorosa, die das Geschick
ihres Sohnes beklagt und alle Schmerzen und alle Trauer um Jesus in sich auf-
nimmt.

Jesus wird mehr und mehr als der von Folter und Schmerzen Gebeugte, Ver-
kriimmte und Verwundete gezeigt. Man bedenkt seine letzte Nacht im Gefingnis
auf das Schmerzhafte hin, die Jesus bei der GeifRelung beigebrachten Peitschenhie-
be und Wunden werden beschrieben und sogar nummeriert, die Marterwerkzeuge
(arma), durch die er verletzt wird, werden eigener Reflexionsgegenstand. Immer

1 Siehe zum Folgenden das Material zur Wirkungs- und Auslegungsgeschichte der Matthius-
passion, die zu weiten Teilen die Markuspassion (ibernimmt: Luz, Ulrich: Das Evangelium
nach Matthaus (Mt 26-28) (= Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament,
Band 1/4), Dusseldorf/Ziirich/Neukirchen-Vluyn: 2002, S. 14-386.

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Reinhard von Bendemann

mehr flieRt Blut. Man stellt sich, so z.B. bei Bonaventura, die Schmerzhaftigkeit
des Ausziehens des durch Blut klebenden Purpurmantels vor, bei der die Wunden
erneut aufreiflen. Vor allem der Kreuzigungsvollzug als solcher wird, angefangen
beim Aufrichten des Kreuzes und der Zahl der verwendeten Nigel bis hin zur Stre-
ckung und zum ReiRen der Glieder, immer phantasiereicher ausgemalt. Das ulti-
mum verbum Jesu, das in Mk 15,34 als laut gerufenes aramaisches Zitat von Ps 22,2
angegeben ist, wird als letzter Kulminationspunkt des immensen Schmerzes Jesu
gefasst.?

Ein Hauptmotiv dieser rezeptiven Implementierung der neutestamentlichen
Passionserzihlung mit der Schmerzthematik ist das Motiv der compassio. Ziel wird
es immer mehr, oft vor dem Hintergrund schrecklicher und schmerzhafter zeit-
geschichtlicher Erfahrungen, die eigenen Qualen mit denen Christi zu verbinden,
um sich kérperlich-partizipativ in sie hineinversetzen zu kénnen. Der Leidensbe-
richt wird quasi als Ermunterung aufgefasst, in die Rolle des Simon von Kyrene zu
schliipfen und die Last des Kreuzes Christi am eigenen Leib zu erfahren; in dieser
Grundidee wurzeln die spitmittelalterlichen Kreuzwege. Die Verletzungen Christi
werden zu stimuli der schmerzhaften Selbstkasteiung und Selbststigmatisierung.
So wird etwa die im Passionsbericht nur kurz notierte Geifelung Jesu durch die
rémischen (Auxiliar-)Soldaten (lateinisch: flagellare) zum Programm der Massenbe-
wegung der Flagellanten, die vor allem im 13. und 14. Jahrhundert solche qualvolle
Geiflelung als Bufhandlung an sich selbst vollzieht mit dem Ziel der unio mit dem
leidenden Menschensohn.

Immer wieder wird im Hintergrund entsprechender Schmerz-betonter Aneig-
nungen und Rekapitulationen der Passion Jesu auch die Auffassung erkennbar,
dem qualvollen Leiden eigne eine soteriologische Dimension; die dolores Christi und
die Teilnahme an ihnen dienten der Summierung und der Uberwindung der Qua-
len dieser Weltzeit.

Nihert man sich von solchen Befunden der spiteren christlichen Rezeptions-
geschichte her den frithesten Berichten des Martyriums Jesu, so ist niichtern zu
konstatieren: Hier findet man fir solche spateren Entwicklungen kaum Anhalts-
punkte.

2 Vgl. U. Luz: 2002, S.337 zu Dionysius, dem Kartduser; vgl. a.a.0., S.338, zum Problem des
Theopaschitismus.

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Passio sine doloribus - Leiden ohne Schmerzen

2. Passio sine doloribus - Annaherungen an das erzahlerische Bild
im altesten Passionsbericht

Im Blick auf die Befunde im Markusevangelium, auf dessen — wie gesagt: iltes-
ten — Passionsbericht ich mich im Folgenden beschrinke,? ist festzuhalten: Die
Erzihlung verhilt sich gegeniiber spiteren kreativen Lektiiren, die der oben an-
gesprochenen Inflation der Schmerzen Vorschub leisteten, duflerst widerstindig
und abstindig.

Gewiss rechnet die Erzihlung mit dem Wissen der Leserschaft, dass die der ei-
gentlichen Kreuzigung vorausgehende Geiflelung und auch die Verspottung durch
die rémischen Soldaten im Mimus grausam sind.* Gewiss ist vorausgesetzt, dass
die Kreuzigungsstrafe eine duf3erst brutale Sklaven- und Verbrecherstrafe darstellt,
welche von den Rémern als »Riuber« eingestufte Akteure im ersten Jahrhundert
mit dem Ziel der Abschreckung massenweise traf.’

Doch ist in Hinsicht auf die Schmerz-Thematik, die spitere Leser hier gesucht
haben und suchen, in der Passionsgeschichte insgesamt ein vacat zu verzeichnen.
Vergegenwirtigen muss man sich dabei: Der Passionsbericht unterscheidet sich,

3 Vergleichbares gilt jedoch auch fiir die weiteren kanonischen Passionsberichte. Luz konsta-
tiert im Blick auf die Matthduspassion mit Recht: »Nichts von all diesen Grausamkeiten deu-
tet der Bibeltext an« (U. Luz: 2002, S. 320). Lukas konzeptualisiert im Ubergang vom Evange-
lium zur Apostelgeschichte den Tod Jesu unter den Vorzeichen seiner Rehabilitation — auch
auf Seiten der politisch Verantwortlichen. Die Johannespassion ist noch stiarker vom Axiom
des Sieges Jesu iiber den Tod und von der Konzeptualisierung dieses Todes als notwendige
Vorstufe zu seiner Erhdhung her entworfen.

4 Siehe zu den historischen Hintergriinden: Hengel, Martin: »Mors turpissima crucis. Die Kreu-
zigunginderantiken Welt und die>Torheit<des>Wortes vom Kreuz«, in: Rechtfertigung. FSE.
Kasemann, Tiibingen: 1976, S.125-184; Kuhn, Heinz-Wolfgang: »Jesus als Cekreuzigter in der
frithchristlichen Verkiindigung bis zur Mitte des 2. Jahrhunderts, in: Zeitschrift fiir Theolo-
gie und Kirche 72 (1975), S.1-46; Ders.: Artikel »Kreuz 1. Neues Testament und frithe Kirche
(bis vor Justin)«, in: Theologische Realenzyklopadie 19 (1990), S. 713-725; Ders.: »Die Kreu-
zesstrafe wahrend der frithen Kaiserzeit. Ihre Wirklichkeit und Wertung in der Umwelt des
Urchristentums, in: Aufstieg und Niedergang der Romischen Welt, Reihe II: Principat 25/1,
hg. v. Hildegard Temporini und Wolfgang Haase, Berlin/New York (1982), S. 648-793.

5 Die Kreuzigungsstrafe ist fiir Paldstina breit bezeugt; historisch betrachtet, ist Jesus einer
unter zahllosen Gekreuzigten. Nach Josephus, Antiquitates XVI1 296 lieR Quintilius Varus
im Jahr 4 v. Chr. vor Jerusalem zweitausend Juden kreuzigen; nach Josephus, Bellum ludai-
cum Il 253 sei unter dem Prokurator Felix die Zahl der gekreuzigten »Rauber« und der Ein-
wohner, denen eine Verbindung mit diesen nachgewiesen werden konnte, ins Unermessli-
che gestiegen. Vgl. auch Josephus, Bellum ludaicum 11 75.241.306.308; 111 321; V 289.449-451;
Antiquitates XX 129. Unter»Raubern«/»Banditen«wird auch Jesus gekreuzigt (Mk 15,27 par).
Nota bene ist es nicht richtig, dass die Kreuzigung ausschlief3lich von den Romern ausgeiibt
wurde. Auch die jidischen Hasmonaer praktizierten Kreuzigungen (vgl. Josephus, Bellum
ludaicum 1 96-98; Antiquitates XIIl 308f.).

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Reinhard von Bendemann

unter anderem in den sehr viel priziseren Ortsangaben und der differenzierten
Zeitstruktur, in manchem vom iibrigen Evangelium; bestimmend ist hierbei unab-
hingig von der Frage, wie der Erzihler tiberhaupt informiert sein kann - die Jinger
sind samtlich gefliichtet —, auch die Ereignisbindung.® Doch handelt es sich um ein
erzihlerisches Bild, welches selektiert, akzentuiert und literarisch bewusst gestaltet
wird. Es hitte in der antiken Literatur durchaus Vorbilder fir einen »Schmerzens-
mann« gegeben; doch der Erzihler des zweiten Evangeliums entscheidet sich be-
wusst dafiir, Jesus nicht als einen solchen darzustellen.

Markus erzahlt in rhetorischer brevitas (Kiirze). Die erzihlte Figurenrede, insbe-
sondere die der Hauptfigur, fokussiert weder terminologisch noch sachlich kérper-
liche Schmerzerfahrungen. Auch die Erzihlerrede interessiert sich in Mk 14f. nicht
fiir korperliche Schmerzen. Einschligige griechische Wortstimme und termini feh-
len in der Attribuierung der erzihlten Vorginge (»telling«).” Insgesamt zeigt der
Erzihler des Markusevangeliums das Leiden auch nicht schmerzbetont, d.h. die
Erzihlung gibt keinerlei Impulse und Anhaltspunkte dafiir, dass die Leserschaft
hier eigene Schmerzerfahrungen interferieren soll. Die im Markusevangelium so
wichtigen und den Passionsbericht erzihlerisch vorbereitenden »Leidensansagen«
Jesu (Mk 8,31; 9,31; 10,32-34; vgl. Mk 9,9.12; 10,45; 12,8-11) und die ihnen jeweils
rhythmisch folgenden korrektiven Jiingerbelehrungen (Mk 8,34-9,1; 9,35-50; 10,42-
45) fokussieren expressis verbis nicht auf Schmerzerfahrungen. Dies entspricht den
Befunden im eigentlichen Kreuzigungsbericht. In Mk 15 bleiben viele Details, die
wir aus antiken Kreuzigungstexten kennen und mit denen sich Notizen extremen
Schmerzes hitten verbinden lassen, unerwihnt; es fehlen bei Markus z.B. auch

6 Die Frage nach frithen tberlieferungsgeschichtlichen Vorstadien und Wachstumsprozessen
der Markuspassion muss hier nicht diskutiert werden. Sehr wahrscheinlich stand am Beginn
der Plot eines Kreuzigungsberichts (vgl. Mk 15,20b-41), in dem bereits die Tendenz leitend
war, den Tod Jesu nicht nur zu berichten, sondern ihn vielmehr mit alttestamentlichen Lei-
denspsalmen (besonders Ps 22 und 69) zu deuten und damit zu verarbeiten. Siehe hierzu im
einzelnen Reinbold, Wolfgang: »Der dlteste Bericht iiber den Tod Jesu. Literarische Analyse
und historische Kritik der Passionsdarstellungen der Evangelien« (= Beihefte zur Zeitschrift
fiir die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der alteren Kirche, Band 69), Ber-
lin/New York: 1994.

7 Der philologische Einzelnachweis kann hier aus Raumgrinden nicht erbracht werden. Insbe-
sondere fehlen im dltesten Passionsbericht alle Derivate der im Umfeld der Schmerzthema-
tik zu erwartenden griechischen Wurzeln alg-, pon- und odyn-. In Jes 53,4 wird das »Schlep-
pen« von »Schmerzen« in der Septuaginta mit dem Stamm odyn- aufgenommen; so findet
sich das Zitat jedoch nicht in Mt 8,17, wo vielmehr von »Krankheiten« die Rede ist. — Das
passt zu dem Befund, dass Jes 53,4 seinen Ort nicht in den Passionsberichten der Evangelien
hat, sondern einzig bei Matthaus in einem Reflexionszitat, das die Heilaktivitit Jesu deutet.
M.a.W. Jesus lasst sich in den Passionsgeschichten nicht im Licht des vierten Gottesknechts-
liedes als der »Schmerzen«»forttragende« Messias begreifen.

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Passio sine doloribus - Leiden ohne Schmerzen

Nigel und weitere Marterwerkzeuge. Jesus stirbt nach dem Bild der Markuspassi-
on sehr rasch; sein Gekreuzigtwerden und Verscheiden sind dufierst knapp notiert
(vgl. Mk 15,24a.37). Wie »blutig« sein Tod denn gewesen sei, wird in der Forschung
unterschiedlich eingeschitzt; offene Wunden und Verletzungen hitten — historisch
betrachtet — vor allem Folge der flagellatio sein konnen. Festhalten kann man: Mar-
kus erwihnt derlei nicht.

Weiter: Der verantwortliche rémische praefectus Iudaeae, Pontius Pilatus, des-
sen negatives Image die Erzdhlung wahrscheinlich bei der Leserschaft als bekannt
voraussetzen kann, wird keineswegs besonders grausam oder brutal gezeigt, auch
wenn die Verurteilung Jesu extra ordinem erfolgt.® Pilatus wird in der Erzihlung
auch als der Getriebene prisentiert. Zweimal erkundigt er sich beim zustindi-
gen centurio, ob Jesus schon gestorben sei; er gibt schliefilich Jesu Leichnam frei
(Mk 15,44f.). Die Anniherung an Pilatus in der Erzihlung geht bei Markus so weit,
dass dieser sogar den point of view des Erzihlers iibernehmen kann, wenn er »Neid«
als Aktionsmotiv der jidischen Gegner identifiziert (Mk 15,10).

Es fehlen also in Figurenrede und Erzihlerrede in Mki4f. all diejenigen
Schmerz-Attribute vollig, die man im Licht der spiteren mittelalterlichen An-
eignung des Textes erwarten wiirde. Fremd ist dem Markusevangelium auch die
oben angesprochene weiter reichende Konstruktion, dass Jesu Verletztwerden
und seinen Schmerzen irgendeine soteriologische Potenz zukommen kénnte. Der
Zeitpunkt des Todes Jesu wird zwar mit apokalyptischen Erzihltopoi angereichert
(hierhin gehért wahrscheinlich das Zerreiflen des inneren oder dufleren Tempel-
vorhangs: Mk 15,38; solche apokalyptischen Motive verstirkt in Mt 27,51-54). Doch
gibt es im altesten Passionsbericht keinerlei Verbindung von Schmerzen Jesu zu
den Drangsalen resp. den (Geburts-)Wehen/Schmerzen der anhebenden Endzeit
als apokalyptischem Topos (vgl. hierzu 1Thess 5,3; Gal 4,27; Mk 13,8 par; Apk 12,2;
nach Apg 2,24 hat Gott in der Auferweckung Jesu die »Wehen des Todes« gelost).

Auch das »Lésemittelg, als das der Menschensohn nach Markus sein Leben ein-
setzt (Mk 10,45), ist nicht schmerztherapeutisch konturiert, Markus weif3 nichts
von Schmerzen mit stellvertretendem oder sogar sithnendem Charakter; im Fokus
steht der Sklaven-Dienst (diakonia) des Menschensohns — im Kontrast zum Verhal-
ten der Herrscher und Michtigen (vgl. Mk 10,42-44).°

8 Zu den historischen und rechtshistorischen Fragen vgl. in Kiirze: Hengel, Martin: »Jesus und
das Judentum« (= Ders./Anna Maria Schwemer [Hg.]: Geschichte des frithen Christentums,
Band 1), Tiibingen: 2007, S. 601-618. Hengel notiert zur Verhdrszene: »Pilatus scheint sich
redlich um diesen sonderbaren Cefangenen bemiht zu haben [..]« (a.2.0,, S. 605).

9 Zur nicht-sithnetheologischen Interpretation von Mk 10,45 und zur Deutung des Todes Jesu
bei Markus: Breytenbach, Cilliers: »Narrating the Death of Jesus in Mark: Utterances of the
Main Character, Jesus, in: Zeitschrift fiir Neutestamentliche Wissenschaft 105 (2014), S. 153-
168.

14.02.2026, 16:55:34.

63


https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Reinhard von Bendemann

Summa summarum kann man folglich allgemeine Evidenziiberlegungen anstel-
len, dass die in Mk 14f. erzihlten Vorginge »schmerzhaft« gewesen sein miissen,
z.B. dass es bitter ist, wenn die eigenen Kleider verlost werden (Mk 15,24 in
biblischer Erfillung von Ps22,19 [21,19LXX]), dass die Darreichung eines Es-
sigschwammes als Teil der Verspottung am Kreuz in Mk 15,36 auch quilend ist
(als Erfullung von Ps69,22) oder dass es »weh tut«, wenn auf den mit einem
Spottkranz aus stacheligem Unkraut bekrénten Kopf noch Stockhiebe erfolgen
(Mk 15,7-19).1°
Wahrnehmungen vollig uninteressiert. Auch das letzte Wort Jesu ist nicht im

— Nur gilt: Die markinische Erzihlung ist an solchen Schmerz-

Sinne eines finalen Schmerzen-Schreis zu interpretieren, sondern ist bei Markus
einerseits die Spitze eines klimaktisch geordneten, sukzessiven Verlassenwer-
dens Jesu und andererseits die Riicknahme des Todesgeschicks in die biblischen
Gebetsworte des leidenden Gerechten (Mk 15,34/Ps 22,2).

Spannend und lohnend wire es nun, die Umbriiche in der Rezeption des il-
testen Martyriumsberichtes Jesu durch die Jahrhunderte zu verfolgen und die kul-
turgeschichtlichen, literaturgeschichtlichen, rechtshistorischen und theologischen
Faktoren herauszuarbeiten, die zur Reinterpretation der Passion Jesu als Schmer-
zens-Geschichte gefithrt haben und diesen zum homo dolorosus per se avancieren lie-
fen. In einem neutestamentlichen Forschungsbeitrag beschrinken wir uns hier
jedoch auf einige traditionsgeschichtliche Erwidgungen zu der Frage, warum die
Anfinge der Erzihltradition vom Sterben Jesu in Hinsicht auf die Schmerzthema-
tik — retrospektiv beurteilt - so zuriickhaltend bleiben.

3. Das Leidensgeschick des Gerechten und die mors turpissima
des Kreuzes

Ein erster Erklirungszugang zum Schmerzens-Schweigen der édltesten Erzihltra-
dition vom Leiden und Sterben Jesu setzt vom spitantiken Ideal der Apatheia her
an.' Vereinfacht gesagt geht es darum, dass nach den Postulaten vor allem der

10 SoU.Luz:2002,S.296,derin Mt 27,30 die spatere Deutung der Dornenkrone als Marterwerk-
zeug (seit Clemens Alexandrinus, Paed 11 73,3) angelegt finden mochte.

b8 Dies tut— spatere Befunde in die neutestamentliche Zeit riickprojizierend und vereinfa-
chend — Christoph Markschies (Ders.: »Der Schmerz und das Christentumc, in: Eugen Blu-
me/Annemarie Hiirlimann/Thomas Schnalke/Daniel Tyradellis [Hg.], Schmerz, Berlin: 2007,
S.153-159); die Evangelien und die weitere Literatur der antiken Christen seien »in einer Um-
welt geschrieben und gelesen« worden, »in der das [..] Apathie-Axiom galt und der Affekt
des Schmerzes auf- und ausgehalten, nicht ausgebreitet werden sollte« (a.a.0., S.155). Erst
das Christentum habe dann »[a]m Ende der Antike [..] iber das Apathie-Axiom der paganen
Philosophie und heidnischen Umwelt« triumphiert (a.a.0., S.156). Dagegen ist u.a. geltend
zumachen, dass es durchaus»Schmerzensmanner«in derantiken Literatur gibt. Vgl. zur brei-
ten literarischen Rezeption des Philoktet: Luchner, Katharina, »Philiatroi. Studien zum The-

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Passio sine doloribus - Leiden ohne Schmerzen

kynisch-stoischen Popularphilosophie der Weise/der Tugendhafte Abstand zu al-
len Affekten gewinnen soll — und kann. Das »Selbst« des Weisen vermag sich quasi
gegeniiber allen storenden Aufleneinfliissen abzukapseln und zu isolieren. Eine
solche Haltung und Fihigkeit des inneren Selbst gilt es in ethischer Hinsicht an-
zustreben; Menschen, die in dieser Haltung und Befihigung sterben und deren
Sterben derart erzihlt werden kann, gelten dann als vorbildlich. In entsprechende
literarische Konzeptualisierungen, wie wir sie z.B. in der antiken Biographie oder
auch in der Historiographie finden, spielen weitere popularphilosophisch vermit-
telte Tugend-Konzepte hinein, insbesondere das der »Tapferkeit« (fortitudo).™

Dieser Zugang kann freilich die Befunde im &ltesten Passionsbericht nur sehr
bedingt erkliren; er setzt faktisch e silentio an. Insgesamt stirbt Jesus nach Markus
gewiss sehenden Auges, vorbereitet und zuletzt ergeben in sein kommendes Ge-
schick, wie in direkter Figurenrede hervorgehoben wird (vgl. Mk 8,31;9,31;10,32-34;
10,38-40); und es fehlen auch nicht jegliche Ziige einer Vorbildlichkeit der Haupt-
figur im Sterben.’® Doch liegt der Fokus im Markusevangelium nicht in der Weise
auf dem »Charakter« Jesu, wie dies in antik-biographischen Texten der Fall ist; und
in keinem Fall sind erzdhlerische Signale zu identifizieren, die darauf zielten, Jesus
in seinem Leiden und Sterben als besonders »tapfer« zu inszenieren.

Im iltesten Passionsbericht gilt: Leiden und Sterben sind schlicht »da«;** sie
treffen Jesus als einen frommen jiidischen Gerechten, der sein gewaltsames Ge-
schick ergeben in die Hand des Gottes Israels legt. Das Ertragen von Schmerzen
oder eine weitere Affekthaftigkeit interessieren den Erzihler dabei nicht, wie wir
feststellten.

Einen deutlichen Schritt weiter in der Erklirung des Schmerzen-Schweigens
im Zltesten Martyriumsbericht Jesu fithrt dagegen die Einsicht: Das quasi grund-
legendere, iibergeordnete und umgreifende Wahrnehmungsschema, das Lese-

ma der Krankheit in der griechischen Literatur der Kaiserzeit« (= Hypomnemata, Band 156),
Gottingen: 2004, S. 337-352. Zu Schmerzkonzepten in altchristlichen Méartyrertexten: Cobb, L.
Stephanie: »Divine Deliverance. Pain and Painlessness in Early Christian Martyr Texts«, Oak-
land: 2017.

12 Zur Tapferkeit als Thema der antiken Grabrede: Vogel, Manuel: »Commentatio mortis.
2Kor 5,1-10 auf dem Hintergrund antiker ars moriendi« (= Forschungen zur Religion und Lite-
ratur des Alten und Neuen Testaments, Band 214), Géttingen: 2006, S. 63-73.

13 Vgl. sachlich in Hebr13,7 die Aufforderung an die Adressaten, sich am »Glauben« zu orien-
tieren, mit dem die Gemeindeleiter gestorben sind. Auffillig ist, wie der markinische Jesus
ab dem 10. Kapitel auf alle Wunder- und Machtmittel verzichtet, die ihn in Galilda in sei-
nerddmonenbannenden und therapeutischen Aktivitit kennzeichnen. Er trittim Leiden und
Sterben programmatisch hinter den Willen Cottes zuriick.

14 Insofern liegt fir Markus auch auerhalb des Cesichtskreises, was Valerius Maximus zum
Tod des Euripides schreibt, nimlich iiber die »Grausamkeit des Schicksals, die ein so gro-
Rer Geist nicht verdient hat« (crudelitas fati tanto ingenio non debita; Facta et Dicta Memorabi-
liag,12 ext. 4).

14.02.2026, 16:55:34.

65


https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Reinhard von Bendemann

rinnen und Leser bei der Schilderung des Todes eines Menschen in neutes-
tamentlicher Zeit aktivieren, ist nicht das der Anwesenheit oder Abwesenheit
physischer Schmerzen, sondern das der Anwesenheit oder Abwesenheit von
»Schmach«/»Schande«.

Im Tod eines Menschen wird sein »Ehrenkapital« auf den Priifstand gestellt.
Im Todesgeschick fillt die Entscheidung iiber »Wiirde«, »Ansehen« resp. »Scham,
»Schmach« und »Schande« als Antonymen, und zwar in Hinsicht auf die Person
und ihre Lebensleistung insgesamt, damit aber auch immer iiber die Familie, die
Gruppe, das Volk bzw. das soziopolitische Gebilde, dem der Sterbende zugehért.
Gibt die Weise des Lebensendes resp. des Sterbens Anlass zum Spott, kann die
gesamte Vita einer Person retrospektiv eminenten Schaden nehmen; stirbt ein
Mensch dagegen (trotz widriger Umstinde) ohne Widerstand dem Schicksal resp.
dem Willen Gottes ergeben,’> ggf. auch heiter, entsprechend eigener Einsicht,
eigenem Plan und Vorhersage, in letzter Verrichtung kluger und wiirdevoller
Aktivititen, z.B. der Sorge fur Mitmenschen, oder im Gesprich mit Schiilern
oder Freunden, in dignititsvoller Kérperhaltung, mit gewichtigen, sein Leben
zusammenfassenden ultima verba,'® und wird seiner Person/seinem Korper auch
postmortal ehrenvolle Behandlung zuteil, so illuminiert diese letzte Summierung
und Akkumulation von »Ehrenkapital« sein gesamtes Leben.'” In dieser Weise
schildert z.B. Plutarch den grausamen Tod des Pompeius (Plutarch, Vita Pom-
pei 79f.). Auch der Ermordung Caesars kann so a posteriori Wiirde zugeschrieben
werden (Sueton, Caesar, 86f.). Entsprechend ehrenvoll lisst Sueton Vespasian im
Stehen sterben (Sueton, Vespasian 24; vgl. den idealtypischen Selbstmord Senecas
bei Tacitus, Annalen 15,60-64). Umgekehrt kann z.B. der einsame oder auch der
den Koérper entbléflende und kliglich entstellende Tod einer Figur diese, ihre
Anhinger und ihre Lebensleistung final ihrer Wiirde berauben (vgl. klassisch zum
Tod des Nero: Sueton, Nero, 49).

Der Tod durch eine Hinrichtung/Tétung beschreibt einen Sonderfall. Hier gilt
nimlich ggf. nicht nur das Vergehen/das crimen als schindlich, welches ggf. die
Tétung begriindet, sondern in enger Interdependenz hierzu besonders auch die
Hinrichtungsart. Das genus mortis beschreibt per se eine Evaluation der Lebensfith-
rung, der »Botschaft« und Lebensleistung des Getoteten.

Als schindlich gilt in der antiken Literatur schon die Hinrichtung durch das
Beil (vgl. exemplarisch den Tod des Antigonos: Josephus, Bellum Iudaicum I 357).
Als das anstofligste genus mortis erscheint jedoch in einem breiten common sense

15 Vgl. Valerius Maximus 13 (De cupiditate): Mangelnde Todesbereitschaft riickt den Charakter
in ein schlechtes Licht.

16  Vgl. die Karikatur solcherletzter Gerdusche<in Senecas Verkiirbissung (»Verdppelung«) des
Kaisers Claudius: Seneca, Apocolocyntosis 4,3.

17  Siehe hierzu und zu den folgenden Beispielen der ars moriendi: M. Vogel: 2006, S. 45-222.

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Passio sine doloribus - Leiden ohne Schmerzen

der Literatur der hellenistisch-rémischen Zeit das Kreuz. Der Kreuzestod gilt als
das summum supplicium (Cicero, Verres 11 5,168), das servile supplicium (vgl. Valerius
Maximus II 7,12; Tacitus, Historien IV 11; vgl. II 72), als mors turpissima, die schind-
lichste aller Todesarten. Ziel der Kreuzesstrafe ist weniger das Quilen des Delin-
quenten, so grausam die oftmals flexibel gehandhabten Vollziige auch sind, als
vielmehr die dffentliche Schindung. Nach Cicero bedeutet darum schon »das blof3e
Wort Kreuz« fiir Biirger Roms eine Beleidigung ihrer Gedanken, Augen und Oh-
ren (vgl. Cicero, Pro Rabirio 5,16)."8 Im Blick auf das Ehrenkapital eines Menschen,
seine Verdienste, seine Gruppe, sein Volk u.a. ist das Lebensende durch eine Kreu-
zigung ruinds. Entsprechendes Urteil lisst sich in der zeitgendssischen Literatur
nicht nur fir Kreise der Gebildeten und der Nobilitit belegen, sondern auch fir
die Unterschichtszugehoérigen.

Markus steht folglich als Verfasser der ersten und iltesten Jesusgeschichte —
wie in unterschiedlichem Grad und Umfang alle frithchristlichen Schriftsteller —
nicht nur vor dem Problem, dass mit dem Tod Jesu (und: der Flucht aller Anhin-
ger) seine »Sache« hitte am Ende sein resp. scheitern kénnen; er sieht vielmehr
seine Leserschaft zugleich vor allem mit diesem Problem der mors turpissima kon-
frontiert. Die Bedeutung und die Wiirde, die der Hauptfigur der Erzihlung fur
den Erzihler und seine Leserschaft zukommen, stehen in krassem Widerspruch
zu ihrem Tod am Kreuz; diese kognitive Dissonanz ist kaum aufzul6sen. Freunde,
mit denen eine letzte Mahlzeit gefeiert wird (vgl. Mk 14,17-25), ein respektvolles vo-
tum eines Zugehorigen der »anderen«/der »Titer« (Mk 15,39), ein frommes letztes
Wort (Mk 15,34) u.a.m. kénnen als solche die Schande, die dem genus mortis crucis
innewohnt, nicht tilgen.

Die besondere Erzihlleistung des iltesten Passionsberichtes besteht nun ge-
rade darin, dass sie keine erzihlerische Behauptungsstruktur des Gegenteils ge-
neriert und kein »reversal«/keine Umkehrung der Bewertungen herbeizufithren
sucht. Der Erzihler des zweiten Evangeliums geht nicht den Weg des Paulus, der
im 1. Korintherbrief gerade in der »Dummbeit« und im Skandal eines gekreuzig-
ten Messias Heil fiir die Welt resp. die »Glaubenden« behauptet (1Kor 1,18-25). Vom
Kreuz fiir sich genommen kann in der Markuspassion nicht »Heil« ausgehen, Kon-
zepte von Sithne und Stellvertretung spielen in der Markuspassion keine Rolle (zum
Problem von Mk 10,45 siehe oben). Vielmehr verschweigt der Erzihler die Schan-
de und den Spott nicht, der einen gekreuzigten Messiaspritendenten notwendig
treffen muss - eine contradictio in adiecto.”

18 Vgl.auch im Neuen Testament Hebr 12,2 zur Korrelation von »Schande« und »Kreuz«. Auf die
Frage der Beschaffenheit des KreuzesJesu und die in der Markuspassion berichteten Vollziige
im Einzelnen kann hier nicht eingegangen werden. Siehe oben Anm. 4.

19 ZurVerspottungs- und Misshandlungsszene: Josephus, Antiquitates XIX 356-359; Philo, Flac-
cus 36-39. In der Wertwelt der Erzdhlung in Hinsicht auf die Emotionen der Leserschaft bit-
terer als der Spott der rémischen Soldaten (vgl. den Mimus in Mk15,16-20) erscheinen die

14.02.2026, 16:55:34.

67


https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Reinhard von Bendemann

Zuletzt lisst sich dieser Befund noch untermauern, wenn man einen Blick
auf die ethisch-korrektiven Aussagen wirft, die Markus vor allem in dem Weg-
Abschnitt nach Jerusalem (Mk 8-10) wohl kalkuliert zusammen gefithrt hat. Mar-
kus rechnet mit der Moglichkeit des realen Martyriums der Jinger Jesu, so ist
auch das Logion vom Kreuz-Tragen in Mk 8,34 bei Markus zunichst aufzufassen
(d.h. nicht: paulinisch) — auch wenn das zweite Evangelium uns keinerlei siche-
re Indizien dafiir gibt, dass es eine blutig verfolgte »Gemeinde« voraussetzt (trotz
Mk 13,6b-9). Vielmehr gilt jedoch auch in den einschligigen parinetischen Sitzen
im zweiten Evangelium, dass das soziale Feedback im Vordergrund steht und das
Kreuz-Tragen zuerst impliziert, in Selbstverleugnung, in der Bereitschaft der Ab-
sehung von allen Statuswiinschen und allem Insistieren auf eigener Wiirde die
Schmach/Schande (weiter-)zutragen, die der Glaube an einen Gekreuzigten mit
sich bringt (vgl. die didaktischen Abschnitte Mk 8,31-9,1; 9,33-50; 10,42-45). Eine
erzihlerische Besonderheit des zweiten Evangeliums, die als solche oft viel zu we-
nig beachtet wird und die die spiteren Berichte vom Leiden und Sterben Jesu bei
Matthius, Lukas und Johannes nicht mehr in dieser Radikalitit durchgehalten ha-
ben, besteht dabei darin: Markus scheut nicht davor zuriick, die eigene Gruppe,
namlich die ersten Nachfolger/Jiinger Jesu in dieser Hinsicht vollig versagen zu
lassen und damit zu beschimen: Alle verlassen Jesus in Anbetracht des Kreuzes,
nachdem sie alle — unisono - beteuert haben, genau dies nicht tun zu wollen; so-
gar Petrus, der Erste und Sprecher der Jinger, der immerhin vor der Kreuzigung
ein Stiick weiter »nachfolgt« (Mk 14,54), verleugnet Jesus; am Ende fliehen auch
die Frauen, die bei der Kreuzigung noch dabei sind (Mk 16,8). Damit werden die
ersten Anhingerinnen und Anhinger Jesu zu Prototypen solcher Menschen, derer
sich der Menschensohn eschatologisch/postmortal im Gericht schimen muss und
schimen wird (vgl. Mk 8,38).

4. Riickblick und hermeneutischer Ausblick

Wir haben gesehen: Der ilteste Bericht des Martyriums Jesu ist an der Schmerz-
Thematik, die die Rezeption der Evangelien seit der Spatantike und dann vor allem
im Hoch- und Spatmittelalter so stark geprigt hat, ginzlich uninteressiert. Das

Schméhungen und Blasphemien jidischer Einzelner und Gruppen im Angesicht des Kreu-
zes (vgl. Mk 15,29-32; auch in Mk 15,35 muss es sich um Juden handeln). Diesen kontrastiert
bei Markus die Feststellung des romischen centurio, dass Jesus als Mensch »Sohn Gottes war«
(duratives Imperfekt; Mk 15,39). Hervorzuheben ist, dass Markus den Spott, den der Gekreu-
zigte in Mk1s erfahrt, nicht in der Weise verarbeitet, dass er die Rehabilitation Jesu in der
Erh6hung in einen Triumph lber seine Gegner/Verachter transformiert (in dieser Richtung
z.B. (iber das Lebensende des Gerechten: Sapientia Salomonis 5,1-14).

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Passio sine doloribus - Leiden ohne Schmerzen

zweite Evangelium belichtet nicht zuerst den physischen Schmerz und die qualvol-
len korperlichen Empfindungen, sondern das niichterne »dass«. Die Markuspas-
sion zielt erzdhlerisch nicht auf ein Evozieren von compassio; sie deutet nicht Jesu
Schmerzen als Ausdruck der endzeitlichen Drangsale des Kosmos (vgl. das Seufzen
der Schopfung in Rom 8) 0.4. Es ist das singuldre und unwiederholbare gewaltsame
Geschick des Menschensohnes, welches berichtet wird. Stimuliert oder gefordert
wird nicht eine Versenkung in das Schmerzensleiden Christi. Erzihlerisch bestim-
mend ist nicht ein pain-Paradigma, sondern vielmehr das Wahrnehmungsschema
von shame and honor, welches sich in der Antike in besonderer Weise mit dem Ster-
ben und auch der Todesart eines Menschen verband. Folglich kann auch nicht von
Schmerzen ausgegangen werden, denen eine soteriologische Relevanz beizumes-
sen sei.

Esist anachronistisch und auch theologisch ein schwieriges Unterfangen, Men-
schen aus spiteren Jahrhunderten die »Wahrhaftigkeit« dessen zu bestreiten, was
sie in biblischen Texten gefunden haben. Hier stellen sich methodische Grundfra-
gen, die einer ausfithrlicheren Behandlung bediirften. So wire fiir jede Zeit und
jeden Schriften- und Kulturkreis zunichst griindlich zu untersuchen, inwieweit
»Schmerzerfahrungen« begriftlich versprachlicht werden kénnen. Vor allem aber
miisste im Zusammenhang der Kreuzesstrafe intensiver dem Problemkreis sozial
induzierter »Schmerzen« nachgegangen werden, d.h. der Frage, inwieweit »Schan-
de«/»Schmach« schmerzlogisch zu begreifen ist.>°

Um die Umbriiche und Spriinge, die in der spiteren Rezeption des iltesten Pas-
sionsberichtes erfolgt sind, noch klarer herauszuarbeiten, miisste zunichst auch
die altkirchliche Rezeption griindlich untersucht werden. Schon bei Markus ist es
so: Leiden und Sterben Jesu sind umgriffen von der Aussage, dass es so geschehen
muss, wie es geschieht, dass die »Schriften« erfiillt werden miissen (Mk 14,49) und
dass Gott in der Erhohung zugunsten seines leidenden Gerechten handeln wird.
Von hier aus konnten spitere Leser/Texte zu der Uberzeugung gelangen, dass der
Tod Jesu in Wahrheit ein »Sieg« Gottes ist; damit ist freilich ein wirklicher »Sprung«
markiert, denn nimmt man die Befunde in der Markuspassion ernst, so gilt: Das
Ende eines Gekreuzigten lisst sich grundsitzlich in keinem Fall wie das Ende des
Sokrates erzihlen, der in Platons »Phaidon« sein Sterben auch als einen Sieg iiber
seine Richter konstruieren kann. Unter den kanonischen Erzihlbiichern setzt auf-
regender Weise vor allem das Johannesevangelium bereits so an. Und in der Alten
Kirche hat man dann die Passion Jesu ganz tiberwiegend nicht sub voce crucis sive do-

20  Hier misste die Diskussion auch noch einmal traditionsgeschichtlich in das weite Feld an-
tiker Kreuzigungs-Aussagen eintreten. Unter diesem Aspekt lohnend wére z.B. die Untersu-
chung der Verspottung Gekreuzigter in der romischen Komédie (vgl. hierzu M. Hengel: 1976,
S.129 mit Anm. 13).

14.02.2026, 16:55:34.

69


https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Reinhard von Bendemann

loris gelesen, sondern vielmehr als die Geschichte eines freudigen Triumphes Jesu
itber seine Widersacher und den Tod.*"

In summa: Die spiteren Zuginge und Auslegungen, die mit solch eminenter
Breitenwirkung die Passion Jesu in den Rang einer archetypischen Schmerz-
Erzihlung gehoben haben, sind keineswegs einfach als »Bereicherungen« oder
»Vertiefungen« des biblischen Textes aufzufassen. Der Christus dolorosus des ho-
hen und spiten Mittelalters erweist sich im Blick auf seine Referenztexte, die
biblischen Passionserzihlungen, auch als eine Fiktion, die diese entstellt. Ein her-
meneutisches Grundproblem besteht darin, dass tiber Jahrhunderte in sehr vielen
Fillen nicht mehr die biblischen Texte als solche, sondern vielmehr ihre fiktionalen
Entstellungen meinungsbildend und praxisformierend gewirkt haben. Dies hat
auch dazu gefiihrt, dass Menschen anderen, allen voran: jiidischen Menschen und
sich — selbst — Schmerzen zugefiigt haben.**

21 »Die Frommigkeit der Alten Kirche war Osterfrommigkeit. Mit dem Vorgang der Kreuzigung
beschéftigte sie sich kaum. Das Kreuz war fiir sie nicht in erster Linie Marterinstrument, son-
dern eher ein Zeichen des Sieges Gottes [..] Details der Kreuzigung, die Schmerzen Jesu, das
Annageln am Kreuz, die Kreuzesaufrichtung interessieren in diesem Kontext nicht« (U. Luz:
2002, S.318; vgl. Origenes frgm 552; Ambrosius 10, 109-113; Theophylakt 468 u.a.). So nach
Luz auch noch auf bildlichen Darstellungen bis zum 12.Jh.; erst von dann an dominiert der
Typus des leidenden crucifixus (a.a.0., S. 43).

22 Es handelt sich beim Schmerz-Komplex damit um einen Fall, in dem die biblischen Texte
auch vor ihrer spateren Auslegungs- und Aneignungsgeschichte in Schutz zu nehmen und
gegen diese sachkritisch in Geltung zu bringen sind. In Anbetracht der neutestamentlich-
textuellen Befunde kann man kaum durchgangig von »neu entdeckten Tiefen der Passions-
frommigkeit«im Hoch- und Spatmittelalter sprechen (so U. Luz: 2002, S. 21).

14.02.2026, 16:55:34.



https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

