
Passio sine doloribus – Leiden ohne Schmerzen

Beobachtungen zum ältesten Bericht des Martyriums Jesu

Reinhard von Bendemann

1. Compassio – Zur Rezeptionsgeschichte der Passion Jesu
als schmerzaffizierter Kreuzweg

Die älteste kohärente Erzählung vom Leiden und Sterben Christi findet sich im

(später so eingeteilten) 14. und 15. Kapitel des um das Jahr 70 n. Chr. entstande-

nen Markusevangeliums; sie wurde zur literarischen Grundlage der wenige Jahr-

zehnte später entstandenen Passionsberichte desMatthäus (Mt 24f.) und des Lukas

(Lk 22f.) und hat wahrscheinlich mindestens indirekt auch den Leidensbericht des

vierten Evangeliums mit geprägt (vgl. Joh 18f).

In Hinsicht auf das Thema Schmerzen hat diese Erzählung in ihrem Plot, aber

auch in zahlreichen Einzelzügen die christliche Rezeptionsgeschichte bestimmt

wie kein anderer Text.

Beginnend bereits in der Spätantike, dann vor allem jedoch imHoch- und Spät-

mittelalter wird die Erzählung der Passion Jesu zu der Fundgrube für Schmerzen

schlechthin und beschäftigt als solche die Frömmigkeit in einer großen Fülle von

literarischen und künstlerischen Gattungen und Ausdrucksformen (Reliquienkult;

Passionsspiele u.a.).1 Jesus wird zum homo dolorosus per se – narrativ-liturgisch im-

mer stärker erweitert und angereichert durch seinemater dolorosa, die das Geschick

ihres Sohnes beklagt und alle Schmerzen und alle Trauer um Jesus in sich auf-

nimmt.

Jesus wird mehr und mehr als der von Folter und Schmerzen Gebeugte, Ver-

krümmte und Verwundete gezeigt. Man bedenkt seine letzte Nacht im Gefängnis

auf das Schmerzhafte hin, die Jesus bei der Geißelung beigebrachten Peitschenhie-

be undWunden werden beschrieben und sogar nummeriert, die Marterwerkzeuge

(arma), durch die er verletzt wird, werden eigener Reflexionsgegenstand. Immer

1 Siehe zum Folgenden das Material zur Wirkungs- und Auslegungsgeschichte der Matthäus-

passion, die zu weiten Teilen die Markuspassion übernimmt: Luz, Ulrich: Das Evangelium

nach Matthäus (Mt 26-28) (= Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament,

Band I/4), Düsseldorf/Zürich/Neukirchen-Vluyn: 2002, S. 14-386.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Reinhard von Bendemann

mehr fließt Blut. Man stellt sich, so z.B. bei Bonaventura, die Schmerzhaftigkeit

des Ausziehens des durch Blut klebenden Purpurmantels vor, bei der die Wunden

erneut aufreißen. Vor allem der Kreuzigungsvollzug als solcher wird, angefangen

beim Aufrichten des Kreuzes und der Zahl der verwendeten Nägel bis hin zur Stre-

ckung und zum Reißen der Glieder, immer phantasiereicher ausgemalt. Das ulti-

mum verbum Jesu, das in Mk 15,34 als laut gerufenes aramäisches Zitat von Ps 22,2

angegeben ist, wird als letzter Kulminationspunkt des immensen Schmerzes Jesu

gefasst.2

Ein Hauptmotiv dieser rezeptiven Implementierung der neutestamentlichen

Passionserzählung mit der Schmerzthematik ist das Motiv der compassio. Ziel wird

es immer mehr, oft vor dem Hintergrund schrecklicher und schmerzhafter zeit-

geschichtlicher Erfahrungen, die eigenen Qualen mit denen Christi zu verbinden,

um sich körperlich-partizipativ in sie hineinversetzen zu können. Der Leidensbe-

richt wird quasi als Ermunterung aufgefasst, in die Rolle des Simon von Kyrene zu

schlüpfen und die Last des Kreuzes Christi am eigenen Leib zu erfahren; in dieser

Grundidee wurzeln die spätmittelalterlichen Kreuzwege. Die Verletzungen Christi

werden zu stimuli der schmerzhaften Selbstkasteiung und Selbststigmatisierung.

So wird etwa die im Passionsbericht nur kurz notierte Geißelung Jesu durch die

römischen (Auxiliar-)Soldaten (lateinisch: flagellare) zum ProgrammderMassenbe-

wegung der Flagellanten, die vor allem im 13. und 14. Jahrhundert solche qualvolle

Geißelung als Bußhandlung an sich selbst vollzieht mit dem Ziel der uniomit dem

leidenden Menschensohn.

Immer wieder wird im Hintergrund entsprechender Schmerz-betonter Aneig-

nungen und Rekapitulationen der Passion Jesu auch die Auffassung erkennbar,

dem qualvollen Leiden eigne eine soteriologische Dimension; die dolores Christi und

die Teilnahme an ihnen dienten der Summierung und der Überwindung der Qua-

len dieser Weltzeit.

Nähert man sich von solchen Befunden der späteren christlichen Rezeptions-

geschichte her den frühesten Berichten des Martyriums Jesu, so ist nüchtern zu

konstatieren: Hier findet man für solche späteren Entwicklungen kaum Anhalts-

punkte.

2 Vgl. U. Luz: 2002, S. 337 zu Dionysius, dem Kartäuser; vgl. a.a.O., S. 338, zum Problem des

Theopaschitismus.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passio sine doloribus – Leiden ohne Schmerzen 61

2. Passio sine doloribus – Annäherungen an das erzählerische Bild
im ältesten Passionsbericht

Im Blick auf die Befunde im Markusevangelium, auf dessen – wie gesagt: ältes-

ten – Passionsbericht ich mich im Folgenden beschränke,3 ist festzuhalten: Die

Erzählung verhält sich gegenüber späteren kreativen Lektüren, die der oben an-

gesprochenen Inflation der Schmerzen Vorschub leisteten, äußerst widerständig

und abständig.

Gewiss rechnet die Erzählung mit demWissen der Leserschaft, dass die der ei-

gentlichen Kreuzigung vorausgehende Geißelung und auch die Verspottung durch

die römischen Soldaten im Mimus grausam sind.4 Gewiss ist vorausgesetzt, dass

die Kreuzigungsstrafe eine äußerst brutale Sklaven-undVerbrecherstrafe darstellt,

welche von den Römern als »Räuber« eingestufte Akteure im ersten Jahrhundert

mit dem Ziel der Abschreckung massenweise traf.5

Doch ist in Hinsicht auf die Schmerz-Thematik, die spätere Leser hier gesucht

haben und suchen, in der Passionsgeschichte insgesamt ein vacat zu verzeichnen.

Vergegenwärtigen muss man sich dabei: Der Passionsbericht unterscheidet sich,

3 Vergleichbares gilt jedoch auch für die weiteren kanonischen Passionsberichte. Luz konsta-

tiert im Blick auf die Matthäuspassionmit Recht: »Nichts von all diesen Grausamkeiten deu-

tet der Bibeltext an« (U. Luz: 2002, S. 320). Lukas konzeptualisiert im Übergang vom Evange-

lium zur Apostelgeschichte den Tod Jesu unter den Vorzeichen seiner Rehabilitation – auch

auf Seiten der politisch Verantwortlichen. Die Johannespassion ist noch stärker vom Axiom

des Sieges Jesu über den Tod und von der Konzeptualisierung dieses Todes als notwendige

Vorstufe zu seiner Erhöhung her entworfen.

4 Siehe zu den historischenHintergründen: Hengel, Martin: »Mors turpissima crucis. Die Kreu-

zigung in der antikenWelt unddie ›Torheit‹ des ›Wortes vomKreuz‹«, in: Rechtfertigung. FS E.

Käsemann, Tübingen: 1976, S. 125-184; Kuhn, Heinz-Wolfgang: »Jesus als Gekreuzigter in der

frühchristlichen Verkündigung bis zur Mitte des 2. Jahrhunderts«, in: Zeitschrift für Theolo-

gie und Kirche 72 (1975), S. 1-46; Ders.: Artikel »Kreuz II. Neues Testament und frühe Kirche

(bis vor Justin)«, in: Theologische Realenzyklopädie 19 (1990), S. 713-725; Ders.: »Die Kreu-

zesstrafe während der frühen Kaiserzeit. Ihre Wirklichkeit und Wertung in der Umwelt des

Urchristentums«, in: Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, Reihe II: Principat 25/1,

hg. v. Hildegard Temporini und Wolfgang Haase, Berlin/New York (1982), S. 648-793.

5 Die Kreuzigungsstrafe ist für Palästina breit bezeugt; historisch betrachtet, ist Jesus einer

unter zahllosen Gekreuzigten. Nach Josephus, Antiquitates XVII 296 ließ Quintilius Varus

im Jahr 4 v. Chr. vor Jerusalem zweitausend Juden kreuzigen; nach Josephus, Bellum Iudai-

cum II 253 sei unter dem Prokurator Felix die Zahl der gekreuzigten »Räuber« und der Ein-

wohner, denen eine Verbindung mit diesen nachgewiesen werden konnte, ins Unermessli-

che gestiegen. Vgl. auch Josephus, Bellum Iudaicum II 75.241.306.308; III 321; V 289.449-451;

Antiquitates XX 129. Unter »Räubern«/»Banditen« wird auch Jesus gekreuzigt (Mk 15,27 par).

Nota bene ist es nicht richtig, dass die Kreuzigung ausschließlich von den Römern ausgeübt

wurde. Auch die jüdischen Hasmonäer praktizierten Kreuzigungen (vgl. Josephus, Bellum

Iudaicum I 96-98; Antiquitates XIII 308f.).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Reinhard von Bendemann

unter anderem in den sehr viel präziseren Ortsangaben und der differenzierten

Zeitstruktur, in manchem vom übrigen Evangelium; bestimmend ist hierbei unab-

hängig von der Frage,wie der Erzähler überhaupt informiert sein kann –die Jünger

sind sämtlich geflüchtet –, auch die Ereignisbindung.6 Doch handelt es sich um ein

erzählerisches Bild, welches selektiert, akzentuiert und literarisch bewusst gestaltet

wird. Es hätte in der antiken Literatur durchaus Vorbilder für einen »Schmerzens-

mann« gegeben; doch der Erzähler des zweiten Evangeliums entscheidet sich be-

wusst dafür, Jesus nicht als einen solchen darzustellen.

Markus erzählt in rhetorischer brevitas (Kürze). Die erzählte Figurenrede, insbe-

sondere die der Hauptfigur, fokussiert weder terminologisch noch sachlich körper-

liche Schmerzerfahrungen. Auch die Erzählerrede interessiert sich in Mk 14f. nicht

für körperliche Schmerzen. Einschlägige griechischeWortstämme und termini feh-

len in der Attribuierung der erzählten Vorgänge (»telling«).7 Insgesamt zeigt der

Erzähler des Markusevangeliums das Leiden auch nicht schmerzbetont, d.h. die

Erzählung gibt keinerlei Impulse und Anhaltspunkte dafür, dass die Leserschaft

hier eigene Schmerzerfahrungen interferieren soll. Die im Markusevangelium so

wichtigen und den Passionsbericht erzählerisch vorbereitenden »Leidensansagen«

Jesu (Mk 8,31; 9,31; 10,32-34; vgl. Mk 9,9.12; 10,45; 12,8-11) und die ihnen jeweils

rhythmisch folgenden korrektiven Jüngerbelehrungen (Mk 8,34-9,1; 9,35-50; 10,42-

45) fokussieren expressis verbis nicht auf Schmerzerfahrungen. Dies entspricht den

Befunden im eigentlichen Kreuzigungsbericht. In Mk 15 bleiben viele Details, die

wir aus antiken Kreuzigungstexten kennen und mit denen sich Notizen extremen

Schmerzes hätten verbinden lassen, unerwähnt; es fehlen bei Markus z.B. auch

6 Die Frage nach frühen überlieferungsgeschichtlichen Vorstadien und Wachstumsprozessen

der Markuspassion muss hier nicht diskutiert werden. Sehr wahrscheinlich stand am Beginn

der Plot eines Kreuzigungsberichts (vgl. Mk 15,20b-41), in dem bereits die Tendenz leitend

war, den Tod Jesu nicht nur zu berichten, sondern ihn vielmehr mit alttestamentlichen Lei-

denspsalmen (besonders Ps 22 und 69) zu deuten und damit zu verarbeiten. Siehe hierzu im

einzelnen Reinbold, Wolfgang: »Der älteste Bericht über den Tod Jesu. Literarische Analyse

und historische Kritik der Passionsdarstellungen der Evangelien« (= Beihefte zur Zeitschrift

für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche, Band 69), Ber-

lin/New York: 1994.

7 Der philologische Einzelnachweis kann hier aus Raumgründen nicht erbracht werden. Insbe-

sondere fehlen im ältesten Passionsbericht alle Derivate der im Umfeld der Schmerzthema-

tik zu erwartenden griechischen Wurzeln alg-, pon- und odyn-. In Jes 53,4 wird das »Schlep-

pen« von »Schmerzen« in der Septuaginta mit dem Stamm odyn- aufgenommen; so findet

sich das Zitat jedoch nicht in Mt 8,17, wo vielmehr von »Krankheiten« die Rede ist. – Das

passt zu dem Befund, dass Jes 53,4 seinen Ort nicht in den Passionsberichten der Evangelien

hat, sondern einzig bei Matthäus in einem Reflexionszitat, das die Heilaktivität Jesu deutet.

M.a.W. Jesus lässt sich in den Passionsgeschichten nicht im Licht des vierten Gottesknechts-

liedes als der »Schmerzen« »forttragende« Messias begreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passio sine doloribus – Leiden ohne Schmerzen 63

Nägel und weitere Marterwerkzeuge. Jesus stirbt nach dem Bild der Markuspassi-

on sehr rasch; sein Gekreuzigtwerden und Verscheiden sind äußerst knapp notiert

(vgl. Mk 15,24a.37). Wie »blutig« sein Tod denn gewesen sei, wird in der Forschung

unterschiedlich eingeschätzt; offeneWunden undVerletzungen hätten –historisch

betrachtet – vor allem Folge der flagellatio sein können. Festhalten kann man: Mar-

kus erwähnt derlei nicht.

Weiter: Der verantwortliche römische praefectus Iudaeae, Pontius Pilatus, des-

sen negatives Image die Erzählung wahrscheinlich bei der Leserschaft als bekannt

voraussetzen kann, wird keineswegs besonders grausam oder brutal gezeigt, auch

wenn die Verurteilung Jesu extra ordinem erfolgt.8 Pilatus wird in der Erzählung

auch als der Getriebene präsentiert. Zweimal erkundigt er sich beim zuständi-

gen centurio, ob Jesus schon gestorben sei; er gibt schließlich Jesu Leichnam frei

(Mk 15,44f.). Die Annäherung an Pilatus in der Erzählung geht bei Markus so weit,

dass dieser sogar den point of view des Erzählers übernehmen kann, wenn er »Neid«

als Aktionsmotiv der jüdischen Gegner identifiziert (Mk 15,10).

Es fehlen also in Figurenrede und Erzählerrede in Mk 14f. all diejenigen

Schmerz-Attribute völlig, die man im Licht der späteren mittelalterlichen An-

eignung des Textes erwarten würde. Fremd ist dem Markusevangelium auch die

oben angesprochene weiter reichende Konstruktion, dass Jesu Verletztwerden

und seinen Schmerzen irgendeine soteriologische Potenz zukommen könnte. Der

Zeitpunkt des Todes Jesu wird zwar mit apokalyptischen Erzähltopoi angereichert

(hierhin gehört wahrscheinlich das Zerreißen des inneren oder äußeren Tempel-

vorhangs: Mk 15,38; solche apokalyptischen Motive verstärkt in Mt 27,51-54). Doch

gibt es im ältesten Passionsbericht keinerlei Verbindung von Schmerzen Jesu zu

den Drangsalen resp. den (Geburts-)Wehen/Schmerzen der anhebenden Endzeit

als apokalyptischem Topos (vgl. hierzu 1Thess 5,3; Gal 4,27; Mk 13,8 par; Apk 12,2;

nach Apg 2,24 hat Gott in der Auferweckung Jesu die »Wehen des Todes« gelöst).

Auch das »Lösemittel«, als das der Menschensohn nachMarkus sein Leben ein-

setzt (Mk 10,45), ist nicht schmerztherapeutisch konturiert, Markus weiß nichts

von Schmerzen mit stellvertretendem oder sogar sühnendem Charakter; im Fokus

steht der Sklaven-Dienst (diakonía) des Menschensohns – im Kontrast zum Verhal-

ten der Herrscher und Mächtigen (vgl. Mk 10,42-44).9

8 Zu den historischen und rechtshistorischen Fragen vgl. in Kürze: Hengel, Martin: »Jesus und

das Judentum« (= Ders./Anna Maria Schwemer [Hg.]: Geschichte des frühen Christentums,

Band 1), Tübingen: 2007, S. 601-618. Hengel notiert zur Verhörszene: »Pilatus scheint sich

redlich um diesen sonderbaren Gefangenen bemüht zu haben […]« (a.a.O., S. 605).

9 Zur nicht-sühnetheologischen Interpretation von Mk 10,45 und zur Deutung des Todes Jesu

bei Markus: Breytenbach, Cilliers: »Narrating the Death of Jesus in Mark: Utterances of the

Main Character, Jesus«, in: Zeitschrift für NeutestamentlicheWissenschaft 105 (2014), S. 153-

168.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Reinhard von Bendemann

Summa summarum kann man folglich allgemeine Evidenzüberlegungen anstel-

len, dass die in Mk 14f. erzählten Vorgänge »schmerzhaft« gewesen sein müssen,

z.B. dass es bitter ist, wenn die eigenen Kleider verlost werden (Mk 15,24 in

biblischer Erfüllung von Ps 22,19 [21,19LXX]), dass die Darreichung eines Es-

sigschwammes als Teil der Verspottung am Kreuz in Mk 15,36 auch quälend ist

(als Erfüllung von Ps 69,22) oder dass es »weh tut«, wenn auf den mit einem

Spottkranz aus stacheligem Unkraut bekrönten Kopf noch Stockhiebe erfolgen

(Mk 15,7-19).10 – Nur gilt: Die markinische Erzählung ist an solchen Schmerz-

Wahrnehmungen völlig uninteressiert. Auch das letzte Wort Jesu ist nicht im

Sinne eines finalen Schmerzen-Schreis zu interpretieren, sondern ist bei Markus

einerseits die Spitze eines klimaktisch geordneten, sukzessiven Verlassenwer-

dens Jesu und andererseits die Rücknahme des Todesgeschicks in die biblischen

Gebetsworte des leidenden Gerechten (Mk 15,34/Ps 22,2).

Spannend und lohnend wäre es nun, die Umbrüche in der Rezeption des äl-

testen Martyriumsberichtes Jesu durch die Jahrhunderte zu verfolgen und die kul-

turgeschichtlichen, literaturgeschichtlichen, rechtshistorischen und theologischen

Faktoren herauszuarbeiten, die zur Reinterpretation der Passion Jesu als Schmer-

zens-Geschichte geführt haben und diesen zum homo dolorosus per se avancieren lie-

ßen. In einem neutestamentlichen Forschungsbeitrag beschränken wir uns hier

jedoch auf einige traditionsgeschichtliche Erwägungen zu der Frage, warum die

Anfänge der Erzähltradition vom Sterben Jesu in Hinsicht auf die Schmerzthema-

tik – retrospektiv beurteilt – so zurückhaltend bleiben.

3. Das Leidensgeschick des Gerechten und die mors turpissima
des Kreuzes

Ein erster Erklärungszugang zum Schmerzens-Schweigen der ältesten Erzähltra-

dition vom Leiden und Sterben Jesu setzt vom spätantiken Ideal der Apatheia her

an.11 Vereinfacht gesagt geht es darum, dass nach den Postulaten vor allem der

10 So U. Luz: 2002, S. 296, der inMt 27,30 die spätere Deutung der Dornenkrone alsMarterwerk-

zeug (seit Clemens Alexandrinus, Paed II 73,3) angelegt finden möchte.

11 Dies tut – spätere Befunde in die neutestamentliche Zeit rückprojizierend und vereinfa-

chend – Christoph Markschies (Ders.: »Der Schmerz und das Christentum«, in: Eugen Blu-

me/Annemarie Hürlimann/Thomas Schnalke/Daniel Tyradellis [Hg.], Schmerz, Berlin: 2007,

S. 153-159); die Evangelien und die weitere Literatur der antiken Christen seien »in einer Um-

welt geschrieben und gelesen« worden, »in der das […] Apathie-Axiom galt und der Affekt

des Schmerzes auf- und ausgehalten, nicht ausgebreitet werden sollte« (a.a.O., S. 155). Erst

das Christentum habe dann »[a]m Ende der Antike […] über das Apathie-Axiom der paganen

Philosophie und heidnischen Umwelt« triumphiert (a.a.O., S. 156). Dagegen ist u.a. geltend

zumachen, dass es durchaus »Schmerzensmänner« in der antiken Literatur gibt. Vgl. zur brei-

ten literarischen Rezeption des Philoktet: Luchner, Katharina, »Philiatroi. Studien zum The-

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passio sine doloribus – Leiden ohne Schmerzen 65

kynisch-stoischen Popularphilosophie der Weise/der Tugendhafte Abstand zu al-

len Affekten gewinnen soll – und kann. Das »Selbst« des Weisen vermag sich quasi

gegenüber allen störenden Außeneinflüssen abzukapseln und zu isolieren. Eine

solche Haltung und Fähigkeit des inneren Selbst gilt es in ethischer Hinsicht an-

zustreben; Menschen, die in dieser Haltung und Befähigung sterben und deren

Sterben derart erzählt werden kann, gelten dann als vorbildlich. In entsprechende

literarische Konzeptualisierungen, wie wir sie z.B. in der antiken Biographie oder

auch in der Historiographie finden, spielen weitere popularphilosophisch vermit-

telte Tugend-Konzepte hinein, insbesondere das der »Tapferkeit« (fortitudo).12

Dieser Zugang kann freilich die Befunde im ältesten Passionsbericht nur sehr

bedingt erklären; er setzt faktisch e silentio an. Insgesamt stirbt Jesus nach Markus

gewiss sehenden Auges, vorbereitet und zuletzt ergeben in sein kommendes Ge-

schick,wie in direkter Figurenrede hervorgehobenwird (vgl.Mk 8,31; 9,31; 10,32-34;

10,38-40); und es fehlen auch nicht jegliche Züge einer Vorbildlichkeit der Haupt-

figur im Sterben.13 Doch liegt der Fokus im Markusevangelium nicht in der Weise

auf dem »Charakter« Jesu, wie dies in antik-biographischen Texten der Fall ist; und

in keinem Fall sind erzählerische Signale zu identifizieren, die darauf zielten, Jesus

in seinem Leiden und Sterben als besonders »tapfer« zu inszenieren.

Im ältesten Passionsbericht gilt: Leiden und Sterben sind schlicht »da«;14 sie

treffen Jesus als einen frommen jüdischen Gerechten, der sein gewaltsames Ge-

schick ergeben in die Hand des Gottes Israels legt. Das Ertragen von Schmerzen

oder eine weitere Affekthaftigkeit interessieren den Erzähler dabei nicht, wie wir

feststellten.

Einen deutlichen Schritt weiter in der Erklärung des Schmerzen-Schweigens

im ältesten Martyriumsbericht Jesu führt dagegen die Einsicht: Das quasi grund-

legendere, übergeordnete und umgreifende Wahrnehmungsschema, das Lese-

ma der Krankheit in der griechischen Literatur der Kaiserzeit« (= Hypomnemata, Band 156),

Göttingen: 2004, S. 337-352. Zu Schmerzkonzepten in altchristlichenMärtyrertexten: Cobb, L.

Stephanie: »Divine Deliverance. Pain and Painlessness in Early Christian Martyr Texts«, Oak-

land: 2017.

12 Zur Tapferkeit als Thema der antiken Grabrede: Vogel, Manuel: »Commentatio mortis.

2Kor 5,1-10 auf demHintergrund antiker ars moriendi« (= Forschungen zur Religion und Lite-

ratur des Alten und Neuen Testaments, Band 214), Göttingen: 2006, S. 63-73.

13 Vgl. sachlich in Hebr 13,7 die Aufforderung an die Adressaten, sich am »Glauben« zu orien-

tieren, mit dem die Gemeindeleiter gestorben sind. Auffällig ist, wie der markinische Jesus

ab dem 10. Kapitel auf alle Wunder- und Machtmittel verzichtet, die ihn in Galiläa in sei-

ner dämonenbannenden und therapeutischen Aktivität kennzeichnen. Er tritt im Leiden und

Sterben programmatisch hinter den Willen Gottes zurück.

14 Insofern liegt für Markus auch außerhalb des Gesichtskreises, was Valerius Maximus zum

Tod des Euripides schreibt, nämlich über die »Grausamkeit des Schicksals, die ein so gro-

ßer Geist nicht verdient hat« (crudelitas fati tanto ingenio non debita; Facta et Dicta Memorabi-

lia 9,12 ext. 4).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Reinhard von Bendemann

rinnen und Leser bei der Schilderung des Todes eines Menschen in neutes-

tamentlicher Zeit aktivieren, ist nicht das der Anwesenheit oder Abwesenheit

physischer Schmerzen, sondern das der Anwesenheit oder Abwesenheit von

»Schmach«/»Schande«.

Im Tod eines Menschen wird sein »Ehrenkapital« auf den Prüfstand gestellt.

Im Todesgeschick fällt die Entscheidung über »Würde«, »Ansehen« resp. »Scham«,

»Schmach« und »Schande« als Antonymen, und zwar in Hinsicht auf die Person

und ihre Lebensleistung insgesamt, damit aber auch immer über die Familie, die

Gruppe, das Volk bzw. das soziopolitische Gebilde, dem der Sterbende zugehört.

Gibt die Weise des Lebensendes resp. des Sterbens Anlass zum Spott, kann die

gesamte Vita einer Person retrospektiv eminenten Schaden nehmen; stirbt ein

Mensch dagegen (trotz widriger Umstände) ohne Widerstand dem Schicksal resp.

dem Willen Gottes ergeben,15 ggf. auch heiter, entsprechend eigener Einsicht,

eigenem Plan und Vorhersage, in letzter Verrichtung kluger und würdevoller

Aktivitäten, z.B. der Sorge für Mitmenschen, oder im Gespräch mit Schülern

oder Freunden, in dignitätsvoller Körperhaltung, mit gewichtigen, sein Leben

zusammenfassenden ultima verba,16 und wird seiner Person/seinem Körper auch

postmortal ehrenvolle Behandlung zuteil, so illuminiert diese letzte Summierung

und Akkumulation von »Ehrenkapital« sein gesamtes Leben.17 In dieser Weise

schildert z.B. Plutarch den grausamen Tod des Pompeius (Plutarch, Vita Pom-

pei 79f.). Auch der Ermordung Caesars kann so a posterioriWürde zugeschrieben

werden (Sueton, Caesar, 86f.). Entsprechend ehrenvoll lässt Sueton Vespasian im

Stehen sterben (Sueton, Vespasian 24; vgl. den idealtypischen Selbstmord Senecas

bei Tacitus, Annalen 15,60-64). Umgekehrt kann z.B. der einsame oder auch der

den Körper entblößende und kläglich entstellende Tod einer Figur diese, ihre

Anhänger und ihre Lebensleistung final ihrer Würde berauben (vgl. klassisch zum

Tod des Nero: Sueton, Nero, 49).

Der Tod durch eine Hinrichtung/Tötung beschreibt einen Sonderfall. Hier gilt

nämlich ggf. nicht nur das Vergehen/das crimen als schändlich, welches ggf. die

Tötung begründet, sondern in enger Interdependenz hierzu besonders auch die

Hinrichtungsart. Das genus mortis beschreibt per se eine Evaluation der Lebensfüh-

rung, der »Botschaft« und Lebensleistung des Getöteten.

Als schändlich gilt in der antiken Literatur schon die Hinrichtung durch das

Beil (vgl. exemplarisch den Tod des Antigonos: Josephus, Bellum Iudaicum I 357).

Als das anstößigste genus mortis erscheint jedoch in einem breiten common sense

15 Vgl. Valerius Maximus 13 (De cupiditate): Mangelnde Todesbereitschaft rückt den Charakter

in ein schlechtes Licht.

16 Vgl. die Karikatur solcher ›letzter Geräusche‹ in Senecas Verkürbissung (»Veräppelung«) des

Kaisers Claudius: Seneca, Apocolocyntosis 4,3.

17 Siehe hierzu und zu den folgenden Beispielen der ars moriendi: M. Vogel: 2006, S. 45-222.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passio sine doloribus – Leiden ohne Schmerzen 67

der Literatur der hellenistisch-römischen Zeit das Kreuz. Der Kreuzestod gilt als

das summum supplicium (Cicero, Verres II 5,168), das servile supplicium (vgl. Valerius

Maximus II 7,12; Tacitus, Historien IV 11; vgl. II 72), alsmors turpissima, die schänd-

lichste aller Todesarten. Ziel der Kreuzesstrafe ist weniger das Quälen des Delin-

quenten, so grausam die oftmals flexibel gehandhabten Vollzüge auch sind, als

vielmehr die öffentliche Schändung. Nach Cicero bedeutet darum schon »das bloße

Wort Kreuz« für Bürger Roms eine Beleidigung ihrer Gedanken, Augen und Oh-

ren (vgl. Cicero, Pro Rabirio 5,16).18 Im Blick auf das Ehrenkapital eines Menschen,

seine Verdienste, seine Gruppe, sein Volk u.a. ist das Lebensende durch eine Kreu-

zigung ruinös. Entsprechendes Urteil lässt sich in der zeitgenössischen Literatur

nicht nur für Kreise der Gebildeten und der Nobilität belegen, sondern auch für

die Unterschichtszugehörigen.

Markus steht folglich als Verfasser der ersten und ältesten Jesusgeschichte –

wie in unterschiedlichem Grad und Umfang alle frühchristlichen Schriftsteller –

nicht nur vor dem Problem, dass mit dem Tod Jesu (und: der Flucht aller Anhän-

ger) seine »Sache« hätte am Ende sein resp. scheitern können; er sieht vielmehr

seine Leserschaft zugleich vor allem mit diesem Problem der mors turpissima kon-

frontiert. Die Bedeutung und die Würde, die der Hauptfigur der Erzählung für

den Erzähler und seine Leserschaft zukommen, stehen in krassem Widerspruch

zu ihrem Tod am Kreuz; diese kognitive Dissonanz ist kaum aufzulösen. Freunde,

mit denen eine letzte Mahlzeit gefeiert wird (vgl. Mk 14,17-25), ein respektvolles vo-

tum eines Zugehörigen der »anderen«/der »Täter« (Mk 15,39), ein frommes letztes

Wort (Mk 15,34) u.a.m. können als solche die Schande, die dem genus mortis crucis

innewohnt, nicht tilgen.

Die besondere Erzählleistung des ältesten Passionsberichtes besteht nun ge-

rade darin, dass sie keine erzählerische Behauptungsstruktur des Gegenteils ge-

neriert und kein »reversal«/keine Umkehrung der Bewertungen herbeizuführen

sucht. Der Erzähler des zweiten Evangeliums geht nicht den Weg des Paulus, der

im 1. Korintherbrief gerade in der »Dummheit« und im Skandal eines gekreuzig-

ten Messias Heil für die Welt resp. die »Glaubenden« behauptet (1Kor 1,18-25). Vom

Kreuz für sich genommen kann in der Markuspassion nicht »Heil« ausgehen, Kon-

zepte von Sühne und Stellvertretung spielen in derMarkuspassion keine Rolle (zum

Problem von Mk 10,45 siehe oben). Vielmehr verschweigt der Erzähler die Schan-

de und den Spott nicht, der einen gekreuzigten Messiasprätendenten notwendig

treffen muss – eine contradictio in adiecto.19

18 Vgl. auch imNeuen Testament Hebr 12,2 zur Korrelation von »Schande« und »Kreuz«. Auf die

Frageder Beschaffenheit desKreuzes Jesuunddie in derMarkuspassionberichtetenVollzüge

im Einzelnen kann hier nicht eingegangen werden. Siehe oben Anm. 4.

19 Zur Verspottungs- undMisshandlungsszene: Josephus, Antiquitates XIX 356-359; Philo, Flac-

cus 36-39. In der Wertwelt der Erzählung in Hinsicht auf die Emotionen der Leserschaft bit-

terer als der Spott der römischen Soldaten (vgl. den Mimus in Mk 15,16-20) erscheinen die

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Reinhard von Bendemann

Zuletzt lässt sich dieser Befund noch untermauern, wenn man einen Blick

auf die ethisch-korrektiven Aussagen wirft, die Markus vor allem in dem Weg-

Abschnitt nach Jerusalem (Mk 8-10) wohl kalkuliert zusammen geführt hat. Mar-

kus rechnet mit der Möglichkeit des realen Martyriums der Jünger Jesu, so ist

auch das Logion vom Kreuz-Tragen in Mk 8,34 bei Markus zunächst aufzufassen

(d.h. nicht: paulinisch) – auch wenn das zweite Evangelium uns keinerlei siche-

re Indizien dafür gibt, dass es eine blutig verfolgte »Gemeinde« voraussetzt (trotz

Mk 13,6b-9). Vielmehr gilt jedoch auch in den einschlägigen paränetischen Sätzen

im zweiten Evangelium, dass das soziale Feedback im Vordergrund steht und das

Kreuz-Tragen zuerst impliziert, in Selbstverleugnung, in der Bereitschaft der Ab-

sehung von allen Statuswünschen und allem Insistieren auf eigener Würde die

Schmach/Schande (weiter-)zutragen, die der Glaube an einen Gekreuzigten mit

sich bringt (vgl. die didaktischen Abschnitte Mk 8,31-9,1; 9,33-50; 10,42-45). Eine

erzählerische Besonderheit des zweiten Evangeliums, die als solche oft viel zu we-

nig beachtet wird und die die späteren Berichte vom Leiden und Sterben Jesu bei

Matthäus, Lukas und Johannes nicht mehr in dieser Radikalität durchgehalten ha-

ben, besteht dabei darin: Markus scheut nicht davor zurück, die eigene Gruppe,

nämlich die ersten Nachfolger/Jünger Jesu in dieser Hinsicht völlig versagen zu

lassen und damit zu beschämen: Alle verlassen Jesus in Anbetracht des Kreuzes,

nachdem sie alle – unisono – beteuert haben, genau dies nicht tun zu wollen; so-

gar Petrus, der Erste und Sprecher der Jünger, der immerhin vor der Kreuzigung

ein Stück weiter »nachfolgt« (Mk 14,54), verleugnet Jesus; am Ende fliehen auch

die Frauen, die bei der Kreuzigung noch dabei sind (Mk 16,8). Damit werden die

ersten Anhängerinnen und Anhänger Jesu zu Prototypen solcher Menschen, derer

sich der Menschensohn eschatologisch/postmortal im Gericht schämen muss und

schämen wird (vgl. Mk 8,38).

4. Rückblick und hermeneutischer Ausblick

Wir haben gesehen: Der älteste Bericht des Martyriums Jesu ist an der Schmerz-

Thematik, die die Rezeption der Evangelien seit der Spätantike und dann vor allem

im Hoch- und Spätmittelalter so stark geprägt hat, gänzlich uninteressiert. Das

Schmähungen und Blasphemien jüdischer Einzelner und Gruppen im Angesicht des Kreu-

zes (vgl. Mk 15,29-32; auch in Mk 15,35 muss es sich um Juden handeln). Diesen kontrastiert

bei Markus die Feststellung des römischen centurio, dass Jesus als Mensch »Sohn Gottes war«

(duratives Imperfekt; Mk 15,39). Hervorzuheben ist, dass Markus den Spott, den der Gekreu-

zigte in Mk 15 erfährt, nicht in der Weise verarbeitet, dass er die Rehabilitation Jesu in der

Erhöhung in einen Triumph über seine Gegner/Verächter transformiert (in dieser Richtung

z.B. über das Lebensende des Gerechten: Sapientia Salomonis 5,1-14).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passio sine doloribus – Leiden ohne Schmerzen 69

zweite Evangelium belichtet nicht zuerst den physischen Schmerz und die qualvol-

len körperlichen Empfindungen, sondern das nüchterne »dass«. Die Markuspas-

sion zielt erzählerisch nicht auf ein Evozieren von compassio; sie deutet nicht Jesu

Schmerzen als Ausdruck der endzeitlichen Drangsale des Kosmos (vgl. das Seufzen

der Schöpfung in Röm 8) o.ä. Es ist das singuläre und unwiederholbare gewaltsame

Geschick des Menschensohnes, welches berichtet wird. Stimuliert oder gefordert

wird nicht eine Versenkung in das Schmerzensleiden Christi. Erzählerisch bestim-

mend ist nicht ein pain-Paradigma, sondern vielmehr das Wahrnehmungsschema

von shame and honor, welches sich in der Antike in besonderer Weise mit dem Ster-

ben und auch der Todesart eines Menschen verband. Folglich kann auch nicht von

Schmerzen ausgegangen werden, denen eine soteriologische Relevanz beizumes-

sen sei.

Es ist anachronistisch und auch theologisch ein schwierigesUnterfangen,Men-

schen aus späteren Jahrhunderten die »Wahrhaftigkeit« dessen zu bestreiten, was

sie in biblischen Texten gefunden haben. Hier stellen sich methodische Grundfra-

gen, die einer ausführlicheren Behandlung bedürften. So wäre für jede Zeit und

jeden Schriften- und Kulturkreis zunächst gründlich zu untersuchen, inwieweit

»Schmerzerfahrungen« begrifflich versprachlicht werden können. Vor allem aber

müsste im Zusammenhang der Kreuzesstrafe intensiver dem Problemkreis sozial

induzierter »Schmerzen« nachgegangen werden, d.h. der Frage, inwieweit »Schan-

de«/»Schmach« schmerzlogisch zu begreifen ist.20

Umdie Umbrüche und Sprünge, die in der späteren Rezeption des ältesten Pas-

sionsberichtes erfolgt sind, noch klarer herauszuarbeiten, müsste zunächst auch

die altkirchliche Rezeption gründlich untersucht werden. Schon bei Markus ist es

so: Leiden und Sterben Jesu sind umgriffen von der Aussage, dass es so geschehen

muss, wie es geschieht, dass die »Schriften« erfüllt werden müssen (Mk 14,49) und

dass Gott in der Erhöhung zugunsten seines leidenden Gerechten handeln wird.

Von hier aus konnten spätere Leser/Texte zu der Überzeugung gelangen, dass der

Tod Jesu inWahrheit ein »Sieg« Gottes ist; damit ist freilich einwirklicher »Sprung«

markiert, denn nimmt man die Befunde in der Markuspassion ernst, so gilt: Das

Ende eines Gekreuzigten lässt sich grundsätzlich in keinem Fall wie das Ende des

Sokrates erzählen, der in Platons »Phaidon« sein Sterben auch als einen Sieg über

seine Richter konstruieren kann. Unter den kanonischen Erzählbüchern setzt auf-

regender Weise vor allem das Johannesevangelium bereits so an. Und in der Alten

Kirche hat man dann die Passion Jesu ganz überwiegend nicht sub voce crucis sive do-

20 Hier müsste die Diskussion auch noch einmal traditionsgeschichtlich in das weite Feld an-

tiker Kreuzigungs-Aussagen eintreten. Unter diesem Aspekt lohnend wäre z.B. die Untersu-

chung der Verspottung Gekreuzigter in der römischen Komödie (vgl. hierzuM. Hengel: 1976,

S. 129 mit Anm. 13).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Reinhard von Bendemann

loris gelesen, sondern vielmehr als die Geschichte eines freudigen Triumphes Jesu

über seine Widersacher und den Tod.21

In summa: Die späteren Zugänge und Auslegungen, die mit solch eminenter

Breitenwirkung die Passion Jesu in den Rang einer archetypischen Schmerz-

Erzählung gehoben haben, sind keineswegs einfach als »Bereicherungen« oder

»Vertiefungen« des biblischen Textes aufzufassen. Der Christus dolorosus des ho-

hen und späten Mittelalters erweist sich im Blick auf seine Referenztexte, die

biblischen Passionserzählungen, auch als eine Fiktion, die diese entstellt. Ein her-

meneutisches Grundproblem besteht darin, dass über Jahrhunderte in sehr vielen

Fällen nicht mehr die biblischen Texte als solche, sondern vielmehr ihre fiktionalen

Entstellungen meinungsbildend und praxisformierend gewirkt haben. Dies hat

auch dazu geführt, dass Menschen anderen, allen voran: jüdischen Menschen und

sich – selbst – Schmerzen zugefügt haben.22

21 »Die Frömmigkeit der Alten Kirche war Osterfrömmigkeit. Mit dem Vorgang der Kreuzigung

beschäftigte sie sich kaum. Das Kreuz war für sie nicht in erster Linie Marterinstrument, son-

dern eher ein Zeichen des Sieges Gottes […] Details der Kreuzigung, die Schmerzen Jesu, das

Annageln am Kreuz, die Kreuzesaufrichtung interessieren in diesem Kontext nicht« (U. Luz:

2002, S. 318; vgl. Origenes frgm 552; Ambrosius 10, 109-113; Theophylakt 468 u.a.). So nach

Luz auch noch auf bildlichen Darstellungen bis zum 12. Jh.; erst von dann an dominiert der

Typus des leidenden crucifixus (a.a.O., S. 43).

22 Es handelt sich beim Schmerz-Komplex damit um einen Fall, in dem die biblischen Texte

auch vor ihrer späteren Auslegungs- und Aneignungsgeschichte in Schutz zu nehmen und

gegen diese sachkritisch in Geltung zu bringen sind. In Anbetracht der neutestamentlich-

textuellen Befunde kann man kaum durchgängig von »neu entdeckten Tiefen der Passions-

frömmigkeit« im Hoch- und Spätmittelalter sprechen (so U. Luz: 2002, S. 21).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005 - am 14.02.2026, 16:55:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

