
Die Böden wiederbeleben 

Die Transformation von Mensch-Boden-Beziehungen 

durch Wissenschaft, Kultur und Gemeinschaft 

Maria Puig de la Bellacasa 

Einleitung: Wenn Böden lebendig werden 

… es ist unsere Arbeit mit lebendigen Böden, die nachhaltige Alternativen zur 
dreifachen Krise von Klima, Energie und Nahrung bietet… Was ist das Leben ohne 
fruchtbaren Boden?1 
Vandana Shiva (2008, Herv. d. V.) 

Die Bedeutung des Bodens2 für die Erhaltung des ›Lebens‹ auf der Erde wird in den 
Worten Vandana Shivas eindringlich beschrieben. Die Böden sind in Gefahr, aber 
ihre Lebendigkeit3 bedeutet heute auch Hoffnung inmitten multipler ökologischer 

1 A.d.Ü.: Alle im Text verwendeten Zitate wurden von der Übersetzerin vom Englischen ins 
Deutsche übersetzt. Die englische Originalfassung dieses Artikels mit dem Titel »Re-animat

ing soils: Transforming human–soil affections through science, culture and community« er
schien 2019 in The Sociological Review Monographs 67(2), 391–407. Vielen herzlichen Dank an 
Stephan Trinkaus, dessen Überarbeitungen und Ideen entscheidend zu dieser Übersetzung 
beigetragen haben. 

2 A.d.Ü.: Maria Puig de la Bellacasa verwendet das englische Wort soil bzw. soils, das im Deut
schen sowohl mit Boden als auch mit Erdboden oder Erde übersetzt werden kann. Meistens 
wird hier soil mit ›Boden‹ bzw. Böden übersetzt, dem Fachbegriff aus den Bodenwissenschaf
ten für den obersten, belebten Teil der Erdkruste. An einigen Stellen, in denen es um Imagi

nationen und Visionen von soil geht, wurde auch mit Erdboden übersetzt, um ›erdige‹ Bilder 
des Bodens aufzurufen. In Kontexten, in denen die Sinnlichkeit und Materialität von soil bzw. 
Erde als (künstlerisches) Material im Vordergrund steht, wurde wiederum ›Erde‹ verwendet. 

3 A.d.Ü.: Maria Puig de la Bellacasa verwendet viele unterschiedliche Begriffe, um die Leben
digkeit der Böden sowie deren Wiederbelebung zu beschreiben, die im Deutschen teilweise 
mit den gleichen Begriffen übersetzt werden. Wenn nicht anders angegeben wurde in die
sem Beitrag aliveness mit Lebendigkeit, enlivenment mit Belebung, animatedness mit Belebt
heit, animated mit belebt, alive mit lebendig, living mit lebend, re-animation mit Wiederbele

bung und resurgence mit Wiederaufleben übersetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Methodologie

Krisen. Dass Böden lebendige Welten sind und dass wir mit diesem Leben zusam
menarbeiten sollten, anstatt zu versuchen, es uns zunutze zu machen, hat sich von
einer Botschaft der alternativen Ränder zu einem häufig verwendeten Leitmotiv ei
ner wachsenden Bewegung zur Verteidigung des Bodens [soil advocacy] entwickelt,
die versucht, die Menschen dazu zu bringen, sich über den landwirtschaftlichen
oder industriellen Nutzen hinaus um die Böden zu sorgen. Eine neue Faszination
für das Leben in der Erde ist zu einem allgemeinen Leitmotiv geworden, das Ima
ginationen des Erdbodens in den Wissenschaften, globalen institutionellen Initiati
ven, zivilgesellschaftlichen Gruppen, politischen Gremien und in Darstellungen der
kreativen Künste und populären Medien anregt.

In diesem Artikel werden Auseinandersetzungen mit dem Leben (in) der Erde
[soil life]4 vorgestellt, die wissenschaftliche, praktische und kulturelle Imaginatio
nen der Lebendigkeit des Bodens miteinander verweben, um ein affektiv aufgela
denes Verständnis der intimen Mensch-Boden-Verschränkungen zu schaffen. Das
Forschungsmaterial wurde in einer Zeitspanne von zehn Jahren gesammelt, in der
ich mich mit Praktiken, Berichten und materiellen Verwicklungen in den Bodenwis
senschaften, mit bodenzentrierten Erzeuger*innengemeinschaften sowie mit kul
turellen und künstlerischen Konzeptionen des Bodens beschäftigt habe. Ich stelle
vor, was ich als Verschiebungen der Weisen der Aufmerksamkeit wahrgenommen
habe, wenn Böden nicht mehr als bloße, unbelebte Ressource – als unsichtbare, ver
nachlässigte, uninteressante Materie – aufgefasst, sondern als lebendig empfunden
werden: das heißt, dass sich nicht nur eine lebendige Welt in ihnen zeigt, sondern
auch ein Geist [spirit]. Ich artikuliere diese Imaginationen vom Leben (in) der Erde
in der Wissenschaft, in Erzeuger*innengemeinschaften und in der Kunst anhand
von fünf affektiv aufgeladenen Motiven intimer Verschränkung mit der Lebendig
keit des Bodens: biologisches Wunder, interdependente Lebendigkeit [livingness],
sinnliche Belebungen, Leben als Regeneration und Belebtheit.

Diese Forschung zu Mensch-Boden-Beziehungen eröffnet zwei neue Untersu
chungslinien an der Schnittstelle zwischen Wissenschaftsforschung [social studies
of science], den ökologischen Geisteswissenschaften [ecological humanities] und femi
nistischer Sozialtheorie, die den Ansatz dieses Artikels prägen. Zunächst betrachte
ich die radikalen Transformationen in den Mensch-Boden-Beziehungen als Teil
der Technowissenschaften, das heißt, als Umarbeitung von produktionistischen
Kulturen von innen heraus und nicht als kritische Alternativen von außen. Zweitens
betone ich bewusst Aspekte wissenschaftlicher Praktiken und Erzählungen, die zur
Entstehung neuer ökologischer Kulturen der Sorge für die nicht-menschliche Welt
beitragen. In diesem Sinne besteht meine Herangehensweise an die entstehenden

4 A.d.Ü.: Um die Doppeldeutigkeit von soil life als Leben im Boden und Leben des Bodens bei
zubehalten, wird es hier und im Folgenden als ›Leben (in) der Erde‹ übersetzt. In den Boden
wissenschaften bezeichnet soil life die Gesamtheit aller Bodenlebewesen.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 271 

intimen Verschränkungen mit dem Boden nicht in einer Kritik an der Aneignung 
des Begriffs des Bodens als Leben [soil as Life] durch die Technowissenschaften, 
sondern in dem Versuch, spekulativ an seiner Wieder-Entstehung teilzuhaben: 
das heißt, in eine Form von Kritik involviert zu sein, die unweigerlich meinen 
Standpunkt mit den Auswirkungen der Erforschung von Welten, um die ich mich 
sorge, verschränkt. 

Auf einer umfassenderen Ebene ist dieser Artikel auch ein Beitrag zu den Debat
ten über die Veränderungen von mehr-als-menschlichen Beziehungen in einer At
mosphäre ökologischen Desasters. In ökologischen Kulturen, die von den Imagina
tionen des Anthropozäns durchdrungen sind, fällt es schwer, die gleichzeitige Mobi
lisierung von Wissenschaft, Technologie und ökonomischer Aneignung der natürli
chen Welt nicht als Manifestation menschlicher Zerstörungswut zu sehen, als Quelle 
unaufhaltsamer ökologischer Tödlichkeit. Gegenwärtige Mensch-Boden-Beziehun
gen in den Technowissenschaften stellen keine Ausnahme von diesem Verhängnis 
dar, da wir sehen, wie Böden in einer erschreckenden Geschwindigkeit durch die 
industrialisierte Landwirtschaft zerstört oder unter expandierenden menschlichen 
Infrastrukturen versiegelt werden. Andererseits bedeutet der nachhaltige Umgang 
mit Böden, wie es Shivas Zitat ausdrückt, auch Hoffnung. Die Regeneration der Bö
den verheißt eine Art Erlösung – wenn wir zum Beispiel der Natur helfen würden, 
ihre Arbeit zu tun, wenn wir mit der Zerstörung der Böden aufhören würden oder 
wenn wir sie wiederbeleben könnten, dann könnten sie die Menschheit vor dem 
ungebremsten Klimawandel ›retten‹, indem sie Kohlenstoff speichern (vgl. Ohlson 
2014). 

Inmitten der hartnäckigen, umkämpften epischen Geschichten, die von 
Mensch-Technowissenschaft vs. Sich-selbst-heilender-Natur handeln, mögen 
die in diesem Artikel vorgestellten kleinen Geschichten, die durchwachsenen und 
infra-historischen Weisen, in denen erfinderische ökologische Kulturen rund um 
den Boden der Umweltzerstörung mit Sorge begegnen, unbedeutend erscheinen. 
Noch unbedeutender könnten die unspektakulären Facetten wissenschaftlichen 
Wissens erscheinen, die in die alltägliche Wiederherstellung intimer ökologischer 
Beziehungen involviert sind. Die entmutigenden Fragen, die Mensch-Boden- 
Beziehungen heute mit sich bringen, bleiben – und erlauben keine unschuldige 
Perspektive: Wie kann eine von immer mehr Menschen bevölkerte Welt ernährt 
werden, ohne die Böden zu erschöpfen, wie kann der Kommodifizierung des Le
bens (in) der Erde entgegengetreten werden? Ich hoffe jedoch, dass die Betrachtung 
des Erdbodens aus der Perspektive der Verbundenheit mit ihm, der Art und Weise, 
wie die Böden die Menschen auf intime Weise in ein neues Gefühl der gemeinsa
men materiellen Lebendigkeit verwickeln, die andauernde Suche nach sorgenden 
Mensch-Boden-Beziehungen nähren kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Methodologie

Es wimmelt von Leben – ein biologisches Wunder

Ein Artikel aus dem Jahr 2013 in der New York Times mit dem Titel The Hidden World
Under Our Feet (Robbins 2013) blieb mir auch dann noch in Erinnerung, als ich bereits
zahlreichen Beispielen für ähnliche Interventionen begegnet war, die alle darauf ab
zielten, das Bewusstsein für das Leben in der Erde zu schärfen. Der Titel steht para
digmatisch für ein zentrales Leitmotiv der zeitgenössischen Bewegung zur Vertei
digung des Bodens [soil advocacy]: dass Böden eine unbemerkte Welt darstellen, die
wir leicht vernachlässigen, wenn wir auf ihnen gehen. Eine verborgene, aber lebens
wichtige »Bioinfrastruktur« (vgl. Puig de la Bellacasa 2014), von der sich die meisten
Menschen abgekoppelt fühlen, obwohl unser Leben ohne sie undenkbar wäre. Wie
Böden wahrgenommen werden, die Visionen und Konzepte des Erdbodens beein
flussen die Art und Weise, wie sich um ihn gesorgt wird (vgl. Krzywoszynska 2016;
Puig de la Bellacasa 2015b). Und deshalb sind die Bemühungen, die verborgenen
Böden zu erschließen und sichtbar zu machen, im gesamten Spektrum von Wis
senschaft, Politik und Öffentlichkeit mit der Botschaft verbunden, dass eine bes
sere Kenntnis der Böden auch eine bessere Sorge ermöglichen kann. Dies steht in
Verbindung mit einem geläufigen Leitmotiv: Dass selbst diejenigen, die dem Boden
traditionell näherstehen – Landwirt*innen, Wissenschaftler*innen, Erzeuger*in
nen –, sich überwiegend darauf konzentriert haben, die Böden für die Produktion,
für den landwirtschaftlichen Ertrag nutzbar zu machen, anstatt sie als lebendige
Welten zu verstehen, die über den menschlichen Nutzen hinaus einen Eigenwert
für sich selbst haben.

Ein zweiter Grund, warum dieser Artikel bemerkenswert ist, ist, dass er sich
zwar auf eine Reihe wissenschaftlich fundierter Aussagen über die biologische Viel
falt des Bodens stützt, aber nicht durch eine wissenschaftliche Visualisierung illus
triert wurde, sondern durch eine ungewöhnlich eindrucksvolle künstlerische Dar
stellung des Erdbodens der britischen Künstlerin Katie Scott.5 Vor einem Hinter
grund, der die dunkle Undurchsichtigkeit der Erde repräsentiert, zeigt Scott eine
Welt sorgfältig porträtierter, seltsamer, farbenfroher Lebewesen, von mysteriösen
und fremdartigen Kreaturen, die in ihrer Unheimlichkeit beeindrucken. Scotts Dar
stellung der Unterwelt ist für den technologisch vermittelten Betrachter reizvoll alt
modisch und erinnert an Ernst Haekels überbordende Illustrationen aus dem 19.
Jahrhundert. Tatsächlich sagt Scott, dass sie sich von alten wissenschaftlichen Il
lustrationen aus einer Zeit inspirieren ließ, »bevor sie überhaupt wussten, was in
der Welt vor sich geht«6. Ihre Zeichnung von der verborgenen Welt des Erdbodens

5 Vgl. https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under

-our-feet.html (25.05.2023).
6 Vgl. Katie Scott, 2015, Crane.tv: https://www.youtube.com/watch?v=hZQLfX5WUhw [A.d.Ü.:

Der Link wurde aktualisiert am 25.05.2023].

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.youtube.com/watch?v=hZQLfX5WUhw
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.youtube.com/watch?v=hZQLfX5WUhw


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 273 

knüpft an eine historische Tradition wissenschaftlicher, halb-fabulierter Zeichnun
gen an, die die rätselhaften Facetten in der natürlichen Welt als wundersam be
tonten und die Fremdartigkeit von Kreaturen, einen Sinn für das Geheimnisvolle, 
Wundersame und die Begeisterung über die lebendigen Eigenschaften der dunklen 
Unterwelt hervorhoben. Die Botschaft ist Lebendigkeit, dass dort unten nichts trist 
oder leblos ist. 

Für die Wissenschaft ist die Enthüllung der geheimnisvollen Alterität des Erd
bodens auch eine praktische Angelegenheit. Es ist zum Beispiel ein technisches 
Problem, das die Fortschritte bei den Visualisierungsmethoden vorantreibt, die 
auf ein nicht-invasives, zerstörungsfreies ›Sehen‹ abzielen – wie die Technologien 
der Röntgen-Computertomografie, die die Wechselwirkungen der Erde um die 
Pflanzenwurzeln herum erforschen (vgl. Mairhofer et al. 2014). Auch hier geht es 
um die Verschränkung von besserem Wissen und besserer Sorge: die Böden in ihrer 
Komplexität wahrzunehmen, ohne sie zu stören, empfindliche Zusammenhänge 
auszugraben, ohne sie zu zerstören, wie bei der Entnahme von Erdproben für 
die Analyse. Bezeichnenderweise widmete sich die Konferenz der British Society 
of Soil Science im Jahr 2014 unter dem Titel Delving in to the Dark der »ständigen 
Herausforderung, mit einer komplexen Substanz ›im Dunkeln‹ zu arbeiten, wo wir 
selten sehen können, wie Böden funktionieren und auf Veränderung reagieren, 
sondern vielmehr versuchen müssen, zu visualisieren, was unterirdisch geschieht«7 
(Herv. d. V.). 

Heute verstehen ökologisch orientierte wissenschaftliche Konzepte den le
bendigen Erdboden als die fortlaufende Bildung einer artenübergreifenden Ge
meinschaft von Lebewesen (vgl. Coleman et al. 2004). Im Mittelpunkt des Artikels 
in der New York Times stand die Anziehungskraft dieser verborgenden Welt von 
wimmelnden Kreaturen. Darin spiegelt sich wider, dass die Biodiversität des 
Bodens heute ein zentrales Thema der Bodenwissenschaft und -politik ist und 
dass der ästhetische Reiz des Lebens (in) der Erde eine Möglichkeit ist, ein af
fektives Bewusstsein zu wecken. Der Global Soil Biodiversity Atlas, herausgegeben 
vom EU-finanzierten European Soil Data Centre, zeigt eindrucksvolle Bilder von 
Bodenlebewesen und erklärt: »Der Boden ist lebendig! […] Die im Boden lebenden 
Organismen sind zahlreich, verblüffend, intelligent, wichtig und einzigartig. Die 
biologische Vielfalt des Bodens steckt voller unglaublicher Geschichten« (Orgiazzi 
et al. 2016, 4). In aktuellen Popularisierungen der biologischen Vielfalt des Bodens 
werden zum Zwecke der Sensibilisierung der Öffentlichkeit immer wieder fantas
tische Zahlengeschichten angeführt, die durch die moderne Bodenmikrobiologie 
sichtbar gemacht werden: dass in einem Teelöffel reichhaltiger Erde eine Million 

7 http://www.soils.org.uk/event/230 [A.d.Ü.: Webseite leider nicht mehr zugänglich, letzter 
Zugriff am 25.01.2019]. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.soils.org.uk/event/230
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.soils.org.uk/event/230


274 Methodologie

Bakterien, Tausende von Pilzen, Protozoen und Nematoden leben; dass bisher nur
1 % der Bodenmikroorganismen identifiziert wurden.

Ich behaupte nicht, dass der lebendige Boden ein neues Merkmal der soziokul
turellen Wahrnehmung des Bodens ist (vgl. Balfour 1943), sondern dass neue, durch
und durch technowissenschaftliche Imaginationen von der Lebendigkeit des Erd
bodens entwickelt werden. Versuche mal, dir diese Bodengemeinschaft ohne das
ästhetische Wissen der Bodenmikrobiologie vorzustellen. Die Vorstellung von Natur
ist in technowissenschaftlichen Kulturen von wissenschaftlichen Visionen durch
drungen (vgl. Haraway 1989). Und so sind auch diejenigen, die sich mit der Trans
formation instrumenteller Gefühle über den Erdboden beschäftigen, in technowis
senschaftliche Imaginationen eingebunden, selbst wenn wir sie in Frage stellen wol
len. Affektive Vermittlungen wissenschaftlicher Imaginationen sind besonders dar
an beteiligt, das Bewusstsein für die Lebendigkeit der Böden zu schärfen. Ein gutes
Beispiel dafür ist die soil art, die diese Bilder als ein Vehikel ästhetischer Darstellun
gen von Erde aufruft. Fesselnde kreative Darstellungen, die die kleinsten Bodenle
bewesen porträtieren, sind von wissenschaftlichem mikroskopischem Bildmaterial
inspiriert. Soil art ist kein neues Feld (vgl. Landa/Feller 2010), insbesondere die Far
ben des Erdbodens und die Erde selbst als künstlerisches Material sind seit langem
ein künstlerischer Schwerpunkt. Aber dieses kreative Verhältnis mit dem unterirdi
schen Leben (in) der Erde, das aus nächster Nähe einem berührenden Blick ausge
setzt wird, ist relativ neu und hat zu einer kollektiven und interdisziplinären Neu
gestaltung einer soil culture8 beigetragen, für die wissenschaftliche Imaginationen
zentral sind.

Ein Beispiel ist Amanda White und Alana Bartols wunderschöner Animations
film The Soil is Teeming with Life (2015), der die Betrachter*innen in die Lage versetzt,
das mikroskopische Leben in der Erde in Bewegung zu beobachten. Wunderschöne,
schlängelnde Zeichnungen von Nematoden, Bakterien und Arthropoden bewegen
sich verstohlen durch einen runden, hellen, kreisförmigen Raum vor einem schwar
zen Hintergrund, der den Blick durch die Linse eines Mikroskops simuliert. Der
animierte Charakter des Films verstärkt das wimmelnde Gefühl des unterirdischen
Gedränges, das »Gewimmel« [teemingness].9 Andere Werke heben die unsichtbare
Arbeit mikrobischer Kreaturen hervor, wie beispielsweise Daro Montags unheimli
che Bioglyphen: eine Serie ökokosmischer Drucke, die durch den Verzehr von ver
grabenen fotografischen Filmen durch Bodenorganismen entstehen (vgl. Adams/

8 Siehe bspw. das von Daro Montag kuratierte Pionierprojekt: https://soilculture.wordpress.c
om [A.d.Ü.: Der Link wurde aktualisiert am 25.05.2023].

9 Vgl. https://alanabartol.com/artwork/4617326-The%20Soil%20is%20Teeming%20with%2

0Life.html [A.d.Ü.: Der Link wurde aktualisiert am 25.05.2023].

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://soilculture.wordpress.com
https://soilculture.wordpress.com
https://alanabartol.com/artwork/4617326-The%20Soil%20is%20Teeming%20with%20Life.html
https://alanabartol.com/artwork/4617326-The%20Soil%20is%20Teeming%20with%20Life.html
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://soilculture.wordpress.com
https://soilculture.wordpress.com
https://alanabartol.com/artwork/4617326-The%20Soil%20is%20Teeming%20with%20Life.html
https://alanabartol.com/artwork/4617326-The%20Soil%20is%20Teeming%20with%20Life.html


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 275 

Montag 2017, 53).10 Diese lebhaften, farbenfrohen Wesen im Herzen der verborge
nen Dunkelheit werden zu einer neuen Vision des Erdbodens und ergänzen, ja ver
drängen vielleicht sogar die bisher vorherrschenden wissenschaftlichen Darstellun
gen der ästhetischen Schönheit des Bodens, wie etwa dessen unterschiedliche Farb
paletten und Profile (die verblüffend vielfältigen Farben der von Pedologen freige
legten Bodenschichten). Eine neue Vision des Bodens. Leben, wo wir einst Dreck 
sahen. Leben, gleichgesetzt mit bios, Biologie. Verkörpert von wimmelnden Kreatu
ren. Das Ergebnis ist eine zutiefst affizierende, ästhetische Biologie. Dieses Wieder
auftauchen des Lebens des Bodens als eine relevante Welt, die über ihren Status als 
Ressource hinaus bewohnt wird, ist eine Enthüllung ungesehener Wunder. Wissen, 
das mit einem Sinn für Staunen und Ehrfurcht berührt, der über wissenschaftliche 
Genauigkeit hinausgeht und dennoch an wissenschaftliche Visionen weiterhin an
knüpft. 

Umgekehrt werden künstlerische Darstellungen des Erdbodens zu einem 
Werkzeug für Wissenschaftler*innen, um die Visualisierung mikroskopischer Äs
thetiken ansprechender zu gestalten (Gilford et al. 2013). Wissenschaftler*innen, 
die anerkennen, dass sie bei der Initiierung eines Schutzes für die Böden an ihre 
Grenzen stoßen, können ihre Hoffnungen in interdisziplinäre Interventionen set
zen, die Kunst und Wissenschaft miteinander verbinden (Feller et al. 2015). Doch 
diese kulturelle Auseinandersetzung mit wissenschaftlich inspirierten Vorstellun
gen von Böden ist mehr als nur eine ›Vermittlung‹ wissenschaftlicher Erkenntnisse 
oder die Verbesserung des ›öffentlichen Verständnisses‹. Sie erschaffen Geschich
ten mit. Die Wissenschaft nimmt an einer ökologischen Kultur rund um die Böden 
teil und die Wissenschaftler*innen sind nicht nur von Umweltbelangen und von 
öffentlichem Druck betroffen, sondern auch von einer Welle erneuerter Zuneigung 
zu den Böden berührt, die die Wissenschaft dazu aufruft, eine bessere Sorge zu 
unterstützen. Man kann sagen, dass in diesen ko-konstituierenden Bewegungen 
der Versuch, die geheimnisvolle Dunkelheit des Erdbodens zu visualisieren, sowohl 
für die Wissenschaft als auch für die ästhetischen Auseinandersetzungen zu ei
nem Imaginieren, Vorstellen [envision] und Schaffen einer kollektiven Vision wird. 
Wissenschaftlichen und künstlerischen Darstellungen des Bodens ist daher eine 
Auseinandersetzung mit materiellen und spekulativen Bedeutungen gemeinsam, 
die zur Erneuerung der Imaginationen des Bodens beitragen. Und da diese Ästhe
tiken die (Un-)Möglichkeiten der Sorge in Mensch-Boden-Beziehungen berühren, 

10 Siehe auch Nicole Cloustons SOIL, das von einer »großen Bandbreite an mikrobiellem Leben« 
verkörpert wird und »die Art und Weise, wie wir mit ihm verbunden sind« untersucht. Mit

hilfe von Schlamm und Nährstoffen ließ sie mikrobielles Leben gedeihen und farbige Bän
der in einer Skulptur bilden: https://nicoleclouston.ca [A.d.Ü.: Der Link wurde aktualisiert am 
25.05.2023]. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://nicoleclouston.ca
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://nicoleclouston.ca


276 Methodologie

sind sie unweigerlich affektiv, praktisch und ethisch-politisch aufgeladen (vgl. Puig
de la Bellacasa 2017).

Es gibt Hoffnung in einer Welt, die Mysterien und Wunder jenseits eines abso
lutistischen Menschseins bietet, in einem historischen Moment, in dem große an
thropozäne Erzählungen ›uns‹ (die Menschen) dazu einladen, ein neues Gefühl des
Staunens über eine »von uns geschaffene Welt« (Herv. d. V.) zu entwickeln.11 Schock
und Ehrfurcht vor dem erhabenen Ausmaß des menschlichen Einflusses auf die Er
de [earth] haben eine überwältigende Wirkung. Feministische Kritiker*innen des
Begriffs des Anthropozäns haben betont, wie er den Anthropozentrismus verstär
ken kann (vgl. Haraway 2016; Myers 2017). Vielleicht liegt ein Reiz des Geheimnisses
der lebendigen Andersartigkeit des Bodens in diesem besonderen Moment darin,
dass er uns in eine Welt lockt, die nicht von uns geschaffen wurde. Unter der Erde
gibt es mehr Leben als über der Erde. Die Sichtbarmachung einer wunderbaren Welt
der Natur jenseits von uns bezeugt ein Wimmeln von Leben jenseits des tödlichen
Menschseins. Doch die Faszination allein hält leicht den Mensch-Natur-Dualismus
aufrecht, der »gründlich überdacht werden muss« (Plumwood 2009). Wie kann die
Ehrfurcht vor dem biologischen Leben in den Böden auf die produktionistische An
eignung des Lebens (in) der Erde antworten? Welchen Stellenwert haben ethisch- 
politische Belange in diesen Imaginationen? Können sie die Unterordnung der krea
tiven Vielfalt des Lebens unter die Vision einer natürlichen Welt, die von einer ein
zigen Art zerstört wird, in Frage stellen?

Mit dem Leben zusammenarbeiten12 – Voneinander abhängiges Leben 

Die Erde als ein Medium, das verschiedene Lebensformen miteinander verbindet,
die für ihr tägliches Überleben auf sie angewiesen sind, bildet ein weiteres Motiv
ihres Lebendig-Werdens: Das Leben (in) der Erde verkörpert die Bodenständigkeit
des täglichen, voneinander abhängigen, artenübergreifenden Lebens. Sichtbar wird
dies in den vielfältigen Formen, in denen der Boden zu einem Akteur einer alter
nativen, alltäglichen Ernährungspolitik geworden ist. Diese Bewegung umfasst ei
ne Reihe gemeinschaftsbasierter Anbauinitiativen – sowohl im Globalen Norden als
auch in lokalen Kulturen und agrarökologischen Praktiken im Globalen Süden, die
darauf abzielen, die Landwirtschaft zu transformieren und oft auch an indigene

11 Vgl. The Anthropocene Project. A Report, HKW, 2014: http://hkw.de/en/programm/projekte

/2014/anthropozaenprojekt_ein_bericht/anthropozaenprojekt_ein_bericht.php.

12 A.d.Ü.: In dieser und der vorherigen Zwischenüberschrift spielt Maria Puig de la Bellacasa mit

den gleichklingenden Formulierungen »teeming with life« (Übersetzt: Es wimmelt von Leben)
und »teaming with life« (Übersetzt: Mit dem Leben zusammenarbeiten).

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hkw.de/en/programm/projekte/2014/anthropozaenprojekt_ein_bericht/anthropozaenprojekt_ein_bericht.php
http://hkw.de/en/programm/projekte/2014/anthropozaenprojekt_ein_bericht/anthropozaenprojekt_ein_bericht.php
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://hkw.de/en/programm/projekte/2014/anthropozaenprojekt_ein_bericht/anthropozaenprojekt_ein_bericht.php
http://hkw.de/en/programm/projekte/2014/anthropozaenprojekt_ein_bericht/anthropozaenprojekt_ein_bericht.php


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 277 

Praktiken anknüpfen. Hierbei ist bezeichnend, dass eine bessere Kenntnis des Bo
dens für die Bestrebungen, gesündere und ethische Lebensmittel anzubauen, von 
zentraler Bedeutung geworden ist. In nichtkommerziellen Erzeuger*innengemein
schaften wird durch Schulungen in der Bodenpflege durch Ausbilder*innen und 
Berater*innen aus verschiedenen alternativen Richtungen (Permakultur, Biodyna
mik, Agrarökologie usw.) eine Mischung aus wissenschaftlich fundierter und prak
tischer, bodenorientierter Landwirtschaft gefördert. Nicht-institutionelles Boden
wissen ist heute ein typisches Merkmal von Unternehmungen, deren Anliegen es ist, 
die Beziehungen zur Nahrungsmittelproduktion zu verändern. 

In diesem Kontext wird aus ›vom Bauernhof auf den Tisch‹ [from farm to fork] ein 
›aus dem Boden auf den Tisch‹ [from soil to fork]. Diese erdige Vorstellung von Nah
rung wird sehr gut durch das Bild einer Facebook- und Flyer-Einladung zu einer ›Soil 
Repair‹-Veranstaltung unter der Leitung von Dan Kittredge von der Bionutrient Food 
Association deutlich, die sich für die Verbesserung der Zusammenhänge zwischen 
Bodenvitalität, Erntequalität und Nährstoffgehalt in Lebensmitteln einsetzt.13 Das 
Bild zeigt einen frischen, farbenfrohen Salat, der nicht auf einem Teller, sondern 
auf einer rostigen Schaufel serviert wird, die direkt auf dem Boden liegt, daneben 
eine Juteserviette und altmodisches Besteck, ebenfalls ordentlich auf der braunen 
Erde arrangiert. Direkt vom Boden zu essen stellt die Vorstellung in Frage, dass Er
de schmutzig ist, verankert aber auch den alltäglichen Akt des Essens in der Erde. 
Zudem fand diese Veranstaltung auf der Earthworks Urban Farm in Detroit statt, ei
ner Stadt, in der zahlreiche Initiativen städtisches Brachland zurückgewinnen [re
claim]14, um Gemeinschaften, die von starkem Verfall und Vernachlässigung betrof

13 Vgl. https://www.facebook.com/events/184251545330901. Diese Veranstaltung wurde mitor

ganisiert durch die Aktivist*innen und Permakulturverfechter*innen Claire Maitre, Bridget 
O’Brien und Cliff Scholz. 

14 A.d.Ü.: Reclaim wird hier mit zurückgewinnen übersetzt, meint aber auch im stärkeren Sin
ne das aktive Zurückfordern, Neubeanspruchen, Wiederaneignen von etwas. Mit reclaiming 
(Rückgewinnung) beschreibt Maria Puig de la Bellacasa eine Praxis, das Zurückgewonne
ne ›wiederzubeleben‹, ohne es von seinem toxischen Erbe zu reinigen oder zu ›retten‹. Sie 
schreibt in ihrem Buch Matters of Care: »Sicherlich bedeutet ›zurückgewinnen‹ oft, sich ein 
toxisches Terrain, ein Feld der Beherrschung, wieder anzueignen, um es wieder fruchtbar zu 
machen für die transformative Saat, die wir säen wollen. Es erinnert auch an die Arbeit der 
Rückgewinnung [recuperating] von zuvor vernachlässigten Böden. Noch wichtiger für den An
satz der Sorge in diesem Buch ist jedoch, dass die Rückgewinnung erfordert, dass wir die Gifte 
in den von uns bewohnten Gebieten anerkennen, anstatt zu erwarten, dass wir eine äußere, 
von Problemen unberührte Alternative, ein endgültiges Gleichgewicht – oder eine endgül
tige Kritik – finden. Bei der Rückforderung geht es keineswegs darum, einen Begriff zu säu
bern und zu ›reinigen‹; vielmehr geht es darum, puristische Ambitionen – seien sie moralisch, 
politisch oder affektiv – als äußerst giftig zu betrachten. Die Rückgewinnung als politische 
Arbeit verweist auf eine fortwährende Anstrengung innerhalb bestehender Bedingungen, 
ohne diese als gegeben zu akzeptieren.« (2017, 11). Auch Isabelle Stengers verwendet den 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.facebook.com/events/184251545330901
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.facebook.com/events/184251545330901


278 Methodologie

fen sind, wiederzubeleben [to revive]. Die Reparatur kann ein wesentlicher Aspekt
der Sorge in Situationen der Vernachlässigung sein (vgl. Jackson 2014). Hier geht die
Bedeutung der Bodenreparatur [soil repair] über den Boden als ein Objekt menschli
cher Sorge hinaus. Was wird repariert, wenn Erde repariert wird?

Während einer Führung über die Farm für Besucher*innen im Jahr 2014 erklärte
ein*e Freiwillige*r, dass die Erde in Detroit, wenig überraschend, extrem kontami
niert ist und dass die Erzeuger*innen Erde vom gegenüberliegenden Mount Elliot
Friedhof gesammelt haben.15 Die Fähigkeit der Böden, Leben zu erhalten, war ge
schützt durch die Grenzen dieses sakralen Geländes teilweise vor den Auswirkungen
des industriellen Produktionismus verschont geblieben.16 Ein Sinn für Spiritualität
ist den Earthworks eigen. Earthworks wurde von den Kapuzinermönchen des Klosters
St. Bonaventura ins Leben gerufen, die mit dem Gemüseanbau begannen, um ei
ne während der Weltwirtschaftskrise 1929 eingerichtete Suppenküche zu versorgen,
und gemäß dem Motto »Körper ernähren, Geist nähren, Gemeinschaft stärken« ar
beiteten. Heute ist Earthworks eine 2,5 Hektar große, zertifizierte städtische Bio-An
bau- und Bildungseinrichtung, die sich in ihrem Manifest für Ernährungsgerech
tigkeit zum Ziel gesetzt hat, »die Ernährungssicherheit für die Einwohner*innen
von Detroit zu verbessern (oder die Fähigkeit aller Bewohner*innen der Gemein
schaft, sich durch ein Lebensmittelsystem, das die Selbstständigkeit der Gemein
schaft und die soziale Gerechtigkeit maximiert, mit einer sicheren, kulturell akzep
tablen und ernährungsphysiologisch angemessenen Ernährung zu versorgen)«.

Unterhalb des Radars der sich selbst erfüllenden Prophezeiung des bodenzer
störenden Menschen und jenseits der Erwartungen an das Selbstheilungsverspre
chen der Natur, die dem kontemplativen Bewundern des Lebens (in) der Erde zu
grunde liegen, findet sich hier eine Alltäglichkeit, in der Menschen und Nicht-Men
schen in sich intensivierende, intime Verstrickungen ökologischer Sorge eingebun
den sind. Dies ist in der Tat Sorge als ein materielles Tun der alltäglichen Instandhal
tung und Reparatur. Die Entscheidung, über die Earthworks-Farm zu sprechen, als
eine von so vielen Anbauinitiativen, die sich mit Bodenreparatur befassen, ist kei
ne neutrale Entscheidung. Earthworks verkörpert die Verbindung zwischen ökologi
scher Zerstörung und sozialer Ungerechtigkeit – in Detroit, für die Schwarzen Ge
meinschaften der Innenstadt. Ihre Arbeit strebt nach öko-sozialer Gerechtigkeit. Sie

Begriff des reclaiming, den sie zeitgenössischen Bewegungen neo-paganer Hexen entlehnt:
»Rückgewinnung bedeutet, einzufordern, wovon wir getrennt wurden, wenn auch nicht in
dem Sinne, dass wir es einfach zurückbekommen würden. Es bedeutet, von eben jener Tren
nung zu genesen, das zu regenerieren, was sie vergiftet hat.« (Stengers 2012b, 116).

15 Ich danke Dimitris Papadopoulos dafür, dass er mich auf diese Earthworks-Geschichte von
der Rückgewinnung der Friedhofserde aufmerksam gemacht hat.

16 Das gilt nur zum Teil, denn es ist bekannt, dass Begräbnisstätten durch Chemikalien in nicht
biologisch abbaubaren Särgen, Formaldehyd und andere Einbalsamierungschemikalien ex
trem belastet sein können.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 279 

deutet aber auch auf ein Konzept der artenübergreifenden gemeinschaftlichen Ge
rechtigkeit [interspecies community justice] hin, das die Sorge und Wiederherstellung 
der Erde [earth] zu einem wesentlichen Aspekt der Sorge und Wiederherstellung von 
Menschen [people] macht. Wenn man den Boden bei dieser Art von Gemeinschafts
arbeit in den Mittelpunkt stellt, deutet dies auf eine mehr-als-menschliche, ethisch- 
politische Vision unserer verflochtenen gegenseitigen Abhängigkeit hin: Wenn Bö
den lebendig sind, sind die Menschen ihrerseits auch lebendiger. 

Die Geschichten von der alltäglichen Sorge inmitten des epischen Verfalls und 
der Vernachlässigung der Erde [earth] müssen erzählt werden. Wie Nicholas Beu
ret argumentiert, müssen wir, um die politischen und affektiven Sackgassen des 
»öko-katastrophalen Imaginären« (Beuret 2015) zu überwinden, auf die Katastro
phe nicht als ein Ereignis in der Zukunft antworten – und die radikale Arbeit auf ein 
verwüstetes Nachher verschieben –, sondern als auf etwas, das bereits stattfindet, 
indem wir uns mit den unzähligen, andauernden »slow violences« (Nixon 2011) aus
einandersetzen. Eine Betrachtung der Art und Weise, wie Gemeinschaften der Um
weltzerstörung begegnen, lenkt die Aufmerksamkeit bewusst auf alltägliche For
men der »Hoffnung ohne Zukunft« (Bresnihan 2017). Eine nicht-epische Radikali
tät spricht von Lebendigkeit [livingness] als alltäglichem Wiederaufleben [resurgence] 
aus der Verwüstung und ist in den Grundlagen der Subsistenz verwurzelt, identifi
ziert sich aber nicht mit einem ›bloßen‹ Überleben. Bei Earthworks und einer Reihe 
ähnlicher Beispiele für Gemeinschaftsgärten und -farmen (vgl. Millner 2017) geht es 
darum, die Bedeutungen eines guten Lebens und eines gerechten Gedeihens [flou
rishing with justice] zu verändern, um die Neuschaffung der Bedeutungen eines für 
alle zugänglichen Wohlstands und darum, sich den ausdünnenden Netzwerken der 
Knappheit und der monokulturellen Produktion von Lebensmitteln in Einheitsgrö
ße zu entziehen. Extraktivismus und Produktionismus sind immer noch da, die Ka
tastrophe ist allgegenwärtig, aber gegen ihre Kolonisierung aller Beziehungen wird 
durch die Kreativität der Sorge Widerstand geleistet, die Wege zur Zusammenar
beit mit den Böden als einer artenübergreifenden Gemeinschaft eröffnet. 

Ein besonderer Blick auf die Lebendigkeit des Bodens ist in die Weitergabe von 
bodenbezogenem Wissen zur Pflege und Reparatur eingebettet, ein Thema, das die 
zeitgenössischen Veränderungen der Beziehungen zum lebendigen Boden durch
zieht und in einer Praxis des ›Teaming with‹ zum Ausdruck kommt. Dies ist das Mot
to von zwei Gärtner*innen, die ein Buch für Erzeuger*innen geschrieben haben, 
das auf der Popularisierung des der Arbeit der wissenschaftlichen Aktivistin Elai
ne Ingham entnommenen ›food web‹-Konzepts des Bodens basiert (vgl. Lowenfels/ 
Lewis 2006). Der Fokus liegt auf der ›Kollaboration‹ mit Mikroben und anderen Bo
denlebewesen, die in intime materielle Beziehungen des gegenseitigen Essens und 
Ernährens eingebunden sind. Bei der food web basierten Bodenpflege geht es zum 
Beispiel darum, den Böden das zurückzugeben, was wir ihnen nehmen – indem 
wir organische Abfälle in Form von Kompostierung zurückgeben und vermeintlich 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Methodologie

›tote‹ Materialien in lebendige materielle Prozesse zurückführen. Die öko-ethische
Forderung besteht darin, dass Menschen zu Bodenerzeuger*innen und nicht nur
Bodenverbraucher*innen werden (vgl. Starhawk 2004).

Germain Meulemans hat gezeigt, wie Praktiken der Bodenherstellung in Wis
senschaft und Gemeinschaft die Unterscheidung zwischen Anbau und Herstellung
verwischen, da die Pedogenese – der wissenschaftliche Begriff für die Bodenbildung
– zu einem mehr-als-menschlichen Unterfangen wird (vgl. Meulemans 2017). Wir
können auch sagen, dass hier der Produktionismus durch eine Praxis des mehr-als- 
menschlichen gemeinsamen Machens/Schaffens unterbrochen wird (vgl. Papado
poulos 2018). Das ist öko-soziale Reproduktion. Öko-Poiesis durch ein mehr-als- 
menschliches Kollektiv, das die alltägliche Lebendigkeit [livingness] aufrechterhält.
Wenn Menschen an der kontinuierlichen Schaffung des Lebensraums Boden betei
ligt sind, ihn nicht nur konsumieren oder nutzen, macht Extraktion Platz für Re- 
generation. Es geht nicht nur darum, dass der Boden Leben ist, um das wir uns sor
gen müssen, sondern dass dies ebenso für uns gilt. Wenn Menschen die Böden gut
behandeln, schaffen wir (uns) Gerechtigkeit. Böden werden in diesem Geflecht von
Interdependenzen lebendig, aber auch Menschen werden durch andere ökologische
Affizierungen belebt: von Bodenzerstörer*innen zu Bodenerzeuger*innen. Ökolo
gische Handlungsmacht ist kollektive Handlungsmacht. Diese Appelle, ›mit dem
Leben zusammenzuarbeiten‹ [to team with life] stören Vorstellungen vom mensch
lichen Leben als einem tödlichen Akteur, nicht durch einen guten ›Anthropos‹,
sondern durch seine Dezentrierung in der vielfältigen Interdependenz einer mehr- 
als-menschlichen Gemeinschaft.

Diese Praktiken stellen etwas wieder her, das über das Erkennen des Lebens
des Bodens hinausgeht. Der Philosoph Paul B. Thompson sagt uns, dass die Ein
führung der »modernen agrarwissenschaftlichen Sichtweise des Bodens« es ermög
lichte, einige der »Elemente des Lebens« wieder in ein Konzept des Bodens einzu
bringen, der »als Materie aufgefasst, … tot und leblos ist«. Doch die Auffassung,
dass der Boden lebendig ist »in Form von Mikroorganismen, die die lebenserneu
ernden Eigenschaften ausüben, die lange Zeit mit fruchtbaren Böden in Verbin
dung gebracht wurden«, hat den Geist des Bodens im Akt des »Anbaus von Nahrung
und ihres Verzehrs als einem Akt der Gemeinschaft [communion] mit einem größe
ren Ganzen« nicht vollständig wiederhergestellt (Thompson 1995, 18–19). Hier steht
auch eine »materielle Spiritualität« (Puig de la Bellacasa 2015a) auf dem Spiel. Das
›größere Ganze‹ ist eine mehr-als-menschliche Gemeinschaft materieller Interde
pendenz, die nicht nur den schlecht benannten ›materialistischen‹ Reduktionismus
der Erde auf eine verwertbare Ressource und die Konzeptualisierung ihres Lebens
als mechanistische Prozesse überwindet, sondern auch die speziesistische Kontrol
le durch eine menschliche Ordnung. Die ›Gemeinschaft‹ [communion] – wie in den
mehr-als-menschlichen ›eco-commoning‹-Praktiken (vgl. Papadopoulos 2018), die die
Earth Commons (vgl. Linebaugh 2008) konstituieren und aufrechterhalten – be

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 281 

steht in den alltäglichen, häuslichen und gewöhnlichen Handlungen des Regene
rierens eines gemeinsamen, mehr-als-menschlichen Reichtums durch die wechsel
seitige Verwandlung in die Substanz des jeweils anderen. 

Sinnliche Belebung – Zärtliche Begegnungen 

Die Zunahme der Lebendigkeit des Bodens zeigt sich nicht nur im Eindringen wim
melnder [teeming] Lebewesen, sondern auch in der alltäglichen, voneinander abhän
gigen Zusammenarbeit [teaming] einer Mensch-Boden-Gemeinschaft. Und es geht 
dabei auch um eine sinnliche Belebung, um das Wecken intimer, liebevoller Verstri
ckungen mit Erde. Der Titel Our Bodies, Our Soils, den die Künstlerin Claire Pentecost 
ihrer Ausstellung über Böden 2015 gegeben hat,17 drückt dieses Motiv der Lebendig
keit von Erde gut aus. Pentecosts Arbeit über Erde ist an sich schon ein Plädoyer, 
indem sie unsere Vorstellungen von Mensch-Boden-Beziehungen verändert. Ins
besondere in dieser Ausstellung lud sie dazu ein, sich anhand der im Raum ausge
stellten Proben mit Erdböden vertraut zu machen. Auf einer Tafel stand eine Reihe 
von Aufforderungen, die ich hier zitiere: »SIEH durch das Mikroskop ›Lebewesen‹«; 
»Steck die Nase ins Glas«. Die Teilnehmer*innen waren auch eingeladen, ihre eige
nen Bodenproben in verschließbaren Beuteln oder einem Glas mitzubringen. Die
se Erfahrungen vermischten wissenschaftliche Ansätze – das Betrachten von Erde 
durch ein Mikroskop – mit der Rückgewinnung [reclaiming] einer sinnlichen Direkt
heit – »Fühl dich frei, die Gläser anzuheben und das Aroma der Erde einzuatmen«. 
Das Gefühl der gegenseitigen Abhängigkeit mit den Böden vertieft sich, indem wir 
uns mit Erde – unsere Böden, wir selbst [our soils ourselves] – identifizieren, indem wir 
die körperliche Intimität mit den Böden zurückgewinnen. In Pentecosts Our Bodies, 
Our Soils können wir auch eine Anspielung auf den berühmten Buchtitel und das 
Motto der Frauengesundheits- und Sexualitätsbewegung Our Bodies, Ourselves lesen, 
die Selbsterkenntnis und Selbstsorge gegen die Kontrolle des weiblichen Körpers 
durch die Ärzteschaft und andere Formen institutionalisierten Fachwissens einfor
derte. Aktives Engagement versus passive Objektivierung. Die Rückgewinnung der 
Böden auf diese Weise bedeutet, eine Verbindung zurückzufordern, die nicht durch 
Fachwissen, sondern durch Nähe und DIY wissenschaftliche Bildverfahren (Boden
mikroskope für alle) vermittelt wird. Andere Sätze auf der Tafel weisen auf eine Wis
senspraxis hin, die in ein größeres relationales Engagement eingebunden ist und 
das Mystische – »Kompostierung ist Alchemie« – mit einer Ökopolitik – »Boden ist 
lokal« – verknüpft. Unsere Körper gehen über uns selbst hinaus [our bodies beyond 
ourselves], sind nicht begrenzt durch ein menschliches Selbst, verbinden sich [com
muning] mit einem größeren, mehr-als-menschlichen Ganzen der Erdmaterie. 

17 Vgl. http://www.publicamateur.org/?p=378. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.publicamateur.org/?p=378
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.publicamateur.org/?p=378


282 Methodologie

Ich habe mehrere Berichte über Veranstaltungen gesammelt, die mit der Inter
vention von Pentecost in Resonanz stehen und ebenfalls an die sinnliche Zuneigung
zu Böden appellieren: Kreativ-Workshops, die als künstlerische/performative/ge
meinschaftliche Veranstaltungen konzipiert sind und die Teilnehmer*innen dazu
einladen, mit Erde zu spielen, sie zu berühren und zu betasten (Naomi Wrights
Soil Kitchen18); »Bodenverkostungen« (soil-tasting), in denen die Teilnehmer*innen an
unterschiedlicher, lokal spezifischer Erde in Weingläsern riechen und dann Lebens
mittel probieren, die in dieser Erde gewachsen sind (Laura Parkers A Taste of Place19).
Andere Formen der phantasievollen, sinnlichen, intimen Auseinandersetzung um
fassen: Dirt Don’t Hurt-Meditationssitzungen auf mit Erde gefüllten Kissen oder das
Schlafen mit einem Reagenzglas unter dem Kopfkissen, das mit Erde von verschie
denen Orten gefüllt ist, und die Aufzeichnung der daraus resultierenden Träume
(Amanda White und Alana Bartols Interventionen im Rahmen ihres Deep Earth Treat
ment Centre Projekts20); oder die Betonung der sexuellen Anziehungskraft von Erde,
wie bei den ökosexuellen Performances Wedding to the Dirt, die sowohl Heiratsrituale
als auch das nackte Wälzen im Schlamm beinhalten (im Rahmen der SexEcology-Ar
beit von Elizabeth Stephens und Annie Sprinkle21). All diese Interventionen würden
es verdienen, in ihrer eigenen Besonderheit jeweils genauer betrachtet zu werden,
aber sie haben gemeinsam, dass sie materielle Intimitäten durch körperliche Nä
he und ästhetische und sinnliche Verschränkungen mit Erdsubstanzen schaffen. In
ähnlicher Weise wie bei dem, was Nerea Calvillo und Emma Garnett als molekulare
Intimität bezeichnen (vgl. Calvillo/Garnett 2019), sind wir eingeladen, über die Sin
ne eine Gemeinsamkeit und Verbindung zu der Materialität herzustellen, die wir
mit der Erde und anderen Formen der elementaren Materie teilen. Es gibt hier das
Gefühl, dass wir die Distanz verringern können, wenn wir uns erlauben, mit der Er
de, die wir kulturell zu meiden gelernt haben, körperlich intim zu werden. Wieder
einmal mit Schlamm zu spielen. Hier zirkuliert ›Lebendigkeit‹ durch eine sinnliche
Erfahrung, durch die wir Zuneigung für den Erdboden kultivieren.22

Interessanterweise ist die sinnliche Intimität mit Böden auch so etwas wie eine
›Bodenpädagogik‹ in wissenschaftlichen Kontexten, die sich darin äußert, wie Bo
denwissenschaftler*innen über ihre Leidenschaft für das Lehren in engem Kontakt
mit dem Boden sprechen. »Niemand sollte den direkten Kontakt mit Böden mei
den« (Hartemink et al. 2014, 5), so ein Bodenwissenschaftler in einem Artikel über

18 https://soilculture.wordpress.com/creative-workshops.

19 https://www.lauraparkerstudio.com/taste [A.d.Ü.: Der Link wurde aktualisiert am

25.05.2023].

20 https://amandawhite.com/DETC.

21 http://sexecology.org/wedding-to-the-dirt/.

22 Siehe auch Daro Montags Überblick darüber, wie soil art die Sinne anspricht (vgl. Montag

2017).

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://soilculture.wordpress.com/creative-workshops
https://www.lauraparkerstudio.com/taste
https://amandawhite.com/DETC
http://sexecology.org/wedding-to-the-dirt/
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://soilculture.wordpress.com/creative-workshops
https://www.lauraparkerstudio.com/taste
https://amandawhite.com/DETC
http://sexecology.org/wedding-to-the-dirt/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 283 

The Joy of Teaching Soil Science, der kurze Beiträge von Wissenschaftler*innen versam
melt, die über ihre Lehrpraxis sprechen. Er argumentiert, dass »das Wesentliche der 
Pedologie [das Studium der Böden in der natürlichen Umgebung, mit Schwerpunkt 
auf der Physik und Geomorphologie des Bodens] in der Untersuchung eines Pro
fils und einer Bodenlandschaft im Feld liegt« (ebd., herv. d. V.). »Die Studierenden 
müssen den Boden sehen und anfassen, um zu lernen, Textur, Struktur, Farbe, or
ganische Substanz, Redox-Morphologie, Kiesgehalt usw. zu unterscheiden« (ebd.). 
Ein anderer Wissenschaftler spricht von seiner »Leidenschaft für die Bodenkunde« 
als einer »taktilen Begegnung« und betont, dass es keinen Ersatz für die »Betreu
ung und Förderung von Beobachtungsfähigkeiten bei der tatsächlichen Konfronta
tion der Studierenden mit dem Boden« gibt, da »bestimmte Aspekte der natürli
chen Welt niemals durch ein Buch [grasped from a page] oder durch ein Foto erfasst 
werden können«. Er spricht von dem Kontrast zwischen Abstraktionen, ›Konzepten‹ 
wie ›Bodenaggregate‹, die im Seminarraum gelernt werden und der Art und Weise, 
wie Böden »zum Leben erwachen«, wenn die Studierenden ihnen »in der freien Na
tur« begegnen, wo sie ihre Vielfalt und Komplexität, ihre verworrene Realität jen
seits reduktiver Taxonomien offenbaren. Wenn sie »in einer Bodengrube stehen«, 
werden die Studierenden mit einer »neuen Realität« konfrontiert, die sich stark von 
den »gemahlenen und homogenisierten Proben« unterscheidet, die ins Labor ge
bracht werden. Das Zusammensein mit den Studierenden »in der freien Natur« ist 
auch für die Lehrenden eine reiche Erfahrung: »Ich sehe gerne ihre Gesichter, wenn 
sie erkennen«, dass mit einem Boden etwas »nicht stimmt«, wie eine materielle Un
stimmigkeit, die ein Problem oder ein inkonsistentes Modell offenbart. Andere Bei
träge bestätigen in demselben Artikel die Weitergabe einer offenbar weit verbreite
ten Berufsgeschichte, nämlich dass ein*e Bodenwissenschaftler*in zu werden mit 
der Freude verbunden ist, »zu entdecken, dass das taktile Vergnügen, ›mit Schlamm 
zu spielen‹, um die Texturen und die Plastizität der Erde zu beurteilen, eine legitime 
wissenschaftliche Tätigkeit ist« (Hartemink et al. 2014, 2). Berichte wie diese deuten 
auf ein intimes Gefühl für den Boden hin, eine Art von Schlammliebe, die dem Be
ruf der*des Bodenwissenschaftler*in innewohnt und bestätigen feministische Un
tersuchungen, die sich weigern, Wissenschaft als eine abstrakte Wissensunterneh
mung eines distanzierten Wissens aufzufassen, die von spezifischen Begegnungen 
mit körperlichen Erfahrungen abgetrennt ist (vgl. Keller 1984; Myers 2015). 

Die Wissenschaftler*innen, die hier sprechen, sind Pedolog*innen, die sich 
mehr auf die physikalischen Eigenschaften der Bodenwelten in ihrer Umgebung 
konzentrieren. Und so geht es bei der Lebendigkeit in diesem Boden, die in diesen 
Begegnungen ›zum Leben erwacht‹, nicht um eine biologische Lebendigkeit, noch 
geht es um eine artenübergreifende Gemeinschaft [interspecies communing] (wie 
bei denjenigen, die food webs oder Pflanzen-Boden-Interaktionen untersuchen). 
Aber die Gefühle der Lebendigkeit in diesen Enthüllungsgeschichten, in diesen 
sinnlichen und ästhetischen Begegnungen, sowohl in der Wissenschaft als auch 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Methodologie

in künstlerischen und gemeinschaftlichen Projekten, haben auch ein Gefühl der
Belebung gemeinsam, der Verwandlung von etwas, das als langweilig oder träge
angesehen wurde, in etwas Interessanteres, von etwas, das fast gar nicht von Ge
wicht war, in etwas, für das wir Sorge tragen, weil wir uns damit verbinden. Belebt
zu sein [enlivened] bedeutet nicht nur, lebendig zu sein, sondern es bedeutet ein
Leben, das lebendig, beschwingt, fröhlich, heiter, wach, gestärkt, unterhaltsamer
ist, ein Leben, das (unsere) Lebensgeister weckt [raises (our) spirits up]. Belebende
Begegnungen mit Erde fördern eine bessere Kenntnis des lebendigen Bodens und
das Bewusstsein der gegenseitigen Abhängigkeit durch die Erfahrung von Intimi
tät und Freude. Sie öffnen die Verletzlichkeit derjenigen, die sich unter die Erde
mischen [mingling with soils], nicht nur, um mit der Erde zu denken, sondern um
berührt zu werden und vielleicht sogar, um diese Vermischung als Erfahrung eines
geteilten materiellen Schicksals zu verstehen.

Regeneration – Nachleben als Gestaltwandeln

Ein weiteres Motiv für die Lebendigkeit des Bodens in der Bewegung für transfor
mative Mensch-Boden-Beziehungen ist die gemeinsam geteilte Materie. Hier hat
die Lebendigkeit des Erdbodens eine transmorphe Kraft, mit seinem angestamm
ten kulturellen Gewicht als Ort und zugleich Agent der unaufhörlichen zyklischen
Beschwörung des Lebens auf der Erde: »Leben ist Tod ist Leben ist Tod ist…«, wie Na
tasha Myers (o.D.) es ausdrückt. Der Verfall als Leben hat eine immanente ethische
Bedeutung (vgl. Jackson 2012). Diese Vision des Todes steht in scharfem Kontrast
zu den Geschichten planetarer Vernichtung und ist mit dem Leben in den alltäg
lichen Visionen von Böden als Regeneratoren verbunden. Eine klassische Bedeu
tung von Erde, die nie verloren gegangen ist. Die Erde als der große Recycler von
Materie, der große Verdauungsapparat, der Darm von Mutter Erde, der Überreste
in Nahrung umwandelt und Wiedergeburt möglich macht. Was könnte also diese
Rückkehr des Erdbodens als eine eindringliche Erinnerung an die Möglichkeiten
der Wiedergeburt in diesen Zeiten bedeuten, in denen Böden ärmer, kränker und
erschöpfter werden? Wie wird diese Bedeutung im Herzen jener kulturellen Räume
zurückgewonnen, die scheinbar von einer fälschlicherweise als ›materialistisch‹ be
zeichneten modernen wissenschaftlichen Tradition beherrscht werden, die sie zum
Schweigen gebracht hat? – Aber hat sie das? (Für eine Kritik an anderen missbräuch
lichen Verwendungen des Begriffs ›Materialismus‹ vgl. Callén Moreu/López Gómez
2019).

Der Boden ist nach wie vor ein Ort, an dem man mit infra-natürlichen Geistern
denken kann, eine ›materielle Spiritualität‹ eines lebendigen Todes. William Bryant
Logan schreibt in seiner klassischen Elegie über den Boden Dirt. The Ecstatic Skin of
the Earth (1995): »Die Erde der Gräber ist die Umwandlerin« (57). Seine Stimme ver

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 285 

stärkt das öko-poietische Register, wenn er mit wissenschaftlicher Präzision und 
poetischer Intensität den Beginn des Abbauprozesses von Körpern als eine lebhaf
te Kollaboration zwischen Körpern und Erde beschreibt. Unter Berufung auf Bacon 
erklärt er uns, dass »die Fäulnis das Werk des Geistes der Körper ist« (ebd., 54), dass 
die gleichen Enzyme, die unseren Stoffwechsel regulieren, »selbstzerstörend« wer
den, wenn wir sterben (vgl. ebd., 56) und die Rückkehr unserer Materie zu Erde [dirt] 
einleiten. Die Soil Biome Immersion Participatory Performance23 der visuellen Ökologin 
Aviva Reed fängt diese Bedeutung in einer Arbeit ein, die von Erzählungen der wis
senschaftlichen Ökologie inspiriert ist und Sound, Bilder und taktile Erfahrungen 
umfasst. Ihr Ziel ist es, die »ökologische Ontologie« von Mensch-Boden als eine Ma
terie zu zeigen, die Nährstoffe in zeitlichen Kreisläufen auf dem Planeten verteilt 
und »alle Organismen als anzestrale Überreste voneinander verbindet«. Diese Ein
ladung, Anteil zu nehmen an einer geteilten, mehr-als-menschlichen Materie, die 
durch biogeochemische Prozesse, die die zusammengesetzte Materie zu den Ele
menten zurückführen, ökologisch geteilt [eco-commoned] wird, steht im Gegensatz 
zur Individuation der anthropozänen Erde als ›unsere eigene Schöpfung‹. 

Die Trope der materiell-spirituellen Zugehörigkeit zu den biogeochemischen 
Prozessen der Erde wird auch von Ana Mendietas performativen Arbeiten der Silue
ta Series betont, die Körper in Form von weiblichen Körperformen, die in nassen 
Sand, Schlamm und Gras eingeschrieben sind, zur Erde zurückbringen. Diese Per
formances wurden in Bildern festgehalten, während die Silhouetten begannen, sich 
zu verflüchtigen, aufzulösen, zu verbrennen oder wieder lebendig zu werden: wie 
in einer bestimmten Arbeit, in der ihr nackter Körper eine Leiche nachahmt, die auf 
dem Boden eines Grubengrabes liegt (ein prähispanisches Grab), aus der üppig Blu
men nachwachsen.24 Ritualisierte Begegnungen, die durch den eigenen Körper der 
Künstlerin geschaffen werden, werden zu vergänglichen materiellen Ko-Transfor
mationen. Mendieta bezeichnete ihre Kunst bekanntlich als »auf dem Glauben an ei
ne universelle Energie gegründet, die alles durchdringt; vom Insekt zum Menschen, 
vom Menschen zum Gespenst, vom Gespenst zur Pflanze, von der Pflanze zur Ga
laxie« (1988, 70). ›Dieselbe‹ Materie, unaufhörlich gestaltwandelnd [shape-shifting] 
durch eine kosmische Erde [earth]. Wiedergeburt und Wiederauferstehung durch 
elementare Rezirkulation. 

Diese Arbeit als soil art (vgl. Adams/Montag 2017) zu lesen bekräftigt die Rück
kehr zum Boden durch den Tod als Regeneration. Zwischen vernichteten Böden – 
die vom Menschen beherrscht werden – und den Böden als natürlichen Erneuerern 
– das Heilsversprechen einer regenerativen Natur – eröffnet sie einen Ort für 
Mensch-Boden-Beziehungen, die eine bescheidenere, wenn auch unbestimmte 

23 http://www.avivareed.com/soil-biome-immersion/. 
24 https://mcachicago.org/Collection/Items/1973/Ana-Mendieta-Untitled-From-The-Silueta-S 

eries-1973-77-7. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.avivareed.com/soil-biome-immersion/
https://mcachicago.org/Collection/Items/1973/Ana-Mendieta-Untitled-From-The-Silueta-Series-1973-77-7
https://mcachicago.org/Collection/Items/1973/Ana-Mendieta-Untitled-From-The-Silueta-Series-1973-77-7
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.avivareed.com/soil-biome-immersion/
https://mcachicago.org/Collection/Items/1973/Ana-Mendieta-Untitled-From-The-Silueta-Series-1973-77-7
https://mcachicago.org/Collection/Items/1973/Ana-Mendieta-Untitled-From-The-Silueta-Series-1973-77-7


286 Methodologie

Lebendigkeit erzeugen. Die Menschen könnten gerettet werden, aber nicht ohne
Gestaltwandel [shape-shifting] wieder auferstehen. Geschichten, die den Erdboden
spirituell als Ort der Wiederauferstehung verstehen, rufen dazu auf, die Iden
titätsgrenzen des Anthropos zugunsten einer Erfahrung kosmischer Intimität
aufzugeben. Hier wird die voneinander abhängige Mensch-Boden-Lebendigkeit
substanziell, eine ontologische Verpflichtung, aber verbindet uns auch mit den
alltäglichen materiell-ethischen Verpflichtungen, die zuvor aufgerufen wurden:
dem Boden (unsere) Materie zurückzugeben, uns selbst zu kompostieren als eine
alltägliche Form der Öko-Poiesis, des Herstellens/Schaffens von Lebendigkeit.
Alltägliche häusliche Handlungen werden zu einer kosmischen Performance.

Welche Metapher könnte passender sein als die des Kompostierens für Ge
schichten, die die Zerstörung und die Angst vor dem Verfall in einen Sinn für erdige
Wiederbelebung [earthy rebirthing] verwandeln? Haraway hat die Gemeinschaften
der Heilung, die sie am Rande dieser Gegenwart und 500 Jahre später imaginiert,
Children of Compost genannt: Sie siedeln sich in zerstörten Landschaften an, um
›sympoietische‹, mehr-als-menschliche und regenerierende Beziehungen zu schaf
fen, in denen metamorphe Transformationen zur Erfahrung einer alltäglichen
Mitgestaltung zwischen Menschen und Nicht-Menschen gehören (vgl. Haraway
2016). In ihrem Film Shape Shifting laden Elke Marhöfer und Mikhail Lylov dazu
ein, bei Prozessen zu verweilen, bei denen Menschen und Landschaften gemein
sam ihre Form verändern. In der begleitenden Publikation spricht Anna Tsing
vom »Wiederaufleben« [resurgence], um auf nicht-menschliche Lebenskräfte (des
Waldes) zu verweisen, die nach der Vernichtung wieder nachwachsen (vgl. Tsing
in Marhöfer/Lylov 2016, 41). Wiederaufleben: wieder lebendig werden [coming alive
again]. Zurück zu Earthworks in Detroit, wo das Wiederaufleben ein alltäglicher
Kampf ist. Auch hier bieten diese Geschichten von weltlicher Wiedergeburt dem
Menschen [Man], dem Zerstörer der Welten, ein Gegenmittel gegen die tödliche
Abschwächung oder gar die Aufgabe der menschlichen Involviertheit in mehr-als- 
menschlichen Welten. Sie verlangen nach einem Menschen, der nicht nur gut lebt,
sondern auch lernt, gut zu sterben.

Neuinterpretationen von Lebendigkeit, nach denen Leben ist Tod ist Leben ist Tod
ist…, tragen bescheiden zu diesen Geschichten bei, indem sie einen relationalen Zu
gang zur Lebendigkeit der mehr-als-menschlichen Bodengemeinschaft liefern: Die
Lebendigkeit ist nicht ›in‹ der Erde. Noch in den Menschen, noch in den Pflanzen,
noch in den anderen Geschöpfen, die von ihr leben. Wie es die Anthropologin von
Mensch-Boden-Beziehungen Kristina Lyons so schön formuliert, die uns dazu ein
lädt, mithilfe eines irreduziblen Konzepts des Bodens der Bäuer*innen im Amazo
nasgebiet, mit denen sie zusammenarbeitet, Zersetzung als Politik des Lebens zu den
ken: »Transformative Potenzialität ist kein menschliches Privileg, sondern eine rela
tionale Angelegenheit, die in den Verbindungen und der Arbeit zwischen Menschen
sowie anderer Arten von Wesen und Dingen verteilt ist« (Lyons 2016). Im Denken

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 287 

mit den Böden bewegt sich die Lebendigkeit, wandelt sich, zirkuliert und offenbart 
ein gemeinsames verschränktes Schicksal, das die ontologischen Grenzen zwischen 
Mensch und Boden verwischt. 

Coda: Animo! 

»In gewisser Weise sind wir einzigartige, feuchte Pakete aus belebter Erde.« Dies 
sind die verlockenden Worte von Francis D. Hole, einem Professor für Bodenkunde, 
der dafür bekannt war, die Liebe zum Boden zu verbreiten und das Verständnis für 
seine lebenswichtige Bedeutung für die Menschheit zu fördern. Er war außerdem 
berüchtigt für seine eigenwillige Bodenpädagogik, die sich in sinnlichen Praktiken 
äußerte, bei denen er Studierende barfuß über den Boden laufen ließ oder Vorträge 
hielt, während er Geige spielte und zu den Freuden der »Bodenbeobachtung« ein
lud (vgl. Hole 1988). Seine Worte rühren an eine traditionelle Bedeutung von Schöp
fungsgeschichten: Menschen, die aus Schlamm, Lehm, Erdmaterie hervorgehen. 
Die Aussage, dass der Mensch aus Erde gemacht ist, macht den Menschen zu einer 
Art innerhalb einer größeren materiellen Gattung. Dennoch tritt die Menschheit in 
der Geschichte oft als eine außergewöhnlich belebte Art auf, die von Gott oder Göt
tern auserwählt wurde, um zu ›einzigartigen‹ feuchten Paketen zu werden, die das 
Reich der unbelebten Materie verlassen, indem sie mit ›Seele‹ (animus: Atem, Luft, 
Geist) durchdrungen werden. Wenn aber der Boden bereits lebendig ist, beinhal
tet dann die ›belebte Erde‹ eine größere Art von Lebendigkeit, die alle Wesen ein
schließt, die von ihr leben/aus ihr hervorgehen? Sind die Menschen dann eine Un
terart der Belebtheit, vielleicht einzigartig, aber nur eine unter einer vielgestaltigen, 
unermesslichen Vielfalt von Einzigartigkeiten? 

Wir können in der Tat fragen, ob Belebtheit [animatedness] die eigentliche De
finition von Lebendigkeit [aliveness, livingness] ist (vgl. Whatmore 2013). Belebtheit 
wurde in den letzten zehn Jahren an den Schnittstellen von Humangeographie, 
Anthropologie, Science and Technology Studies, Religionswissenschaften und 
Umweltwissenschaften umfassend diskutiert, wobei der Begriff eines ›neuen Ani
mismus‹ zu einer Kategorie geworden ist, die es zu erforschen gilt (vgl. Weston 
2017). Diese Diskussionen werden manchmal explizit mit traditionell animisti
schen Kulturen in Verbindung gebracht, um »die Wiederbelebung unserer eigenen 
sogenannten ›westlichen‹ Denktradition« (Ingold 2006, 19) vorzuschlagen. Obwohl 
die Mensch-Boden-Wiederbelebungen, mit denen ich mich hier befasst habe, 
nicht direkt von diesen Debatten inspiriert sind, bin ich daran interessiert, wie 
diese Debatten über Animismus die Belebtheit als einen historisch, ethisch und 
politisch aufgeladenen Begriff öffnen. Die Unterscheidung zwischen dem Beleb
ten und dem Unbelebten hat dazu gedient, das Würdige vom Unwürdigen, das 
richtige Bewusstsein und Empfindungsvermögen von allem Übrigen zu trennen 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Methodologie

(vgl. Chen 2012). Isabelle Stengers hat das Erbe der Moderne und der modernen
Wissenschaft so charakterisiert, dass wir uns selbst auf die Seite stellen, die »die
›anderen‹ als Animisten charakterisiert. »… [Als] diejenigen, die die harte Wahrheit
akzeptiert haben, dass wir allein in einer stummen, blinden und doch erkennbaren
Welt sind – einer Welt, die wir uns aneignen müssen.« (Stengers 2012a, Abs. 4)
Während sie eine ›nostalgische‹ Übernahme des Animismus ablehnt – als ob wir
›wieder‹ indigen werden könnten –, lädt sie die Erben der Moderne ein, sich für
neue Gefüge zu öffnen, »die eine metamorphe Transformation in unserer Fähig
keit, zu affizieren und affiziert zu werden – und auch zu fühlen, zu denken, zu
imaginieren – hervorbringen« (ebd., Abs. 60). Dies sind Vermächtnisse, die die
gegenwärtigen Wiederbelebungen der Böden erschließen könnten, indem sie sich
der metamorphen Transformation der Gemeinschaft mit dem Boden [communing
with soil] zuwenden. Abschließend möchte ich darauf hinweisen, dass die von mir
angesprochenen Motive der Lebendigkeit des Bodens nicht nur eine Rücküber
tragung der Anima auf die Materie sind, sondern ethisch-politisch aufgeladene
Antworten auf zerstörerische ökosoziale Beziehungen darstellen.

Erstens befinden sich die in diesem Artikel angesprochenen öko-poietischen Ak
teure und Zuneigungen für den Boden im Herzen kultureller Kontexte, in denen die
Beziehungen zu natürlichen Ressourcen überwiegend auf Extraktivismus, Indus
trialismus und Konsumismus beruhen und in denen Wissenschaft Technowissen
schaft ist. Das heißt, in Kontexten, in denen Wissen mehr Wert hat, wenn es die
Reduktionen und Messungen liefern kann, die die Aneignung und Verwaltung von
Ressourcen erleichtern. In diesen Kontexten wurde der Gedanke, dass die Entitä
ten der biophysikalischen Welt einen Geist, eine anima, haben könnten, angeblich
durch diesen soziokulturellen und ökonomischen Komplex ausgerottet, der durch
den modernen reduktionistischen, wissenschaftlichen Rationalismus und die in
dustrielle Kommodifizierung unterstützt wurde. Die oben vorgestellten Motive der
Lebendigkeit des Bodens stören jedoch die Vorstellung, dass die Bewegungen, die
die Technowissenschaften anfechten, indem sie nach alternativen ökozentrierten
Beziehungen suchen, eine tiefgehende Ablehnung wissenschaftlicher Praktiken tei
len – die als diejenigen angesehen werden, die die Welt auf eine manipulierbare Ma
terie reduziert haben. Um auf die in der Einleitung formulierten Absichten zurück
zukommen: Eine Form der involvierten Kritik, die an eine Tradition der feminis
tischen Science and Technology Studies anschließt, die es ablehnt, wissenschaftli
ches Wissen als eine entfremdete und entfremdende Sphäre zu isolieren, kann dazu
beitragen, sich mit der Bewegung zur Verteidigung des Bodens [soil advocacy] (und
anderen zeitgenössischen ökosozialen Bewegungen) auf eine Art und Weise ausein
anderzusetzen, die sowohl eine Verbindung mit der Wissenschaft als Mitgestalte
rin der natürlichen Welt in technowissenschaftlichen Kulturen herstellt, als auch
ethisch-politisches Engagement entfaltet, der Nutzung von Wissenschaft für die
Aneignung des Lebens (in) der Erde entgegenzutreten.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 289 

Zweitens möchte ich mit einer metamorphen Wiedererweckung des Geheim
nisses der ›Lebenskraft‹ spielen. Die ›Lebenskraft‹ bezog sich traditionell auf jenes 
unerklärliche Prinzip der Belebtheit der lebenden Welt, für dessen Entdeckung die 
moderne Chemie gefeiert wird. Sie tat dies, indem sie schließlich zeigte, dass so
wohl die biologische als auch die psychochemische Welt durch die gleichen ›me
chanischen‹ und ›materialistischen‹ Prinzipien erklärt werden können (vgl. Hun
ter 2000). Die Wiedereinführung des Geistes [spirit] in die Erde bringt auch das 
Geheimnis der Lebenskraft in die mehr-als-menschliche Bodengemeinschaft zu
rück, denn hier ist die Lebendigkeit des Bodens nicht durch mechanische Prinzipi
en erklärbar. Ich habe die Lebendigkeit in diesem Artikel durch eine Reihe von Mo
tiven zum Ausdruck gebracht, die von zeitgenössischen Auseinandersetzungen mit 
dem Boden inspiriert sind: die ökologische, wissenschaftliche Betrachtung des Erd
bodens, der ohne die fortwährende Kreativität einer Vielzahl von Lebewesen nicht 
existieren würde, die kenntnisreiche Zusammenarbeit mit lebendigen Böden, die 
inmitten der Vernachlässigung zu einer Wiederbelebung führt, die sinnlichen, na
turkulturellen Belebungen der Böden, die zu einer Hinwendung zu der gestaltwan
delnden, gemeinsamen Materie führen. All diese Formen des Mensch-Boden-Zu
sammenlebens [human-soil communing] bergen das Geheimnis einer neu verstande
nen, mehr-als-menschlichen Lebenskraft, die in relationalen Verschränkungen ent
steht, für die kein einzelnes Element ›den Schlüssel‹ besitzt. Die öko-poietische, an
dauernde Wiedererschaffung des mehr-als-menschlichen Kollektivs ist Teil des Ge
heimnisses dessen, wozu diese Gemeinschaft fähig sein könnte, eine Lebenskraft, 
die zutiefst ethisch-politisch ist (vgl. Puig de la Bellacasa 2015a). 

Schließlich stellt sich die Frage: Ist diese spekulative Version der Lebenskraft 
eine anthropomorphe Projektion menschlicher Handlungsmacht? Das hieße, dem 
Menschen zu viel zuzuschreiben. Nicht nur, weil, wie Stengers es ausdrückt, die 
Wirksamkeit [efficacy] der metamorphen Transformationen »nicht von uns bean
sprucht werden kann«, oder weil sie uns daran erinnern, »dass wir nicht allein auf 
der Welt sind« (2012a, Abs. 60), sondern auch, weil die Frage, wer wen belebt [anima
tes], in diesen lebendigen [enlivened] mehr-als-menschlichen Bodengemeinschaften 
offen bleibt. Auseinandersetzungen mit der Belebtheit des Bodens eröffnen ein 
Gefühl der erdigen Verbundenheit [earthy connectedness], das nicht nur objektivierte 
Welten belebt und re-affiziert, sondern auch das Gefühl der ökologischen Zugehö
rigkeit der beteiligten Menschen sowohl intensiviert als auch verkompliziert. Eine 
materiell-spirituelle Transanimation, eine Ko-Beseelung [co-ensoulment] (vgl. Zitouni 
2012). Wie ein roter Faden zieht sich durch diesen Artikel der anthropozäne Hin
tergrund einer entmutigten Menschheit, die von ihrer eigenen Tödlichkeit betäubt 
ist. Im Spanischen, meiner Muttersprache, sagen wir, wenn es jemandem nicht gut 
geht, wenn er*sie das Gefühl hat, nicht mehr weitermachen zu können, »Animo!«, um 
ihn*sie zu ermutigen oder aufzumuntern. Anthropozäne, müde und erschöpfte 
Böden brauchen Ermutigung, aber, so würde ich sagen, auch die Menschen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Methodologie

sich bemühen, sich um sie zu sorgen. Ich erkenne zwar an, dass es sich hierbei
um eine Projektion von Empathie handeln könnte, aber vertrete den Standpunkt,
dass Mensch-Boden-Beziehungen auch im Sinne einer Aufmunterung [raising spirits
up] (wieder-)belebt werden. Von der Verlockung der wundersamen biologischen
Welten des Bodens und seiner wimmelnden Wunder bis hin zur verkörperten
Hoffnung einer öko-poietischen, alltäglichen Sorge um den Boden [soil care] und
freudig-sinnlichen Nähe im Versprechen eines kompostierten Nachlebens zeugen
diese Geschichten von Freude, Hoffnung und von möglichen anderen Versionen
des Menschen als der des Weltzerstörers.

Übersetzung aus dem Englischen von Fiona Schrading.

Literatur

Adams, Clive/Montag, Daro (Eds.) (2017): SoilCulture. Bringing the arts down to
earth. Totnes: Centre for Contemporary Art and the Natural World, Schumacher
College.

Balfour, Lady Eve (1943): The living soil. London: Faber and Faber.
Beuret, Nicholas (2015): Organizing against the end of the world: The praxis of eco

logical catastrophe (Unpublished PhD dissertation). University of Leicester.
Bresnihan, Patrick (2017): Hope without a future in Octavia Butler’s Parable of the

Sower. In: Leila Dawney/Claire Blencowe/Patrick Bresnihan (Eds.): Problems of
hope. Lewey: Authority Research Network. 39–48.

Callén Moreu, Blanca/López Gómez, Daniel (2019): Intimate with your junk! A
waste management experiment for a material world. In: The Sociological Review
Monographs 67, 2. 318–339.

Calvillo, Nerea/Garnett, Emma (2019): Data intimacies: Building infrastructures for
intensified embodied encounters with air pollution. In: The Sociological Review
Monographs 67, 2. 340–356.

Chen, Mel Y. (2012): Animacies. Biopolitics, racial mattering and queer affect.
Durham: Duke University Press.

Coleman, David C./Crossley, D. A./Hendrix, Paul F. (2004): Fundamentals of soil
ecology. Amsterdam: Elsevier.

Feller, Christian/Landa, Edward R./Toland, Alexandra/Wessolek, Gerd (2015): Case
studies of soil in art. In: Soil 1, 2. 543–559.

Gilford, Jenny/Falconer, Ruth E./Wade, Rebecca/Scott-Brown, Kenneth C. (2013): 3D
visualisation and artistic imagery to enhance interest in ›hidden environments‹
– new approaches to soil science. In: European Journal of Engineering Education
39. 467–482.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 291 

Haraway, Donna J. (1989): Primate visions: Gender, race, and nature in the world of 
modern science. Abingdon: Routledge. 

Haraway, Donna J. (2016): Staying with the trouble: Making kin in the Chthulucene. 
Durham: Duke University Press. 

Hartemink, Alfred E./Balks, Megan R./Chen, Zueng-Sang/Drohan, Patrick/Field, 
Damien J./Krasilnikov, Pavel/Lowe, David J./Rabenhorst, Martin/van Rees, Ken/ 
Schad, Peter/Schipper, Louis A./Sonneveld, Marthijn/Walter, Christian (2014): 
The joy of teaching soil science. In: Geoderma 217–218. 1–9. 

Hole, Francis D. (1988): The pleasures of soil watching. In: Orion Nature Quarterly 
(Spring). 6–11. 

Hunter, Graeme K. (2000): Vital forces: The discovery of the molecular basis of life. 
London: Academic Press. 

Ingold, Tim (2006): Rethinking the animate, re-animating thought. In: Ethnos, 71, 
1. 9–20. 

Jackson, Mark (2012): Plastic islands and processual grounds: Ethics, ontology, and 
the matter of decay. In: Cultural Geographies 20, 2. 205–224. 

Jackson, Steven J. (2014): Rethinking repair. In: Gillespie, Tarleton/Boczkowski, 
Pablo J./Foot, Kirsten A. (Eds.): Media technologies: Essays on communication, 
materiality and society. Cambridge: MIT Press. 221–240. 

Keller, Evelyn Fox (1984): A feeling for the organism: Life and work of Barbara Mc
Clintock. New York: W. H. Freeman. 

Krzywoszynska, Anna (2016): What farmers know: Experiential knowledge and care 
in vine growing. In: Sociologia Ruralis 56, 2. 289–310. 

Landa, Edward R./Feller, Christian (2010): Soil and culture. Dordrecht: Springer. 
Linebaugh, Peter (2008): The Magna Carta manifesto. Berkeley: University of Cali

fornia Press. 
Logan, William B. (1995): Dirt. The ecstatic skin of the Earth. New York: W.W. Norton. 
Lowenfels, Jeff/Lewis, Wayne (2006): Teaming with microbes: A gardener’s guide to 

the soil food web. Portland: Timber Press. 
Lyons, Kristina (2016): Decomposition as life politics: Soils, selva, and small farmers 

under the gun of the U.S.–Colombia war on drugs. In: Cultural Anthropology 31, 
1. 56–81. 

Mairhofer, Stefan/Sturrock, Craig/Wells, Darren M./Bennett, Malcolm J./Mooney, 
Sacha J./Pridmore, Tony P. (2014): On the evaluation of methods for the recovery 
of plant root systems from X-ray computed tomography images. In: Functional 
Plant Biology 42, 5. 460–470. 

Marhöfer, Elke/Lylov, Mikhail (2016): Shape shifting. Berlin: Archive Books. 
Mendieta, Ana (1988): A selection of statements and notes. In: Sulfur 22. 70–74. 
Meulemans, Germain (2017): The lure of pedogenesis: An anthropological foray into 

making of urban soils in contemporary France (Unpublished PhD thesis). Uni
versity of Aberdeen. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Methodologie 

Millner, Naomi (2017): The right to food is nature too: Food justice and everyday envi
ronmental expertise in the Salvadoran permaculture movement. In: Local Econ
omy 22, 6. 764–783. 

Montag, Daro (2017): Speaking of soil… for soil thou art. In: Adams, Clive/Montag, 
Daro (Eds.): SoilCulture. Bringing the arts down to earth. Totnes: Centre for 
Contemporary Art and the Natural World, Schumacher College. 

Myers, Natasha (o.D.): Life is death is life is death is… In: Helmreich, Stefan/Myers, 
Natasha/Rossi, Michael/Roosth, Sophia (Eds.): What is life: An exquisite cadaver. 
Unpublished manuscript. 

Myers, Natasha (2015): Rendering life molecular: Modeling proteins and making sci
entists in the twenty-first century life sciences. Durham: Duke University Press. 

Myers, Natasha (2017): From the anthropocene to the planthroposcene: Design
ing gardens for plant/people involution. In: History and Anthropology 28, 3. 
297–301. 

Nixon, Rob (2011): Slow violence and the environmentalism of the poor. Cambridge: 
Harvard University Press. 

Ohlson, Kristin (2014): The soil will save us: How scientists, farmers, and foodies are 
healing the soil to save the planet. New York: Rodale Books. 

Orgiazzi, Alberto/Bardgett, Richard D./Barrios, Edmundo/Behan-Pelletier, Valerie/ 
Briones, María J. I./Chotte, Jean-Luc (. . .) Wall, Diana H. (Eds.) (2016): Global 
soil biodiversity atlas. Luxembourg: European Commission, Publications Office 
of the European Union. 

Papadopoulos, Dimitris (2018): Experimental practice: Technoscience, alterontolo
gies and more than social movements. Durham: Duke University Press. 

Plumwood, Val (2009): Nature in the active voice. In: Australian Humanities Review 
46. http://australianhumanitiesreview.org/2009/05/01/nature-in-the-active-vo 
ice/ (25.01.2019). 

Puig de la Bellacasa, Maria (2014): Encountering bioinfrastructure: Ecological strug
gles and the sciences of soil. In: Social Epistemology 28, 1. 26–40. 

Puig de la Bellacasa, Maria (2015a): Ecological thinking, material spirituality, and the 
poetics of infrastructure. In: Bowker, Geoffrey C./Timmermans, Stefan/Clarke, 
Adele E./Balka, Ellen (Eds.): Boundary objects and beyond: Working with Leigh 
Star. Cambridge: MIT Press. 13–46. 

Puig de la Bellacasa, Maria (2015b): Making time for soil: Technoscientific futurity 
and the pace of care. In: Social Studies of Science 45, 5. 691–716. 

Puig de la Bellacasa, Maria (2017): Matters of care: Speculative ethics in more than 
human worlds. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Robbins, Jim (2013): The hidden world under our feet. The New York Times. https:// 
www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-und 
er-our-feet.html (25.01.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://australianhumanitiesreview.org/2009/05/01/nature-in-the-active-voice/
http://australianhumanitiesreview.org/2009/05/01/nature-in-the-active-voice/
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://australianhumanitiesreview.org/2009/05/01/nature-in-the-active-voice/
http://australianhumanitiesreview.org/2009/05/01/nature-in-the-active-voice/
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html
https://www.nytimes.com/2013/05/12/opinion/sunday/the-hidden-world-of-soil-under-our-feet.html


Maria Puig de la Bellacasa: Die Böden wiederbeleben 293 

Shiva, Vandana (2008): Soil not oil: Environmental justice in a time of climate crisis. 
Cambridge: South End Press. 

Starhawk (2004): The Earth path: Grounding your spirit in the rhythms of nature. 
San Francisco: Harper. 

Stengers, Isabelle (2012a): Reclaiming animism. In: e-flux #36. https://www.e-flux. 
com/journal/36/61245/reclaiming-animism/ (25.01.2019). 

Stengers, Isabelle (2012b): Den Animismus zurückgewinnen. In: Albers, Irene/ 
Franke, Anselm: Animismus. Revisionen der Moderne. Zürich: diaphanes. 
111–123. 

Thompson, Paul B. (1995): The spirit of the soil agriculture and environmental ethics. 
London: Routledge. 

Weston, Kath (2017): Animate planet: Making visceral sense of living in a high-tech 
ecologically damaged world. Durham: Duke University Press. 

Whatmore, Sarah J. (2013): Earthly powers and affective environments: An ontolog
ical politics of flood risk. In: Theory, Culture & Society 30, 7–8. 33–50. 

Zitouni, Benedikte (2012): Ensoulment or how panpsychism and animism can en
hance the social sciences. Paper presented on May 4–5 2012 at the confer
ence What’s New about New Materialisms?, Center for Science, Technology, 
Medicine, & Society (CSTMS), University of California Berkeley. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.e-flux.com/journal/36/61245/reclaiming-animism/
https://www.e-flux.com/journal/36/61245/reclaiming-animism/
https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.e-flux.com/journal/36/61245/reclaiming-animism/
https://www.e-flux.com/journal/36/61245/reclaiming-animism/


https://doi.org/10.14361/9783839469163-014 - am 13.02.2026, 15:31:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

