
3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung 

und Transkulturalität 

3.1 Globalisierung von Kultur 

Einer der ersten Theoretiker, der die wissenschaftliche Aufmerksamkeit auf 
die kulturelle Dimension von Globalisierung lenkte, ist Roland Robertson. Er 
kritisiert die Vorstellung von Globalisierung als einer gleichzeitigen kulturel
len Homogenisierung: »Much of the talk about globalisation has, almost ca
sually, tended to assume that it is a process which overrides locality, inclu
ding large-scale locality such as is exhibited in the various ethnic nationalisms 
which have arisen in various parts of the world in recent years« (Robertson 
2003a: 33). Stattdessen plädiert er dafür, globale Kultur als eine Verbunden
heit (»interconnectedness«, Robertson 2003a: 38) von vielen kleinen und gro
ßen Kulturen untereinander zu sehen. Robertson streitet ab, dass Globalisie
rung die lokale Dimension überschreibt. Antiglobale und nationalistische Ten
denzen, die gleichzeitig mit der Globalisierung auftreten und bewusst versu
chen, das ethnisch-definierte Nationale und Lokale hervorzuheben, sieht er 
nicht als Widerlegung seiner Konzeption von Globalisierung, sondern sieht 
diese als strukturellen Teil der kulturellen Dynamik des globalen Feldes (vgl. 
Dürrschmidt 2011: 739). Die Vorstellung, dass die Weltbevölkerung einst in vie
len kleinen lokalen Gemeinschaften lebte, die nun von Wellen von (westlicher) 
Globalisierung zerstört würden, entlarvt er als eine grand narrative, die an Be
deutung verliert. Stattdessen weist er darauf hin, dass die Vorstellung von Hei
mat, Gemeinschaft und Lokalem sich gerade erst durch den Anstoß der Globa
lisierung konstruiert habe (Robertson 2003a: 37, 39). 

Laut Robertson äußert sich die Globalisierung vor allen Dingen in zwei 
Punkten im Bewusstsein der Menschen: einerseits als ein Zusammenrücken 
der Welt (dadurch, dass räumliche und zeitliche Distanz durch Technologie 
leichter zu überwinden ist) und andererseits als ein Bewusstsein für die Welt 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

als Ganzes, als ein Planet auf dem alle Menschen leben (vgl. Dürrschmidt 2011: 
737). Robertson spricht von einem globalen Feld, das vier verschiedene Defini
tionsachsen hat: a) das Individuum, b) (nationalstaatliche) Gesellschaften, c) 
das internationale System der Gesellschaften und d) die Menschheit (vgl. Ro
bertson 1992: 27). Durch das Zusammenspiel der Komponenten in diesem glo
balen Feld erklärt er, wie Menschen ihre Individualität und biografische Iden
tität in einem lokalen, aber auch einem globalen Kontext bilden. Einerseits 
sind Individuen stets definiert als Staatsbürger*innen innerhalb eines Natio
nalstaats. Andererseits existiert durch die Wahrnehmung des Zusammenrü
ckens der Welt sowie der Welt als Ganzes auch der kritisch vergleichende Blick 
auf Entwicklungen in anderen Nationalstaatsgesellschaften und das Bewusst
sein von sich selbst als Teil der menschlichen Gattung auf diesem Planeten (vgl. 
Dürrschmidt 2011: 738). In diesem globalen Feld wird die Identität des Indi
viduums also nicht in erster Linie auf globaler Ebene verhandelt, sondern in 
einem Zusammenspiel aus individuellen, nationalstaatlichen, internationalen 
und zuletzt elementar menschlichen Zusammenhängen. 

Das internationale System der Gesellschaften behandelt er zudem im 
Kapitel »World Systems Theory, Culture and Images of World Order«. Er be
schreibt diese als Modelle von globaler »Gemeinschaft« (deutsch im Original, 
Robertson 1992: 78) 1 und 2, sowie globaler »Gesellschaft« (deutsch im Original, 
ebd: 79) 1 und 2. Beim Modell der globalen Gemeinschaft 1 handelt es sich um 
ein System aus relativ in sich geschlossenen sozialen Gemeinschaften, bei dem 
entweder alle Gemeinschaften als einander gleichwertig betrachtet werden 
oder aber es auch sein kann, dass einige Gemeinschaften als wichtiger und 
als Leitbilder für die anderen Gemeinschaften zu betrachten sind. In jedem 
Fall stellt Robertson hier einen Bezug zum Herderschen Weltbild aus dem 18. 
Jahrhundert her, einer Konzeption von in sich geschlossenen Gemeinschaften, 
die eine innere Homogenität anstreben (Robertson 1992: 80). Bei der globalen 
Gemeinschaft 2 handelt es sich um ein Bild der Welt als eine relativ lose, 
aber vollkommen globale Gemeinschaft, die zentralisiert oder dezentralisiert 
sein kann. Als Beispiele für ordnende Bewegungen, die eine solche Art der 
Gemeinschaft anstreben nennt Robertson die Friedensbewegung, den roman
tischen Marxismus, die Umweltschutzbewegung oder auch den Feminismus 
(Robertson 1992: 81). Diese Arten der harmonisierenden Veränderungsbewe
gung berufen sich dabei explizit auf die Definitionsachse Menschheit und 
intendieren, die Gefahren der Globalisierung durch Rückberufung auf die 
Gemeinsamkeiten der menschlichen Spezies zu überwinden (Robertson 1992: 
79). 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 59 

Die globale Gesellschaft 1 hingegen sieht das globale System der Gesell
schaften als einen Zusammenschluss aus einzelnen Gesellschaften, die im so
ziokulturellen Austausch zueinanderstehen. Dabei können diese entweder als 
gleichwertig betrachtet werden oder in einem hierarchischen Verhältnis zu
einanderstehen, wobei einige Nationalgesellschaften eine Leitfunktion über
nehmen. Die globale Zusammenarbeit der einzelnen Gesellschaften steht hier
bei im Fokus, um die Herausforderungen der Globalisierung zu meistern (Ro
bertson 1992: 79). Das Konzept der globalen Gesellschaft 2 geht von einer for
mell geplanten Organisation der Welt aus und stellt in seiner zentralisierten 
Version auf der politischen Ebene eine Art Weltregierung dar, während die de
zentralisierte Version von einem Föderalismus auf globaler Ebene ausgeht. In 
der zentralisierten Version sollen die Probleme der Globalisierung durch Fö
deralisierung des Weltsystems aufgelöst werden, während in der dezentrali
sierten Version das derzeitige System bereits als geordnet betrachtet wird und 
lediglich versucht wird, Widersprüchlichkeiten in der Dynamik aufzuheben, 
um einen Zustand noch größerer Ordnung zu erhalten. Beide Formen der glo
balen Gesellschaft 2 stellen die systemische Eigenschaft der Welt in den Fo
kus und streben nach Ordnung durch geplante, globalpolitische Einflussnah
me (Robertson 1992: 79, 82). Das internationale System der Gesellschaften kann 
also nach Robertson auf verschiedene Weisen konstruiert werden und steht 
in verschiedenen Wechselwirkungen zu den anderen Agierenden im globalen 
Feld. Während bei den Weltsystemen Gemeinschaft 1 und 2 die Konzeption von 
Gesellschaften als relativ in sich abgeschlossen oder aber die Rückberufung 
auf gemeinsam geteilte Ziele und Werte im Sinne einer gemeinschaftlichen 
menschlichen Spezies im Fokus stehen, liegt bei den Weltsystem Gesellschaft 
1 und 2 offensichtlich der Blick auf der Gesellschaft im globalen Kontext und 
der systemische oder auch global strukturierte, geplante Austausch unter ih
nen im Fokus. 

In der Fankultur könnten affektive Bindung zum Fanobjekt und geteilte In
teressen etwa als ein auf individueller Ebene, über nationale Grenzen hinaus 
vereinendes Merkmal gesehen werden. Produktive Fankultur, das Herstellen 
von dōjinshi, berührt dort Konzeptionen wie Gesellschaft 1 und 2, wenn es um 
die Aushandlung von Urheberrechten auf einer internationalen Ebene geht. 
Wie wird zwischen den Interessen der Medienindustrie und denen des loka
len Fandoms vermittelt? Robertson macht deutlich, dass im Zeitalter der Glo
balisierung diese beiden Agierenden nicht mehr in vollkommen getrennten 
Sphären bestehen, sondern durch das globale Feld immer Einfluss aufeinan
der nehmen. Die von mir untersuchten dōjinshi-Künstler*innen sind sich bei

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

spielsweise dessen bewusst sind, dass ihr kreatives Schaffen das Urheberrecht 
in nationalem und globalem Kontext berührt. Betrachtet man Robertsons glo
bales Feld mit dem Gedanken an die Identität eines einzelnen Fans, so kann es 
gesehen werden als die Vermittlung zwischen den Koordinaten a) fannisches 
Individuum, b) nationalstaatliche Gesellschaft (in diesem Falle der lokale Kon
text, die Infrastruktur der dōjinshi-Kultur), c) internationales System der Ge
sellschaften (in diesem Falle urheberrechtliche Beschränkungen, die von glo
bal agierenden Medienkonglomeraten auferlegt werden) und d) Fandom. Der 
letzte Punkt, das Fandom, analog gesehen zur »Menschheit« im Modell von Ro
bertson, kann so einerseits die lokale fannische Gemeinschaft sein aber auch 
ein übergeordnetes, global gedachtes Fandom, während an die Stelle von ge
teilten humanistischen Ideen als gemeinschaftsstiftende Eigenschaft hier die 
Liebe zum Fan-Objekt gesehen werden kann. 

Um Globalisierung auf kultureller Ebene mit einem verfeinerten Blick zu 
betrachten, schafft Robertson schließlich den Begriff der Glokalisierung, bei 
dem die gleichzeitige lokale Dimension von Globalisierung bereits mitgedacht 
ist. Im marktwirtschaftlich orientierten Sinne beispielsweise bedeutet Gloka
lisierung, dass Konsumgüter auf spezifische Verbraucher*innen zugeschnit
ten und eher im kleinen Rahmen vermarktet werden (Robertson 2003a: 36). 
Für Robertson steht Globalisierung nicht entgegen der Lokalisierung, sondern 
beide Dimensionen sind gleichzeitig und gleichermaßen vorhanden. 

Er macht an einigen Beispielen klar, inwiefern seine Vorstellung von Glo
kalisierung ein Plädoyer für kulturell gelebte Vielfalt ist. Dementgegen steht 
zumeist die Annahme, dass im Rahmen der Globalisierung die Welt von west
licher/US-amerikanischer Kultur überschwemmt würde. Robertson zeigt je
doch auf, dass die kulturelle Dimension von Globalisierung komplexer ist und 
das Lokale mit einschließt. Er erklärt so, dass die Art und Weise, wie lokale 
Gruppen die Wellen von westlicher Kultur aufnehmen sich stark unterschei
den und ein großes Maß an Vielfalt beinhalten können. Außerdem weist er dar
auf hin, dass Vertretende der Kulturindustrie, wie z.B. Hollywood, mehr und 
mehr dazu übergehen, ihre Filme mit multinationalen Ensembles zu besetzen, 
um internationale Märkte anzusprechen. Auch im Medium des Theaters sieht 
er eine glokale Komponente: Wenn man betrachtet, wie oft und in wie vielen 
verschiedenen Kontexten Shakespeare, der als Inbegriff der britischen Litera
tur und Kultur gelten könnte, immer neu interpretiert und aufgeführt wird, so 
kann Robertson dort nur einen Beweis für die Vielfältigkeit von globaler Kultur 
sehen (Robertson 2007a: 45). 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 61 

Robertson schlussfolgert schließlich, dass Globalisierung jederzeit auch 
das Lokale mit einschließt und es nicht überschreibt. Gleichwohl sieht er 
auch die Reibungen, die durch ein Zusammenrücken der Welt und durch das 
Bewusstsein von der Welt als Ganzes auftreten. So ist die Rückbesinnung 
auf lokale Gemeinschaften nach Robertson vor allen Dingen als eine Abgren
zungsreaktion des imaginierten Eigenen entgegen des homogenisierenden 
Globalen zu verstehen. Eine solche Reaktion kann allerdings nur entstehen, 
wenn das Bewusstsein von der globalisierten Welt in den Köpfen der Men
schen ankommt. Robertson weist darauf hin, dass die stärkere kulturelle 
Vielfalt auch zu stärkeren moralischen Konflikten innerhalb von Gesellschaf
ten führen kann (Robertson 2003b: 73). Da viele verschiedene lokale Kontexte 
auf der Welt bestehen, ist es schwierig, von einer Globalisierung von Werten 
zu sprechen. Im Konzept des Menschen als menschliches Individuum sind 
dessen Menschenrechte implizit. Ein anderes Beispiel für einen moralischen 
Gedanken, der globale Tragweite für sich beanspruchen kann, ist für Robert
son der ökologische Gedanke des Umweltschutzes (Robertson 2003b: 82). 
In heutigen Zeiten kann die Bewältigung der Corona-Krise ebenfalls als ein 
globales Anliegen betrachtet werden, zu dem die globalisierte Welt Stellung 
beziehen muss. 

Robertson schaffte mit seinen Theorien zur Globalisierung und Glokalisie
rung 1992 einen Anstoß, die kulturelle Dimension von Globalisierung genauer 
zu betrachten. Dabei machte er klar, dass mit Globalisierung von Kultur kei
ne Homogenisierung gemeint ist, sondern vielmehr, dass die gelebte Kultur 
der Individuen komplexer definiert wird, als nur in einem nationalstaatlichen 
Kontext. Durch die Konzeption des globalen Feldes zeigt Robertson, wie die 
Formierung von Individualität und biografischer Identität zugleich im loka
len und globalen Kontext stattfindet. Zuletzt sieht Robertson globale Kultur 
vor allen Dingen als Konnektivität und Relativierung von Kultur, nicht als In
tegration und Vereinheitlichung (vgl. Dürrschmidt 2011: 743). 

Robertson legte hier die Grundsteine für weitere theoretische Betrachtun
gen, wie das Konzept der Transnationalität und auch das Konzept von Trans
kulturalität. Transkulturalität ist das für die vorliegende Arbeit relevanteste 
Konzept, da es, ähnlich wie bei Robertson, die Beschaffenheit von Kultur im 
heutigen Zeitalter, geprägt von Verbundenheit, Gleichzeitigkeit, räumlicher 
Nähe und technologischem Fortschritt, zu erfassen versucht. 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

3.2 Transkulturalität 

Transkulturation wurde als Begriff erstmalig durch den kubanischen Anthro
pologen Fernando Ortiz 1940 in seinem Essay »Contrapunteo cubano del taba
co y el azúcar« (deutsche Übersetzung: Tabak und Zucker – ein kubanischer Disput 
(1987) in den wissenschaftlichen Diskurs eingebracht. Ortiz zeigt anhand sei
ner Studie von Tabak und Zucker in Kuba, wie der soziale Raum durch dieje
nigen, die an Anbau, Ernte, Verarbeitung und Handel beteiligt sind, im Kon
text von Globalisierung und Kolonialisierung geprägt wird. Die Kunsthistori
kerin Monica Juneja hebt in ihrer Betrachtung von Ortiz’ Studie hervor, dass er 
sich gerade mit den ambivalenten Momenten der Unterdrückung und Eman
zipation die durch den kolonialen Kontext entstehen, auseinandersetzt – ein 
Verständnis, das sie in späteren Studien zur Transkulturalität vermisst (Jun
eja 2023: 25). Michiko Mae sieht Ortiz’ Verständnis von Transkulturation eher 
Diskursen über Mestizisierung, Hybridisierung und Synkretismus verbunden 
(Mae 2022: 10). Sie orientiert sich stärker an Transkulturalität nach Wolfgang 
Welsch und entwickelt dieses Konzept weiter. 

Im deutschsprachigen Raum wurde Transkulturalität zuerst durch Wol
fang Welsch in seinem Aufsatz »Transkulturalität. Zur veränderten Verfassung 
heutiger Kulturen« im Jahr 1997 aufgebracht und fortlaufend weiterentwickelt. 
Er entwarf das Konzept der Transkulturalität als eine pragmatische Antwort 
auf die veränderte Verfassung der Gesellschaft, die er beobachtete und deren 
kulturelle Evolution sich nicht mehr länger durch auf Interkulturalität oder 
Multikulturalität fußende Erklärungsansätze erschließen ließ. In seiner Kon
struktion des Konzepts grenzt er zunächst zwei Verständnisweisen von Kultur 
voneinander ab. Einerseits die Kultur als Summe aller gelebter Kultur (nicht 
bloß das, was gemeinhin als Hochkultur deklariert wird) und andererseits die 
Kultur als etwas, das jeweils geographisch, national und ethnisch abgegrenzt 
existiert (Welsch 2012: 25). Das von ihm vorgeschlagene Konzept der Transkul
turalität jedoch beabsichtigt, geographische, nationale und ethnische Grenzen 
zu überschreiten und hingegen die Durchdringung und Verflechtung von Kul
tur in heutigen Gesellschaften zu beleuchten (Welsch 2012: 26). 

Das traditionelle Konzept von Kultur, das Welsch hauptsächlich kritisiert, 
geht auf Johann Gottfried Herder zurück und stammt aus der Abhandlung 
Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit von 1774. Roland 
Robertson bezog sich bereits in seinem Konzept der Gemeinschaft 1 auf 
diese Konzeption von in sich abgeschlossenen Gemeinschaften und nennt 
Herder, ohne eine genauere Quelle zu zitieren (Robertson 1992: 80). Dieses 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 63 

Herdersche Konzept der Kulturen, das Welsch als Kugelmodell bezeichnet, 
wird durch drei Eigenschaften charakterisiert: die soziale Homogenisierung, 
ethnische Fundierung und interkulturelle Abgrenzung von Kulturen (Welsch 
1997: 68). Welsch kritisiert, dass dieses Kulturkonzept die soziale Differen
zierung der Gesellschaft ausspart, ebenso wie die Tatsache, dass man bei 
keiner Gesellschaft von einer gänzlichen ethnischen Homogenität ausgehen 
kann. Zuletzt kritisiert er am Kulturverständnis von Herder, dass durch die 
externe Abgrenzungsbestrebung der Kulturen untereinander ein kultureller 
Rassismus befördert würde (Welsch 1997: 68, 69). Anhand der Beispiele von 
der Entwicklung Griechenlands1 oder auch des Rheinlandes, die seit jeher 
von kultureller und ethnischer Vielfalt geprägt sind, zeigt Welsch zudem auf, 
dass auch innerhalb der Geschichte Gesellschaften nie in einer geographisch 
festlegbaren oder national sowie ethnisch homogenen Form bestanden haben, 
sondern schon immer transkulturell geprägt waren (Welsch 2012: 34). Auch das 
Konzept des Multikulturalismus bedient sich an diesem Modell von Kulturen 
als abgeschlossene Kugeln, die sich gegenseitig bloß anstoßen können, aber 
nicht ineinander übergehen. Der Multikulturalismus befördere laut Welsch 
durch seine inhärente Abgrenzung der Kulturen voneinander gar die Ghet
toisierung: »Kugelkulturen haben das Ghetto nicht zum Negativbild sondern 
zum Ideal« (Welsch 2012: 32). Die kulturellen Identitäten, auf denen die im 
Multikulturalismus innerhalb einer Gesellschaft nebeneinander existierenden 
Kulturen fußen, sind im Kugelmodell weiterhin ursprünglich geographisch, 
national und ethnisch geprägt, interkulturell abgegrenzt und können sich 
laut Welsch auch im Sinne der Kulturhermeneutik nie wirklich gegenseitig 
verstehen oder erfassen. 

Welsch beruft sich hier zweifellos auf das Konzept des Multikulturalismus 
im europäischen Kontext. Dass dies in anderen Kontexten, etwa in den USA, 
anders funktioniert, zeigen Helmbrecht Breinig und Klaus Lösch. Sie verwei
sen darauf, dass Ethnizität (z.B. whiteness) in den USA beispielsweise »nume
rous peoples from Europe« absorbiert hat (Breinig/Lösch 2002: 14). Im Multi
kulturalismus mit Blick auf Europa wären etwa französische oder italienische 
Kulturen hingegen distinktiv verschiedene Kulturen. Breinig und Lösch plä
dieren deswegen für einen »shift of emphasis away from notions of a melange 

1 Die polyethnische Gesellschaft Griechenlands wird im Übrigen auch von Roland Ro
bertson als ein Beispiel dafür angeführt, dass Gesellschaften im Laufe der Geschichte 
keineswegs mono-ethnisch geprägt waren (Robertson 2003b: 73) 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

in the direction of a simultaneity of – often conflicting – positions, loyalties, af
filiations and participations« (Breinig/Lösch 2002: 21), den sie Transdifferenz 
nennen. 

Welsch schlägt ein Konzept vor, das die externe Vernetzung und den in
ternen Hybridcharakter2 von Kulturen auf Makro- und Mikroebene erfasst. 
Auf der Makroebene bedeutet Transkulturalität für Welsch, die Vieldimensio
nalität des Wandels zu erfassen, der sich in Kultur und Gesellschaft vollzieht. 
Heutige Kultur weist eine starke innere Differenzierung auf und ist durch Ver
netzung und Durchdringung gekennzeichnet. So sind laut Welsch nationale 
Grenzen für gelebte Kultur heutzutage nicht mehr ausschlaggebend. Er zeigt 
zudem auf, dass durch die gegenseitige Durchdringung der Kulturen einige 
Strömungen und Phänomene – wie der Kampf für Menschenrechte, Feminis
mus oder das ökologische Bewusstsein – als Wirkfaktoren in vielen verschie
denen Kulturen auftreten (Welsch 1997: 72). 

Auf der Mikroebene sieht er eine Art Patchwork-Identität und eine trans
kulturelle Prägung der einzelnen Individuen (Welsch 2012: 30, 31), die sich 
nicht mehr durch Konzepte wie nationale Identität beschreiben lässt. Er 
vermerkt zur Verfassung der heutigen Gesellschaft: »Es gehört zu den muf
figsten Annahmen, daß die kulturelle Formation eines Individuums schlicht 
durch seine Nationalität oder Staatszugehörigkeit bestimmt sein müsse. Die 
Unterstellung, daß jemand, der einen türkischen oder deutschen Paß besitzt, 
auch kulturell eindeutig ein Türke oder Deutscher zu sein habe, und daß er, 
wenn das nicht der Fall ist, ein vaterlandsloser Geselle oder Vaterlandsverräter 
sei, ist so töricht wie gefährlich« (Welsch 1997: 73). Hierdurch weist Welsch auf 
die Verfänglichkeit der Annahme hin, dass eine kulturelle Identität mit einer 
nationalen Identität oder Zuschreibung über den Pass einhergehen müsse, 
und hebt stattdessen die Tatsache hervor, dass Menschen in der heutigen Ge
sellschaft eine vielseitigere Identität entwickeln können. Nach Welsch haben 
derartige transkulturelle Individuen die Fähigkeit, mit Transkulturalität auf 
der Makroebene leichter umgehen zu können, da nicht in erster Linie eine 
Bestrebung zur kulturellen Abgrenzung besteht, sondern die Findung von 
Gemeinsamkeiten erleichtert wird (Welsch 2012: 32). 

2 Die Tatsache, dass Welsch Kulturen als Hybrid beschreibt, legt nahe, Homi Bhabhas 
Thesen zur kulturellen Hybridisierung mit Welschs Thesen zu kombinieren, wie es bei
spielsweise Britta Saal tut. Auf ihre Kritik des Transkulturalitätskonzepts von Welsch 
werde ich weiter unten näher eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 65 

Das Konzept der Transkulturalität zielt genau auf diese Verständnis
prozesse und Interaktionsleistungen der Individuen ab, indem es Kultur als 
vielmaschig und inklusiv im Gegenteil zu separatistisch und exklusiv versteht 
(Welsch 1997: 75). Unter Berufung auf Ludwig Wittgenstein erklärt Welsch, 
dass es nicht um ein Verstehen von einzelnen Kulturen untereinander ginge, 
sondern um die Interaktionsprozesse mit Fremdheit, die immer durch eine 
Offenheit und Veränderungsfähigkeit geprägt sind (Welsch 1997: 77). Zuletzt 
weist Welsch darauf hin, dass es bei Transkulturalität nicht darum ginge, eine 
Homogenisierung von Kultur im Rahmen der Globalisierung zu beschreiben. 
Transkulturelle Identitäten besitzen laut Welsch immer eine kosmopolitische 
Seite, sowie eine spezifische lokale Zugehörigkeit (Welsch 1997: 79). Es ist 
genau diese einerseits kosmopolitische aber andererseits auch lokale und 
eigene Identität, die sich eignet, um die Beschaffenheit von transkulturellem 
Fandom zu beschreiben. Seit der Formulierung von Welsch erfuhr das Kon
zept der Transkulturalität im akademischen Diskurs aber auch Kritik und eine 
Weiterentwicklung, etwa im Kontext von Genderforschung und Postcolonial 
Studies. 

Monica Juneja verweist auf zwei ähnliche Bedeutungsachsen in ihrer Erör
terung darüber, wie z.B. Kunstgeschichte global gedacht werden kann: 1) »the 
emancipatory rhetoric of globalisation that eulogises a borderless world and 
its networks of cosmopolitanism« und 2) »the heavy footprint of the nation- 
state whose adherence to retrospectively invented and imposed tradition con
tinues to frame the production and organisation of knowledge, conceptually 
as well as institutionally«. Juneja geht allerdings einen Schritt weiter und hebt 
explizit die Prozesshaftigkeit und Wandelbarkeit von Kultur hervor: Kultur als 
etwas, das kontinuierlich in Interaktion mit Akteur*innen auch außerhalb des 
Nationalstaats geschaffen und neu geschaffen wird (Juneja 2023: 13, 14). Für ih
re Konzeption einer neuen Form von globaler Kunstgeschichte ist eine Theorie 
von Transkulturation (in Anlehnung an Ortiz 1940) wichtig, die die Entwick
lung von Kunst als einen langen Prozess des Austauschs betrachtet und lang
fristige Beziehungen beleuchtet, dessen Ursprünge bis zu »the beginnings of 
history« (Juneja 2023: 27) verfolgt werden können. Auch der Soziologe Jan Ne
derveen Pieterse hebt in seinen Gedanken zur Hybridität von Kultur die Di
mension der ›longue durée‹ hervor: Kultur als etwas, das in der Evolutions
geschichte des Menschens bereits immer Grenzen überschritten hat und er 
schlägt vor, die Hybridität wie Schichten in der Geschichte zu betrachten (Ne
derveen Pieterse 2005: 413). Um den Bogen zurück zu Welsch zu schlagen: Ne
derveen Pieterse wirft ein, dass es sich bei dem gegenwärtig im wissenschaft

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

lichen Diskurs zu Hybridität (und Transkulturalität – auch wenn Nederveen 
Pieterse den Begriff ›transkulturell‹ in seinem Artikel nur drei Mal verwendet 
(Nederveen Pieterse 2005: 415, 418)) verhandeltem Verständnis von Kultur um 
eine neue Qualität handelt, da die Gegenwart eine Zeit der beschleunigten Ver
mischung sei. Er schlussfolgert: »Somit ist nicht die Vermischung neu, son
dern ihr Umfang und ihre Geschwindigkeit« (Nederveen Pieterse 2005: 413). 
Dahingegen kann die vorliegende Arbeit eine solch tiefgehende Betrachtung 
der dōjinshi-Gemeinschaft und etwaiger kultureller Vorläufer natürlich nicht 
liefern. Sie versteht sich vielmehr als ethnographisch angelegte Untersuchung 
eines kurzen Ausschnitts und kann den längerfristigen transkulturellen Ent
wicklungen nur insofern nachgehen, als diese in den Erfahrungen der Inter
viewpartner*innen auftreten. Es handelt sich um eine Untersuchung, die ge
nau in diesem Zeitalter des beschleunigten Austauschs stattfindet und nach 
den Differenzen forscht, die in diesem stark vernetzten digitalen Zeitalter auf
treten. 

Differenzen und Machtungleichheiten spielen bei der Untersuchung 
von transkulturellen Phänomenen eine große Rolle. Britta Saal kritisiert an 
Welschs Konzept, dass es die historische Machtverteilung nicht genug ein
bezieht sowie keine Dimension für die Geschlechterverhältnisse beinhaltet 
(Saal 2007: 23). Zudem kritisiert sie Welschs Konzept als eurozentristisch und 
zeigt dies an einem direkten Zitat von Welsch: »Die Lebensform eines Öko
nomen, eines Wissenschaftlers oder eines Journalisten ist heute nicht mehr 
deutsch oder französisch, sondern – wenn schon – europäisch oder global 
geprägt« (Welsch 1997: 71). Hier weist Saal darauf hin, dass Welsch offensicht
lich bei seiner Konzeptionalisierung in erster Linie europäische (männliche) 
Großstadtkultur im Blick hat (vgl. Saal 2007: 27). Für die transkulturellen 
Strömungen und Phänomene, die Welsch als Beispiele nimmt, etwa den Fe
minismus oder die ökologische Bewegung, stellt er, so Saal, zu wenig heraus, 
dass aufgrund von Geschlechter- oder Klassenverhältnissen eine starke Diffe
renz bestehen kann – selbst wenn man diese Bewegungen als transkulturelle 
Strömungen betrachten möchte. Saal weist darauf hin, dass die verschiedenen 
Sichtweisen auf diese transkulturell auftretenden Phänomene trotzdem oft 
ein »durch die koloniale Vergangenheit, durch Gewalt und Unterdrückung 
geprägter Blick« (Saal 2007: 27) sind. Auch Michiko Mae weist darauf hin, 
dass die kulturalistische Genderordnung besser in Frage gestellt werden kann 
durch transkulturelle Ansätze, da die Bestimmungsmacht von Genderdif
ferenzen in national-orientierter Kulturalität begründet ist, und durch den 
Übergang zu Transkulturalität geschwächt wird (Mae 2007: 47). Breinig und 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 67 

Lösch kritisieren Welschs Verständnis von Kultur ebenfalls und weisen durch 
ihre Unterscheidung zwischen Subkulturen (zu denen sie Jugendkulturen 
sowie »gay and lesbian cultures« zählen) und kolonialisierte Kulturen darauf 
hin, dass manche Kulturen viel mehr mit der dominanten Kultur gemein ha
ben als andere und sich damit auch in einer anderen Machtposition befinden 
(Breinig/Lösch 2002: 29). Mit einem für Differenzen sensiblen Verständnis 
von Kultur als Transkultur können deswegen global wichtige Belange besser 
abgebildet und betrachtet werden. 

Zur Überarbeitung von Welschs Konzept der Transkulturalität für die 
transkulturelle Genderforschung hebt Saal die Differenzkategorien, die 
Welsch vernachlässigte, wie Klasse, race und Geschlecht hervor und zeigt 
Parallelen auf zwischen dem Transkulturalitätsansatz von Welsch und de
konstruktiven Ansätzen aus den Postcolonial Studies. Sie sieht in Homi 
Bhabhas Ansätzen der postkolonialen Geschichte, die zunächst durch die 
Kolonialmächte verschleiert wurde und heute durch die Postcolonial Studies 
erschlossen wird, eine Analogie zu Welschs Ausführungen über die Transkul
turalität, die schon immer existierte, aber erst heute erkannt wird (Saal 2007: 
28). 

Postkoloniale Hybridität von Kulturen im Sinne von Homi Bhabha be
deutet nicht die Vermischung von Kulturen (da dieser Vermischungsprozess 
eine vorherige Reinheit der Kulturen impliziert), sondern die Existenz von 
Differenzen ohne Hierarchie. War »im Herrschaftsdiskurs der Kolonisatoren« 
die Hybridität negativ konnotiert, so wird sie in den Postcolonial Studies neu 
definiert und mit einem kreativen Potenzial versehen. Saal hält im Hinblick 
auf die Dekonstruktion von Differenzen in der Transkulturalität fest: »Für den 
hier entwickelten Transkulturalitätsbegriff ist es unerlässlich, die eingangs 
genannte intersektionelle Gruppe Klasse, Rasse (Ethnizität) und Geschlecht 
um eine weitere Differenzkategorie, die der Kultur, zu erweitern – vor allem 
wenn man sich im internationalen und interkulturellen Kontext bewegt« (Saal 
2007: 30). Nation und ethnische Herkunft sind in diesem Konstrukt keine 
eindeutigen Bezugspunkte mehr, sondern die Transkulturalität stellt den 
Bezugspunkt für soziokulturelle Gebilde (ebd). 

Zur Konkretisierung zieht Saal zuletzt Solveig Mill heran, die den Ansatz 
der Transdifferenz in Bezug zu Homi Bhabhas Hybriditätskonzept vorschlägt. 
Transdifferenz intendiert nicht, Differenzen zu überwinden und auszulö
schen, sondern stellt die Differenz als unentbehrliche Ordnungskategorie 
in den Fokus (Saal 2007: 32). Für kulturhermeneutische Untersuchungen 
bedeutet der Ansatz der Transdifferenz: 1) Differenz ist notwendig 2) Diffe

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

renz ist konstruiert und 3) Differenz ist nicht auf Binaritäten zu reduzieren 
(Saal 2007: 32). Breinig und Lösch schreiben zu Transdifferenz ebenfalls: 
»Transdifference, as we define it, denotes all that which resists the construc
tion of meaning based on an exclusionary and conclusional binary model« 
(Breinig/Lösch 2002: 23). Für Breinig und Lösch ist Transdifferenz ein An
satz, um die Aushandlung von Identitäten über kulturelle Grenzen hinweg 
zu erfassen. Transdifferenz nimmt gerade die Momente der Spannung und 
›Unentscheidbarkeit‹ (»indecidability«; Breinig/Lösch 2002: 25) in den Blick, 
die uns die Komplexität einer Selbstverortung durch vielschichtige Prozesse 
der Inklusion und Exklusion erfassen lässt. Diese Vielschichtigkeit von Diffe
renz, die im Konzept der Transdifferenz zum Ausdruck kommt, ist essentiell, 
um die Selbstverortungen meiner Interviewpartner*innen innerhalb ihrer 
Gemeinschaft zu begreifen. 

Abschließend lässt sich dieses Konzept der Transkulturalität beschreiben 
als eine Konzeptualisierung von Kultur als Transkultur (im Gegensatz zu in
terkulturellen oder multikulturellen Ansätzen). Besonderes Augenmerk wird 
gerichtet auf macht- und hierarchieerzeugende Differenzsetzungen und die 
Überwindung binärer Differenzkonstruktionen im Sinne der Transdifferenz 
(Saal 2007: 34). 

Insofern ist für die vorliegende Untersuchung von japanischer dōjinshi- 
Kultur unter dem Gesichtspunkt der Transkulturalität festzuhalten, dass 
vor allen Dingen die Beleuchtung von multidimensionalen Differenzen eine 
Rolle spielt. Mae weist darauf hin, dass die Beschaffenheit von Kultur als 
Transkultur gerade bei Beispielen wie Japan, dessen Kultur als fremd und un
verständlich gilt, helfen kann, Kultur besser zu erfassen – schließlich wurde 
bereits mit dem Japonismus vor über 100 Jahren durch die japanische Kunst 
ein großer Einfluss auf die europäische Moderne ausgeübt (Mae 2022: 3). Da
bei geht es hier nicht um eindimensionale Einflussbewegungen, sondern die 
Erkenntnis, dass Kulturen an sich schon immer Transkulturen sind. Die Ent
scheidung, einen Teil der japanischen Gemeinschaft von dōjinshi-Schaffenden 
zu untersuchen, die Werke erstellen, die sich auf westliche Unterhaltungsme
dien wie das Marvel Cinematic Universe oder britische Comedy beziehen, fußt 
nicht auf einem kulturalistischen Erkenntnisinteresse. Ich beabsichtige nicht 
etwa einen Einfluss der anglophonen Kultur auf die japanische (Fan-)Kul
tur oder andersherum zu erforschen. Vielmehr wird die gelebte Kultur der 
untersuchten Teilnehmenden im Sinne der Transkulturalität als eine multidi
mensional differenzierte Partizipationskultur von Teilnehmenden an Medien 
und Teilnehmenden untereinander – über nationale, ethnische, geschlecht

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 69 

liche und kulturelle Grenzen hinaus – betrachtet. Eine Fangemeinschaft als 
transkulturell zu betrachten bedeutet nicht, dass die diskursiv konstruierten 
nationalen, ethnischen, geschlechtlichen und kulturellen Differenzen, die 
in den geführten Interviews zu Tage treten, in einer utopischen Idee von 
Transkulturalität überwunden würden. Stattdessen ist es Ziel dieser Arbeit, 
die Differenzkategorien, die für die Selbstpositionierung der Teilnehmenden 
eine Rolle spielen, zu beleuchten und darzulegen, wie lokale Verankerung und 
grenzüberschreitende Prozesse in dieser Fangemeinschaft zusammenspielen. 

Wie Welsch darlegt, ist das Spannungsfeld zwischen Globalisierung und 
Partikularisierung ein typisches Merkmal der transkulturellen Subjekte. Er 
schreibt: »Offenbar drängt es die Menschen, sich gegen ein Aufgehen im 
Einheitsbrei globaler Uniformierung zur Wehr zu setzen. Sie wollen nicht 
bloß universal oder global, sondern auch spezifisch und eigen sein« (Welsch 
1997: 79). So ist die lokale Verankerung von japanischer dōjinshi-Kultur kei
neswegs ein Ausschlusskriterium für die transkulturellen Potenziale, sondern 
eine Dimension, die in Transkulturalität von vornherein enthalten ist. Dieses 
Zusammenspiel von lokaler und globaler Dimension lässt sich auch in der 
Konzeption der Glokalisierung von Robertson wiederfinden. Die Partizipati
on an einem westlichen Fanobjekt bedeutet nicht, dass die lokale Dimension 
der dōjinshi-Kultur überwunden würde. Beide Dimensionen sind gleichzeitig 
vorhanden und überlagern sich. Der interessante Kern der vorliegenden Un
tersuchung wird sein, die Differenzsetzungen und Selbstpositionierungen, 
die in den Interviews erfolgen vor dem Hintergrund der Transkulturalität 
zu beleuchten und damit japanische dōjinshi-Kultur als ein transkulturelles 
Phänomen zu verorten. 

Was bedeutet also Transkulturalität für die vorliegende Arbeit? Wie Mae 
in ihren Erläuterungen zu Transkulturalitätsforschung als Methode zeigt, 
spielt Transkulturalität hier als Kontextualisierungsmethode eine Rolle (Mae 
2022: 11). Transdifferenz nach Breinig und Lösch (2002) lässt uns zudem die 
besonders komplexen Mechanismen der Inklusion und Exklusion, die in den 
Interviews zu Tage treten, und damit die verschiedensten Ebenen der Diffe
renzen und Zugehörigkeiten erfassen. Nicht aus den Augen verloren werden 
sollte dabei, dass im globalen Feld, in dem transkulturelle Fankulturen entste
hen auch Macht eine Rolle spielt. Macht wird in der untersuchten Fankultur 
vor allen Dingen durch Medienkonzerne ausgeübt, die durch Verwertungs
rechte der Ursprungsmaterialien auch die rechtlichen Möglichkeiten haben, 
kreative Fanaktivitäten zu unterbinden. Aber nicht nur an dieser Stelle wird 
kulturelle Macht sichtbar. Es ist sicherlich kein Zufall, dass es vor allen Dingen 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

kommerziell erfolgreiche Franchises aus dem anglophonen Mainstream sind, 
wie etwa das Marvel Cinematic Universe, die von den Künstler*innen in ihren 
Fanwerken thematisiert werden. Andererseits gibt es auch Beispiele von janru, 
die im anglophonen Mainstream eher Kultstatus bei einer kleinen Fangemein
de erlangten und in Japan verhältnismäßig wesentlich erfolgreicher waren, 
wie dies etwa bei der Filmreihe The Boondock Saints der Fall ist (siehe Kapitel 
2.4). Dies zeigt, dass im Zusammenhang mit japanischen dōjinshi, die sich mit 
westlichen Unterhaltungsmedien befassen nicht uneingeschränkt von einer 
westlichen kulturellen Hegemonie gesprochen werden kann, sondern dass 
komplexere Mechanismen am Werk sind, die nur durch eine Kontextualisie
rung im Sinne der Transkulturalität erfasst werden können. 

Die vorliegende Untersuchung ist keineswegs die erste, die Fankultur als 
ein transkulturelles Phänomen betrachtet. So soll im Folgenden dargelegt 
werden, inwiefern das Konzept der Transkulturalität im Diskurs der Fan 
Studies bereits benutzt wurde, um grenzüberschreitende Fankulturen zu 
untersuchen. 

3.3 Transkulturelle Fankulturen 

Innerhalb der Fan Studies und im weiter gefassten Bereich der Audience Stu
dies hat es in den letzten zwei Dekaden eine Reihe von Untersuchungen gege
ben, die sich mit grenzüberschreitenden Fan-Praktiken oder grenzüberschrei
tenden Fanobjekten beschäftigen. Nicht alle tragen das Etikett der Transkultu
ralität, aber können, wie Bertha Chin und Lori Morimoto in der Einleitung zu 
ihrer Themed Section »Fan and Fan Studies in transcultural context« (Partici
pations, 2015) vorschlagen, zusammengefasst werden als Studien, die sich mit 
grenzüberschreitenden Phänomenen innerhalb der Fankultur(en) beschäfti
gen (vgl. Chin/Morimoto 2015: 174). Die Forschung von Chin und Morimoto ist 
für die vorliegende Untersuchung ein essenzieller Referenzpunkt, da sie beide 
im anglophonen Forschungsdiskurs zu transkulturellen Fankulturen sehr ak
tiv sind und ihr Forschungsschwerpunkt ebenfalls in Ostasien liegt. Chin und 
Morimoto plädieren in »Towards a Theory of Transcultural Fandom« (Partici
pations, 2013) für eine Theoretisierung von Fandom als transkulturelles Phäno
men in scharfer Abgrenzung zum ebenfalls vielfach verwendeten Begriff trans
national. Sie schreiben: 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 71 

»We argue that transcultural fans become fans because of affinities of affect 
between the fan, in his/her various contexts, and the border-crossing object. 
In doing so, we eschew the term ›transnational‹, with its implicit privileging 
of a national orientation that supersedes other – arguably more salient – 
subject positions. Rather, we favour the term ›transcultural‹, which at once 
is flexible enough to allow for transnational orientation, yet leaves open the 
possibility of other orientations that may inform, or even drive cross-border 
fandom« (Chin/Morimoto 2013: 93). 

Dies lässt sich zunächst gut vereinbaren mit Welschs Kritik der geographi
schen, nationalen und ethnischen Determinierung von Kulturen. Sie schla
gen für die Erforschung von grenzüberschreitenden Fankulturen vor, dass die
se Überschreitungsbewegung nicht in erster Linie in einem »inter-nationa
len« Kontext stattfindet, sondern dass transkulturelle Fans zu Fans werden, 
da sie Affinität zu einem grenzüberschreitenden Objekt empfinden. Der na
tionale Kontext der Individuen ist dabei nicht die wichtigste Determinante. 
Vielmehr werden die vielfältigen Kontexte, aus denen heraus ein transkultu
reller Fan zum Fan wird, in den Fokus gestellt – und die Möglichkeit für die 
Untersuchung von anderen Orientierungen jenseits der Staatszugehörigkeit 
eröffnet. In dieser Diskussion des Transkulturalitätsbegriffes ist abzulesen, 
dass es Chin und Morimoto in erster Linie um die Abgrenzung gegenüber dem 
Begriff des Transnationalen geht. Sie unternehmen damit den Versuch, den 
Begriff der Transkulturalität im akademischen Diskurs zu Fan Studies genau
er zu beleuchten und nützlich zu machen für differenziertere Diskussionen 
über Fankulturen. Der geschärfte Blick auf Differenzierungen und Machtver
hältnisse, wie Saal ihn vorschlägt – die ausdrückliche Einbeziehung von his
torischem Hintergrund und Geschlechterverhältnissen, ist in der Diskussion 
von Transkulturalität in Chins und Morimotos Artikel nicht explizit vorhan
den, aber wird anhand der Beispiele, die sie untersuchen, ersichtlich. 

Zur Konkretisierung des transkulturellen Aspekts dieser Form der Fanfor
schung führen Chin und Morimoto mehrere Beispiele an, von denen sie sich 
abgrenzen oder deren Beitrag zur Formulierung einer Theorie von transkultu
rellem Fandom sie hervorheben möchten. Ein besonders für die vorliegende 
Untersuchung wichtiges Beispiel, das sie nennen, ist Matt Hills’ Konstrukt ei
ner »transcultural homology« (Hills 2002b: 4). Hills beschreibt den Typus des 
Otaku als eine transkulturelle Homologie. In seinem Aufsatz »Transcultural ot
aku: Japanese representations of fandom and representations of Japan in ani
me/manga fan cultures« untersucht er die transkulturelle Aneignung des Be

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

griffes Otaku als Selbstbeschreibung durch anglophone Fans von Anime und 
Manga. In erster Linie wird der Begriff Otaku in der japanischen Gesellschaft 
verwendet, um einen extremen Fan zu beschreiben – was negativ konnotiert 
ist. In der Verwendung von anglophonen Fans von Anime und Manga wird die
ser Begriff jedoch positiv konnotiert als ein Zeichen für Differenz (vgl. Hills 
2002b: 5). Laut Hills benutzen anglophone Fans den japanischen Begriff Ota
ku, da sie in der japanischen medialen Repräsentation von negativ konnotier
tem Fandom eine Gemeinsamkeit mit ihrer eigenen Lebensrealität entdecken: 
»[… I]t is possible here that US/UK fan cultures may recognise their own cultu
ral devaluation in the figure of the otaku, provoking a transcultural identifica
tion« (Hills 2002b: 4). Diesen Prozess der Identifizierung definiert Hills zudem 
als einen transkulturellen Prozess. 

Chin und Morimoto weisen auf diese transkulturelle Homologie hin, da 
sie veranschaulicht, dass die Fan-Identität Priorität gegenüber einer nationa
len Identität hat und so die Orientierung »Fan« zeitweise nationale, regiona
le und geographische Orientierungen ablösen kann (Chin/Morimoto 2013: 99). 
Ein solches Phänomen verdient es, auch im Sinne von Welsch als transkulturel
ler Prozess in Abgrenzung zu transnationalen Prozessen beschrieben zu wer
den. Ein konkretes Beispiel, das Chin und Morimoto anführen, um die trans
kulturellen Verflechtungen von Fandom zu zeigen, sind japanische dōjinshi des 
Medienfranchises Harry Potter. Sie weisen darauf hin, dass die Motive, die in 
japanischen Harry Potter dōjinshi und anglophonen Fanfictions zu Tage treten, 
nicht bloß durch Anglophilie (eine eindeutig national konnotierte Kultur) oder 
eine »traditionelle« japanische Homoerotik (eine ebenfalls eindeutig national 
konnotierte Kultur) zu erklären sind. Sie schreiben: 

»In its most homoerotic iteration, Harry Potter reflects nothing so much as 
the fantasies – and nightmares – of British public school pederasty and fag
ging, and this plays out both in English language fan fiction and yaoi dōjin
shi through stories of non-consensual and forbidden sex that draw on the 
characters’ complex canonical backstories. Secret relationships, cruel pranks 
designed to cut to the emotional quick, and fleeting moments of empathy 
and understanding between ostensible enemies form the broad backdrop of 
such stories […]« (Chin/Morimoto 2013: 102). 

Den Unterschied zwischen englischsprachigen Fan-Narrativen und japa
nischen dōjinshi machen Chin und Morimoto unter Berufung auf Sharalyn 
Orbaugh hingegen daran fest, dass die Benutzung dieser Form von Motiven 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 73 

des Zusammenlebens im Internat im japanischen subkulturellen Kontext 
auf die Anfänge des yaoi- bzw. shōnen-ai-Genres mit den Werken Hagio Mo
tos zurückgeht. Insbesondere genannt wird Das Herz von Thomas (Tōma 
no Shinzō, 1974–1975, in Shūkan Shōjo Komikku), welches in einem deutschen 
Internat spielt. Hagio Moto ihrerseits wurde jedoch von Jean Delannoys Film 
Les Amités particulières (1964) beeinflusst, in dem es ebenfalls um Homoerotik 
im Kontext eines Internats geht, in diesem Fall ist der Schauplatz allerdings 
Frankreich (vgl. Chin/Morimoto 2013: 103). Auch Mizoguchi Akiko weist auf 
die Inspirationen aus homoerotischen westlichen Filmen und Literatur und 
ihren Einfluss auf das Magazin JUNE (1978 –2012, San Shuppan/Magajin Ma
gajin) hin, welches die erste an Frauen gerichtete Zeitschrift war, die einen 
inhaltlichen Fokus auf homoerotische Erzählungen legte (vgl. Mizoguchi 2015: 
35, 36). 

Auch dieses Beispiel der transkulturellen Grenzüberschreitung von Mo
tiven zeigt im Sinne der Transkulturalität nach Welsch auf, dass sich Kultur 
nicht durch transnationale Beeinflussung, also anhand geographischer, natio
naler oder ethnischer Demarkationslinien wandelt, sondern dass Kultur von 
vornherein durchdrungen, verflochten und vielschichtig ist. Was heute mit
unter als japanische subkulturelle Eigenheit betrachtet3 wird – homoerotische 
Narrationen von Frauen für Frauen geschrieben – war bereits seit ihrem Ur
sprung von vielerlei kulturellen Strömungen geprägt. Während die Werke von 
Hagio Moto von ihrer Faszination mit deutscher Literatur und französischem 
Film (Mae 2016: 27, 28) geprägt sind, zeigt James Welker auf, dass die Autorin
nen von frühen homoerotischen dōjinshi sich auch an Figuren wie beispielswei
se David Bowie oder anderen Rockstars bedienten (Welker 2015: 54). Deswe
gen ist der Erfolg von japanischen Fanwerken von Harry Potter4 nicht auf eine 
spezifisch »japanische« Tradition von Homoerotik zurückzuführen, sondern 
ist als ein transkulturelles Phänomen zu verstehen, das auf einem kulturellen 
Kontext fußt, der von vornherein verflochten und komplex ist. Spezifische na
tionale Kontexte spielen in dieser Fankultur eine untergeordnete Rolle – das 

3 Diese Form der weiblichen Fankultur wird mittlerweile und auch von der Bezirksregie
rung Toshima in Form der angepriesenen Otome-Road in Ikebukuro als ein Touristen
magnet genutzt (vgl. https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/00935 
4.html). 

4 Zur Entwicklung der japanischen Fanwerke zu westlichen Unterhaltungsmedien und 
insbesondere Harry Potter vgl. Kapitel 2.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html
https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html
https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html
https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html


74 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

sieht man auch daran, dass es wenig bedeutend ist, ob das Internat in der Ge
schichte nun in England, Frankreich, Deutschland oder in der Welt der Hexen 
und Zauberer liegt. 

In ihrer Monographie Anime Fan Communities – Transcultural Flows and Fric
tions (2014) definiert Sandra Annett transkulturelle Anime-Fangemeinschaften 
als »a group in which people from many national, cultural, ethnic, gendered 
and other personal backgrounds find a sense of connection across difference, 
engaging with each other through a shared interest while negotiating the fric
tions that result from their social and historical contexts« (Annett 2014: 6). Auch 
in dieser Definition finden wir manche der oben von Welsch angebrachten und 
von Saal erweiterten Parameter wieder: Nation und Ethnie aber auch Gender 
und Kultur. Während diese Parameter bei Saal jedoch den Blick für Differenzen 
schulen sollten, die unter dem Gesichtspunkt der Transdifferenz in den Fokus 
von kulturvergleichenden Untersuchungen gestellt werden, wird bei Annett 
implizit davon ausgegangen, dass in einer transkulturellen Fangemeinschaft 
die Differenz über die Interaktion mit einem geteilten Interesse überwunden 
wird, wobei gleichwohl immer noch auf die Reibungen hingewiesen wird, die 
dabei entstehen. Annett betont als Schlussfolgerung ihrer Untersuchung da
hingehend: »[…] transcultural animation fan communities are […] more than 
just a marketing concept, but less than a utopian semiotic democracy. Rather 
they provide a way for people to negotiate the flows – and more importantly, 
the frictions – of media globalization, and so to generate their own connec
tions across difference« (Annett 2014: 207). 

Ähnlich wie bei Chin und Morimoto ist der transkulturelle Aspekt einer 
Fangemeinschaft hier nicht wie bei Welsch durch ein Verständnis von Kultur 
als Transkultur oder Individuen als transkulturelle Individuen an sich von 
vornherein gegeben, sondern geschieht in erster Linie über die Verbindung 
zu einem Fan-Objekt oder einem gemeinsamen, grenzüberschreitenden 
Interesse. Natürlich sind Spannungspunkte und Differenzen, die in diesen 
anglophonen Diskursen über transkulturelles Fandom angesprochen wer
den, sehr ähnlich zu denen, die auch bei Welsch und Saal zutage treten, wie 
etwa Ethnie oder Geschlecht. In Abgrenzung zum deutschen Diskurs, in 
dem Welsch nationale Zuschreibungen deutlich in den Hintergrund gestellt 
hat, und auch in Abgrenzung zu Chin und Morimoto wird jedoch bei Annett 
durchaus noch auf das Konzept des Transnationalismus zurückgegriffen und 
Transkulturalität lediglich als die kulturelle Dimension von Transnationalität 
beschrieben (vgl. Annett 2014: 7). Annett argumentiert schlussendlich, da 
Transnationalität und Transkulturalität umstrittene Konzepte seien, keine 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 75 

abschließende Definition für diese Begriffe zu geben und sie stattdessen 
»deskriptiv« zu verwenden (vgl. Annett 2014: 9). 

Kōichi Iwabuchi muss an dieser Stelle ebenfalls als wichtiger Diskutant 
und Kritiker der Verbreitung von japanischer Populärkultur genannt werden. 
Er benutzt selbst nicht den Begriff der Transkulturalität, sondern spricht 
besonders von »inter-nationaler« Verbreitung von japanischer Populärkultur, 
wobei er bewusst den Bindestrich einsetzt, um die Verstärkung der nationa
len Orientierung im Kontext mit grenzüberschreitenden kulturellen Flows 
hervorzuheben (vgl. auch Iwabuchi 2010: 206). Iwabuchi legt in Recentering 
Globalization: Popular Culture and Japanese Transnationalism (2003) und Resilient 
Borders and Cultural Diversity: Internationalism, Brand Nationalism, and Multicul
turalism in Japan (2015) dar, wie gerade die globale Verbreitung von japanischer 
Populärkultur, die zunächst auf einer grassroots-Ebene stattfand, von staat
lichen Agierenden vereinnahmt wurde. Dies geschah, um letztlich gerade ein 
homogenisierendes Image von spezifischer, reiner und unverfälschter japa
nischer Kultur zu konstruieren, im Sinne von nation branding, dem Schaffen 
eines Marken-Images für die japanische Nation. 

Er beschreibt, dass bei dieser Form des medienkulturellen Austauschs zwi
schen zwei Nationen die Nation als ein Container, als die kleinste Einheit von 
Globalisierung fungiert. Die Nation tritt im globalen Kontext als eine kulturelle 
Form auf, durch die lokale Besonderheiten und Differenzen gegenüber ande
ren Nationen manifestiert werden (Iwabuchi 2015: 11). Die Nation sei dabei in 
sich kulturell homogen geprägt und Diversität existiere nur zwischen Natio
nen, nicht aber in ihnen (Iwabuchi 2015: 19). Iwabuchi kritisiert die Kulturpo
litik Japans umso mehr, da sie lediglich national ausgerichtet ist und tatsäch
liche globale Phänomene wie Arbeitnehmendenrechte völlig außer Acht lässt. 
Während die japanische Regierung insbesondere unter Premierminister Asō 
Tarō (im Amt von 2008–2009) versuchte, die Content-Industrie als Aushänge
schild zu fördern, kritisiert Iwabuchi, dass diese Politik opportunistisch, wi
dersprüchlich und unterdrückend sei. Er schreibt: 

»It is opportunistic because the main discussion is how to make the best use 
existing international appeal (supposed as such) of Japanese media cultu
re as an export commodity without tackling the improvement of working 
environments to enhance creativity and globally structured issues such as 
labor conditions and copyright control. It is self-contradictory since, while 
emphasizing the significance of soft power policy for the advancement of 
international exchange and dialogue, the Japanese government eventually 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

has dealt with historical and territorial issues in East Asia in a way that is ob
viously detrimental to the enhancement of soft power and the advancement 
of international dialogue. And Japan’s cultural policy discussion is suppressi
ve because it does not care and even ignores crucial policy questions concer
ning who are the beneficiaries of cultural policy and whose culture, interest, 
and voice are attended to« (Iwabuchi 2015: 30). 

Hier zeigt Iwabuchi auf, dass die politische Vereinnahmung der Medienkul
tur Japans auf verschiedenen Ebenen widersprüchlich und ineffektiv ist. Es 
wird eine ausschließlich nationale Position eingenommen, bei der weder die 
Bedürfnisse der kulturellen Akteur*innen in Japan (etwa der Arbeiter*innen 
im Animationsbereich) wahrgenommen werden noch der internationale Dia
log mit anderen Nationen in Ostasien wirklich gefördert werden soll. Iwabuchi 
argumentiert, dass Japans Herangehensweise unzureichend ist, um die soft 
power5, die durch Verbreitung japanischer Medienprodukte entstehen könnte 
zu nutzen. Zur Entwicklung von soft power sei nicht nur eine attraktive Medien
kultur erforderlich, sondern auch eine respektvolle Außenpolitik und attrakti
ve demokratische Werte, was er für Japan nicht erkennen kann (Iwabuchi 2015: 
15). 

Die »transkulturelle« Verbreitung von japanischer Populärkultur, die 
durch die japanische Regierung vor allen Dingen in den 2000er Jahren verfolgt 
wurde, ist deswegen ineffektiv und nicht wirklich als transkulturell zu betrach
ten, da sie, wie Iwabuchi zeigt, in erster Linie national motiviert ist. Wenig 
Aufmerksamkeit hingegen wird den grassroots-Agierenden geschenkt, die 
auf individueller Ebene ihre grenzüberschreitenden Werke schaffen. Wichtig 
für dōjinshi-Künstler*innen im globalen Kontext wäre beispielsweise eine 
rechtliche Absicherung hinsichtlich globaler Copyright-Vorgaben. Wie Nele 
Noppe in ihrer Dissertation über dōjinshi-Austausch schlussfolgert, wären die 
kreativen Modelle, mit denen dōjinshi-Künstler*innen ihre Werke verbreiten, 
wahrscheinlich das Wertvollste an »Cool Japan«, das Japan zu exportieren hät
te (Noppe 2014: 400). Solche Potenziale bleiben jedoch ungenutzt. Iwabuchi 
fasst zusammen: 

5 Konzept das zuerst von Joseph S. Nye Jr. in seinem gleichnamigen Artikel in Foreign Po
licy (1990) aufgebracht wurde und das Potential zur politischen Machtausübung auf
grund kultureller Attraktivität, im Gegensatz zu etwa militärischer Überlegenheit, be
schreibt. 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalität 77 

»Transgression of borders requires one to fundamentally question how bor
ders in their existing form have been sociohistorically constructed and al
so seek to displace their exclusionary power that unevenly divides ›us‹ and 
›them‹ as well as ›here‹ and ›there‹. However, the border crossing of media 
culture is often more than not promoted and experienced, while being disso
ciated from actions of transgression, and the border management subtly ad
justs itself to a new geocultural configuration to maintain and even reinforce 
the exclusionary formation of national cultural borders« (Iwabuchi 2015: 3). 

Hier wird klar, dass es sich beim von Iwabuchi kritisierten »transkulturellen« 
Austausch von japanischer Populärkultur nicht um einen Austausch auf Au
genhöhe handeln kann. Selbst wenn Grenzüberschreitungen immer das Po
tenzial haben, eine Grenze zu dekonstruieren, so wird hier besonders ein Aus
tausch gefördert, der Grenzen vielmehr bestätigt. 

Im deutschen und im anglophonen wissenschaftlichen Diskurs über 
Transkulturalität und transkulturelle Fangemeinschaften treten ähnliche Fo
kuspunkte (Differenzen und Reibungen) auf. Die Herangehensweise ist jedoch 
unterschiedlich. Während die oben genannten Forschenden der Fan Studies 
in erster Linie einen Eintritt der Individuen in die Transkulturalität über 
die Fan-Praxis (Interaktion mit einem grenzüberschreitenden Fan-Objekt) 
betrachten, sind bei Welsch Individuen in sich bereits transkulturell – und 
Kultur schon immer als Transkultur zu verstehen. Die Kritikpunkte von Saal, 
die die Untersuchung von Transkulturalität vor dem Hintergrund der Postco
lonial Studies und Gender Studies befürwortet und Differenzen als wichtige 
Ordnungskategorien betrachtet, helfen, den Begriff der Transkulturalität 
weiterzuentwickeln. 

In diesem Sinne wird die vorliegende Untersuchung einen Beitrag da
zu leisten, das ausdifferenzierte Konzept der Transkulturalität aus dem 
deutschen Diskurs mit dem in erster Linie praxisbezogenen Konzept der 
Transkulturalität, wie es im anglophonen Diskurs der Fan Studies verwendet 
wird, zu verbinden. Der Mehrwert, der hierbei generiert wird, ist, dass durch 
das Verständnis von Kultur als Transkultur, Individuen als transkulturelle 
Individuen begriffen werden können. Gleichzeitig wird Differenz als not
wendiger Bestandteil von Transkulturalität verstanden und dadurch besteht 
weniger Tendenz dazu, Differenzen im Rahmen einer Untersuchung von 
Transkulturalität auszublenden und allzu utopisch zu argumentieren. Nach 
Welsch ist es gerade ein Merkmal von Transkulturalität, dass transkulturelle 
Individuen eine kosmopolitische sowie eine lokal verankerte Seite besitzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Katharina Hülsmann: Japanische Fan-Comics 

Die vorliegende Arbeit beschäftigt sich insbesondere mit der Komplexität 
dieser transkulturellen Individuen. Auch wenn in den Beiträgen der oben 
behandelten Forschenden der Fan Studies die Reibungspunkte innerhalb von 
Fangemeinschaften immer thematisiert werden, wird ein transkultureller 
Fan doch als ein grenzüberschreitendes Individuum gesehen, insofern das 
Individuum durch die Fanpraxis dazu befähigt wird. Es besteht die Ten
denz dazu, Differenzen und Reibungspunkte als Aspekte zu sehen, die durch 
Fanpraxis überwunden werden – anstatt sie als notwendige Bestandteile 
von Transkulturalität an sich zu betrachten. Auch Robertson betont Vielfalt 
und Konflikte als einen wichtigen Bestandteil von globalisierten Gesellschaf
ten und kommt keineswegs zu dem Schluss, dass eine Überwindung von 
Differenzen oder eine Homogenisierung einträten. Die vorliegende Unter
suchung fußt auf diesem ausdifferenzierten Konzept der Transkulturalität 
und nimmt dahingehend unter dem Gesichtspunkt der Transdifferenz gerade 
die vieldimensionalen Differenzsetzungen, die in den Erklärungen der In
terviewpartner*innen zutage treten in den Blick. Diese Differenzsetzungen 
über Parameter wie Gender, Klasse, Nation, aber auch ambivalent abgrenzen
de sowie zusammenschließende kulturelle Parameter wie Autorin, Leserin, 
Otaku, fujoshi, »gewöhnliche Menschen« (Menschen, die nichts von Fankultur 
wissen), »offizielle Personen« (Vertreter*innen der Medienindustrie oder 
Schauspieler*innen) stellen wichtige Bezugspunkte für die untersuchten In
dividuen dar, über die sie ihre Selbstpositionierung innerhalb der Sphäre des 
transkulturellen Fandoms verorten. Erst wenn diese vielschichtigen und par
allel ablaufenden Differenzen beleuchtet werden, kann die Fangemeinschaft 
in einem wirklich transkulturellen Kontext erfasst werden. Einerseits lässt 
uns die Transkulturalität als Kontextualisierungsmethode Fankulturen besser 
begreifen, allerdings lassen uns Fankulturen in ihrer Vielschichtigkeit auch 
die Transkulturalität als Theorie und Methode zur Erschließung von Kultur 
im globalen Zeitalter besser begreifen. 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005 - am 13.02.2026, 21:47:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

