3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung
und Transkulturalitat

3.1 Globalisierung von Kultur

Einer der ersten Theoretiker, der die wissenschaftliche Aufmerksamkeit auf
die kulturelle Dimension von Globalisierung lenkte, ist Roland Robertson. Er
kritisiert die Vorstellung von Globalisierung als einer gleichzeitigen kulturel-
len Homogenisierung: »Much of the talk about globalisation has, almost ca-
sually, tended to assume that it is a process which overrides locality, inclu-
ding large-scale locality such as is exhibited in the various ethnic nationalisms
which have arisen in various parts of the world in recent years« (Robertson
2003a: 33). Stattdessen plidiert er dafiir, globale Kultur als eine Verbunden-
heit (»interconnectedness«, Robertson 2003a: 38) von vielen kleinen und gro-
fRen Kulturen untereinander zu sehen. Robertson streitet ab, dass Globalisie-
rung die lokale Dimension itberschreibt. Antiglobale und nationalistische Ten-
denzen, die gleichzeitig mit der Globalisierung auftreten und bewusst versu-
chen, das ethnisch-definierte Nationale und Lokale hervorzuheben, sieht er
nicht als Widerlegung seiner Konzeption von Globalisierung, sondern sieht
diese als strukturellen Teil der kulturellen Dynamik des globalen Feldes (vgl.
Diirrschmidt 2011: 739). Die Vorstellung, dass die Weltbevolkerung einst in vie-
len kleinen lokalen Gemeinschaften lebte, die nun von Wellen von (westlicher)
Globalisierung zerstort witrden, entlarvt er als eine grand narrative, die an Be-
deutungverliert. Stattdessen weist er darauf hin, dass die Vorstellung von Hei-
mat, Gemeinschaft und Lokalem sich gerade erst durch den Anstofd der Globa-
lisierung konstruiert habe (Robertson 2003a: 37, 39).

Laut Robertson duflert sich die Globalisierung vor allen Dingen in zwei
Punkten im Bewusstsein der Menschen: einerseits als ein Zusammenriicken
der Welt (dadurch, dass raumliche und zeitliche Distanz durch Technologie
leichter zu iiberwinden ist) und andererseits als ein Bewusstsein fiir die Welt

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

als Ganzes, als ein Planet auf dem alle Menschen leben (vgl. Diirrschmidt 2011:
737). Robertson spricht von einem globalen Feld, das vier verschiedene Defini-
tionsachsen hat: a) das Individuum, b) (nationalstaatliche) Gesellschaften, c)
das internationale System der Gesellschaften und d) die Menschheit (vgl. Ro-
bertson 1992: 27). Durch das Zusammenspiel der Komponenten in diesem glo-
balen Feld erklirt er, wie Menschen ihre Individualitit und biografische Iden-
titit in einem lokalen, aber auch einem globalen Kontext bilden. Einerseits
sind Individuen stets definiert als Staatsbiirger*innen innerhalb eines Natio-
nalstaats. Andererseits existiert durch die Wahrnehmung des Zusammenrii-
ckens der Welt sowie der Welt als Ganzes auch der kritisch vergleichende Blick
auf Entwicklungen in anderen Nationalstaatsgesellschaften und das Bewusst-
seinvon sich selbst als Teil der menschlichen Gattung auf diesem Planeten (vgl.
Ditrrschmidt 2011: 738). In diesem globalen Feld wird die Identitit des Indi-
viduums also nicht in erster Linie auf globaler Ebene verhandelt, sondern in
einem Zusammenspiel aus individuellen, nationalstaatlichen, internationalen
und zuletzt elementar menschlichen Zusammenhéingen.

Das internationale System der Gesellschaften behandelt er zudem im
Kapitel »World Systems Theory, Culture and Images of World Order«. Er be-
schreibt diese als Modelle von globaler »Gemeinschaft« (deutsch im Original,
Robertson 1992:78) 1und 2, sowie globaler »Gesellschaft« (deutsch im Original,
ebd: 79) 1 und 2. Beim Modell der globalen Gemeinschaft 1 handelt es sich um
ein System aus relativ in sich geschlossenen sozialen Gemeinschaften, bei dem
entweder alle Gemeinschaften als einander gleichwertig betrachtet werden
oder aber es auch sein kann, dass einige Gemeinschaften als wichtiger und
als Leitbilder fiir die anderen Gemeinschaften zu betrachten sind. In jedem
Fall stellt Robertson hier einen Bezug zum Herderschen Weltbild aus dem 18.
Jahrhundert her, einer Konzeption von in sich geschlossenen Gemeinschaften,
die eine innere Homogenitit anstreben (Robertson 1992: 80). Bei der globalen
Gemeinschaft 2 handelt es sich um ein Bild der Welt als eine relativ lose,
aber vollkommen globale Gemeinschalft, die zentralisiert oder dezentralisiert
sein kann. Als Beispiele fir ordnende Bewegungen, die eine solche Art der
Gemeinschaft anstreben nennt Robertson die Friedensbewegung, den roman-
tischen Marxismus, die Umweltschutzbewegung oder auch den Feminismus
(Robertson 1992: 81). Diese Arten der harmonisierenden Verinderungsbewe-
gung berufen sich dabei explizit auf die Definitionsachse Menschheit und
intendieren, die Gefahren der Globalisierung durch Riickberufung auf die
Gemeinsambkeiten der menschlichen Spezies zu tiberwinden (Robertson 1992:
79).

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

Die globale Gesellschaft 1 hingegen sieht das globale System der Gesell-
schaften als einen Zusammenschluss aus einzelnen Gesellschaften, die im so-
ziokulturellen Austausch zueinanderstehen. Dabei konnen diese entweder als
gleichwertig betrachtet werden oder in einem hierarchischen Verhiltnis zu-
einanderstehen, wobei einige Nationalgesellschaften eine Leitfunktion tiber-
nehmen. Die globale Zusammenarbeit der einzelnen Gesellschaften steht hier-
bei im Fokus, um die Herausforderungen der Globalisierung zu meistern (Ro-
bertson 1992: 79). Das Konzept der globalen Gesellschaft 2 geht von einer for-
mell geplanten Organisation der Welt aus und stellt in seiner zentralisierten
Version auf der politischen Ebene eine Art Weltregierung dar, wihrend die de-
zentralisierte Version von einem Fdderalismus auf globaler Ebene ausgeht. In
der zentralisierten Version sollen die Probleme der Globalisierung durch F§-
deralisierung des Weltsystems aufgel6st werden, wihrend in der dezentrali-
sierten Version das derzeitige System bereits als geordnet betrachtet wird und
lediglich versucht wird, Widerspriichlichkeiten in der Dynamik aufzuheben,
um einen Zustand noch gréfierer Ordnung zu erhalten. Beide Formen der glo-
balen Gesellschaft 2 stellen die systemische Eigenschaft der Welt in den Fo-
kus und streben nach Ordnung durch geplante, globalpolitische Einflussnah-
me (Robertson 1992:79, 82). Das internationale System der Gesellschaften kann
also nach Robertson auf verschiedene Weisen konstruiert werden und steht
in verschiedenen Wechselwirkungen zu den anderen Agierenden im globalen
Feld. Wihrend bei den Weltsystemen Gemeinschaft 1und 2 die Konzeption von
Gesellschaften als relativ in sich abgeschlossen oder aber die Riickberufung
auf gemeinsam geteilte Ziele und Werte im Sinne einer gemeinschaftlichen
menschlichen Spezies im Fokus stehen, liegt bei den Weltsystem Gesellschaft
1 und 2 offensichtlich der Blick auf der Gesellschaft im globalen Kontext und
der systemische oder auch global strukturierte, geplante Austausch unter ih-
nen im Fokus.

Inder Fankultur kénnten affektive Bindung zum Fanobjekt und geteilte In-
teressen etwa als ein auf individueller Ebene, iiber nationale Grenzen hinaus
vereinendes Merkmal gesehen werden. Produktive Fankultur, das Herstellen
von dojinshi, berithrt dort Konzeptionen wie Gesellschaft 1 und 2, wenn es um
die Aushandlung von Urheberrechten auf einer internationalen Ebene geht.
Wie wird zwischen den Interessen der Medienindustrie und denen des loka-
len Fandoms vermittelt? Robertson macht deutlich, dass im Zeitalter der Glo-
balisierung diese beiden Agierenden nicht mehr in vollkommen getrennten
Sphiren bestehen, sondern durch das globale Feld immer Einfluss aufeinan-
der nehmen. Die von mir untersuchten dojinshi-Kiinstler*innen sind sich bei-

12.02.2026, 21:4718.

59


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

spielsweise dessen bewusst sind, dass ihr kreatives Schaffen das Urheberrecht
in nationalem und globalem Kontext beriihrt. Betrachtet man Robertsons glo-
bales Feld mit dem Gedanken an die Identitit eines einzelnen Fans, so kann es
gesehen werden als die Vermittlung zwischen den Koordinaten a) fannisches
Individuum, b) nationalstaatliche Gesellschaft (in diesem Falle der lokale Kon-
text, die Infrastruktur der dojinshi-Kultur), ¢) internationales System der Ge-
sellschaften (in diesem Falle urheberrechtliche Beschrinkungen, die von glo-
bal agierenden Medienkonglomeraten auferlegt werden) und d) Fandom. Der
letzte Punkt, das Fandom, analog gesehen zur »Menschheit«im Modell von Ro-
bertson, kann so einerseits die lokale fannische Gemeinschaft sein aber auch
ein iibergeordnetes, global gedachtes Fandom, wahrend an die Stelle von ge-
teilten humanistischen Ideen als gemeinschaftsstiftende Eigenschaft hier die
Liebe zum Fan-Objekt gesehen werden kann.

Um Globalisierung auf kultureller Ebene mit einem verfeinerten Blick zu
betrachten, schafft Robertson schlieRlich den Begriff der Glokalisierung, bei
dem die gleichzeitige lokale Dimension von Globalisierung bereits mitgedacht
ist. Im markewirtschaftlich orientierten Sinne beispielsweise bedeutet Gloka-
lisierung, dass Konsumgiiter auf spezifische Verbraucher*innen zugeschnit-
ten und eher im kleinen Rahmen vermarktet werden (Robertson 2003a: 36).
Fiir Robertson steht Globalisierung nicht entgegen der Lokalisierung, sondern
beide Dimensionen sind gleichzeitig und gleichermafien vorhanden.

Er macht an einigen Beispielen klar, inwiefern seine Vorstellung von Glo-
kalisierung ein Plidoyer fiir kulturell gelebte Vielfalt ist. Dementgegen steht
zumeist die Annahme, dass im Rahmen der Globalisierung die Welt von west-
licher/US-amerikanischer Kultur iiberschwemmt wiirde. Robertson zeigt je-
doch auf, dass die kulturelle Dimension von Globalisierung komplexer ist und
das Lokale mit einschliefRt. Er erklirt so, dass die Art und Weise, wie lokale
Gruppen die Wellen von westlicher Kultur aufnehmen sich stark unterschei-
denund ein grofRes Mafd an Vielfalt beinhalten konnen. Aufierdem weist er dar-
auf hin, dass Vertretende der Kulturindustrie, wie z.B. Hollywood, mehr und
mehr dazu ibergehen, ihre Filme mit multinationalen Ensembles zu besetzen,
um internationale Mirkte anzusprechen. Auch im Medium des Theaters sieht
er eine glokale Komponente: Wenn man betrachtet, wie oft und in wie vielen
verschiedenen Kontexten Shakespeare, der als Inbegriff der britischen Litera-
tur und Kultur gelten konnte, immer neu interpretiert und aufgefithrt wird, so
kann Robertson dort nur einen Beweis fiir die Vielfiltigkeit von globaler Kultur
sehen (Robertson 2007a: 45).

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

Robertson schlussfolgert schlieflich, dass Globalisierung jederzeit auch
das Lokale mit einschliefdt und es nicht iiberschreibt. Gleichwohl sieht er
auch die Reibungen, die durch ein Zusammenriicken der Welt und durch das
Bewusstsein von der Welt als Ganzes auftreten. So ist die Riickbesinnung
auf lokale Gemeinschaften nach Robertson vor allen Dingen als eine Abgren-
zungsreaktion des imaginierten Eigenen entgegen des homogenisierenden
Globalen zu verstehen. Eine solche Reaktion kann allerdings nur entstehen,
wenn das Bewusstsein von der globalisierten Welt in den Kopfen der Men-
schen ankommt. Robertson weist darauf hin, dass die stirkere kulturelle
Vielfalt auch zu stirkeren moralischen Konflikten innerhalb von Gesellschaf-
ten fithren kann (Robertson 2003b: 73). Da viele verschiedene lokale Kontexte
auf der Welt bestehen, ist es schwierig, von einer Globalisierung von Werten
zu sprechen. Im Konzept des Menschen als menschliches Individuum sind
dessen Menschenrechte implizit. Ein anderes Beispiel fiir einen moralischen
Gedanken, der globale Tragweite fiir sich beanspruchen kann, ist fiir Robert-
son der 6kologische Gedanke des Umweltschutzes (Robertson 2003b: 82).
In heutigen Zeiten kann die Bewaltigung der Corona-Krise ebenfalls als ein
globales Anliegen betrachtet werden, zu dem die globalisierte Welt Stellung
beziehen muss.

Robertson schaffte mit seinen Theorien zur Globalisierung und Glokalisie-
rung 1992 einen Anstof3, die kulturelle Dimension von Globalisierung genauer
zu betrachten. Dabei machte er klar, dass mit Globalisierung von Kultur kei-
ne Homogenisierung gemeint ist, sondern vielmehr, dass die gelebte Kultur
der Individuen komplexer definiert wird, als nur in einem nationalstaatlichen
Kontext. Durch die Konzeption des globalen Feldes zeigt Robertson, wie die
Formierung von Individualitit und biografischer Identitit zugleich im loka-
len und globalen Kontext stattfindet. Zuletzt sieht Robertson globale Kultur
vor allen Dingen als Konnektivitit und Relativierung von Kultur, nicht als In-
tegration und Vereinheitlichung (vgl. Diirrschmidt 2011: 743).

Robertson legte hier die Grundsteine fiir weitere theoretische Betrachtun-
gen, wie das Konzept der Transnationalitit und auch das Konzept von Trans-
kulturalitit. Transkulturalitit ist das fir die vorliegende Arbeit relevanteste
Konzept, da es, dhnlich wie bei Robertson, die Beschaffenheit von Kultur im
heutigen Zeitalter, gepragt von Verbundenheit, Gleichzeitigkeit, raumlicher
Nihe und technologischem Fortschritt, zu erfassen versucht.

12.02.2026, 21:4718.

61


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

3.2 Transkulturalitat

Transkulturation wurde als Begriff erstmalig durch den kubanischen Anthro-
pologen Fernando Ortiz 1940 in seinem Essay »Contrapunteo cubano del taba-
coy el azticar« (deutsche Ubersetzung: Tabak und Zucker - ein kubanischer Disput
(1987) in den wissenschaftlichen Diskurs eingebracht. Ortiz zeigt anhand sei-
ner Studie von Tabak und Zucker in Kuba, wie der soziale Raum durch dieje-
nigen, die an Anbau, Ernte, Verarbeitung und Handel beteiligt sind, im Kon-
text von Globalisierung und Kolonialisierung geprigt wird. Die Kunsthistori-
kerin Monica Juneja hebt in ihrer Betrachtung von Ortiz’ Studie hervor, dass er
sich gerade mit den ambivalenten Momenten der Unterdriickung und Eman-
zipation die durch den kolonialen Kontext entstehen, auseinandersetzt — ein
Verstindnis, das sie in spiteren Studien zur Transkulturalitit vermisst (Jun-
eja 2023: 25). Michiko Mae sieht Ortiz’ Verstindnis von Transkulturation eher
Diskursen iiber Mestizisierung, Hybridisierung und Synkretismus verbunden
(Mae 2022:10). Sie orientiert sich stirker an Transkulturalitit nach Wolfgang
Welsch und entwickelt dieses Konzept weiter.

Im deutschsprachigen Raum wurde Transkulturalitit zuerst durch Wol-
fang Welsch in seinem Aufsatz »Transkulturalitit. Zur verinderten Verfassung
heutiger Kulturen«im Jahr 1997 aufgebracht und fortlaufend weiterentwickelt.
Er entwarf das Konzept der Transkulturalitit als eine pragmatische Antwort
auf die verinderte Verfassung der Gesellschaft, die er beobachtete und deren
kulturelle Evolution sich nicht mehr linger durch auf Interkulturalitit oder
Multikulturalitit fufende Erklirungsansitze erschlieRen lief3. In seiner Kon-
struktion des Konzepts grenzt er zunichst zwei Verstindnisweisen von Kultur
voneinander ab. Einerseits die Kultur als Summe aller gelebter Kultur (nicht
blof3 das, was gemeinhin als Hochkultur deklariert wird) und andererseits die
Kultur als etwas, das jeweils geographisch, national und ethnisch abgegrenzt
existiert (Welsch 2012: 25). Das von ihm vorgeschlagene Konzept der Transkul-
turalititjedoch beabsichtigt, geographische, nationale und ethnische Grenzen
zu itberschreiten und hingegen die Durchdringung und Verflechtung von Kul-
tur in heutigen Gesellschaften zu beleuchten (Welsch 2012: 26).

Das traditionelle Konzept von Kultur, das Welsch hauptsichlich kritisiert,
geht auf Johann Gottfried Herder zuriick und stammt aus der Abhandlung
Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit von 1774. Roland
Robertson bezog sich bereits in seinem Konzept der Gemeinschaft 1 auf
diese Konzeption von in sich abgeschlossenen Gemeinschaften und nennt
Herder, ohne eine genauere Quelle zu zitieren (Robertson 1992: 80). Dieses

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

Herdersche Konzept der Kulturen, das Welsch als Kugelmodell bezeichnet,
wird durch drei Eigenschaften charakterisiert: die soziale Homogenisierung,
ethnische Fundierung und interkulturelle Abgrenzung von Kulturen (Welsch
1997: 68). Welsch kritisiert, dass dieses Kulturkonzept die soziale Differen-
zierung der Gesellschaft ausspart, ebenso wie die Tatsache, dass man bei
keiner Gesellschaft von einer ginzlichen ethnischen Homogenitit ausgehen
kann. Zuletzt kritisiert er am Kulturverstindnis von Herder, dass durch die
externe Abgrenzungsbestrebung der Kulturen untereinander ein kultureller
Rassismus befordert wiirde (Welsch 1997: 68, 69). Anhand der Beispiele von
der Entwicklung Griechenlands’ oder auch des Rheinlandes, die seit jeher
von kultureller und ethnischer Vielfalt geprigt sind, zeigt Welsch zudem auf,
dass auch innerhalb der Geschichte Gesellschaften nie in einer geographisch
festlegbaren oder national sowie ethnisch homogenen Form bestanden haben,
sondern schon immer transkulturell geprigt waren (Welsch 2012: 34). Auch das
Konzept des Multikulturalismus bedient sich an diesem Modell von Kulturen
als abgeschlossene Kugeln, die sich gegenseitig blof3 anstofRen kénnen, aber
nicht ineinander ttbergehen. Der Multikulturalismus beférdere laut Welsch
durch seine inhirente Abgrenzung der Kulturen voneinander gar die Ghet-
toisierung: »Kugelkulturen haben das Ghetto nicht zum Negativbild sondern
zum Ideal« (Welsch 2012: 32). Die kulturellen Identititen, auf denen die im
Multikulturalismus innerhalb einer Gesellschaft nebeneinander existierenden
Kulturen fuflen, sind im Kugelmodell weiterhin urspriinglich geographisch,
national und ethnisch geprigt, interkulturell abgegrenzt und kénnen sich
laut Welsch auch im Sinne der Kulturhermeneutik nie wirklich gegenseitig
verstehen oder erfassen.

Welsch beruft sich hier zweifellos auf das Konzept des Multikulturalismus
im europiischen Kontext. Dass dies in anderen Kontexten, etwa in den USA,
anders funktioniert, zeigen Helmbrecht Breinig und Klaus Losch. Sie verwei-
sen darauf, dass Ethnizitit (z.B. whiteness) in den USA beispielsweise »nume-
rous peoples from Europe« absorbiert hat (Breinig/Lésch 2002: 14). Im Multi-
kulturalismus mit Blick auf Europa wiren etwa franzdsische oder italienische
Kulturen hingegen distinktiv verschiedene Kulturen. Breinig und Losch pla-
dieren deswegen fiir einen »shift of emphasis away from notions of a melange

1 Die polyethnische Gesellschaft Griechenlands wird im Ubrigen auch von Roland Ro-
bertson als ein Beispiel dafiir angefiihrt, dass Gesellschaften im Laufe der Geschichte
keineswegs mono-ethnisch gepragt waren (Robertson 2003b: 73)

12.02.2026, 21:4718.

63


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

in the direction of a simultaneity of - often conflicting — positions, loyalties, af-
filiations and participations« (Breinig/Losch 2002: 21), den sie Transdifferenz
nennen.

Welsch schligt ein Konzept vor, das die externe Vernetzung und den in-
ternen Hybridcharakter* von Kulturen auf Makro- und Mikroebene erfasst.
Auf der Makroebene bedeutet Transkulturalitit fiir Welsch, die Vieldimensio-
nalitit des Wandels zu erfassen, der sich in Kultur und Gesellschaft vollzieht.
Heutige Kultur weist eine starke innere Differenzierung auf und ist durch Ver-
netzung und Durchdringung gekennzeichnet. So sind laut Welsch nationale
Grenzen fiir gelebte Kultur heutzutage nicht mehr ausschlaggebend. Er zeigt
zudem auf, dass durch die gegenseitige Durchdringung der Kulturen einige
Stromungen und Phinomene — wie der Kampf fiir Menschenrechte, Feminis-
mus oder das dkologische Bewusstsein — als Wirkfaktoren in vielen verschie-
denen Kulturen auftreten (Welsch 1997: 72).

Auf der Mikroebene sieht er eine Art Patchwork-Identitit und eine trans-
kulturelle Prigung der einzelnen Individuen (Welsch 2012: 30, 31), die sich
nicht mehr durch Konzepte wie nationale Identitit beschreiben lisst. Er
vermerkt zur Verfassung der heutigen Gesellschaft: »Es gehort zu den muf-
figsten Annahmen, daf die kulturelle Formation eines Individuums schlicht
durch seine Nationalitit oder Staatszugehorigkeit bestimmt sein miisse. Die
Unterstellung, daf jemand, der einen tiirkischen oder deutschen Paf} besitzt,
auch kulturell eindeutig ein Tiirke oder Deutscher zu sein habe, und daf er,
wenn das nicht der Fall ist, ein vaterlandsloser Geselle oder Vaterlandsverriter
sei, ist so toricht wie gefihrlich« (Welsch 1997: 73). Hierdurch weist Welsch auf
die Verfinglichkeit der Annahme hin, dass eine kulturelle Identitit mit einer
nationalen Identitit oder Zuschreibung tiber den Pass einhergehen miisse,
und hebt stattdessen die Tatsache hervor, dass Menschen in der heutigen Ge-
sellschaft eine vielseitigere Identitit entwickeln konnen. Nach Welsch haben
derartige transkulturelle Individuen die Fihigkeit, mit Transkulturalitit auf
der Makroebene leichter umgehen zu kénnen, da nicht in erster Linie eine
Bestrebung zur kulturellen Abgrenzung besteht, sondern die Findung von
Gemeinsamkeiten erleichtert wird (Welsch 2012: 32).

2 Die Tatsache, dass Welsch Kulturen als Hybrid beschreibt, legt nahe, Homi Bhabhas
Thesen zur kulturellen Hybridisierung mit Welschs Thesen zu kombinieren, wie es bei-
spielsweise Britta Saal tut. Auf ihre Kritik des Transkulturalitdtskonzepts von Welsch
werde ich weiter unten niher eingehen.

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

Das Konzept der Transkulturalitit zielt genau auf diese Verstindnis-
prozesse und Interaktionsleistungen der Individuen ab, indem es Kultur als
vielmaschig und inklusiv im Gegenteil zu separatistisch und exklusiv versteht
(Welsch 1997: 75). Unter Berufung auf Ludwig Wittgenstein erklirt Welsch,
dass es nicht um ein Verstehen von einzelnen Kulturen untereinander ginge,
sondern um die Interaktionsprozesse mit Fremdheit, die immer durch eine
Offenheit und Verinderungsfihigkeit geprigt sind (Welsch 1997: 77). Zuletzt
weist Welsch daraufhin, dass es bei Transkulturalitit nicht darum ginge, eine
Homogenisierung von Kultur im Rahmen der Globalisierung zu beschreiben.
Transkulturelle Identititen besitzen laut Welsch immer eine kosmopolitische
Seite, sowie eine spezifische lokale Zugehdorigkeit (Welsch 1997: 79). Es ist
genau diese einerseits kosmopolitische aber andererseits auch lokale und
eigene Identitit, die sich eignet, um die Beschaffenheit von transkulturellem
Fandom zu beschreiben. Seit der Formulierung von Welsch erfuhr das Kon-
zept der Transkulturalitit im akademischen Diskurs aber auch Kritik und eine
Weiterentwicklung, etwa im Kontext von Genderforschung und Postcolonial
Studies.

Monica Juneja verweist auf zwei dhnliche Bedeutungsachsen in ihrer Erér-
terung dariiber, wie z.B. Kunstgeschichte global gedacht werden kann: 1) »the
emancipatory rhetoric of globalisation that eulogises a borderless world and
its networks of cosmopolitanism« und 2) »the heavy footprint of the nation-
state whose adherence to retrospectively invented and imposed tradition con-
tinues to frame the production and organisation of knowledge, conceptually
as well as institutionally«. Juneja geht allerdings einen Schritt weiter und hebt
explizit die Prozesshaftigkeit und Wandelbarkeit von Kultur hervor: Kultur als
etwas, das kontinuierlich in Interaktion mit Akteur*innen auch aufSerhalb des
Nationalstaats geschaffen und neu geschaffen wird (Juneja 2023:13, 14). Fir ih-
re Konzeption einer neuen Form von globaler Kunstgeschichte ist eine Theorie
von Transkulturation (in Anlehnung an Ortiz 1940) wichtig, die die Entwick-
lung von Kunst als einen langen Prozess des Austauschs betrachtet und lang-
fristige Beziehungen beleuchtet, dessen Urspriinge bis zu »the beginnings of
history« (Juneja 2023: 27) verfolgt werden konnen. Auch der Soziologe Jan Ne-
derveen Pieterse hebt in seinen Gedanken zur Hybriditit von Kultur die Di-
mension der >longue durée< hervor: Kultur als etwas, das in der Evolutions-
geschichte des Menschens bereits immer Grenzen tiberschritten hat und er
schldgt vor, die Hybriditit wie Schichten in der Geschichte zu betrachten (Ne-
derveen Pieterse 2005: 413). Um den Bogen zuriick zu Welsch zu schlagen: Ne-
derveen Pieterse wirft ein, dass es sich bei dem gegenwartig im wissenschaft-

12.02.2026, 21:4718.

65


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

lichen Diskurs zu Hybriditat (und Transkulturalitit — auch wenn Nederveen
Pieterse den Begriff stranskulturell« in seinem Artikel nur drei Mal verwendet
(Nederveen Pieterse 2005: 415, 418)) verhandeltem Verstindnis von Kultur um
eine neue Qualitit handelt, da die Gegenwart eine Zeit der beschleunigten Ver-
mischung sei. Er schlussfolgert: »Somit ist nicht die Vermischung neu, son-
dern ihr Umfang und ihre Geschwindigkeit« (Nederveen Pieterse 2005: 413).
Dahingegen kann die vorliegende Arbeit eine solch tiefgehende Betrachtung
der dojinshi-Gemeinschaft und etwaiger kultureller Vorliufer natiirlich nicht
liefern. Sie versteht sich vielmehr als ethnographisch angelegte Untersuchung
eines kurzen Ausschnitts und kann den lingerfristigen transkulturellen Ent-
wicklungen nur insofern nachgehen, als diese in den Erfahrungen der Inter-
viewpartner*innen auftreten. Es handelt sich um eine Untersuchung, die ge-
nau in diesem Zeitalter des beschleunigten Austauschs stattfindet und nach
den Differenzen forscht, die in diesem stark vernetzten digitalen Zeitalter auf-
treten.

Differenzen und Machtungleichheiten spielen bei der Untersuchung
von transkulturellen Phinomenen eine grofie Rolle. Britta Saal kritisiert an
Welschs Konzept, dass es die historische Machtverteilung nicht genug ein-
bezieht sowie keine Dimension fiir die Geschlechterverhiltnisse beinhaltet
(Saal 2007: 23). Zudem kritisiert sie Welschs Konzept als eurozentristisch und
zeigt dies an einem direkten Zitat von Welsch: »Die Lebensform eines Oko-
nomen, eines Wissenschaftlers oder eines Journalisten ist heute nicht mehr
deutsch oder franzosisch, sondern — wenn schon — europdisch oder global
gepragt« (Welsch 1997: 71). Hier weist Saal darauf hin, dass Welsch offensicht-
lich bei seiner Konzeptionalisierung in erster Linie europdische (mdnnliche)
GrofRstadtkultur im Blick hat (vgl. Saal 2007: 27). Fir die transkulturellen
Stromungen und Phinomene, die Welsch als Beispiele nimmt, etwa den Fe-
minismus oder die 6kologische Bewegung, stellt er, so Saal, zu wenig heraus,
dass aufgrund von Geschlechter- oder Klassenverhiltnissen eine starke Diffe-
renz bestehen kann — selbst wenn man diese Bewegungen als transkulturelle
Stromungen betrachten méchte. Saal weist darauf hin, dass die verschiedenen
Sichtweisen auf diese transkulturell auftretenden Phinomene trotzdem oft
ein »durch die koloniale Vergangenheit, durch Gewalt und Unterdriickung
geprigter Blick« (Saal 2007: 27) sind. Auch Michiko Mae weist darauf hin,
dass die kulturalistische Genderordnung besser in Frage gestellt werden kann
durch transkulturelle Ansitze, da die Bestimmungsmacht von Genderdif-
ferenzen in national-orientierter Kulturalitit begriindet ist, und durch den
Ubergang zu Transkulturalitit geschwicht wird (Mae 2007: 47). Breinig und

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

Losch kritisieren Welschs Verstindnis von Kultur ebenfalls und weisen durch
ihre Unterscheidung zwischen Subkulturen (zu denen sie Jugendkulturen
sowie »gay and lesbian cultures« zihlen) und kolonialisierte Kulturen darauf
hin, dass manche Kulturen viel mehr mit der dominanten Kultur gemein ha-
ben als andere und sich damit auch in einer anderen Machtposition befinden
(Breinig/Lésch 2002: 29). Mit einem fiir Differenzen sensiblen Verstindnis
von Kultur als Transkultur kénnen deswegen global wichtige Belange besser
abgebildet und betrachtet werden.

Zur Uberarbeitung von Welschs Konzept der Transkulturalitit fiir die
transkulturelle Genderforschung hebt Saal die Differenzkategorien, die
Welsch vernachlissigte, wie Klasse, race und Geschlecht hervor und zeigt
Parallelen auf zwischen dem Transkulturalititsansatz von Welsch und de-
konstruktiven Ansitzen aus den Postcolonial Studies. Sie sieht in Homi
Bhabhas Ansitzen der postkolonialen Geschichte, die zunichst durch die
Kolonialmichte verschleiert wurde und heute durch die Postcolonial Studies
erschlossen wird, eine Analogie zu Welschs Ausfithrungen iiber die Transkul-
turalitit, die schon immer existierte, aber erst heute erkannt wird (Saal 2007:
28).

Postkoloniale Hybriditit von Kulturen im Sinne von Homi Bhabha be-
deutet nicht die Vermischung von Kulturen (da dieser Vermischungsprozess
eine vorherige Reinheit der Kulturen impliziert), sondern die Existenz von
Differenzen ohne Hierarchie. War »im Herrschaftsdiskurs der Kolonisatoren«
die Hybriditit negativ konnotiert, so wird sie in den Postcolonial Studies neu
definiert und mit einem kreativen Potenzial versehen. Saal hilt im Hinblick
auf die Dekonstruktion von Differenzen in der Transkulturalitit fest: »Fiir den
hier entwickelten Transkulturalititsbegrift ist es unerlisslich, die eingangs
genannte intersektionelle Gruppe Klasse, Rasse (Ethnizitit) und Geschlecht
um eine weitere Differenzkategorie, die der Kultur, zu erweitern - vor allem
wenn man sich im internationalen und interkulturellen Kontext bewegt« (Saal
2007: 30). Nation und ethnische Herkunft sind in diesem Konstrukt keine
eindeutigen Bezugspunkte mehr, sondern die Transkulturalitit stellt den
Bezugspunkt fir soziokulturelle Gebilde (ebd).

Zur Konkretisierung zieht Saal zuletzt Solveig Mill heran, die den Ansatz
der Transdifferenz in Bezug zu Homi Bhabhas Hybridititskonzept vorschligt.
Transdifferenz intendiert nicht, Differenzen zu iiberwinden und auszuld-
schen, sondern stellt die Differenz als unentbehrliche Ordnungskategorie
in den Fokus (Saal 2007: 32). Fiir kulturhermeneutische Untersuchungen
bedeutet der Ansatz der Transdifferenz: 1) Differenz ist notwendig 2) Diffe-

12.02.2026, 21:4718.

67


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

renz ist konstruiert und 3) Differenz ist nicht auf Binarititen zu reduzieren
(Saal 2007: 32). Breinig und Losch schreiben zu Transdifferenz ebenfalls:
»Transdifference, as we define it, denotes all that which resists the construc-
tion of meaning based on an exclusionary and conclusional binary model«
(Breinig/Losch 2002: 23). Fiir Breinig und Losch ist Transdifferenz ein An-
satz, um die Aushandlung von Identititen iiber kulturelle Grenzen hinweg
zu erfassen. Transdifferenz nimmt gerade die Momente der Spannung und
>Unentscheidbarkeit< (»indecidability«; Breinig/Losch 2002: 25) in den Blick,
die uns die Komplexitit einer Selbstverortung durch vielschichtige Prozesse
der Inklusion und Exklusion erfassen lisst. Diese Vielschichtigkeit von Diffe-
renz, die im Konzept der Transdifferenz zum Ausdruck kommt, ist essentiell,
um die Selbstverortungen meiner Interviewpartner*innen innerhalb ihrer
Gemeinschaft zu begreifen.

Abschliefiend lisst sich dieses Konzept der Transkulturalitit beschreiben
als eine Konzeptualisierung von Kultur als Transkultur (im Gegensatz zu in-
terkulturellen oder multikulturellen Ansitzen). Besonderes Augenmerk wird
gerichtet auf macht- und hierarchieerzeugende Differenzsetzungen und die
Uberwindung binirer Differenzkonstruktionen im Sinne der Transdifferenz
(Saal 2007: 34).

Insofern ist fir die vorliegende Untersuchung von japanischer dojinshi-
Kultur unter dem Gesichtspunkt der Transkulturalitit festzuhalten, dass
vor allen Dingen die Beleuchtung von multidimensionalen Differenzen eine
Rolle spielt. Mae weist darauf hin, dass die Beschaffenheit von Kultur als
Transkultur gerade bei Beispielen wie Japan, dessen Kultur als fremd und un-
verstindlich gilt, helfen kann, Kultur besser zu erfassen — schlieRlich wurde
bereits mit dem Japonismus vor iiber 100 Jahren durch die japanische Kunst
ein grofier Einfluss auf die europiische Moderne ausgeiibt (Mae 2022: 3). Da-
bei geht es hier nicht um eindimensionale Einflussbewegungen, sondern die
Erkenntnis, dass Kulturen an sich schon immer Transkulturen sind. Die Ent-
scheidung, einen Teil der japanischen Gemeinschaft von dojinshi-Schaffenden
zu untersuchen, die Werke erstellen, die sich auf westliche Unterhaltungsme-
dien wie das Marvel Cinematic Universe oder britische Comedy beziehen, fufit
nicht auf einem kulturalistischen Erkenntnisinteresse. Ich beabsichtige nicht
etwa einen Einfluss der anglophonen Kultur auf die japanische (Fan-)Kul-
tur oder andersherum zu erforschen. Vielmehr wird die gelebte Kultur der
untersuchten Teilnehmenden im Sinne der Transkulturalitit als eine multidi-
mensional differenzierte Partizipationskultur von Teilnehmenden an Medien
und Teilnehmenden untereinander - iiber nationale, ethnische, geschlecht-

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

liche und kulturelle Grenzen hinaus — betrachtet. Eine Fangemeinschaft als
transkulturell zu betrachten bedeutet nicht, dass die diskursiv konstruierten
nationalen, ethnischen, geschlechtlichen und kulturellen Differenzen, die
in den gefithrten Interviews zu Tage treten, in einer utopischen Idee von
Transkulturalitit iiberwunden wiirden. Stattdessen ist es Ziel dieser Arbeit,
die Differenzkategorien, die fir die Selbstpositionierung der Teilnehmenden
eine Rolle spielen, zu beleuchten und darzulegen, wie lokale Verankerung und
grenziiberschreitende Prozesse in dieser Fangemeinschaft zusammenspielen.

Wie Welsch darlegt, ist das Spannungsfeld zwischen Globalisierung und
Partikularisierung ein typisches Merkmal der transkulturellen Subjekte. Er
schreibt: »Offenbar dringt es die Menschen, sich gegen ein Aufgehen im
Einheitsbrei globaler Uniformierung zur Wehr zu setzen. Sie wollen nicht
blof universal oder global, sondern auch spezifisch und eigen sein« (Welsch
1997: 79). So ist die lokale Verankerung von japanischer dojinshi-Kultur kei-
neswegs ein Ausschlusskriterium fiir die transkulturellen Potenziale, sondern
eine Dimension, die in Transkulturalitit von vornherein enthalten ist. Dieses
Zusammenspiel von lokaler und globaler Dimension lasst sich auch in der
Konzeption der Glokalisierung von Robertson wiederfinden. Die Partizipati-
on an einem westlichen Fanobjekt bedeutet nicht, dass die lokale Dimension
der dojinshi-Kultur iitberwunden wiirde. Beide Dimensionen sind gleichzeitig
vorhanden und tiberlagern sich. Der interessante Kern der vorliegenden Un-
tersuchung wird sein, die Differenzsetzungen und Selbstpositionierungen,
die in den Interviews erfolgen vor dem Hintergrund der Transkulturalitit
zu beleuchten und damit japanische dgjinshi-Kultur als ein transkulturelles
Phinomen zu verorten.

Was bedeutet also Transkulturalitit fiir die vorliegende Arbeit? Wie Mae
in ihren Erliuterungen zu Transkulturalititsforschung als Methode zeigt,
spielt Transkulturalitit hier als Kontextualisierungsmethode eine Rolle (Mae
2022: 11). Transdifferenz nach Breinig und Lésch (2002) lisst uns zudem die
besonders komplexen Mechanismen der Inklusion und Exklusion, die in den
Interviews zu Tage treten, und damit die verschiedensten Ebenen der Diffe-
renzen und Zugehorigkeiten erfassen. Nicht aus den Augen verloren werden
sollte dabei, dass im globalen Feld, in dem transkulturelle Fankulturen entste-
hen auch Macht eine Rolle spielt. Macht wird in der untersuchten Fankultur
vor allen Dingen durch Medienkonzerne ausgeiibt, die durch Verwertungs-
rechte der Ursprungsmaterialien auch die rechtlichen Méglichkeiten haben,
kreative Fanaktivititen zu unterbinden. Aber nicht nur an dieser Stelle wird
kulturelle Macht sichtbar. Es ist sicherlich kein Zufall, dass es vor allen Dingen

12.02.2026, 21:4718.

69


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

kommerziell erfolgreiche Franchises aus dem anglophonen Mainstream sind,
wie etwa das Marvel Cinematic Universe, die von den Kiinstler*innen in ihren
Fanwerken thematisiert werden. Andererseits gibt es auch Beispiele von janru,
die im anglophonen Mainstream eher Kultstatus bei einer kleinen Fangemein-
de erlangten und in Japan verhiltnismifig wesentlich erfolgreicher waren,
wie dies etwa bei der Filmreihe The Boondock Saints der Fall ist (siehe Kapitel
2.4). Dies zeigt, dass im Zusammenhang mit japanischen dojinshi, die sich mit
westlichen Unterhaltungsmedien befassen nicht uneingeschrankt von einer
westlichen kulturellen Hegemonie gesprochen werden kann, sondern dass
komplexere Mechanismen am Werk sind, die nur durch eine Kontextualisie-
rung im Sinne der Transkulturalitit erfasst werden kénnen.

Die vorliegende Untersuchung ist keineswegs die erste, die Fankultur als
ein transkulturelles Phinomen betrachtet. So soll im Folgenden dargelegt
werden, inwiefern das Konzept der Transkulturalitit im Diskurs der Fan
Studies bereits benutzt wurde, um grenziiberschreitende Fankulturen zu
untersuchen.

3.3 Transkulturelle Fankulturen

Innerhalb der Fan Studies und im weiter gefassten Bereich der Audience Stu-
dies hat es in den letzten zwei Dekaden eine Reihe von Untersuchungen gege-
ben, die sich mit grenziiberschreitenden Fan-Praktiken oder grenziiberschrei-
tenden Fanobjekten beschiftigen. Nicht alle tragen das Etikett der Transkultu-
ralitit, aber kénnen, wie Bertha Chin und Lori Morimoto in der Einleitung zu
ihrer Themed Section »Fan and Fan Studies in transcultural context« (Partici-
pations, 2015) vorschlagen, zusammengefasst werden als Studien, die sich mit
grenziiberschreitenden Phinomenen innerhalb der Fankultur(en) beschifti-
gen (vgl. Chin/Morimoto 2015:174). Die Forschung von Chin und Morimoto ist
fiir die vorliegende Untersuchung ein essenzieller Referenzpunkt, da sie beide
im anglophonen Forschungsdiskurs zu transkulturellen Fankulturen sehr ak-
tiv sind und ihr Forschungsschwerpunkt ebenfalls in Ostasien liegt. Chin und
Morimoto plidieren in »Towards a Theory of Transcultural Fandom« (Partici-
pations, 2013) fiir eine Theoretisierung von Fandom als transkulturelles Phino-
men in scharfer Abgrenzung zum ebenfalls vielfach verwendeten Begriff trans-
national. Sie schreiben:

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

»We argue that transcultural fans become fans because of affinities of affect
between the fan, in his/her various contexts, and the border-crossing object.
In doing so, we eschew the term >transnationals, with its implicit privileging
of a national orientation that supersedes other — arguably more salient —
subject positions. Rather, we favour the term stranscultural<, which at once
is flexible enough to allow for transnational orientation, yet leaves open the
possibility of other orientations that may inform, or even drive cross-border
fandom« (Chin/Morimoto 2013: 93).

Dies ldsst sich zunichst gut vereinbaren mit Welschs Kritik der geographi-
schen, nationalen und ethnischen Determinierung von Kulturen. Sie schla-
gen fiir die Erforschung von grenziiberschreitenden Fankulturen vor, dass die-
se Uberschreitungsbewegung nicht in erster Linie in einem »inter-nationa-
len« Kontext stattfindet, sondern dass transkulturelle Fans zu Fans werden,
da sie Affinitit zu einem grenziiberschreitenden Objekt empfinden. Der na-
tionale Kontext der Individuen ist dabei nicht die wichtigste Determinante.
Vielmehr werden die vielfiltigen Kontexte, aus denen heraus ein transkultu-
reller Fan zum Fan wird, in den Fokus gestellt — und die Moglichkeit fiir die
Untersuchung von anderen Orientierungen jenseits der Staatszugehorigkeit
erdffnet. In dieser Diskussion des Transkulturalititsbegriffes ist abzulesen,
dass es Chin und Morimoto in erster Linie um die Abgrenzung gegeniiber dem
Begriff des Transnationalen geht. Sie unternehmen damit den Versuch, den
Begriff der Transkulturalitit im akademischen Diskurs zu Fan Studies genau-
er zu beleuchten und niitzlich zu machen fiir differenziertere Diskussionen
iiber Fankulturen. Der geschirfte Blick auf Differenzierungen und Machtver-
hiltnisse, wie Saal ihn vorschligt — die ausdriickliche Einbeziehung von his-
torischem Hintergrund und Geschlechterverhiltnissen, ist in der Diskussion
von Transkulturalitit in Chins und Morimotos Artikel nicht explizit vorhan-
den, aber wird anhand der Beispiele, die sie untersuchen, ersichtlich.

Zur Konkretisierung des transkulturellen Aspekts dieser Form der Fanfor-
schung fithren Chin und Morimoto mehrere Beispiele an, von denen sie sich
abgrenzen oder deren Beitrag zur Formulierung einer Theorie von transkultu-
rellem Fandom sie hervorheben mochten. Ein besonders fiir die vorliegende
Untersuchung wichtiges Beispiel, das sie nennen, ist Matt Hills’ Konstrukt ei-
ner »transcultural homology« (Hills 2002b: 4). Hills beschreibt den Typus des
Otaku als eine transkulturelle Homologie. In seinem Aufsatz »Transcultural ot-
aku: Japanese representations of fandom and representations of Japan in ani-
me/manga fan cultures« untersucht er die transkulturelle Aneignung des Be-

12.02.2026, 21:4718.

7


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

griffes Otaku als Selbstbeschreibung durch anglophone Fans von Anime und
Manga. In erster Linie wird der Begrift Otaku in der japanischen Gesellschaft
verwendet, um einen extremen Fan zu beschreiben — was negativ konnotiert
ist. In der Verwendung von anglophonen Fans von Anime und Manga wird die-
ser Begriff jedoch positiv konnotiert als ein Zeichen fir Differenz (vgl. Hills
2002b: 5). Laut Hills benutzen anglophone Fans den japanischen Begriff Ota-
ku, da sie in der japanischen medialen Reprisentation von negativ konnotier-
tem Fandom eine Gemeinsamkeit mit ihrer eigenen Lebensrealitit entdecken:
»[... I]t is possible here that US/UK fan cultures may recognise their own cultu-
ral devaluation in the figure of the otaku, provoking a transcultural identifica-
tion« (Hills 2002b: 4). Diesen Prozess der Identifizierung definiert Hills zudem
als einen transkulturellen Prozess.

Chin und Morimoto weisen auf diese transkulturelle Homologie hin, da
sie veranschaulicht, dass die Fan-Identitit Prioritit gegeniiber einer nationa-
len Identitit hat und so die Orientierung »Fan« zeitweise nationale, regiona-
le und geographische Orientierungen abldsen kann (Chin/Morimoto 2013: 99).
Ein solches Phinomen verdient es, auch im Sinne von Welsch als transkulturel-
ler Prozess in Abgrenzung zu transnationalen Prozessen beschrieben zu wer-
den. Ein konkretes Beispiel, das Chin und Morimoto anfithren, um die trans-
kulturellen Verflechtungen von Fandom zu zeigen, sind japanische dojinshi des
Medienfranchises Harry Potter. Sie weisen darauf hin, dass die Motive, die in
japanischen Harry Potter dojinshi und anglophonen Fanfictions zu Tage treten,
nicht blof durch Anglophilie (eine eindeutig national konnotierte Kultur) oder
eine »traditionelle« japanische Homoerotik (eine ebenfalls eindeutig national
konnotierte Kultur) zu erkliren sind. Sie schreiben:

»In its most homoerotic iteration, Harry Potter reflects nothing so much as
the fantasies —and nightmares — of British public school pederasty and fag-
ging, and this plays out both in English language fan fiction and yaoi dojin-
shi through stories of non-consensual and forbidden sex that draw on the
characters’ complex canonical backstories. Secret relationships, cruel pranks
designed to cut to the emotional quick, and fleeting moments of empathy
and understanding between ostensible enemies form the broad backdrop of
such stories [...]« (Chin/Morimoto 2013: 102).

Den Unterschied zwischen englischsprachigen Fan-Narrativen und japa-
nischen dojinshi machen Chin und Morimoto unter Berufung auf Sharalyn
Orbaugh hingegen daran fest, dass die Benutzung dieser Form von Motiven

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

des Zusammenlebens im Internat im japanischen subkulturellen Kontext
auf die Anfinge des yaoi- bzw. shonen-ai-Genres mit den Werken Hagio Mo-
tos zuriickgeht. Insbesondere genannt wird Das Herz von Thomas (Toma
no Shinzo, 1974—1975, in Shukan Shojo Komikku), welches in einem deutschen
Internat spielt. Hagio Moto ihrerseits wurde jedoch von Jean Delannoys Film
Les Amités particuliéres (1964) beeinflusst, in dem es ebenfalls um Homoerotik
im Kontext eines Internats geht, in diesem Fall ist der Schauplatz allerdings
Frankreich (vgl. Chin/Morimoto 2013: 103). Auch Mizoguchi Akiko weist auf
die Inspirationen aus homoerotischen westlichen Filmen und Literatur und
ihren Einfluss auf das Magazin JUNE (1978 —2012, San Shuppan/Magajin Ma-
gajin) hin, welches die erste an Frauen gerichtete Zeitschrift war, die einen
inhaltlichen Fokus auf homoerotische Erzihlungen legte (vgl. Mizoguchi 2015:
35, 36).

Auch dieses Beispiel der transkulturellen Grenziiberschreitung von Mo-
tiven zeigt im Sinne der Transkulturalitit nach Welsch auf, dass sich Kultur
nicht durch transnationale Beeinflussung, also anhand geographischer, natio-
naler oder ethnischer Demarkationslinien wandelt, sondern dass Kultur von
vornherein durchdrungen, verflochten und vielschichtig ist. Was heute mit-
unter als japanische subkulturelle Eigenheit betrachtet® wird — homoerotische
Narrationen von Frauen fiir Frauen geschrieben — war bereits seit ihrem Ur-
sprung von vielerlei kulturellen Strémungen geprigt. Wahrend die Werke von
Hagio Moto von ihrer Faszination mit deutscher Literatur und franzosischem
Film (Mae 2016: 27, 28) geprigt sind, zeigt James Welker auf, dass die Autorin-
nenvon frithen homoerotischen dojinshi sich auch an Figuren wie beispielswei-
se David Bowie oder anderen Rockstars bedienten (Welker 2015: 54). Deswe-
gen ist der Erfolg von japanischen Fanwerken von Harry Potter* nicht auf eine
spezifisch »japanische« Tradition von Homoerotik zuriickzufiihren, sondern
ist als ein transkulturelles Phinomen zu verstehen, das auf einem kulturellen
Kontext fuflt, der von vornherein verflochten und komplex ist. Spezifische na-
tionale Kontexte spielen in dieser Fankultur eine untergeordnete Rolle — das

3 Diese Form der weiblichen Fankultur wird mittlerweile und auch von der Bezirksregie-
rung Toshima in Form der angepriesenen Otome-Road in lkebukuro als ein Touristen-
magnet genutzt (vgl. https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/00935
4.html).

4 Zur Entwicklung der japanischen Fanwerke zu westlichen Unterhaltungsmedien und
insbesondere Harry Potter vgl. Kapitel 2.4.

12.02.2026, 21:4718.

13


https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html
https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html
https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html
https://www.city.toshima.lg.jp/132/bunka/kanko/006993/009354.html

T4

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

sieht man auch daran, dass es wenig bedeutend ist, ob das Internat in der Ge-
schichte nun in England, Frankreich, Deutschland oder in der Welt der Hexen
und Zauberer liegt.

In ihrer Monographie Anime Fan Communities — Transcultural Flows and Fric-
tions (2014) definiert Sandra Annett transkulturelle Anime-Fangemeinschaften
als »a group in which people from many national, cultural, ethnic, gendered
and other personal backgrounds find a sense of connection across difference,
engaging with each other through a shared interest while negotiating the fric-
tions that result from their social and historical contexts« (Annett 2014: 6). Auch
in dieser Definition finden wir manche der oben von Welsch angebrachten und
von Saal erweiterten Parameter wieder: Nation und Ethnie aber auch Gender
und Kultur. Wihrend diese Parameter bei Saal jedoch den Blick fiir Differenzen
schulen sollten, die unter dem Gesichtspunkt der Transdifferenz in den Fokus
von kulturvergleichenden Untersuchungen gestellt werden, wird bei Annett
implizit davon ausgegangen, dass in einer transkulturellen Fangemeinschaft
die Differenz tiber die Interaktion mit einem geteilten Interesse iiberwunden
wird, wobei gleichwohl immer noch auf die Reibungen hingewiesen wird, die
dabei entstehen. Annett betont als Schlussfolgerung ihrer Untersuchung da-
hingehend: »[...] transcultural animation fan communities are [...] more than
just a marketing concept, but less than a utopian semiotic democracy. Rather
they provide a way for people to negotiate the flows — and more importantly,
the frictions — of media globalization, and so to generate their own connec-
tions across difference« (Annett 2014: 207).

Ahnlich wie bei Chin und Morimoto ist der transkulturelle Aspekt einer
Fangemeinschaft hier nicht wie bei Welsch durch ein Verstindnis von Kultur
als Transkultur oder Individuen als transkulturelle Individuen an sich von
vornherein gegeben, sondern geschieht in erster Linie iiber die Verbindung
zu einem Fan-Objekt oder einem gemeinsamen, grenziiberschreitenden
Interesse. Natiirlich sind Spannungspunkte und Differenzen, die in diesen
anglophonen Diskursen iiber transkulturelles Fandom angesprochen wer-
den, sehr dhnlich zu denen, die auch bei Welsch und Saal zutage treten, wie
etwa Ethnie oder Geschlecht. In Abgrenzung zum deutschen Diskurs, in
dem Welsch nationale Zuschreibungen deutlich in den Hintergrund gestellt
hat, und auch in Abgrenzung zu Chin und Morimoto wird jedoch bei Annett
durchaus noch auf das Konzept des Transnationalismus zuriickgegriffen und
Transkulturalitit lediglich als die kulturelle Dimension von Transnationalitit
beschrieben (vgl. Annett 2014: 7). Annett argumentiert schlussendlich, da
Transnationalitit und Transkulturalitit umstrittene Konzepte seien, keine

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

abschliefende Definition fiir diese Begriffe zu geben und sie stattdessen
»deskriptiv« zu verwenden (vgl. Annett 2014: 9).

Koichi Iwabuchi muss an dieser Stelle ebenfalls als wichtiger Diskutant
und Kritiker der Verbreitung von japanischer Populdrkultur genannt werden.
Er benutzt selbst nicht den Begriff der Transkulturalitit, sondern spricht
besonders von »inter-nationaler« Verbreitung von japanischer Popularkultur,
wobei er bewusst den Bindestrich einsetzt, um die Verstirkung der nationa-
len Orientierung im Kontext mit grenziiberschreitenden kulturellen Flows
hervorzuheben (vgl. auch Iwabuchi 2010: 206). Iwabuchi legt in Recentering
Globalization: Popular Culture and Japanese Transnationalism (2003) und Resilient
Borders and Cultural Diversity: Internationalism, Brand Nationalism, and Multicul-
turalism in Japan (2015) dar, wie gerade die globale Verbreitung von japanischer
Populirkultur, die zunichst auf einer grassroots-Ebene stattfand, von staat-
lichen Agierenden vereinnahmt wurde. Dies geschah, um letztlich gerade ein
homogenisierendes Image von spezifischer, reiner und unverfilschter japa-
nischer Kultur zu konstruieren, im Sinne von nation branding, dem Schaffen
eines Marken-Images fiir die japanische Nation.

Er beschreibt, dass bei dieser Form des medienkulturellen Austauschs zwi-
schen zwei Nationen die Nation als ein Container, als die kleinste Einheit von
Globalisierung fungiert. Die Nation tritt im globalen Kontext als eine kulturelle
Form auf, durch die lokale Besonderheiten und Differenzen gegeniiber ande-
ren Nationen manifestiert werden (Iwabuchi 2015: 11). Die Nation sei dabei in
sich kulturell homogen geprigt und Diversitit existiere nur zwischen Natio-
nen, nicht aber in ihnen (Iwabuchi 2015: 19). Iwabuchi kritisiert die Kulturpo-
litik Japans umso mehr, da sie lediglich national ausgerichtet ist und tatsich-
liche globale Phinomene wie Arbeitnehmendenrechte vollig aufler Acht lasst.
Wahrend die japanische Regierung insbesondere unter Premierminister Aso
Tard (im Amt von 2008—2009) versuchte, die Content-Industrie als Aushinge-
schild zu férdern, kritisiert Iwabuchi, dass diese Politik opportunistisch, wi-
derspriichlich und unterdriickend sei. Er schreibt:

»Itis opportunistic because the main discussion is how to make the best use
existing international appeal (supposed as such) of Japanese media cultu-
re as an export commodity without tackling the improvement of working
environments to enhance creativity and globally structured issues such as
labor conditions and copyright control. It is self-contradictory since, while
emphasizing the significance of soft power policy for the advancement of
international exchange and dialogue, the Japanese government eventually

12.02.2026, 21:4718.

75


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

has dealt with historical and territorial issues in East Asia in a way that is ob-
viously detrimental to the enhancement of soft power and the advancement
of international dialogue. And Japan’s cultural policy discussion is suppressi-
ve because it does not care and even ignores crucial policy questions concer-
ning who are the beneficiaries of cultural policy and whose culture, interest,
and voice are attended to« (Iwabuchi 2015: 30).

Hier zeigt Iwabuchi auf, dass die politische Vereinnahmung der Medienkul-
tur Japans auf verschiedenen Ebenen widerspriichlich und ineffektiv ist. Es
wird eine ausschliefSlich nationale Position eingenommen, bei der weder die
Bediirfnisse der kulturellen Akteur*innen in Japan (etwa der Arbeiter*innen
im Animationsbereich) wahrgenommen werden noch der internationale Dia-
log mit anderen Nationen in Ostasien wirklich geférdert werden soll. Iwabuchi
argumentiert, dass Japans Herangehensweise unzureichend ist, um die soft
power®, die durch Verbreitung japanischer Medienprodukte entstehen kénnte
zunutzen. Zur Entwicklung von soft power sei nicht nur eine attraktive Medien-
kultur erforderlich, sondern auch eine respektvolle Aufienpolitik und attrakti-
ve demokratische Werte, was er fiir Japan nicht erkennen kann (Iwabuchi 2015:
15).

Die »transkulturelle« Verbreitung von japanischer Populirkultur, die
durch die japanische Regierung vor allen Dingen in den 2000er Jahren verfolgt
wurde, ist deswegen ineffektiv und nicht wirklich als transkulturell zu betrach-
ten, da sie, wie Iwabuchi zeigt, in erster Linie national motiviert ist. Wenig
Aufmerksamkeit hingegen wird den grassroots-Agierenden geschenkt, die
auf individueller Ebene ihre grenziiberschreitenden Werke schaffen. Wichtig
fir dojinshi-Kinstler*innen im globalen Kontext wire beispielsweise eine
rechtliche Absicherung hinsichtlich globaler Copyright-Vorgaben. Wie Nele
Noppe in ihrer Dissertation tiber dojinshi-Austausch schlussfolgert, wiren die
kreativen Modelle, mit denen dojinshi-Kinstler*innen ihre Werke verbreiten,
wahrscheinlich das Wertvollste an »Cool Japanc, das Japan zu exportieren hit-
te (Noppe 2014: 400). Solche Potenziale bleiben jedoch ungenutzt. Iwabuchi
fasst zusammen:

5 Konzept das zuerst von Joseph S. Nye Jr. in seinem gleichnamigen Artikel in Foreign Po-
licy (1990) aufgebracht wurde und das Potential zur politischen Machtausiibung auf-
grund kultureller Attraktivitit, im Gegensatz zu etwa militarischer Uberlegenheit, be-
schreibt.

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Theoretischer Bezugsrahmen: Globalisierung und Transkulturalitat

»Transgression of borders requires one to fundamentally question how bor-
ders in their existing form have been sociohistorically constructed and al-
so seek to displace their exclusionary power that unevenly divides sus<and
sthem«as well as>herecand >there«. However, the border crossing of media
culture is often more than not promoted and experienced, while being disso-
ciated from actions of transgression, and the border management subtly ad-
justs itselfto a new geocultural configuration to maintain and even reinforce
the exclusionary formation of national cultural borders« (Iwabuchi 2015: 3).

Hier wird klar, dass es sich beim von Iwabuchi kritisierten »transkulturellen«
Austausch von japanischer Populirkultur nicht um einen Austausch auf Au-
genh6he handeln kann. Selbst wenn Grenziiberschreitungen immer das Po-
tenzial haben, eine Grenze zu dekonstruieren, so wird hier besonders ein Aus-
tausch gefordert, der Grenzen vielmehr bestitigt.

Im deutschen und im anglophonen wissenschaftlichen Diskurs iiber
Transkulturalitit und transkulturelle Fangemeinschaften treten dhnliche Fo-
kuspunkte (Differenzen und Reibungen) auf. Die Herangehensweise ist jedoch
unterschiedlich. Wihrend die oben genannten Forschenden der Fan Studies
in erster Linie einen Eintritt der Individuen in die Transkulturalitit iiber
die Fan-Praxis (Interaktion mit einem grenziiberschreitenden Fan-Objekt)
betrachten, sind bei Welsch Individuen in sich bereits transkulturell — und
Kultur schon immer als Transkultur zu verstehen. Die Kritikpunkte von Saal,
die die Untersuchung von Transkulturalitit vor dem Hintergrund der Postco-
lonial Studies und Gender Studies befiirwortet und Differenzen als wichtige
Ordnungskategorien betrachtet, helfen, den Begriff der Transkulturalitit
weiterzuentwickeln.

In diesem Sinne wird die vorliegende Untersuchung einen Beitrag da-
zu leisten, das ausdifferenzierte Konzept der Transkulturalitit aus dem
deutschen Diskurs mit dem in erster Linie praxisbezogenen Konzept der
Transkulturalitit, wie es im anglophonen Diskurs der Fan Studies verwendet
wird, zu verbinden. Der Mehrwert, der hierbei generiert wird, ist, dass durch
das Verstindnis von Kultur als Transkultur, Individuen als transkulturelle
Individuen begriffen werden konnen. Gleichzeitig wird Differenz als not-
wendiger Bestandteil von Transkulturalitit verstanden und dadurch besteht
weniger Tendenz dazu, Differenzen im Rahmen einer Untersuchung von
Transkulturalitit auszublenden und allzu utopisch zu argumentieren. Nach
Welsch ist es gerade ein Merkmal von Transkulturalitit, dass transkulturelle
Individuen eine kosmopolitische sowie eine lokal verankerte Seite besitzen.

12.02.2026, 21:4718.

17


https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Katharina Hiilsmann: Japanische Fan-Comics

Die vorliegende Arbeit beschiftigt sich insbesondere mit der Komplexitit
dieser transkulturellen Individuen. Auch wenn in den Beitrigen der oben
behandelten Forschenden der Fan Studies die Reibungspunkte innerhalb von
Fangemeinschaften immer thematisiert werden, wird ein transkultureller
Fan doch als ein grenziiberschreitendes Individuum gesehen, insofern das
Individuum durch die Fanpraxis dazu befihigt wird. Es besteht die Ten-
denz dazu, Differenzen und Reibungspunkte als Aspekte zu sehen, die durch
Fanpraxis iiberwunden werden - anstatt sie als notwendige Bestandteile
von Transkulturalitit an sich zu betrachten. Auch Robertson betont Vielfalt
und Konflikte als einen wichtigen Bestandteil von globalisierten Gesellschaf-
ten und kommt keineswegs zu dem Schluss, dass eine Uberwindung von
Differenzen oder eine Homogenisierung eintriten. Die vorliegende Unter-
suchung fuflt auf diesem ausdifferenzierten Konzept der Transkulturalitit
und nimmt dahingehend unter dem Gesichtspunkt der Transdifferenz gerade
die vieldimensionalen Differenzsetzungen, die in den Erklirungen der In-
terviewpartner“innen zutage treten in den Blick. Diese Differenzsetzungen
iiber Parameter wie Gender, Klasse, Nation, aber auch ambivalent abgrenzen-
de sowie zusammenschliefRende kulturelle Parameter wie Autorin, Leserin,
Otaku, fujoshi, »gewohnliche Menschen« (Menschen, die nichts von Fankultur
wissen), »offizielle Personen« (Vertreter*innen der Medienindustrie oder
Schauspieler*innen) stellen wichtige Bezugspunkte fir die untersuchten In-
dividuen dar, iiber die sie ihre Selbstpositionierung innerhalb der Sphire des
transkulturellen Fandoms verorten. Erst wenn diese vielschichtigen und par-
allel ablaufenden Differenzen beleuchtet werden, kann die Fangemeinschaft
in einem wirklich transkulturellen Kontext erfasst werden. Einerseits ldsst
uns die Transkulturalitit als Kontextualisierungsmethode Fankulturen besser
begreifen, allerdings lassen uns Fankulturen in ihrer Vielschichtigkeit auch
die Transkulturalitit als Theorie und Methode zur Erschlieffung von Kultur
im globalen Zeitalter besser begreifen.

12.02.2026, 21:4718.



https://doi.org/10.14361/9783839470978-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

