,Die Mauer muss weg!‘, oder: Alles fiir sich ist
singuldar. Gedanken zur islamwissenschaftlichen

Beschaftigung mit Siidasien in Deutschland’

JAN-PETER HARTUNG (LONDON)

Im Juni 1907 unterbrach ein 30jdhriger indischer Muslim seine Studien am Trini-
ty College der University of Cambridge und reiste nach Heidelberg, um dort sei-
ne bisher lediglich rudimentéiren Deutschkenntnisse zu verbessern, hatte er doch
in den Jahren zuvor in zunehmendem Male eine Passion fiir die Philosophie des
deutschen Idealismus entwickelt. Nur wenig spiter erwarb er an der Philosophi-
schen Fakultit der Ludwig-Maximilians-Universitit zu Miinchen beim Semitis-
ten Friedrich Hommel (gest. 1936) den akademischen Grad eines doctor philo-
sophice* und kehrte nur ein Jahr spiter in die britische Kronkolonie zuriick. Zu
diesem Zeitpunkt war wohl kaum jemandem bewusst, dass dieser junge Mann zu
einem der originellsten muslimischen Denker des 20. Jahrhunderts werden sollte,
der Zeit seines Lebens produktiv von den Erfahrungen in Deutschland gezehrt
hatte. Ebenso wenig war abzusehen, dass gerade iiber seine Person und sein
Werk ein Tor zur Beschiftigung deutscher Orientalistinnen mit dem muslimi-
schen Siidasien aufgestoBen werden sollte. Sein Name war Muhammad Sah Igbal
(gest. 1938), der philosophische Poet/poetische Philosoph und Vordenker des
heutigen Staates Pakistan.

Man konnte nun annehmen, dass der Bezug eines namhaften Vertreters des
damals zeitgendssischen muslimischen Denkens zu Deutschland und seiner Wis-
senschaftstradition unmittelbar ein deutlich wahrnehmbares Interesse innerhalb

1 Ich danke von Herzen all denjenigen Kolleglnnen und FreundInnen, die frithere
Entwiirfe dieses Beitrages mit ihren kritischen Kommentaren versehen haben, oder
aber auch Informationen mit mir geteilt haben.

2 Dies geschah unter interessanten Umstinden: Zum einen wurde dem Aspiranten aus
undurchsichtigen Griinden das reguldre Promotionsstudium in Miinchen erlassen,
zum anderen wird vielfach gemunkelt, die Dissertation sei in Cambridge aus ebenso
dunklen Motiven nicht angenommen worden.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | JAN-PETER HARTUNG

der deutschen Islamwissenschaft an der Beschéftigung mit demjenigen kulturel-
len Kontext geweckt hitte, aus dem der prominente Gast stammte. Dem war al-
lerdings nicht so. Woher riihrt es also, dass noch gegen Ende der 1980er Jahre
sowohl international als auch innerhalb der deutschen Orientalistik beanstandet
wurde, die gegenwirtige wissenschaftliche Beschiftigung mit dem muslimischen
Siidasien wire allenfalls als ,stiefmiitterlich® zu bezeichnen und wiirde der Be-
deutung der Region auch fiir die ,traditionellen Untersuchungsgegenstinde der
Islamwissenschaft keinesfalls gerecht?’ Es ist meines Erachtens durchaus sinn-
voll, dieser Frage offensiv nachzugehen. Insbesondere angesichts der in den letz-
ten Jahren vorgelegten grundlegenden Arbeiten, die das ,muslimische Stidasien’
verstiarkt ins Bewusstsein aufgeschlossener Islamwissenschaftlerlnnen in
Deutschland geriickt haben, scheint es mir beileibe nicht mehr nétig, diesen Un-
tersuchungskontext gesondert zu rechtfertigen: Auf die in diesem Zusammen-
hang beispielsweise hiufig Bezug genommene hohe Zahl an Muslimen auf dem
Subkontinent, die diejenige der einzelnen arabophonen Lidnder um einiges {iber-
trifft, muss meiner Ansicht nach ebenso wenig verwiesen werden wie auf die an-
zuerkennenden indischen Beitrige zu einer globalen muslimischen Kulturge-
schichte im weitesten Sinne. Eine solch defensive Haltung hat zwar ihre Ge-
schichte, fiihrt — nach meinem Dafiirhalten — letztlich aber nicht unbedingt zu
mehr Verstdndnis innerhalb der akademischen Zunft, zu einem Abbau der ver-
hirteten gegenseitigen Vorurteile, und so zu einem angemessenen Umgang mit
dem Gegenstand. Vielmehr besteht die Gefahr, dass sie ihrerseits ein neues
Schisma erzeugt, das sich in der Umkehrung der bisherigen ,stiefmiitterlichen*
Behandlung des muslimischen Siidasien durch die vor allem semitistisch orien-
tierte deutsche Islamwissenschaft manifestiert, namlich in der Uberprivilegierung
einer als besonders bedeutsam essentialisierten Region mit ihren dazugehorigen
Konstituenten, wie beispielsweise der indo-muslimischen Literatursprache Urdu.

Nichtsdestotrotz ist das Unbehagen derjenigen Islamwissenschaftlerlnnen,
die sich in der Vergangenheit mit dem muslimischen Siidasien beschiftigt haben,
durchaus ernst zu nehmen und, um einer kiinftig konstruktiveren Auseinander-
setzung mit dem Gegenstand innerhalb der deutschen Islamwissenschaft willen,
in seiner Genese eingehender zu untersuchen. Erst dann wird — und einen solchen
Versuch werde ich abschlieBend unternehmen — die Moglichkeit zu einer Neube-
stimmung des Standortes des Forschungsgegenstandes ,muslimisches Siidasien*
erdffnet, ganz im Sinne des alten und oft gescholtenen historistischen Credo von
der historia magistra vitc.

3 Vgl z.B. J.M.S. Baljon: Religion and Thought of Shah Walt Allah Dihlaw1, 1703-
1762, Leiden: Brill 1986, S. vii; Bert G. Fragner: ,,Aktuelle Fragen der historischen
Erforschung der islamischen Welt“, in: Saculum 40 (1989), S. 161-165, hier
S. 161f.; Helmut Reifeld: ,,Preface”, in: ders./Imtiaz Ahmad (Hg.), Lived Islam in
South Asia. Adaption, Accomodation & Conflict, New Delhi: Social Science Press
2004, S. vii.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 87

Wem gehdrt Stidasien? — Abgrenzungsprobleme |

Die mangelhafte islamwissenschaftliche Beschiftigung mit dem indischen Sub-
kontinent mag zu nicht geringem Teil daran liegen, dass wir es hier — trotz des
bemerkenswert hohen muslimischen Anteils an der Gesamtbevdlkerung — eben
doch mit einer religiosen Minderheit zu tun haben, die gegeniiber der Mehrheit
von iiber 70% Hindus auch vor der Teilung der britischen Kronkolonie im Jahre
1947 recht gering wirkte. So mag man heute zwar gegen eine heuristische Taxo-
nomie von ,Majoritdt-Minoritdt* oder ,Zentrum-Peripherie‘ wettern, vom Stand-
punkt der frithen orientalistischen Wissenschaften des 19. Jahrhunderts ist die
Konzentration der Islamwissenschaft auf den nahdstlichen Raum durchaus nach-
vollziehbar. SchlieBlich, und dies ist meines Erachtens eines derjenigen Proble-
me, aufgrund derer die Islamwissenschaft sich auch noch in jiingerer Zeit mit
Forschungen zur Region Siidasien schwer tut, institutionalisierte sich nahezu pa-
rallel zu ihr eine andere philologische Disziplin, deren regionaler Fokus ganz
ausschlieBlich auf Indien lag und liegt: die Indologie.

Im Jahre 1818 wurde August Wilhelm von Schlegel (gest. 1845), Bruder des
namhaften romantischen Philosophen Friedrich von Schlegel (gest. 1829), zum
Professor fiir Literatur an die gerade erst etablierte Rheinische Friedrich-
Wilhelms-Universitidt zu Bonn berufen. Dies gilt als Beginn der akademischen
Indienforschung in Deutschland und begriindete damit eine Wissenschaftstradi-
tion, der sich die universitare Indologie hierzulande bis heute mafgeblich ver-
pflichtet fiihlt:* Diejenige der philologischen Veda- und Sanskrit-Forschung. Ei-
ne solch bewusste Einengung des Untersuchungsgegenstandes ,Indien‘ unterliegt
einer bestimmten ideologischen Firbung, die sich nicht zuletzt den von der impe-
rialen britischen Gelehrsamkeit des 19. Jahrhunderts hervorgebrachten Orienta-
lismen verdankt. Dies belegt in beispielhafter Weise die 1882 erschienene und
breit rezipierte Schrift India. What Can It Teach Us des bis heute in Indien wohl-
gelittenen Sanskrit-Philologen und Religionshistorikers Friedrich Max Miiller
(gest. 1900):

,»,Wahrlich, es gibt viele Dinge, welche Indien von uns zu lernen hat; aber es gibt andere
und in einem Sinne sehr wichtige Dinge, welche auch wir von Indien lernen konnen.
[...] Deshalb mochte ich es meinen Freunden, welche vielleicht Jahre lang in Indien ge-
lebt haben, als Civilbeamte oder Offiziere oder Missionire [sic] oder Kaufleute, und
welche ein gut Teil mehr von jenem Lande kennen miissen, als einer, der niemals seinen
FuB auf den Boden von Aryivarta gesetzt hat, auf einmal klar machen, dass wir von
zwei ganz verschiedenen Indien reden. Ich denke besonders an Indien, wie es vor tau-
send, zweitausend, mag sein dreitausend Jahren war; sie denken an das Indien von heu-

4 Vgl. Ernst Windisch: Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertums-
kunde, Reprint von 1917-21, Berlin, New York: de Gruyter 1992, S. 75; Hans-
Wilm Schiitte: Die Asienwissenschaften in Deutschland. Geschichte, Stand und Per-
spektiven, Hamburg: IFA 2002, S. 30f.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | JAN-PETER HARTUNG

te. Und wiederum, wenn sie an das Indien von heute denken, so erinnern sie sich haupt-
séchlich an das Indien von Calcutta, Bombay oder Madras, an das Indien in der Stadt.
Ich blicke auf das Indien der Dorfgemeinden, das wahre Indien der Inder. >

Von Muslimen auf dem indischen Subkontinent, die zu Schlegels Zeiten bis zur
Absetzung des Mogulmonarchen Bahadur Sah Zafar im Zuge der Niederschla-
gung des Sepoy-Aufstandes von 1857/8 dort noch die nominelle Herrschaft aus-
iibten, war hier nirgends die Rede; in der orientalistischen Diktion der Vordenker
britischer Kolonialprisenz in Indien konstituiert der Beginn muslimischer Ge-
genwart im Jahre 92/711 auch den Beginn des Mittelalters. Dieses ,Mittelalter® —
dhnlich negativ konnotiert wie in der europdischen Periodisierung, ndmlich als
Epoche der Dunkelheit zwischen Antike und deren Wiederbelebung in der soge-
nannten ,Neuzeit‘® — dauerte bis zur erwihnten Abschaffung der Mogulmonar-
chie in der Mitte des 19. Jahrhunderts an;7 fir das Ankniipfen an die von Max
Miiller konstatierte ,klassische‘ Zeit ist die griindliche Untersuchung dieses Mit-
telalters allemal zu ignorieren. Folgerichtig waren denn auch eine Reihe der neu-
en indologischen Lehrstiihle in Deutschland v.a. durch britische Gelder finan-
ziert.® Die Sponsoren durften dafiir eine bestimmte Ausrichtung in Forschung
und Lehre erwarten und sie wurden nicht enttduscht: Es galt das indische Alter-
tum fiir die anbrechende ,neue Zeit‘ wiederzubeleben, und dieses bestand nun in
der essentialistischen Wahrnehmung der frithen Indologen v.a. in der vedischen
Kultur, dem Herzstiick dessen, was als ,Hinduismus‘ die Diktion oftmals bis in
die heutige Zeit bestimmt.’

Natiirlich hat sich auch die deutsche Indologie in den vergangenen Dekaden
wandeln miissen, nicht zuletzt aufgrund der unrithmlichen Rolle, die eine Reihe
ihrer Vertreter wéhrend der Zeit des Nationalsozialismus gespielt und mit der sie
ihre vorgeblich wertfreie, da rein philologische Wissenschaft erheblich diskredi-
tiert hatten.'” Die Nachkriegszeit stellte neue politisch und wirtschaftlich be-
stimmte Anforderungen an die Indien-bezogene Forschung, was zumindest in ei-

5 Friedrich Max Miiller: Indien in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung. Vorlesungen
gehalten an der Universitdt Cambridge, tibers. v. C. Capeller, Leipzig: Engelmann
1884, S. 4-6 (Kursiva: JPH). Vgl. auch: E. Windisch: Geschichte der Sanskrit-
Philologie, S. 293-8.

6 Vgl. Reinhart Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
Frankfurt/M: Suhrkamp 1979, S. 304-6.

7 Vgl. Ronald Inden: Imagining India, Oxford u.a.: Basil Blackwell 1990, S. 54f.,

186f.

Vgl. H.-W. Schiitte: Die Asienwissenschaften, S. 39.

Vgl. R. Inden: Imagining India, S. 85-127.

10 Vgl. Sheldon Pollock: ,,.Deep Orientalism? Notes on Sanskrit and Power beyond the
Raj*, in: Carol Breckenridge/Peter van der Veer (Hg.), Orientalism and the Post-
colonial Predicament. Perspectives on South Asia, Philadelphia: Univ. of Pennsyl-
vania Press 1993, S. 76-133, hier S. 86-96; H.-W. Schiitte: Die Asienwissenschaf-
ten, S. 133-8.

O oo

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 89

nem Fall auch institutionelle Konsequenzen nach sich zog: An der Ruprecht-
Karls-Universitit zu Heidelberg wurde 1962 mit dem Siidasien-Institut (SAI) ein
bis heute in der Bundesrepublik einzigartiges multidisziplindres Hochschulzent-
rum geschaffen, das mit dem Auftrag versehen war — ausgehend vom Erbe der
Indologie — erstmals auch neuindische Philologien fest zu verankern und zudem
eine Reihe sozialwissenschaftlicher Fiacher mit klarem Regional- und auch Ge-
genwartsbezug zu integrieren.'' Innerhalb dieser Disziplinen, die im Ubrigen der
anglophonen Siidasienforschung der Nachkriegszeit entsprechen, fand nun auch
erstmals das muslimische Indien eine — wenn auch bis heute noch zaghafte —
Wiirdigung.

Die etablierte Indologie allerdings, die mit 14 Lehrstiihlen die deutsche For-
schungslandschaft zur Region bis heute dominiert, war und ist von dieser Ent-
wicklung nur miBig beeindruckt. Noch 1979 waren Heinz Bechert, einstiger Or-
dinarius fiir Indologie an der Georg-August-Universitidt Gottingen, und Georg
von Simson, zuletzt Professor an der Universitit Oslo, in ihrer Einfiihrung in die
Indologie — diese wird Studierenden iibrigens bis heute als Handreichung emp-
fohlen — auf der Basis ,,allgemein anerkannter Konventionen dariiber [einig], was
als notwendiger Teil eines Studiums der Indologie zu gelten hat“'%: Es bleibt hier
beim Althergebrachten, die Beschiftigung mit all den anderen moglichen Feldern
der Siidasien-bezogenen Forschung gilt auch heutigen Indologlnnen — selbstver-
standlich mit einigen wenigen Ausnahmen — nicht als dem Fach zugehorig und
wird nur allzu oft mit einem Naseriimpfen bedacht. Dass mittlerweile an den In-
dologischen Seminaren der Bundesrepublik auch neuindische Sprachen, hierun-
ter in wenigstens fiinf Fillen nun sogar die Islamsprache Urdu," gelehrt werden,
scheint lediglich ein dem Zeitgeist geschuldetes notwendiges Ubel zu sein und
wird von den fithrenden FachvertreterInnen denn auch eher en passant und allen-
falls mit recht begrenztem Enthusiasmus betrieben. Studien zum muslimischen
Indien sind hier jedenfalls auch weiterhin nicht hervorzubringen, zumal auch Ur-
du eher als eine in arabisierten Lettern geschriebene Variante des Hindi verstan-
den wird."

Anders scheint die Lage am Heidelberger SAI — allerdings leider nur auf den
ersten Blick. Auch hier wird Urdu — wenn auch kontinuierlich schon iiber Jahre —

11 Vgl. ebd,, S. 192-9.

12 Heinz Bechert/Georg von Simson (Hg.), Einfithrung in die Indologie. Stand — Me-
thoden — Aufgaben, Darmstadt: WUG 1979, S. 5.

13 Vgl. Christina Oesterheld: ,,Problems of Teaching Urdu in Germany: A Foreigner’s
Reflections on the Status of Urdu®, in: The Annual of Urdu Studies 17 (2002),
S. 125-137, hier S. 126.

14 Vgl. ebd., 126f. Interessanterweise wurde dieses Verstidndnis lange selbst von den
wenigen islamwissenschaftlichen FachvertreterInnen transportiert, die bis Mitte des
20. Jahrhunderts eine begriilenswerte Offenheit fiir das Urdu bewiesen haben. Vgl.
Otto Spies/Ernst Bannerth: Lehrbuch der Hindiistani-Sprache, Leipzig, Wien: Har-
rassowitz 1945, S. 1f.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JAN-PETER HARTUNG

im Bereich Moderne Indologie in vergleichsweise geringem Umfang und zudem
mit einem klaren literaturwissenschaftlichen Impetus gelehrt; die Islam-bezogene
Komponente wird lediglich durch Urdu-sprachige und eher landeskundliche Tex-
te bedient. Die fiir ein griindliches Studium des siidasiatischen Islam relevanten
Sprachen Arabisch und Persisch werden auch am SAI nicht unterrichtet, der
Schwerpunkt liegt vielmehr auf einer Lese- und Kommunikationskompetenz, die
zuvorderst auf ein Verstdndnis gegenwértiger Entwicklungen vor allem in Pakis-
tan abzielt, ohne auch hier den religionsbezogenen Faktor in allzu groBer Tiefe
wiirdigen zu konnen. Zwar wurden in den letzten Jahren vor allem in den Fach-
bereichen Geschichte Siidasiens und Politikwissenschaften einzelne Lehrveran-
staltungen mit Islam-Bezug abgehalten, diese hatten aber eher den Charakter von
Uberblicksveranstaltungen ohne eine ersichtliche Moglichkeit der Vertiefung in
anschlieBenden Kursen. Eine angestrebte engere Kooperation mit der Heidelber-
ger Orientalistik — immerhin ist Urdu dort als Zweitsprache anrechenbar, gleiches
gilt vice versa fiir das Persische — scheiterte in der Praxis bisher insbesondere an
den hohen Studienpensa in beiden Fachbereichen, was sich allerdings mit der
Modularisierung der Studienpldne im Zuge des Bologna-Prozesses bald dndern
konnte. Fir den Moment bleibt jedoch zu konstatieren, dass auch am SAI Stu-
dien zum muslimischen Siidasien bisher nicht in der Breite und vor allem Tiefe
betrieben werden, wie es geboten wire, um diesem wichtigen Bereich der Siid-
asienforschung auch nur annihernd gerecht zu werden.

Der Fachbereich Siidasienwissenschaften, der innerhalb des Instituts fiir In-
dologie und Siidasienwissenschaften der Martin-Luther-Universitit Halle-
Wittenberg den neuindischen Bereich vertritt, ist der einzige mir derzeit bekann-
te, der sowohl in Lehre als auch Forschung auf die defizitire Beachtung des mus-
limischen Stidasiens reagiert hat. Dies spiegelt bereits die Moglichkeit der forma-
len Anerkennung von Priifungsleistungen in relevanten Lehrveranstaltungen am
Institut fiir Orientalistik — hier auch den Erwerb von Persisch-Sprachkenntnissen
— wider. Dariiber hinaus wird der Eindruck der disziplindren Offenheit auch
durch die ficheriibergreifende Gremien- und Herausgebertitigkeit des gegenwir-
tigen Lehrstuhlinhabers Rahul Peter Das gestiitzt," letztlich aber auch durch die
meines Wissens in Deutschland einzigartige Forschung zum muslimischen Ben-
galen, die zu einer soliden Sprachausbildung im Bengali tritt. Ein in gewisser
Weise dhnliches Modell wird am erst im April 2005 an der Rheinischen Fried-
rich-Wilhelms-Universitidt gegriindeten ,Institut fiir Orient- und Asienwissen-
schaften (IOA) getestet, auf das spiter noch en detail eingegangen wird.

15 In diesem Zusammenhang ist das aus sechs Mitgliedern bestehende Direktorium des
Orientwissenschaftlichen Zentrums der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg
(vgl. http://www.owz.uni-halle.de vom 24. Februar 2007), sowie die im Wiirzburger
Ergon-Verlag erscheinende Schriftenreihe ,,Mitteilungen zur Sozial- und Kulturge-
schichte der islamischen Welt*“ (MISK) zu nennen.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 91

Als kleines Zwischenfazit 14sst sich zunéchst feststellen, dass der Bereich des
muslimischen Siidasien — trotz des Monopolanspruches der Indologie/Siidasien-
wissenschaften auf die Region als Forschungsgegenstand — gar nicht, oder hochs-
tens mangelhaft abgedeckt wird. Hinzu tritt ein Sprachproblem, denn eine seridse
Islam-bezogene Untersuchung auch des indischen Subkontinents kommt — wie
oben bereits gesagt — ohne die Kenntnis des Arabischen und Persischen nicht
aus; beide Sprachen wiederum gehoren aber nicht zum Repertoire der siidasien-
kundlichen Ausbildung. Hierfiir wiirde wiederum die Islamwissenschaft verant-
wortlich zeichnen, doch, so die oft gedufierte Kritik, ermangelt ihr sowohl Kom-
petenz als auch Interesse fiir den indischen Subkontinent.

Wem gehdrt der Islam? — Abgrenzungsprobleme I

Es ist bemerkenswert, wie stark in den Darstellungen der Geschichte der deut-
schen Orientalistik eine Synonymie von Arabistik und Islamwissenschaft herzu-
stellen versucht wurde.'® Dieser Umstand verweist nach meinem Dafiirhalten
letztlich auf eine grundlegende Denkfigur, die die Beschiftigung mit Islam-
bezogenen Themen auf die arabophonen Traditionen beschrinkt. Nun mag dies
fiir ein Studium des frithen Islam sicher angehen, bereits aber fiir die Zeit der Ex-
pansion der frithen Kalifate in perso- und turkophone Regionen und die damit
verbundenen kulturellen Amalgamierungsprozesse stellt sich die Frage, ob eine
Kongruenz von Islam und arabischer Sprache grundsitzlich aufrechtzuerhalten
ist. Die Arabistik scheint sich hier zundchst damit beholfen zu haben, dass der
Fokus der Untersuchungen auf arabische, genauer sogar ,klassische‘ arabische
Texte gelegt wurde und vielfach auch heute noch wird. Nachbardisziplinen wie
die Iranistik und die Turkologie (einschlieBlich der Osmanistik) erhoben, soweit
ich zu sehen vermag, keinen Anspruch darauf, ebenfalls Islamwissenschaft zu
sein, sondern verstanden sich insbesondere als Sprach- und Regionalwissenschaf-
ten,'” die — insbesondere im literaturwissenschaftlichen Bereich — zwar Islam-
Bezogenes mit behandelten, allerdings keineswegs exklusiv.

Die akademische ,,Orientalistik (und mit ihr als wesentlicher Bestandteil die
arabische Philologie)“'® verengte also iiber lange Zeit hinweg den Gegenstands-

16 Vgl. z.B. Johann Fiick: Die arabischen Studien in Europa bis in den Anfang des 20.
Jahrhunderts, Leipzig: Harrassowitz 1955, S. 1; Hartmut Bobzin: ,,Geschichte der
Arabischen Philologie in Europa bis zum Ausgang des achtzehnten Jahrhunderts®,
in: Wolfdietrich Fischer (Hg.), Grundrifl der Arabischen Philologie, Bd. 3, Wiesba-
den: Reichert 1992, S. 155-187.

17 Vgl. Annemarie von Gabin (Hg.), Turkologie, Leiden, Koln: Brill 1963; Bert Frag-
ner: ,Iranistik in Europa: Gestern, heute und morgen®, in: Heiner Eichner u.a. (Hg.),
Iranistik in Europa: Gestern, heute, morgen, Wien: Verlag der Osterreichischen A-
kademie der Wissenschaften 2006, S. 7-25.

18 H. Bobzin: Geschichte der Arabischen Philologie, S. 155.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JAN-PETER HARTUNG

bereich einer Islamwissenschaft auf einen nahezu ausschlieBlich {iber arabische
Texte vermittelten Islam, was meiner Uberzeugung nach symptomatisch dadurch
ausgedriickt wird, dass von Philosophie, Theologie, Mathematik etc. als den
,.arabischen Wissenschaften gesprochen wird.'"’ Indien, um zum Kernproblem
zuriickzukehren, scheint fiir die Orientalistik und die sich aus ihr herauskristalli-
sierende Islamwissenschaft nur insofern eine Rolle gespielt zu haben, als es ins-
besondere arabische Texte fiir die philologische Auseinandersetzung lieferte; in
diesem Zusammenhang kamen denn auch siidasiatische Handschriftensammlun-
gen zu einiger Prominenz, wie sich aus Brockelmanns voluminoser Geschichte
der arabischen Litteratur (1937-49) ersehen lédsst. Dass Siidasien lediglich als
Reservoir fiir Arabica verschiedenster Couleur dienen sollte, die zudem nicht
einmal in demjenigen lokalen Kontext verortet wurden, in dem sie gesammelt,
kopiert und archiviert worden waren, rief wohl zurecht den Unmut derer hervor,
die die Region stédrker innerhalb der Islam-bezogenen Forschung etabliert wissen
wollten. Studien iiber das muslimische Siidasien zu férdern bedeutete ihnen nim-
lich auch die Forderung orientalischer Literatursprachen wie des Urdu, die der
Aufnahme in den orientalistischen Kanon durch die VertreterInnen der ,klassi-
schen Islamwissenschaft® fiir nicht unbedingt wiirdig, oder doch, wie es scheint,
als hochstens nachgeordnet befunden worden waren. Dieser Umstand, der nicht
zuletzt zum oben erwihnten Unbehagen gegeniiber einem als absolut dominant
empfundenen Arabozentrismus in der deutschen Islamwissenschaft gefiihrt hat,
konnte zunéchst auch nicht durch die Wenigen getilgt werden, die das muslimi-
sche Siidasien zu ihrem Gegenstand in Forschung und/oder Lehre gemacht hat-
ten. Nichtsdestotrotz miissen gerade jene als WegbereiterInnen fiir die Erschlie-
Bung des muslimischen Siidasien als Untersuchungsgegenstand der Islamwissen-
schaft gelten und bediirfen deshalb einer zumindest kursorischen Betrachtung,
denn in der Mehrzahl spiegelt auch ihr akademischer Werdegang die Anerken-
nungsproblematik dieses Gegenstandes durch die etablierte und bevorzugt um die
arabische Philologie kreisende Islamwissenschaft innerhalb der deutschen Hoch-
schullandschaft wider.

Die Wegbereiterlnnen

Einer der Ersten, wenn nicht der Erste tiberhaupt, der innerhalb der deutschen Is-
lamwissenschaft dem muslimischen Indien ernsthafte Aufmerksamkeit schenkte,
gehorte allerdings noch nicht zu den akademisch eher Marginalisierten innerhalb
der islamwissenschaftlichen Zunft, sondern war im Gegenteil anerkannter Pro-
fessor fiir Semitische Philologie und Islamkunde in Bonn. Die Rede ist von Otto
Spies (gest. 1981), einem Schiiler des damaligen Ordinarius fiir ,,Morgenldndi-

19 Vgl. J. Fick: Die arabischen Studien, S. 322-5.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 93

sche Sprachen® an der Eberhard-Karls-Universitit Tiibingen Enno Littmann
(gest. 1958), und spiterem Assistenten von Paul E. Kahle (gest. 1964) in Bonn.
Als ausgewiesener Kenner des Arabischen wurde er 1932 an die Muslim Univer-
sity im nordindischen Aligarh berufen,”® jener namhaften Institution, die 1875
auf mafgebliche Initiative von Sir Sayyid Ahmad Han (gest. 1898) als ,,Mu-
hammadan Anglo-Oriental College* gegriindet worden war. Spies weilte vier
Jahre in Indien, wihrend derer er bereits mehrere seiner dortigen Forschungser-
gebnisse — insbesondere im Bereich der islamischen Geistesgeschichte — sowohl
in indischen als auch deutschen Periodika publizierte.” In Aligarh war der deut-
sche Gelehrte auf einen reichen arabischen und persischen Handschriftenfundus
gestoBen; diese Entdeckung begann wohl die bis dahin vorherrschende islamwis-
senschaftliche Attitiide gegeniiber dem muslimischen Subkontinent zu verdndern
und eine erste Sensibilitdt fiir dortige Forschungsressourcen zu entwickeln:
SchlieBlich konnten diese Bestinde nicht zuletzt auch zur Kldrung nicht aus-
schlieBlich auf die Region bezogener Problemstellungen beitragen.”> Auch nach
seinem Fortgang aus Aligarh blieb Spies ein aufmerksamer Beobachter dortiger
fur die deutsche Islamwissenschaft relevanter Entwicklungen, wie nicht zuletzt
sein Aufsatz zu den ,,Arabische[n] Neuerscheinungen in Indien wihrend der
Kriegsjahre* (Der Islam 28 (1948), S. 106-10) belegt.

Spies’ Zugang zum indischen Islam war nichtsdestotrotz in allererster Linie
derjenige eines arabistischen Philologen; darauf deuten auch spitere Veroffentli-
chungen wie Ibn Fadlallah al-‘Omari’s Bericht iiber Indien (1943), Indische
Handschriften von Ibn Hazm’s Gamharat ansab al-‘arab (1952) oder Ein Investi-
turschreiben des abbasidischen Kalifen in Kairo an einen indischen Konig
(1955) hin. Hierin ist wohl auch der Grund dafiir zu suchen, dass er allzeit als Is-
lamwissenschaftler respektiert wurde. Nichtsdestotrotz betrat Spies aber auch auf
philologischem Gebiet Neuland: Unmittelbar nach Kriegsende publizierte er ge-
meinsam mit dem Wiener Islamwissenschaftler und Urdu-Lektor Ernst Bannerth
(gest. 1976), der sich schon wihrend des Krieges — aus welcher Motivation her-
aus auch immer — mit dem indischen Subkontinent auseinander gesetzt hatte,23

20 Zu den Umstidnden der Berufung von Spies nach Indien konnte ich weder im Bonner
Universitédtsarchiv, noch in seinem allerdings vollig ungeordneten Nachlass auf-
schlussreiche Informationen finden. Dies mag nicht zuletzt auch damit in Verbin-
dung stehen, dass das Universitidtsgebdude gegen Kriegsende nahezu vollig zerstort
worden war und zudem Aktenbestinde systematisch vernichtet wurden.

21 Vgl. Wilhelm Hoenerbach: Der Orient in der Forschung. Festschrift fiir Otto Spies
zum 5 April 1966, Wiesbaden: Harrassowitz 1967, S. 743f.

22 Inwiefern Spies diesbeziiglich Einfluss auf Brockelmanns Arbeit an der Geschichte
der Arabischen Litteratur hatte, konnte nicht geklért werden, ist aber durchaus vor-
stellbar, zumal Spies nach seiner Riickkehr aus Aligarh vorgeblich auf Wunsch Bro-
ckelmanns als Nachfolger auf dessen Lehrstuhl in Breslau berufen worden war.

23 Zu Bannerth vgl. die unbefriedigend kurze biographische Notiz in Ludmilla Ha-
nisch: Die Nachfolger der Exegeten. Deutschsprachige Erforschung des Vorderen

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JAN-PETER HARTUNG

bei Harrassowitz das Lehrbuch der Hindiistani-Sprache, das erste und meines
Wissens bisher einzige seiner Art in Deutschland.**

Mit diesem Buch wirkte Otto Spies, der zwischen 1945 und 1952 den kriegs-
bedingt verwaisten Bonner orientalistischen Lehrstuhl verwaltete, bis in die Indo-
logie hinein: Die Selbstdarstellung der heutigen Abteilung fiir Indologie am be-
reits erwéhnten ,,Institut fiir Orient- und Asienwissenschaften (IOA) verkniipft
mit dieser Arbeit den Beginn der ,,modernen indischen Studien in Bonn“?. Dies
ist sicherlich gerechtfertigt, denn gleich zu Beginn des Vorworts machen die Au-
toren deutlich, dass ,,[d]as Studium des Hindastani [...] in Deutschland bisher
sehr vernachléssigt worden [ist], da die Wissenschaft ein fast ausschlieSliches In-
teresse am Altindischen, besonders am Sanskrit, hatte“ZG, was wiederum auf die
vergleichsweise eher geringen politischen und wirtschaftlichen Beziehungen
zwischen Deutschland und Indien zuriickgefiihrt wird. Wozu also dieses Lehr-
buch, dessen Erscheinen zu jenem Zeitpunkt, nach Meinung von Spies und Ban-
nerth, ,,keinerlei Rechtfertigung“27 bedurfte? Der besondere Wert dieses Buches
sollte einmal mehr in der fiir die deutsche Orientalistik charakteristischen philo-
logischen Systematik und Griindlichkeit liegen und damit der ,,Flut von Gram-
matiken, Lehrbiichern und besonders Sprachfiihrern in englischer Sprache, meist
von zweifelhaftem Wert“*® ein den Standards der deutschen Orientphilologie
entsprechendes Produkt entgegensetzten. Ob dieses Buch allerdings in der Is-
lamwissenschaft der folgenden Dekaden zur Anwendung gekommen ist, ist
schwer nachzuvollziehen, scheint aber — aufgrund des geringen Prestiges, das die
Sprache in diesem Bereich geniefit — wohl eher zweifelhaft. Nichtsdestotrotz, und
das ist hier zu betonen, gelang Spies nicht zuletzt mit dieser Arbeit ein Briicken-
schlag zur Nachbardisziplin Indologie, und damit darf er durchaus fiir den Be-
ginn einer Offnung der Islamwissenschaft stehen, wie sie sich erst in den letzten
paar Jahren deutlicher abzeichnete.

Orients in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, Wiesbaden: Harrassowitz 2003,
S. 178. Ich danke Giinter Windhager (Wien) fiir den Hinweis.

24 Fiir die heutige — vor allem kommunikationsorientierte — Urdu-Sprachausbildung
wird allerdings kaum auf diese Arbeit zuriickgegriffen, sondern Gebrauch von einer
Reihe neuerer und dem Zweck eher zutriglicher englischsprachiger Lehrbiicher ge-
macht. Die Urdu-Dozentin des SAI, Christina Oesterheld, erarbeitet gegenwirtig ein
neues systematisches Urdu-Lehrbuch auf Deutsch. Vgl. C. Oesterheld: Problems of
Teaching Urdu, S. 128f. Am Institut fiir Indische Philologie und Kunstgeschichte
der FU Berlin hingegen stand das Lehrbuch von Spies und Bannerth fiir den Urdu-
Anfiangerkurs im Sommersemester 2006 durchaus noch zur Debatte (vgl. KVV SS
2006, LV 13 672).

25 http://www.indologie.uni-bonn.de/indo/start. htm#Neuindische%20Sprachen vom
24. Februar 2007.

26 O. Spies/E. Bannerth: Lehrbuch, S. v.

27 Ebd. Es ist auffillig, dass die Autoren hierfiir allerdings keinerlei Begriindung ange-
ben.

28 Ebd.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 95

Vorerst aber lag die Beschiftigung mit dem muslimischen Subkontinent wei-
terhin auBerhalb der Islamwissenschaft. Um die Briicke zu dieser zu schlagen be-
durfte es moglicherweise tatsidchlich eines aulerhalb des Faches liegenden Impe-
tus’. Hier ist wohl insbesondere die phinomenologisch arbeitende Religionswis-
senschaft zu nennen, wie sie in Deutschland insbesondere auch an der Philipps-
Universitit Marburg — der einstigen Wirkungsstitte von mit diesem Ansatz in
Beziehung stehenden Personlichkeiten wie dem Philosophen Martin Heidegger
und dem evangelischen Neutestamentler Rudolf Bultmann (beide gest. 1976) —
vertreten wurde. Es ist wohl nicht zuletzt der Einfluss des Marburger Ordinarius
fiir Religionsgeschichte Friedrich Heiler (gest. 1967) gewesen, der in einer seiner
bekanntesten Schiilerinnen — Annemarie Schimmel (gest. 2003) — das Interesse
an der ,,Nahtstelle zwischen Islam und Hinduismus“*® zumindest deutlich unter-
mauert hat. So romantisch ndmlich, wie Schimmel den Beginn ihrer Passion fiir
den Subkontinent in ihren zahlreichen Selbstdarstellungen verstanden wissen
will, scheint dieser de praxe nicht, zumindest nicht ausschlieflich, gewesen zu
sein: Zu deutlich sind die Parallelen zwischen Heilers bekannter Arbeit Das Ge-
bet von 1917 und Schimmels Biichern Denn Dein ist das Reich: Gebete aus dem
Islam (1978) und Dein Wille geschehe: Die schonsten islamischen Gebete
(1992), oder auch der explizite Bezug auf Heilers religionsphinomenologische
Arbeiten in Schimmels recht spatem Deciphering the Signs of God: A Phenome-
nological Approach to Islam (1994).

Noch kaum ein Jahrzehnt, bevor Annemarie Schimmel 1945 nach Marburg
kam, hielt sich am dortigen Theologischen Seminar — das heute dem Fachbereich
Gesellschaftswissenschaften und Philosophie zugeordnete Institut fiir Verglei-
chende Kultur- und Religionswissenschaft wurde erst kiirzlich im Zuge des Bo-
logna-Prozesses etabliert — der indische Muslim Sayyid Wahid ad-Din aus Hyde-
rabad im Dekkan (gest. 1998) auf. Als einer der Letzten promovierte er dort bei
Rudolf Otto (gest. 1937), der anderen Ikone der Religionsphdnomenologie in
Deutschland, iiber Indisch-Moslemische Werterlebnisse als Parallele zu europdii-
schen Kulturwandlungen und begann nach seiner Riickkehr nach Indien eine
akademische Karriere als Professor fiir (Religions-)Philosophie. Diese Disserta-
tion ist, trotz der wohl dem Zeitgeist geschuldeten gelegentlichen nationalsozia-
listischen Diktion, von einigem Interesse fiir unseren Gegenstand, denn im Ab-
schnitt zu ,Irrationale[m], Religion und Mystik** ldsst Wahid ad-Din all jene Sa-
fis aufmarschieren, die in Annemarie Schimmels Werk spiter eine zentrale Posi-
tion einnehmen sollten: Galal ad-Din Rami (gest. 672/1273), Farid ad-Din ‘Attar
(getotet 627/1230), Mir Dard (gest. 1199/1785), oder auch Gawt ‘Al Sah (gest.
1297/1880). Auch Schimmels Bezugsfiguren der europédischen Geistesgeschich-

29 Annemarie Schimmel: Auf den Spuren der Muslime. Mein Leben zwischen den
Kulturen, hg. von Hartmut Bobzin/Navid Kermani, Freiburg, Basel, Wien: Herder
2002, S. 50.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JAN-PETER HARTUNG

te, wie Meister Eckart (gest. 1328) und Johann Wolfgang von Goethe (gest.
1832), kommen hier zur Sprache.*® Nicht zuletzt aus diesem Grund ist es gut vor-
stellbar, dass tiber das Beziehungsdreieck ,Otto-Wahid ad-Din—Heiler’ — Otto
hatte sich mit Nachdruck fiir die Berufung Heilers nach Marburg verwendet — der
Bezug der deutschen Religionswissenschaft zum muslimischen Siidasien herge-
stellt worden ist. Auch wenn die autobiographischen Verdffentlichungen von
Annemarie Schimmel dariiber keinen Aufschluss geben, mag dies keine unwe-
sentliche Rolle dabei gespielt haben, in ihr, die sich iiber Die Struktur der Mili-
tirschicht unter den spdten Mamluken (1945-6) habilitierte, ein wissenschaftli-
ches Interesse am siidasiatischen Islam zu wecken. Solches ist jedenfalls abzulei-
ten, wenn man sich Wahid ad-Dins stark Sufik-geprigtes Islamverstdndnis ver-
gegenwiirtigt:>' Dieses nimlich korrespondiert sehr wohl mit Ottos Das Heilige
(1917) und Heilers Die Bedeutung der Mystik fiir die Weltreligionen (1919), mag
dariiber hinaus aber zur nicht zuletzt auch durch das Werk Annemarie Schimmels
betriebenen Essentialisierung des siidasiatischen Islam als nahezu exklusiv von
sufischen Tendenzen dominiert gefiihrt haben.

Der religionswissenschaftliche Nexus scheint heute wohl fiir eine Beschifti-
gung mit dem muslimischen Siidasien nicht mehr zwangsldufig vonnéten. Riick-
blickend ist er jedoch durchaus verstindlich, denn der zu weiten Teilen nicht von
arabischen Traditionen geprégte Subkontinent, der letztlich eben doch mehrheit-
lich von Nichtmuslimen bewohnt ist, stellte fiir die etablierte deutsche Islamwis-
senschaft jener Zeit — trotz Otto Spies — auch weiterhin ein mehr als abwegiges
Forschungsgebiet dar. So war es schlieBlich kaum erstaunlich, dass fiir Annema-
rie Schimmel — nach einer mehrjdhrigen Dozentur fiir Religionsgeschichte in
Ankara — in Deutschland lediglich die Stelle einer auBerplanméBigen Lektorin
am von Otto Spies ins Leben gerufenen ,,Seminar fiir Orientalische Sprachen bei
der Universitidt Bonn“ bereitstand. Es ist nachvollziehbar, dass diese Situation fiir
eine ausreichend qualifizierte Akademikerin mit einer Passion fiir indo-
muslimische Studien unbefriedigend war. So verwundert es schlieBlich nicht,
dass Annemarie Schimmel 1970 einen Ruf auf die Professur fiir ,,Indo-Muslim
Culture” an der Harvard University annahm, die mit Geldern des afghanisch-
stimmigen Multimillionédrs und Philanthropen Uzai Durrani (gest. 1964) finan-
ziert wurde und wird. Die USA blieben denn auch, ungeachtet ihrer mittlerweile
auch in Deutschland reichlich verlegten Publikationen, bis zu ihrer Emeritierung
1992 Schimmels hauptséichliches akademisches Wirkungsfeld. Erst bei ihrer
Riickkehr nach Bonn wurde die bis heute fachlich keinesfalls unumstrittene Ge-

30 Vgl. Syed Vahiduddin: Indisch-moslemische Werterlebnisse als Parallele zu europé-
ischen Kulturwandlungen, Leipzig: J. A. Barth 1937, S. 42-55.

31 Vgl. die verschiedenen Beitrdge in: ders.: ,Islamic Experience in Contemporary
Thought®, in: Christian W. Troll (Hg.), Islam in India. Studies and Commentaries,
Bd. 3, Delhi: Chanakya Publications 1986.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 97

lehrte ™ fiir ihr Lebenswerk mit einer Honorarprofessur fiir Islamwissenschaft ge-
ehrt.

Die Verschlossenheit der akademischen Islamwissenschaft in Deutschland
gegeniiber der Erweiterung ihres Objektbereiches nach Osten hin beriihrte auch
noch die nachfolgende Generation derjenigen, die sich mit dem Islam auf dem
indischen Subkontinent beschiftigten. Christian W. Troll SJ, dem wir eine bahn-
brechende Studie zum religiosen Denken Sir Sayyid Ahmad Hans verdanken,
kam erst in Anschluss an seine Hochschulausbildung in Deutschland, sowie in-
tensiven Arabischstudien an der Université St. Joseph in Beirut, an der Londoner
,»School of African and Oriental Studies” (SOAS) mit dem muslimischen Indien
in Beriihrung. Dort, wo die philologische Tradition keine solche Ausprigung wie
in der deutschen Orientalistik erfahren hatte und zudem — nicht zuletzt aufgrund
der eigenen kolonialen Vergangenheit — ein disziplindr weniger strikt reglemen-
tierter Umgang mit auBereuropdischen Kulturen gepflegt wurde und wird, stu-
dierte Troll Urdu, das zu jener Zeit an deutschen Hochschulen noch kaum erlern-
bar war. Im Jahre 1975 promovierte er dann unter der Aufsicht des namhaften
Stidasienhistorikers Peter Hardy mit der erwihnten Studie zu Sayyid Ahmad
Han. Es ist gerade diese 1978 erstmals publizierte Arbeit, die die philologische
Kompetenz eines deutschen Orientalisten, insbesondere die solide Kenntnis des
Arabischen, mit einem fiir den deutschen Geschmack doch etwas abwegigen Ge-
genstand verband, und die darum einer Reihe von im anglophonen Raum hervor-
gebrachten Arbeiten zur indo-muslimischen Geistesgeschichte des 19. und 20.
Jahrhunderts in gewisser Weise iiberlegen ist.

Trotzdem scheint es nicht zuletzt das Unbehagen der deutschen Islamwissen-
schaft mit dem Gegenstandsbereich ,muslimisches Siidasien® gewesen zu sein,
das dafiir verantwortlich war, dass Troll nie den Ruf auf einen islamwissen-
schaftlichen Lehrstuhl an einer deutschen Universitit erhielt. Wie schon Anne-
marie Schimmel vor ihm, musste auch Troll sein berufliches Fortkommen im
Ausland und dazu unter der Agide der Religionswissenschaft suchen. Letzteres
war allerdings auch mit dem Umstand verbunden, dass Troll bereits vor seiner
Londoner Zeit der Societas Jesu beigetreten und sein Wirken — nicht allerdings
seine akademischen Schriften — der konfessionellen Agenda des Ordens unter-
worfen war: Von einer langjdhrigen Professur fiir Islamische Studien am ,,Vidya-
jyoti Institute of Religious Studies* in Neu Delhi, einer jesuitischen Hochschule,
fithrte sein Weg tiber eine Senior Lecturership am ,,Centre for the Study of Islam
and Christian-Muslim Relations (CSIS)“ der University of Birmingham zur Pro-
fessur fiir Islamische Institutionen am ,,Pontificio Istituto Orientale in Rom. Erst

32 Zu einer recht massiven und oftmals in unnétiger Weise polemisch vorgetragenen
Kritik an Schimmels Arbeiten zur Sufik vgl. Bernd Radtke: ,,Von des Chisers Hén-
deln und schmutzigen Tricks®, in: Der Islam 81 (2004), S. 96-114; ders.: ,,Die uner-
triagliche Nettigkeit des Seins. Auch eine Konfession®, in: Neue kritische Génge. Zu
Stand und Aufgaben der Sufikforschung, Utrecht: Houtsma 2005, S. 1-25.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JAN-PETER HARTUNG

nach seiner Emeritierung wurde er zum Honorarprofessor an einer deutschen
Hochschule ernannt, allerdings auch hier nicht fiir Islamwissenschaft an einer
staatlichen Einrichtung, sondern fiir ,,Islam und christlich-muslimische Begeg-
nung® an der in der Verantwortung des Jesuitenordens stehenden Philosophisch-
Theologischen Hochschule St. Georgen bei Frankfurt am Main.

Der einzige mir bekannte deutsche Islamwissenschaftler aus der Generation
der ,WegbereiterInnen‘, dessen Forschung bis in jiingere Zeit einen klar und na-
hezu ausschlieBlich auf Siidasien bezogenen Fokus aufweist und der heute im
Besitz eines islamwissenschaftlichen Lehrstuhls ist, ist der im Alter von drei Jah-
ren mit seinen Eltern aus Pakistan eingewanderte Jamal Malik. Allerdings ist
auch in diesem Fall die Professur in das Seminar fiir Religionswissenschaft an
der 1994 neugegriindeten Universitit Erfurt eingebunden und zudem urspriing-
lich mit einem inhaltlichen Schwerpunkt auf Islam in Europa geschaffen wor-
den.* Sowohl Lehrangebot als auch Forschungsaktivititen des Lehrstuhls ver-
weisen nichtsdestotrotz auf Maliks urspriingliche Priferenz fiir die Islam-
bezogene Siidasienforschung, wobei der religiose Minderheitenstatus der Musli-
me in Siidasien und gleichermaen im Westen den Bezug zum Europa-
Schwerpunkt des Lehrstuhls bildet. Dass die regionale Orientierung auf Siidasien
jedoch auch weiterhin keine uneingeschrinkte Billigung durch insbesondere sich
der Arabistik verpflichtet fiihlende FachvertreterInnen erfahrt, musste Malik auf
unangenehme, da alles andere als kollegiale, Art und Weise erfahren, selbst,
wenn die Kritik den Anschein erweckt, als bezdge sie sich in erster Linie auf die
wenigstens seit den 1990er Jahren tobende innerdisziplindre Methodendiskussi-
on.*

Gerade hierin aber offenbart sich meines Erachtens ein springender Punkt:
Durch die oben dargestellte Schwierigkeit, die Islam-bezogenen Siidasienstudien
einer der beiden in Betracht kommenden Philologien — der Indologie oder der Is-
lamwissenschaft — klar zuordnen zu konnen, waren ihre Protagonistlnnen ge-
zwungen, nach Alternativen zu suchen, die sie v.a. im anglophonen Raum fan-
den. Dort sind die Studien zum muslimischen Siidasien — wie oben bereits ange-
deutet — einer ganzen Reihe geistes- und besonders sozialwissenschaftlicher Fa-

33 Vgl. hierzu die Selbstdarstellung des Faches auf der Homepage des Seminars fiir
Religionswissenschaft unter: http://www.uni-erfurt.de > Fakultiten > Philosophi-
sche Fakultit > Religionswissenschaft > Profil, vom 24. Februar 2007.

34 Vgl. z.B. die stark polemische, als Rezension von Maliks publizierter Habilitations-
schrift (Jamal Malik: Islamische Gelehrtenkultur in Nordindien. Entwicklungsge-
schichte und Tendenzen am Beispiel von Lucknow, Leiden, New York, Koln: Brill
1997) getarnte Miszelle von B. Radtke: Von des Chisers Hiandeln; ebenso vgl. Mar-
tin Riexinger: Sana’ullah AmritsarT (1868-1948) und die Ahl-i Hadis im Punjab un-
ter britischer Herrschaft, Wiirzburg: Ergon 2004, S. 87-93. Auf S. 579-611 (et pas-
sim) polemisiert der Autor zudem gegen Aspekte in Maliks 1989 publizierter Dis-
sertation (Islamisierung in Pakistan, 1977-1984. Untersuchungen zur Aufldsung au-
tochthoner Strukturen, Wiesbaden: Steiner).

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 99

cher zugeordnet, je nach der konkreten thematischen und disziplindren Ausrich-
tung der einzelnen WissenschaftlerInnen. Thren institutionell wohl prignantesten
Ausdruck — dies nur en passant — hat eine solcherart gestaltete disziplindre Land-
schaft mit regionalem Bezug auf Asien und Afrika in der bereits erwihnten SO-
AS an der University of London gefunden. Im Zusammenhang mit der dis-
ziplindren Vielfalt der Siidasien-bezogenen Studien im anglophonen Raum wird
die Nihe der Arbeiten von Jamal Malik zu den heuristischen Angeboten vor al-
lem der Sozialwissenschaften schlieBlich durchaus verstindlich. Wagt man aller-
dings einen etwas griindlicheren Blick auf die im anglophonen Raum entstande-
nen Arbeiten zum muslimischen Siidasien, die bis heute die Forschungsland-
schaft dominieren, so sticht eines ins Auge: Die deutsche islamwissenschaftliche
Tradition verfiigt durchaus iiber wenigstens eine Besonderheit, an der es — wie
oben bereits mehrfach angedeutet — einem nicht geringen Teil der vor allem briti-
schen und US-amerikanischen Arbeiten zum Grokomplex zu mangeln scheint
und die zur Begriindung der islamwissenschaftlichen Beschiftigung mit Siidasien
in Deutschland ins Feld gefiihrt werden kann und sollte: eine solide philologische
Kompetenz in den relevanten Islamsprachen Arabisch und Persisch, die — gepaart
mit einer addquaten Kenntnis der entsprechenden indischen Sprache(n) — den
Zugang zu einer deutlich breiteren Materialbasis und damit einen stédrkeren histo-
rischen und intellektuellen Tiefgang erlaubt, als dies fiir einen erheblichen Teil
der Kolleglnnen im anglophonen Raum mdglich ist. Es ist denn auch genau diese
Stirke, die die gegenwirtige Generation von IslamwissenschaftlerInnen, die sich
mit dem muslimischen Siidasien befassen, ins Feld fiihrt, und aus der sie deutlich
mehr Selbstbewusstsein schopft, als dies in der Vergangenheit der Fall war.

Die ,Jungen Wilden°

Die gegenwirtig zum muslimischen Siidasien arbeitende Generation von Islam-
wissenschaftlerInnen 14sst sich — je nach Forschungsrichtung — grob in zwei bis
drei Gruppen einteilen. Hier ist zunéchst ein Kreis zu nennen, der in enger Be-
ziehung zur Iranistik und (zentralasiatischen) Turkologie steht und sich der wei-
teren Erforschung des Mogulreiches zwischen dem 16. und 19. Jahrhundert
widmet. Damit konnte nach meinem Dafiirhalten iiber kurz oder lang auch das
Monopol v.a. indischer Sozial- und Wirtschaftshistorikerlnnen der Aligarh-
Schule (heute insbesondere der Kreis um Irfan Habib) auf diesen Themenbereich
gebrochen werden und diesen Untersuchungen zudem die ihnen gebiihrende An-
erkennung auch in der anglophonen Wissenschaftslandschaft sichern. In mehre-
ren Fillen wurde dies durch frithere islamwissenschaftliche Arbeiten zur religio-
sen Herrschaftslegitimation im muslimischen Mittelasien angestofen® und so

35 Vgl. z.B. Jiirgen Paul: Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in
Mittelasien im 15. Jahrhundert, Berlin, New York: de Gruyter 1991; Anke von Kii-

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JAN-PETER HARTUNG

scheint es durchaus plausibel, dass insbesondere der Rolle der Historiographie in
diesem Zusammenhang nachgegangen wurde. Aktuelle Forschungsarbeiten er-
weitern den Gegenstandsbereich nun um ideengeschichtliche Untersuchungen,
wobei in erster Linie Projekte wie jenes zur ,,Indopersischen Ubersetzungslitera-
tur an der Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg nicht ohne eine fruchtba-
re Kooperation mit der Indologie, ergo ohne Transdisziplinaritit, auskommen
kann.*

Als ein zweiter und recht gewichtiger Themenkreis innerhalb der islamwis-
senschaftlichen Forschung zum muslimischen Stidasien in Deutschland, der be-
reits eine Reihe von monographischen Arbeiten zutage gefordert hat, ist jener zur
indo-muslimischen Geistesgeschichte seit dem 18. Jahrhundert zu nennen. Dieser
Kreis verdankt seine Existenz zu einem nicht unerheblichen Teil den Impulsen,
die von Arbeiten ausgegangen sind, die zu dieser Thematik seit den spiten
1970er Jahren insbesondere im anglophonen Raum entstanden sind. Bedeutend
stirker als in den v.a. US-amerikanischen Arbeiten zum indo-muslimischen Re-
formgelehrtentum kommt in den deutschen Studien erneut die philologische
Kompetenz, insbesondere im Arabischen, zum Tragen. Dieser Umstand und neue
methodische Uberlegungen, wie sie z.B. zwischen 1998 und 2004 nachhaltig
durch die Nachwuchsforschergruppe ,,Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen
und transnationalen Kontext (18.-20. Jahrhundert)* am Seminar fiir Orientalistik
und Islamwissenschaft der Ruhr-Universitdt Bochum angestellt wurden,37 sind
meines Erachtens gut dazu geeignet, den Islam auf dem indischen Subkontinent
seiner vermeintlichen Exklusivitit zu entkleiden und zu zeigen, dass das ,,islami-
sche Indien [...] trotz seiner regionalen und sozialen Koexistenz mit dem hindu-
istischen Indien ein integrierender Bestandteil der islamischen Welt gewesen [ist]
und [...] sich wihrend seiner Geschichte als zu ihr gehorig betrachtet [hat]“Bg.
Die Einsicht in diese anhaltende wechselseitige Einflussnahme von ,indischem

gelgen: Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie in den Werken
ihrer Historiker (18.-19. Jahrhundert), Wiirzburg: Ergon 2002.

36 Vgl. http://www.indologie.uni-halle.de/forschung/indop/index.htm vom 24. Februar
2007.

37 Vgl. Michael Kemper (Hg.), Laufende Forschungsarbeiten der Nachwuchsgruppe
(Volkswagen-Stiftung) Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und transnationa-
len Kontext (18.-20. Jahrhundert) am Seminar fiir Orientalistik und Indologie der
Ruhr-Universitit Bochum, Bochum: RUB 2000; ders./Bekim Agai (Hg.), Abge-
schlossene und laufende Forschungsarbeiten der Nachwuchsgruppe (Volkswagen-
Stiftung) Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und transnationalen Kontext
(18.-20. Jahrhundert) am Seminar fiir Orientalistik und Indologie der Ruhr-
Universitidt Bochum, Bochum: RUB 2002; sowie: Roman Loimeier (Hg.), Die isla-
mische Welt als Netzwerk. Moglichkeiten und Grenzen des Netzwerkansatzes im is-
lamischen Kontext, Wiirzburg: Ergon 2000.

38 Aziz Ahmad: ,Indien”, in: G. E. von Grunebaum (Hg.), Fischer Weltgeschichte
Band 15: Der Islam II. Die islamischen Reiche nach dem Fall von Konstantinopel,
Frankfurt/M: Fischer 31976, S. 226.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 101

Islam‘ und ,nicht-indischem Islam* — hier sollte durchaus an die einige Dekaden
zuriickliegenden Einsichten von Otto Spies angekniipft werden — erscheint mir
als ein bedeutender Schritt in Richtung einer Normalisierung des Verhiltnisses
von Nahost- und Siidasien-bezogener Forschung innerhalb der deutschen Islam-
wissenschaft und somit zum dringend gebotenen Abbau gewisser Vorbehalte auf
der einen, und der angefiihrten latent defensiven Haltung auf der anderen Seite.

SchlieBlich sollten noch jiingere literaturwissenschaftliche Untersuchungen
mit einem Fokus auf Siidasien innerhalb einer weiter gefassten deutschen Islam-
wissenschaft Erwidhnung finden, verweisen diese doch deutlich auf einen not-
wendigen Nexus v.a. zwischen Iranistik und neuindischer Philologie. Erneut ist
es — dies nur en passant — der eingangs erwihnte Muhammad Sah Iqbal, der hier
zum transdisziplindren Bindeglied wird, was nicht zuletzt Annemarie Schimmels
intensiver Beschiftigung mit dessen Lyrik zu verdanken ist. Aktuelle Projekte
zur Sufik in Siidasien, wie eine unmittelbar vor ihrem Abschluss stehende Dis-
sertation zur bisher wenig beachteten Gemeinschaft der Madariya an der Hum-
boldt-Universitdt Berlin, berithren hingegen die Schnittstelle von textorientierter
Islamwissenschaft und Sozialanthropologie; dariiber hinaus tragen sie zuneh-
mend zu einer ausgewogeneren Sicht der Rolle von Sufik fiir muslimische Kultu-
ren in Siidasien bei und helfen so letztlich, mit der hier bisher dominierenden es-
sentialistischen Sicht aufzurdumen. Forschungen zum modernen politischen Is-
lam in Siidasien wiederum bediirfen erneut sowohl einer breiten Sprachkompe-
tenz als auch einer multidisziplindren Expertise, wie sie beispielhaft am Berliner
Zentrum Moderner Orient (ZMO) zur Verfiigung steht.

Wohin soll(te) die Reise gehen?

Ich habe den wohl nicht unbegriindeten Eindruck, als giben die gegenwirtigen
Entwicklungen Anlass zu vorsichtigem Optimismus. Zunehmend wird auch dem
muslimischen Siidasien in der akademischen Islamwissenschaft in Deutschland
eine Beachtung geschenkt, die ihm, wie oben in einiger Ausfiihrlichkeit darge-
legt, bislang weitestgehend verwehrt blieb. Diese Entwicklung mag u.a. zwar den
hochschulpolitischen Verinderungen geschuldet sein, hat aber nicht zuletzt auch
innerdisziplindre Griinde. Wie immer man sich im islamwissenschaftlichen
(vermeintlichen) Methodenstreit ,Philologie vs. Sozialwissenschaften® positionie-
ren mag, fest steht, dass wir dieser mindestens seit den frithen 1990er Jahren zum
Teil erbittert gefithrten Auseinandersetzung auch eine Neubewertung der Unter-
suchungsgegenstinde und -kontexte des Faches zu verdanken haben. In gleichem
Mafle lassen sich analoge Entwicklungen aber auch in anderen sogenannten
Jkleinen Fichern®, in unserem Fall der Indologie, ausmachen, so dass — dies mei-
ne Hypothese — in einzelnen Bereichen iiber kurz oder lang eine fruchtbare Ko-
operation zwischen den einzelnen Disziplinen gang und gibe sein wird, ohne
dass dadurch deren jeweilige Besonderheiten gefihrdet wiirden. Das Beispiel des

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JAN-PETER HARTUNG

Hallenser Forschungsprojektes zur ,,Indopersischen Ubersetzungsliteratur sei in
diesem Kontext erneut lobend erwéhnt.

Auch der angedeutete Wandel innerhalb der akademischen Indologie, der
sich nicht zuletzt in einer zunehmenden Offnung gegeniiber neuindischen Spra-
chen und den damit verbundenen kulturellen Spezifika manifestiert, wird einen
zunehmend wichtigen Beitrag zur Verstirkung und Verbesserung der Studien
zum muslimischen Siidasien leisten. In diesem Zusammenhang ist insbesondere
eine Forderung der Sprachfdhigkeiten im Urdu, Bengali, und anderen fiir gezielte
islamwissenschaftliche Forschung relevanten indischen Sprachen zu erwihnen,
die mit einer Vermittlung regionalkundlicher Kompetenz verbunden werden soll-
te, wie sie bevorzugt durch die Indologie bereitgestellt werden kann. Auch dies
wird liber kurz oder lang zu einer Entmonopolisierung exklusiver Wissensan-
spriiche von denjenigen vergleichsweise wenigen IslamwissenschaftlerInnen fiih-
ren, die diese Sprachen heute schon beherrschen: Vermehrt werden Materialien
in diesen Sprachen nach quellenkritischen Gesichtspunkten einschitzbar und
damit bisher getroffene Aussagen auf dieser Basis intersubjektiv nachpriifbar.
Apodiktische Aussagen, wie sie gelegentlich bis heute von den Vertreterlnnen
der islamwissenschaftlichen Beschiftigung mit Siidasien getitigt werden, konnen
auf diese Weise relativiert und damit Tore zu neuen Untersuchungen auf der
Grundlage von bisher Bestehendem — ganz im Sinne des Popper’schen Falsifika-
tionsmodells — aufgestofSen werden.

Als ein institutionelles Novum, das nicht zuletzt auch deshalb von verschie-
densten FachvertreterInnen mit groer Aufmerksamkeit bedacht wurde und wird,
muss in diesem Zusammenhang auch das oben bereits kurz erwihnte Bonner ,,In-
stitut fiir Orient- und Asienwissenschaften” (IOA) Erwéhnung finden. Hervorge-
gangen aus acht ehemals separat bestehenden Seminaren, kniipft das I[OA zum
einen an die durch Otto Spies begriindete und oben angerissene Tradition inter-
disziplindrer Forschung und Lehre innerhalb der Regionalwissenschaften an der
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit an. Zum anderen aber bildet dieses
Institut das m.W. einzige Zentrum orientbezogener Lehre und Forschung in der
Bundesrepublik Deutschland, das zumindest von seiner inhaltlichen Breite an die
SOAS in London erinnert. Vier regionale Masterstudiengiinge werden am IOA
durch zwei rdaumlich iibergreifende Angebote ergéinzt und erweitert,”” von denen
vor allem der Studiengang ,.Sprach- und Kulturwissenschaft West- und Siid-
asiens” fiir die wissenschaftliche Beschiftigung mit Siidasien im Allgemeinen
und dem muslimischen Siidasien im Besonderen von Interesse ist.* Gerade in
der Konzeption dieses Studienganges tritt der Bezug zu den wissenschaftspoliti-
schen Bemiihungen von Otto Spies in den 1950er Jahren ganz besonders zutage.

39 Vgl. http://www.asien.uni-bonn.de/www/IOA/Studium.html vom 24. Februar 2007.
40 Vgl. http://www.asien.uni-bonn.de/www/IOA/Studium/MA_Westsued.html vom
24. Februar 2007.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMWISSENSCHAFTLICHE BESCHAFTIGUNG MIT SUDASIEN IN DEUTSCHLAND | 103

Ziel ist es ndamlich, sich den geographischen Grofraum, der von Anatolien bis
zum indischen Subkontinent reicht und innerhalb dessen sich in einer histori-
schen Perspektive vielfiltigste Wechselbeziehungen ausmachen lassen, kultur-
wissenschaftlich zu erschliefen und zugleich durch solide philologische Arbeit
zu untermauern. Dabei wird neben dem Islam auch parallel existierenden oder
auch zeitlich versetzten sinnstiftenden religiosen Lebensentwiirfen, wie dem
Buddhismus und Hindu-Religionen, sowie deren wechselseitiger Beeinflussung
gebiihrend Rechnung getragen. Die Besonderheit des Masterstudienganges
»Sprach- und Kulturwissenschaft West- und Siidasiens* stellt also — dies darf in
meinen Augen durch eine Wiederholung bekriftigt werden — die indologisch-
islamwissenschaftliche interdisziplindre und zudem methodenoffene Beschifti-
gung mit dieser geopolitisch wichtigen Region, allerdings auf einer gediegenen
philologischen Grundlage, dar.

In diesem Zusammenhang ist auch darauf hinzuweisen, dass der Urdu-
Sprachausbildung hier eine gewichtige Rolle zukommt: Integrativer Bestandteil
des Masterstudienganges ,,Sprach- und Kulturwissenschaft West- und Siid-
asiens”, der im Wintersemester 2007/08 anlaufen wird, werden textorientierte
Urdumodule sein, die schlieBlich gezielt die Grundlagen schaffen sollen, im
Rahmen eines Ph.D.-Programms Promotionen auf der Basis von urdusprachli-
chen Materialien durchzufiihren. Allerdings muss einschrinkend trotzdem er-
wihnt werden, dass durch die — aus administrativer Sicht vollig plausible — Kon-
zentration auf das Urdu die zeitgendssischen indo-muslimischen Kulturen auf3er-
halb dieses Sprachraumes aus der seriosen Beschiftigung mit dem muslimischen
Siidasien ausgeklammert sind. In diesem Zusammenhang kommt wiederum dem
Fachbereich Stidasienwissenschaften in Halle-Wittenberg mit einem inhaltlichen
Schwerpunkt auf das muslimische Bengalen grundlegende Bedeutung zu.

Trotzdem belegt nicht zuletzt auch das hier vorgestellte Bonner Beispiel
nachdriicklich die mittlerweile wohl recht weit verbreitete Einsicht, dass die Be-
schiftigung mit dem muslimischen Siidasien, ebenso wie jegliche regionalwis-
senschaftliche Forschung, nicht ohne die generelle Bereitschaft auskommen
kann, das urspriinglich ausschlie3lich philologische Instrumentarium um metho-
dische Angebote anderer — v.a. geistes- und sozialwissenschaftlicher — Diszipli-
nen zu erweitern. Hier kann — und wird bereits — von den Kolleglnnen im anglo-
phonen Raum gelernt werden. Allerdings wire es hochst bedauerlich, wenn ein
solcher methodischer Eklektizismus zu EinbuBlen der philologischen Kompetenz
als einem Charakteristikum der deutschen Islamwissenschaft fiihren wiirde, das
in der anglophonen Academia als ,,Thoroughness* bekannt, geschitzt, aber auch
— moglicherweise aufgrund eigener Ressentiments — gelegentlich belédchelt wird.
All diese Perspektiven, die die einzelnen Disziplinen sowohl in ihrem jeweiligen
Inneren verindern als auch zu einer verstirkten Offnung aufeinander zufiihren
werden, werden — davon bin ich fest iiberzeugt — fiir die Islam-bezogene For-
schung zu Siidasien hilfreich sein. In dem Moment, wo diesem Untersuchungs-
gebiet entsprechende Anerkennung zuteil wird, ohne es als Marginalie sowohl

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JAN-PETER HARTUNG

negativ als auch positiv zu diskriminieren, wird die aus einer Verteidigungshal-
tung entstandene Mauer — ausgedriickt zumeist in der Betonung der Einzigartig-
keit dieses Gegenstandes — fallen. Letztendlich sind ja, — dies die wohl triviale
Einsicht aus einer mikrohistorischen Perspektive heraus — alle Forschungsge-
genstinde einmalig, seien sie ,klassische‘ (arabistische) Objekte islamwissen-
schaftlicher Betitigung oder solche bisher eher marginalisierter Regionen und
Bereiche.

13.02.2026, 21:57:43. @ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

