1. Die Kirche

Fihigkeit. Es wird noch ein langer Weg sein. Ob sich die Kirche darauf verliert und un-
tergeht oder ob sie sich auf ein allitbergreifendes Miteinander jenseits aller Differenzen
im Einzelnen besinnen kann, ist offen. Es liegt in ihrer Hand, das heif3t in der Hand der
kirchlichen Wiirdentriger.

1.4 Die Bedeutung der Gemeinschaft in nichtchristlichen Religionen

Wahrend der Islam die weltweite Gemeinschaft der Muslime im Blick hat (Kap. 1.4.1),
gibt es im Hinduismus keinerlei Entsprechung zur universalen Kirche. In seinen vielfil-
tigen Traditionen entstehen durch Riten und Feste, wenn man so will, jeweils Gemein-
schaften oder Gemeinden (Kap. 1.4.2). Im Buddhismus wiederum lisst sich die bud-
dhistische Gemeinde in gewissem Sinn mit der christlichen Kirche vergleichen, wobei
sich besonders die klosterlichen Gemeinschaften als konkreter Vergleichspunkt anbie-
ten (Kap. 1.4.3).

1.4.1 Die islamische Gemeinschaft (Umma)

Die Umma bezeichnet die Gesamtheit der gliubigen Muslime in aller Welt, ,unabhingig
von ihrer Rasse, Sprache oder Nationalitit, unabhingig aber auch von ihrer Zugehoérig-
keit zu einer besonderen religiosen oder juristischen Form des Islams“”. Jeder, der an
den einen Gott glaubt und bekennt, dass Muhammad der Gesandte dieses Gottes ist, ge-
hért der Gemeinschaft an.

Der Prophet Muhammad besaf3 spirituelle Autoritit, weil er die Muslime auf ihrem
Weg zu Gott geleitet hat. Er besaf? aber auch politische Autoritit, weil der Islam Religion
und zugleich staatliche Macht ist. Allerdings hat Gott nach muslimischer Auffassung die
Form der politischen Praxis den Menschen iiberlassen. Es besteht daher keine Notwen-
digkeit, dass die Umma eine politische Einheit bildet.

Dem Koran zufolge ist die islamische Gemeinde die beste Gemeinschaft in der Welt, da
sie das Gute gebietet und das Bose verbietet, an Gott glaubt und seine Befehle befolgt.””
Sie existiert real hauptsichlich in Lindern, in denen die Muslime in der Mehrheit sind.
Diese Lander bilden die Welt oder das Haus des Islams. Die Umma besitzt heilige Stadte,
besonders Mekka, Medina und al-Quds (Jerusalem) und lebt im Umkreis von Moscheen.
Thre Aufgabe besteht darin, den Islam zu verwirklichen, das heif3t die sich unterwerfen-
de Hingabe an Gott in der Welt Wirklichkeit werden zu lassen. Sie stellt immer auch die
Zukunft der Gesamtmenschheit und des Kosmos vor Augen. In Kontinuitit mit dem Ur-

t°7> wichst sie schrittweise zur Einheit aller Men-

vertrag des Gehorsams gegeniiber Got
schen zusammen, die sich dem einen Meister und Herrn, ihrem Schépfer, unterwerfen.
Die ideale Umma ist nach dem Glauben der Muslime die universale, weltumfassende Ge-
meinschaft ohne Grenzen. Sie wiirde im Namen Gottes alle Muslime der Welt unter der

Autoritit eines Kalifen in einer universalen Gemeinschaft vereinen. Zu den Pflichten der

970 Heine 228.
971 Vgl. Koran 3,110.
972 Vgl. Koran 7,172.

- am 14.02.2026, 06:30: Nic

245


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Umma in ihrer Gesamtheit gehért es darum, fiir die weitere Verbreitung des Islams Sor-
ge zu tragen, bis die Gemeinde die gesamte Menschheit umfasst.

Schon sehr frith gab es innerhalb der Umma verschiedene Machizentren. Spatestens
seit Ende des 19. Jahrhunderts ist sie aufgesplittert in viele verschiedene souverine Na-
tionalstaaten. In etlichen dieser Staaten ist der Islam Staatsreligion. Dabei ist das Staats-
wesen der Religion als dem eigentlichen Souveran untergeordnet und stellt ein Staats-
wesen Gottes (Allahs), des Buches (des Koran) und des Gesetzes (der Shari‘a) dar.

Unter den verschiedenen Arten und Weisen, in denen der Islam in verschiedenen
Lindern Staatsreligion ist, lassen sich besonders zwei extreme und gegensitzliche For-
men unterscheiden. In der buchstabengetreuen Form ist der Islam — wie etwa in Saudi-
Arabien - der erste Gesetzgeber, das Gesetz der Gesetze des Staates, also unmittelba-
res oberstes Gesetz. In der moralischen Form ist der Islam — wie etwa in Syrien — nur das
Modell fiir die moralischen Werte und Normen der Staatsgesellschaft.

Im iranisch-schiitischen Islam gibt es so etwas wie eine indirekte Theokratie. Die po-
litische Macht wird von Religionsvertretern oder von Politikern ausgeiibt, die letztlich
der Weisung der obersten Rechtsgelehrten untergeordnet sind. Es besteht eine , Herrschaft
der Rechtsgelehrten“. Der sunnitische Islam bevorzugt hingegen die Ausiibung der poli-
tischen Macht durch eine Regierung unter Kontrolle der Moschee. Die Macht wird hier
im Namen der Regierung von Laien im Islam (frither Konig, Kalif, Sultan) ausgeiibt. In
beiden Fillen — dem sunnitischen wie dem schiitischen - ist aber das Staatswesen der
religiésen Souveranitit des Islams unterworfen.

Trotz dieser Verschiedenheit hat es immer wieder Bemithungen gegeben, die Umma
als eine politische Kraft wiederzubeleben. So gehen denn die verschiedenen internationa-
len Muslimorganisationen auf die Vorstellung einer einen und einigen Gemeinde aller Mus-
lime zuriick. Die geistige und kulturelle Einheit in der Umma erscheint den Muslimen als
Symbol fiir die Einheit Gottes. Sie manifestiert sich im gemeinsamen Bekenntnis und in
der gemeinsamen Befolgung des gottlichen Rechts. Die Vielfalt wird aber als solche posi-
tiv gesehen, da so eine weltweite, vollkommene islamische Gesellschaft entstehen kann.
Sie ist auch deshalb méglich, weil der Islam in der Theorie keine Uberlegenheit einer
Nation, eines Landes oder eines Zeitalters gegeniiber anderen anerkennt. Trotz dieses
stark egalitiren Moments haben faktisch die Araber stets eine besondere Stellung inner-
halb der Umma beansprucht, und sie ist ihnen von den anderen islamischen Vélkern aus
historischen Griinden auch zugebilligt worden.

Literatur

Peter Heine: Art. Gemeinde, in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Is-
lam-Lexikon. A-Z. Geschichten—ldeen—Gestalten, 2006, 228—229.

- am 14.02.2026, 06:30: Nic


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche
14.2 Riten und Feste in den Hindu Religionen

Wie im Daoismus gibt es auch im Hinduismus keine Einrichtung, die der Kirche im
Christentum entsprechen wiirde. Keine Organisation hilt die Religion oder die Religio-
nen zusammen. Aber es gibt viele Riten und Feste, die in Parallele zu christlichen Riten
und Festen die Mitglieder miteinander verbinden.”

So erlegen die Dharmashastras (Dharmalehrbiicher, Gesetzbiicher) den Hindus fiinf
tagliche Pflichten auf: die Lesung heiliger Schriften, die Opferzeremonie fiir die Ahnen,
die Verehrung der Gotter (Puja), die Fitterung der Tiere beziehungsweise die Pflege der
Pflanzen und die Bewirtung mindestens eines Menschen, der nicht zur Familie gehort
(etwa eines Bettlers). Die Pyja ist die wichtigste Verpflichtung. In ihr kommt die Bhakti
(Gottesliebe) in ihrem dienenden Aspekt am besten zum Ausdruck, und sie ist in vielen
Einzelheiten der ,Bedienung® einer hochgestellten Personlichkeit nachempfunden.

Beim rituellen Gottesdienst der Puja verwenden Hindus oft Gangeswasser, eine Glo-
cke, Riucherstibchen und dhnliches. Durch symbolische Gesten ziehen sie einen mysti-
schen Kreis um den Anbetenden, damit er von der verginglichen Sinnenwelt abgetrennt
ist und mit der Gottheit, die durch ein Bild oder Symbol reprisentiert ist, Kontakt auf-
nehmen kann.

Bei der Verehrung wird die Gottheit in das Bildnis herbeigerufen, so dass sie in ihm
nach hinduistischem Glauben real gegenwirtig ist. Mit mindestens sechzehn kleinen
Diensten oder Ritualen wird sie als Gast begriif3t, erfrischt, gebadet, gekleidet, gesalbt
und geschmiickt, mit Bliten und Riucherwerk erfreut und schliefilich gespeist und
beschenkt. Sie ist in der Verehrung Gast und Herrscher, der Gliubige Gastgeber und
Diener, der auf alle méglichen Weisen seiner Liebe zu ihr Ausdruck verleihen kann.

Das gesamte Ritual ldsst sich auch im Geist ausfithren. Dann tritt ein Meditations-
vers, der die Gottheit beschreibt, oder das Mantra, das heifdt ein Name oder eine Formel
der Gottheit an die Stelle des Gotterbildes. Jedem Gott entspricht ein bestimmtes Man-
tra. Mit dem Gayatri-Mantra kann jedoch jeder Gott verehrt werden. In seiner gebrauch-
lichsten Ubersetzung lautet es:,,Mégen wir iiber das leuchtende Licht dessen meditieren,
der anbetungswiirdig ist und alle Welten geschaffen hat! Moge er unsere Intelligenz auf
die Wahrheit lenken!"*’* Angehérige der oberen drei Kasten sollen dieses Gebet tiglich
dreimal sprechen.

Glaubige Hindus vollziehen wenigstens einmal am Tag, am Morgen oder am Abend,
zu Hause die Puja. Zu ihr gehort hiufig auch die Pranayama, die vierte Stufe des Raja-
Yoga. Sie besteht in Atemiibungen, die mit einem Mantra verbunden werden kénnen
und die innere Festigkeit und Spiritualitit des Ubenden férdern sollen. Am Abend ist
das Anziinden der Ollampe und des Weihrauchs vor dem Hausaltar obligatorisch. Bei
dieser Zeremonie werden haufig Mantras rezitiert und wird die Pranayama praktiziert.

Hindus feiern viele Feste im Jahres- und im Lebenszyklus. Ein indisches Sprichwort
lautet: ,dreizehn Feste in zwolf Monaten“. Zu den wichtigsten Jahresfesten zihlt die
Durgapuja, die Verehrung der Muttergéttin Durga (Shakti), der Gemahlin Shivas. Sie
findet im Herbst statt und dauert drei oder neun Tage lang. Zu Beginn wird Durga

973 Vgl. Herzgsell 52—54.
974 LOW120.

- am 14.02.2026, 06:30: Nic

247


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

angerufen, damit sie aus ihrem himmlischen Reich kommen moge. Kinstler fertigen
Durgafiguren aus Stroh und Lehm an. Die Gliubigen rezitieren heilige Schriften und
bringen der Gottin mehrmals am Tag Blumen, Duftstoffe, Weihrauch, Speisen, aber
auch Kleider und 3hnliches dar. ,Am letzten Tag wird das fiir das betreffende Jahr
geschaffene Durga-Bildnis in einem Fluss oder im Meer versenkt.“?”

Die beiden Feste Janmashtami und Holi sind dem Gott Krishna gewidmet. Beim Jan-
mashtami im Juli/August gedenkt man des Geburtstages von Krishna. Schauspieler stel-
len auf Bithnen Szenen aus seinem Leben dar, und vor den Altiren zuhause oder im Tem-
pel opfert man ihm die tiblichen Gaben. Das Frithlingsfest Holi soll Krishna selbst schon
begangen haben. An diesem Tag beschmieren und bespritzen sich auf den Strafien Min-
ner, Frauen und Kinder, Bekannte wie Unbekannte, gegenseitig mit Farbe, vorzugsweise
mit der Farbe rot.

Das grofite religiose Mela (Treffen), das sich iitber mehrere Wochen hinziehende
Kumbha-Mela, findet alle zwolf Jahre in Prayag im Bundesstaat Uttar Pradesh statt. Dort
flieRen die heiligen Flisse Ganges, Yamuna und die mystische unsichtbare Sarasvati
zusammen. Millionen Hindus strémen zusammen und baden am Zusammenfluss. Das
Bad reinigt sie von schlechtem Karma und gibt ihnen die Chance, ihre Zukunft besser zu
gestalten. Ein weiteres Kumbha-Mela erfolgt alle vier Jahre in Hardvar. ,,Andere, weniger
bekannte, finden alle drei Jahre in verschiedenen heiligen Stidten Indiens statt.*”

Die Dharmashastras schreiben den Hindus der drei oberen Kasten sechzehn Feste vor,
die sie durch das Leben begleiten sollen. Die drei wichtigsten sind die Aufnahme in die
Brahmanenkaste (das Upanayana), die Vermihlung (der Vivaha) und die Totenzeremonie
(das Shraddha).

Wo das Fest der Aufnahme noch gefeiert wird, miissen sich der 8—12-jahrige Sohn des
Brahmanen und der Priester durch tagelanges Fasten darauf vorbereiten. Am Festtag
ziindet der Priester das heilige Feuer an und opfert den Gottern Getreide, Milch, Fett und
anderes mehr. Der Kandidat legt das Gelitbde ab, Reinheit, Wahrhaftigkeit und Selbst-
beherrschung zu itben, und wird in das Gayatri-Mantra eingeweiht, das er von nun an
jeden Tag rezitieren muss. Sobald ihn der Priester mit der heiligen Schnur bekleidet hat,
ist es ihm auch gestattet, die rituelle Gottesanbetung (Puja) zu vollziehen.*”

In traditionellen indischen Familien suchen die Eltern die Braut beziehungsweise
den Briutigam immer noch fir ihr Kind aus. Auswahlkriterium ist dabei in erster Li-
nie die Kaste, in zweiter Linie die Bildung und die wirtschaftliche Situation. Die Hochzeit
findet im Haus der Braut statt. Der Priester vollzieht die Trauungszeremonie vor dem
heiligen Feuer, das seit vedischer Zeit als Mittler zwischen Menschen und Gottern gilt.
Er rezitiert vedische Mantras und opfert den Gottern, wie bei der Aufnahme in die Brah-
manenkaste, Getreide, Milch, Fett und anderes mehr im Feuer. Die Gétter, besonders der
Feuergott Agni, dienen als Trauzeugen. Braut und Briutigam sind vermihlt, nachdem
sie gemeinsam sieben Schritte um das Feuer gegangen sind.

Die Totenzeremonie wird in der Regel vom Sohn des oder der Verstorbenen unter
Anleitung eines Priesters oder mehrerer Priester vollzogen. Sie fingt mit der rituellen

975 LOW 101.
976 LOW 203.
977 Vgl. L6W 416f.

- am 14.02.2026, 06:30: Nic


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Verbrennung des Leichnams nach genauen Vorschriften an. Ihr folgt das ,Totenmahl®,
bei welchem dem verstorbenen Angehdérigen Speise und Trank dargebracht werden. Die
ganze Trauerfeier endet wiederum mit einem aufwendigen Ritual.

Trotz der vielen Formen 6ffentlicher religigser Aktivititen spielt sich die Religion der
Hindus vorwiegend im hiuslichen Bereich ab. Nicht im Tempel, sondern zu Hause werden
alle religiésen Sakramente vollzogen. Nicht die Gemeinde, sondern das Individuum oder
die Familie ist hier Trager religiser Aktivitit. Das ist ein charakteristischer Unterschied
zum Christentum, aber noch mehr zum Islam, in dem die Religion als eine 6ffentliche,
keine private Angelegenheit gilt. Dieser Unterschied ist nicht nur durch die Kastengesell-
schaft bedingt, sondern durch die noch viel tiefer greifende Individualitit der indischen
Erlésungswege. Dajeder Mensch auf einer anderen Stufe des Weges zur Befreiung steht,
ist es nur konsequent, wenn sich auch seine Beziehung zur Gottheit am intensivsten im
privaten Rahmen entfaltet. Wie Christen oder Muslime kennen Hindus viele Verhaltens-
weisen gegeniiber Gott. Wihrend sich der Christ im Umgang mit seinem Gott vielleicht
vor allem als reuiger Siinder und der Muslim vielleicht vor allem als gehorsamer Sklave
fithle, tritt der Hindu seinem Gott in erster Linie als Gastgeber gegeniiber.

Eine gewisse Rolle spielt im Hinduismus die Gemeinschaft im Zusammenhang mit
einem Meister (Guru). Unter Sangha ist eine Gruppe von Suchenden zu verstehen, die sich
um einen Guru geschart hat, um mit seiner Hilfe zu spiritueller Erkenntnis und Verwirk-
lichung der Hochsten Wahrheit zu gelangen. Von allgemeiner Bedeutung ist der Sangha
aber nur im Buddhismus.

Literatur

Art. Bhakti, Dharma-Shastra, Durga, Cayatri, Kumbha-Mela, Puja, Shraddha, Upanayana im
Lexikon der ostlichen Weisheitslehren. Buddhismus—Hinduismus—Taoismus—Zen [= LOW],
2. Auflage 1986.

Johannes Herzgsell: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen, 2011.

1.4.3 Die Jiingergemeinde (Sangha) im Buddhismus

Der christlichen Kirche als Gemeinschaft der Jiitngerinnen und Jiinger Jesu entspricht in
gewissem Sinn im Buddhismus der Sangha: die Jungerschar Buddhas, die buddhistische
Gemeinde. Neben Buddha und seiner Lehre (Dharma) ist der Sangha die dritte , Kost-
barkeit*, zu der Buddhisten ihre Zuflucht nehmen.%”® Wer festes Vertrauen in die drei
Kostbarkeiten des Erwachten, der von ihm dargelegten Wahrheit und der gemif3 dieser
Wahrheit lebenden Anhinger hat, hat im Hinyana bereits den ersten Grad der Heiligkeit
erreicht.

Im engeren Sinn ist der Sangha die von Buddha selbst gegriindete klgsterliche Gemein-
schaft und besteht dementsprechend aus Ménchen und Nonnen sowie aus Novizen. Sie

978 Vgl. Herzgsell 72f.

- am 14.02.2026, 06:30: Nic

249


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

machen die Verwirklichung der Lehre des Buddha zu ihrem ausschlieflichen Lebens-
inhalt und versuchen, durch ihr Leben der volligen Entsagung und des Strebens nach
Erleuchtung die Lehre des Buddha existenziell lebendig zu halten.

Buddha hat zunichst nur den Orden der Ménche gegriindet und das Leben eines
Bettelmonchs so beschrieben: Er gibt ,sein Vermdgen und seinen Verwandtenkreis auf,
schert Haar und Bart, legt das gelbe Gewand an und zieht in die Hauslosigkeit. So in
die Hauslosigkeit gezogen, erfiillt er die Lebensregeln der Ménche: Er vermeidet das
Verletzen lebender Wesen, ist voll Mitgefithl und Erbarmen zu allen Wesen. Er ver-
meidet das Stehlen, nimmt nur das Gegebene und ist reinen Herzens. Er vermeidet die
Unkeuschheit, lebt rein und enthilt sich des geschlechtlichen Verkehrs. Er vermeidet die
Lige, spricht nur die Wahrheit und tiuscht niemanden. Er vermeidet [...] grobe Worte
und leeres Geschwitz. Er vermeidet es, Keim- und Pflanzenleben zu zerstoren. [...] Er ist
zufrieden mit dem Gewand, das seinen Kérper schiitzt, und mit der Almosenspeise, die
seinen Magen filllt.”” Die Ménche suchen also dem Ideal der Reinheit und dem Ideal
der Armut zu entsprechen.

Fiir den rasch wachsenden Orden hat Buddha eine ganze Reihe von Verhaltensregeln
erlassen. Die Sammlung dieser Regeln (Vinaya) zerfillt in zwei Hauptteile. Der erste ent-
hilt 227 Verbote, die von den Grundregeln sittlichen Verhaltens, etwa dem Verbot zu t6-
ten, bis zu rein duferlichen Verhaltensvorschriften reichen. Der zweite Teil der Regeln
enthalt verfahrensrechtliche Vorschriften, etwa, auf welche Weise ein Monch in den Orden
aufgenommen werden soll.

Schon im Alter von zehn Jahren kénnen Jungen als Novizen in den Orden eintreten,
aber erst mit Vollendung des 20. Lebensjahres konnen sie die volle Ménchsweihe (Or-
dination) empfangen. Die Moénche widmen ihre Zeit der Meditation und dem Studium
der Lehre. Abgesehen vom streng geregelten Alltag gehért zu ihrem Ordensleben jihrlich
die 14-tdgige Buf¥feier, an der alle teilnehmen miissen und sich anhand der 227 Verbote
tiberpriifen missen, ferner die Zeit der Zuriickgezogenheit wihrend der Regenzeit und
der feierliche Abschluss dieser Zeit mit dem Kathina-Fest, an dem die Laienanhinger
ihnen Stoff fiir neue Gewinder schenken.

Das Ziel des Ordenslebens ist der Nachvollzug der Erleuchtung des Buddha. Der
Monch, der dieses Ziel erreicht hat, ist ein Arhat, ein Heiliger, dem der Eintritt ins
Nirvana gelungen ist.

Einige Zeit nach der Griindung des Midnnerordens gestattete Buddha — nach einigem
Widerstand — auch die Griindung des Frauenordens. Allerdings wurden fiir sie noch viel
mehr und viel striktere Verordnungen erlassen, und sie wurden in allem dem Manner-
orden untergeordnet.

Zunichst war der Sangha tatsichlich eine Gemeinschaft heimatlos umherziehender
Bettelménche und Bettelnonnen. Im Laufe der Zeit wurde der Orden dann sesshaft und
lebte in Klostern. Spiter itbernahmen die Klgster auch die Aufgabe, Grundlagen der all-
gemeinen Bildung zu vermitteln. Sie sorgten in den buddhistischen Lindern fiir einen
hohen Stand der allgemeinen Volksbildung, auf dem das moderne Schulwesen aufbauen
konnte.

979 Majjhimanikaya | (Herzgsell 72).

- am 14.02.2026, 06:30: Nic


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Im weiteren Sinn umfasst der Sangha alle, die ihre Zuflucht zu Buddha nehmen, also
nicht nur Ménche, Nonnen und Novizen, sondern auch Minner und Frauen im Laien-
stand. Die Laien bilden den duferen Ring der buddhistischen Gemeinde. Sie leben nach
den sittlichen Grundregeln des Buddhismus und an bestimmten Feiertagen auch nach
den Klosterregeln. Dann essen sie nach dem Mittag nichts mehr, enthalten sich sexueller
Tatigkeit und verzichten auf Unterhaltung und Luxus. Sie sind verpflichtet, den Orden
materiell zu unterstiitzen, indem sie fiir die tigliche Speisung der Ménche und Nonnen
und auch sonst fiir deren materielle Lebensbediirfnisse sorgen.

Das gibt ihnen Gelegenheit, Verdienste, gutes Karma, zu sammeln und so im nichsten
Leben in der Welt der Menschen und Gétter, vielleicht als Mitglied des Sangha im enge-
ren Sinn der Klostergemeinschaft wiedergeboren zu werden. Gemify dem Mahayana-
Buddhismus haben auch Laien die Moglichkeit, direkt ins Nirvana zu gelangen.

1.5 Gemeinschaftliches Beten

Spitestens beim Thema Kirche ist es im spirituellen Teil angebracht, auf gemeinschaft-
liches Beten unter Christen hinzuweisen. Dazu soll das weit verbreitete Stundengebet
vorgestellt werden (Kap. 1.5.1) und versucht werden, die Spiritualitit einiger bekannter
christlicher Gemeinschaften und Bewegungen im raschen Durchgang durch die Jahr-
hunderte zu charakterisieren (Kap. 1.5.2).

15.1 Das Stundengebet

Als das gemeinschaftliche Gebet der Kirche darf das gemeinsam verrichtete Stunden-
oder Pflichtgebet, das Officium, gelten, dessen Name sich vom officium divinum, von der
»gottlichen Pflicht“ herleitet. Es wird sowohl in den orthodoxen, orientalisch-orthodo-
xen, katholischen und anglikanischen Kirchen als auch in einigen evangelischen Kirchen
gepflegt. Wie jedes christliche Gebet redet es Gott als personales Gegeniiber ausdriick-
lich und erkennbar an und richtet sich iiber Jesus Christus als den Auferstanden an Gott,
wie die Endformel ,durch Christus, unseren Herrn®, deutlich macht. Im Unterschied
zum inneren Beten, das sich nicht in Lauten oder Worten duflert, ist es textlich gebunden
und eignet sich als lautes Beten oder als Lippengebet fiir das gemeinsame Beten.

Das Stundengebet kann als Teil der Liturgie, das heiflt des Gottesdienstes im Unter-
schied zur Martyria (dem Zeugnis, der Verkiindigung) und der Diakonia (dem sozialen
Dienst), verstanden werden, deren Mitte die Eucharistie ist und die sich itber den ganzen
Tag hin vollzieht. Es besteht aus einer Vielzahl von Texten aus der heiligen Schrift und
Werken der Kirchenviter, aus Gesingen und Liedern sowie aus Gesten und dient der Ab-
sicht, den Tag durch regelmifiige Gebetszeiten zu heiligen. Vom Gebetsakt her umfasst
es Bitte und Fiirbitte, Dank und Lob, Anbetung Gottes und Erhebung der eigenen Seele
beziehungsweise des eigenen Geistes.

Von der Struktur und vom Inhalt her ist es zum Teil vom Judentum iibernommen, das
drei Gebetszeiten kannte: das nachmittigliche Gebet zur Zeit des Opferkultes im Tempel
(drei Uhr nachmittags = Non), das Gebet zur Zeit des Morgenopfers zwischen Dimme-
rung und Aufgang der Sonne (= Prim) und das abendliche Gebet nach dem Sonnenun-

- am 14.02.2026, 06:30: Nic

251


https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

