
1. Die Kirche 245 

Fähigkeit. Es wird noch ein langer Weg sein. Ob sich die Kirche darauf verliert und un
tergeht oder ob sie sich auf ein allübergreifendes Miteinander jenseits aller Differenzen 
im Einzelnen besinnen kann, ist offen. Es liegt in ihrer Hand, das heißt in der Hand der 
kirchlichen Würdenträger. 

1.4 Die Bedeutung der Gemeinschaft in nichtchristlichen Religionen 

Während der Islam die weltweite Gemeinschaft der Muslime im Blick hat (Kap. 1.4.1), 
gibt es im Hinduismus keinerlei Entsprechung zur universalen Kirche. In seinen vielfäl
tigen Traditionen entstehen durch Riten und Feste, wenn man so will, jeweils Gemein
schaften oder Gemeinden (Kap. 1.4.2). Im Buddhismus wiederum lässt sich die bud
dhistische Gemeinde in gewissem Sinn mit der christlichen Kirche vergleichen, wobei 
sich besonders die klösterlichen Gemeinschaften als konkreter Vergleichspunkt anbie
ten (Kap. 1.4.3). 

1.4.1 Die islamische Gemeinschaft (Umma) 

Die Umma bezeichnet die Gesamtheit der gläubigen Muslime in aller Welt, „unabhängig 
von ihrer Rasse, Sprache oder Nationalität, unabhängig aber auch von ihrer Zugehörig
keit zu einer besonderen religiösen oder juristischen Form des Islams“970. Jeder, der an 
den einen Gott glaubt und bekennt, dass Muhammad der Gesandte dieses Gottes ist, ge
hört der Gemeinschaft an. 

Der Prophet Muhammad besaß spirituelle Autorität, weil er die Muslime auf ihrem 
Weg zu Gott geleitet hat. Er besaß aber auch politische Autorität, weil der Islam Religion 
und zugleich staatliche Macht ist. Allerdings hat Gott nach muslimischer Auffassung die 
Form der politischen Praxis den Menschen überlassen. Es besteht daher keine Notwen
digkeit, dass die Umma eine politische Einheit bildet. 

Dem Koran zufolge ist die islamische Gemeinde die beste Gemeinschaft in der Welt, da 
sie das Gute gebietet und das Böse verbietet, an Gott glaubt und seine Befehle befolgt.971 
Sie existiert real hauptsächlich in Ländern, in denen die Muslime in der Mehrheit sind. 
Diese Länder bilden die Welt oder das Haus des Islams. Die Umma besitzt heilige Städte, 
besonders Mekka, Medina und al-Quds (Jerusalem) und lebt im Umkreis von Moscheen. 
Ihre Aufgabe besteht darin, den Islam zu verwirklichen, das heißt die sich unterwerfen
de Hingabe an Gott in der Welt Wirklichkeit werden zu lassen. Sie stellt immer auch die 
Zukunft der Gesamtmenschheit und des Kosmos vor Augen. In Kontinuität mit dem Ur
vertrag des Gehorsams gegenüber Gott972 wächst sie schrittweise zur Einheit aller Men
schen zusammen, die sich dem einen Meister und Herrn, ihrem Schöpfer, unterwerfen. 
Die ideale Umma ist nach dem Glauben der Muslime die universale, weltumfassende Ge
meinschaft ohne Grenzen. Sie würde im Namen Gottes alle Muslime der Welt unter der 
Autorität eines Kalifen in einer universalen Gemeinschaft vereinen. Zu den Pflichten der 

970 Heine 228. 
971 Vgl. Koran 3,110. 
972 Vgl. Koran 7,172. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Umma in ihrer Gesamtheit gehört es darum, für die weitere Verbreitung des Islams Sor
ge zu tragen, bis die Gemeinde die gesamte Menschheit umfasst. 

Schon sehr früh gab es innerhalb der Umma verschiedene Machtzentren. Spätestens 
seit Ende des 19. Jahrhunderts ist sie aufgesplittert in viele verschiedene souveräne Na
tionalstaaten. In etlichen dieser Staaten ist der Islam Staatsreligion. Dabei ist das Staats
wesen der Religion als dem eigentlichen Souverän untergeordnet und stellt ein Staats
wesen Gottes (Allahs), des Buches (des Koran) und des Gesetzes (der Shari‘a) dar. 

Unter den verschiedenen Arten und Weisen, in denen der Islam in verschiedenen 
Ländern Staatsreligion ist, lassen sich besonders zwei extreme und gegensätzliche For
men unterscheiden. In der buchstabengetreuen Form ist der Islam – wie etwa in Saudi- 
Arabien – der erste Gesetzgeber, das Gesetz der Gesetze des Staates, also unmittelba
res oberstes Gesetz. In der moralischen Form ist der Islam – wie etwa in Syrien – nur das 
Modell für die moralischen Werte und Normen der Staatsgesellschaft. 

Im iranisch-schiitischen Islam gibt es so etwas wie eine indirekte Theokratie. Die po
litische Macht wird von Religionsvertretern oder von Politikern ausgeübt, die letztlich 
der Weisung der obersten Rechtsgelehrten untergeordnet sind. Es besteht eine „Herrschaft 
der Rechtsgelehrten“. Der sunnitische Islam bevorzugt hingegen die Ausübung der poli
tischen Macht durch eine Regierung unter Kontrolle der Moschee. Die Macht wird hier 
im Namen der Regierung von Laien im Islam (früher König, Kalif, Sultan) ausgeübt. In 
beiden Fällen – dem sunnitischen wie dem schiitischen – ist aber das Staatswesen der 
religiösen Souveränität des Islams unterworfen. 

Trotz dieser Verschiedenheit hat es immer wieder Bemühungen gegeben, die Umma 
als eine politische Kraft wiederzubeleben. So gehen denn die verschiedenen internationa
len Muslimorganisationen auf die Vorstellung einer einen und einigen Gemeinde aller Mus
lime zurück. Die geistige und kulturelle Einheit in der Umma erscheint den Muslimen als 
Symbol für die Einheit Gottes. Sie manifestiert sich im gemeinsamen Bekenntnis und in 
der gemeinsamen Befolgung des göttlichen Rechts. Die Vielfalt wird aber als solche posi
tiv gesehen, da so eine weltweite, vollkommene islamische Gesellschaft entstehen kann. 
Sie ist auch deshalb möglich, weil der Islam in der Theorie keine Überlegenheit einer 
Nation, eines Landes oder eines Zeitalters gegenüber anderen anerkennt. Trotz dieses 
stark egalitären Moments haben faktisch die Araber stets eine besondere Stellung inner
halb der Umma beansprucht, und sie ist ihnen von den anderen islamischen Völkern aus 
historischen Gründen auch zugebilligt worden. 

Literatur 

Peter Heine: Art. Gemeinde, in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Is
lam-Lexikon. A-Z. Geschichten – Ideen – Gestalten, 2006, 228–229. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 247 

1.4.2 Riten und Feste in den Hindu Religionen 

Wie im Daoismus gibt es auch im Hinduismus keine Einrichtung, die der Kirche im 
Christentum entsprechen würde. Keine Organisation hält die Religion oder die Religio
nen zusammen. Aber es gibt viele Riten und Feste, die in Parallele zu christlichen Riten 
und Festen die Mitglieder miteinander verbinden.973 

So erlegen die Dharmashastras (Dharmalehrbücher, Gesetzbücher) den Hindus fünf 
tägliche Pflichten auf: die Lesung heiliger Schriften, die Opferzeremonie für die Ahnen, 
die Verehrung der Götter (Puja), die Fütterung der Tiere beziehungsweise die Pflege der 
Pflanzen und die Bewirtung mindestens eines Menschen, der nicht zur Familie gehört 
(etwa eines Bettlers). Die Puja ist die wichtigste Verpflichtung. In ihr kommt die Bhakti 
(Gottesliebe) in ihrem dienenden Aspekt am besten zum Ausdruck, und sie ist in vielen 
Einzelheiten der „Bedienung“ einer hochgestellten Persönlichkeit nachempfunden. 

Beim rituellen Gottesdienst der Puja verwenden Hindus oft Gangeswasser, eine Glo
cke, Räucherstäbchen und ähnliches. Durch symbolische Gesten ziehen sie einen mysti
schen Kreis um den Anbetenden, damit er von der vergänglichen Sinnenwelt abgetrennt 
ist und mit der Gottheit, die durch ein Bild oder Symbol repräsentiert ist, Kontakt auf
nehmen kann. 

Bei der Verehrung wird die Gottheit in das Bildnis herbeigerufen, so dass sie in ihm 
nach hinduistischem Glauben real gegenwärtig ist. Mit mindestens sechzehn kleinen 
Diensten oder Ritualen wird sie als Gast begrüßt, erfrischt, gebadet, gekleidet, gesalbt 
und geschmückt, mit Blüten und Räucherwerk erfreut und schließlich gespeist und 
beschenkt. Sie ist in der Verehrung Gast und Herrscher, der Gläubige Gastgeber und 
Diener, der auf alle möglichen Weisen seiner Liebe zu ihr Ausdruck verleihen kann. 

Das gesamte Ritual lässt sich auch im Geist ausführen. Dann tritt ein Meditations
vers, der die Gottheit beschreibt, oder das Mantra, das heißt ein Name oder eine Formel 
der Gottheit an die Stelle des Götterbildes. Jedem Gott entspricht ein bestimmtes Man
tra. Mit dem Gayatri-Mantra kann jedoch jeder Gott verehrt werden. In seiner gebräuch
lichsten Übersetzung lautet es: „Mögen wir über das leuchtende Licht dessen meditieren, 
der anbetungswürdig ist und alle Welten geschaffen hat! Möge er unsere Intelligenz auf 
die Wahrheit lenken!“974 Angehörige der oberen drei Kasten sollen dieses Gebet täglich 
dreimal sprechen. 

Gläubige Hindus vollziehen wenigstens einmal am Tag, am Morgen oder am Abend, 
zu Hause die Puja. Zu ihr gehört häufig auch die Pranayama, die vierte Stufe des Raja- 
Yoga. Sie besteht in Atemübungen, die mit einem Mantra verbunden werden können 
und die innere Festigkeit und Spiritualität des Übenden fördern sollen. Am Abend ist 
das Anzünden der Öllampe und des Weihrauchs vor dem Hausaltar obligatorisch. Bei 
dieser Zeremonie werden häufig Mantras rezitiert und wird die Pranayama praktiziert. 

Hindus feiern viele Feste im Jahres- und im Lebenszyklus. Ein indisches Sprichwort 
lautet: „dreizehn Feste in zwölf Monaten“. Zu den wichtigsten Jahresfesten zählt die 
Durgapuja, die Verehrung der Muttergöttin Durga (Shakti), der Gemahlin Shivas. Sie 
findet im Herbst statt und dauert drei oder neun Tage lang. Zu Beginn wird Durga 

973 Vgl. Herzgsell 52–54. 
974 LöW 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

angerufen, damit sie aus ihrem himmlischen Reich kommen möge. Künstler fertigen 
Durgafiguren aus Stroh und Lehm an. Die Gläubigen rezitieren heilige Schriften und 
bringen der Göttin mehrmals am Tag Blumen, Duftstoffe, Weihrauch, Speisen, aber 
auch Kleider und ähnliches dar. „Am letzten Tag wird das für das betreffende Jahr 
geschaffene Durgā-Bildnis in einem Fluss oder im Meer versenkt.“975 

Die beiden Feste Janmashtami und Holi sind dem Gott Krishna gewidmet. Beim Jan
mashtami im Juli/August gedenkt man des Geburtstages von Krishna. Schauspieler stel
len auf Bühnen Szenen aus seinem Leben dar, und vor den Altären zuhause oder im Tem
pel opfert man ihm die üblichen Gaben. Das Frühlingsfest Holi soll Krishna selbst schon 
begangen haben. An diesem Tag beschmieren und bespritzen sich auf den Straßen Män
ner, Frauen und Kinder, Bekannte wie Unbekannte, gegenseitig mit Farbe, vorzugsweise 
mit der Farbe rot. 

Das größte religiöse Mela (Treffen), das sich über mehrere Wochen hinziehende 
Kumbha-Mela, findet alle zwölf Jahre in Prayag im Bundesstaat Uttar Pradesh statt. Dort 
fließen die heiligen Flüsse Ganges, Yamuna und die mystische unsichtbare Sarasvati 
zusammen. Millionen Hindus strömen zusammen und baden am Zusammenfluss. Das 
Bad reinigt sie von schlechtem Karma und gibt ihnen die Chance, ihre Zukunft besser zu 
gestalten. Ein weiteres Kumbha-Mela erfolgt alle vier Jahre in Hardvar. „Andere, weniger 
bekannte, finden alle drei Jahre in verschiedenen heiligen Städten Indiens statt.“976 

Die Dharmashastras schreiben den Hindus der drei oberen Kasten sechzehn Feste vor, 
die sie durch das Leben begleiten sollen. Die drei wichtigsten sind die Aufnahme in die 
Brahmanenkaste (das Upanayana), die Vermählung (der Vivaha) und die Totenzeremonie 
(das Shraddha). 

Wo das Fest der Aufnahme noch gefeiert wird, müssen sich der 8–12-jährige Sohn des 
Brahmanen und der Priester durch tagelanges Fasten darauf vorbereiten. Am Festtag 
zündet der Priester das heilige Feuer an und opfert den Göttern Getreide, Milch, Fett und 
anderes mehr. Der Kandidat legt das Gelübde ab, Reinheit, Wahrhaftigkeit und Selbst
beherrschung zu üben, und wird in das Gayatri-Mantra eingeweiht, das er von nun an 
jeden Tag rezitieren muss. Sobald ihn der Priester mit der heiligen Schnur bekleidet hat, 
ist es ihm auch gestattet, die rituelle Gottesanbetung (Puja) zu vollziehen.977 

In traditionellen indischen Familien suchen die Eltern die Braut beziehungsweise 
den Bräutigam immer noch für ihr Kind aus. Auswahlkriterium ist dabei in erster Li
nie die Kaste, in zweiter Linie die Bildung und die wirtschaftliche Situation. Die Hochzeit 
findet im Haus der Braut statt. Der Priester vollzieht die Trauungszeremonie vor dem 
heiligen Feuer, das seit vedischer Zeit als Mittler zwischen Menschen und Göttern gilt. 
Er rezitiert vedische Mantras und opfert den Göttern, wie bei der Aufnahme in die Brah
manenkaste, Getreide, Milch, Fett und anderes mehr im Feuer. Die Götter, besonders der 
Feuergott Agni, dienen als Trauzeugen. Braut und Bräutigam sind vermählt, nachdem 
sie gemeinsam sieben Schritte um das Feuer gegangen sind. 

Die Totenzeremonie wird in der Regel vom Sohn des oder der Verstorbenen unter 
Anleitung eines Priesters oder mehrerer Priester vollzogen. Sie fängt mit der rituellen 

975 LöW 101. 
976 LöW 203. 
977 Vgl. LöW 416f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 249 

Verbrennung des Leichnams nach genauen Vorschriften an. Ihr folgt das „Totenmahl“, 
bei welchem dem verstorbenen Angehörigen Speise und Trank dargebracht werden. Die 
ganze Trauerfeier endet wiederum mit einem aufwendigen Ritual. 

Trotz der vielen Formen öffentlicher religiöser Aktivitäten spielt sich die Religion der 
Hindus vorwiegend im häuslichen Bereich ab. Nicht im Tempel, sondern zu Hause werden 
alle religiösen Sakramente vollzogen. Nicht die Gemeinde, sondern das Individuum oder 
die Familie ist hier Träger religiöser Aktivität. Das ist ein charakteristischer Unterschied 
zum Christentum, aber noch mehr zum Islam, in dem die Religion als eine öffentliche, 
keine private Angelegenheit gilt. Dieser Unterschied ist nicht nur durch die Kastengesell
schaft bedingt, sondern durch die noch viel tiefer greifende Individualität der indischen 
Erlösungswege. Da jeder Mensch auf einer anderen Stufe des Weges zur Befreiung steht, 
ist es nur konsequent, wenn sich auch seine Beziehung zur Gottheit am intensivsten im 
privaten Rahmen entfaltet. Wie Christen oder Muslime kennen Hindus viele Verhaltens
weisen gegenüber Gott. Während sich der Christ im Umgang mit seinem Gott vielleicht 
vor allem als reuiger Sünder und der Muslim vielleicht vor allem als gehorsamer Sklave 
fühlt, tritt der Hindu seinem Gott in erster Linie als Gastgeber gegenüber. 

Eine gewisse Rolle spielt im Hinduismus die Gemeinschaft im Zusammenhang mit 
einem Meister (Guru). Unter Sangha ist eine Gruppe von Suchenden zu verstehen, die sich 
um einen Guru geschart hat, um mit seiner Hilfe zu spiritueller Erkenntnis und Verwirk
lichung der Höchsten Wahrheit zu gelangen. Von allgemeiner Bedeutung ist der Sangha 
aber nur im Buddhismus. 

Literatur 

Art. Bhakti, Dharma-Shastra, Durga, Gayatri, Kumbha-Mela, Puja, Shraddha, Upanayana im 
Lexikon der östlichen Weisheitslehren. Buddhismus – Hinduismus –Taoismus – Zen [= LöW], 
2. Auflage 1986. 

Johannes Herzgsell: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen, 2011. 

1.4.3 Die Jüngergemeinde (Sangha) im Buddhismus 

Der christlichen Kirche als Gemeinschaft der Jüngerinnen und Jünger Jesu entspricht in 
gewissem Sinn im Buddhismus der Sangha: die Jüngerschar Buddhas, die buddhistische 
Gemeinde. Neben Buddha und seiner Lehre (Dharma) ist der Sangha die dritte „Kost
barkeit“, zu der Buddhisten ihre Zuflucht nehmen.978 Wer festes Vertrauen in die drei 
Kostbarkeiten des Erwachten, der von ihm dargelegten Wahrheit und der gemäß dieser 
Wahrheit lebenden Anhänger hat, hat im Hinyana bereits den ersten Grad der Heiligkeit 
erreicht. 

Im engeren Sinn ist der Sangha die von Buddha selbst gegründete klösterliche Gemein
schaft und besteht dementsprechend aus Mönchen und Nonnen sowie aus Novizen. Sie 

978 Vgl. Herzgsell 72f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

machen die Verwirklichung der Lehre des Buddha zu ihrem ausschließlichen Lebens
inhalt und versuchen, durch ihr Leben der völligen Entsagung und des Strebens nach 
Erleuchtung die Lehre des Buddha existenziell lebendig zu halten. 

Buddha hat zunächst nur den Orden der Mönche gegründet und das Leben eines 
Bettelmönchs so beschrieben: Er gibt „sein Vermögen und seinen Verwandtenkreis auf, 
schert Haar und Bart, legt das gelbe Gewand an und zieht in die Hauslosigkeit. So in 
die Hauslosigkeit gezogen, erfüllt er die Lebensregeln der Mönche: Er vermeidet das 
Verletzen lebender Wesen, ist voll Mitgefühl und Erbarmen zu allen Wesen. Er ver
meidet das Stehlen, nimmt nur das Gegebene und ist reinen Herzens. Er vermeidet die 
Unkeuschheit, lebt rein und enthält sich des geschlechtlichen Verkehrs. Er vermeidet die 
Lüge, spricht nur die Wahrheit und täuscht niemanden. Er vermeidet […] grobe Worte 
und leeres Geschwätz. Er vermeidet es, Keim- und Pflanzenleben zu zerstören. […] Er ist 
zufrieden mit dem Gewand, das seinen Körper schützt, und mit der Almosenspeise, die 
seinen Magen füllt.“979 Die Mönche suchen also dem Ideal der Reinheit und dem Ideal 
der Armut zu entsprechen. 

Für den rasch wachsenden Orden hat Buddha eine ganze Reihe von Verhaltensregeln 
erlassen. Die Sammlung dieser Regeln (Vinaya) zerfällt in zwei Hauptteile. Der erste ent
hält 227 Verbote, die von den Grundregeln sittlichen Verhaltens, etwa dem Verbot zu tö
ten, bis zu rein äußerlichen Verhaltensvorschriften reichen. Der zweite Teil der Regeln 
enthält verfahrensrechtliche Vorschriften, etwa, auf welche Weise ein Mönch in den Orden 
aufgenommen werden soll. 

Schon im Alter von zehn Jahren können Jungen als Novizen in den Orden eintreten, 
aber erst mit Vollendung des 20. Lebensjahres können sie die volle Mönchsweihe (Or
dination) empfangen. Die Mönche widmen ihre Zeit der Meditation und dem Studium 
der Lehre. Abgesehen vom streng geregelten Alltag gehört zu ihrem Ordensleben jährlich 
die 14-tägige Bußfeier, an der alle teilnehmen müssen und sich anhand der 227 Verbote 
überprüfen müssen, ferner die Zeit der Zurückgezogenheit während der Regenzeit und 
der feierliche Abschluss dieser Zeit mit dem Kathina-Fest, an dem die Laienanhänger 
ihnen Stoff für neue Gewänder schenken. 

Das Ziel des Ordenslebens ist der Nachvollzug der Erleuchtung des Buddha. Der 
Mönch, der dieses Ziel erreicht hat, ist ein Arhat, ein Heiliger, dem der Eintritt ins 
Nirvana gelungen ist. 

Einige Zeit nach der Gründung des Männerordens gestattete Buddha – nach einigem 
Widerstand – auch die Gründung des Frauenordens. Allerdings wurden für sie noch viel 
mehr und viel striktere Verordnungen erlassen, und sie wurden in allem dem Männer
orden untergeordnet. 

Zunächst war der Sangha tatsächlich eine Gemeinschaft heimatlos umherziehender 
Bettelmönche und Bettelnonnen. Im Laufe der Zeit wurde der Orden dann sesshaft und 
lebte in Klöstern. Später übernahmen die Klöster auch die Aufgabe, Grundlagen der all
gemeinen Bildung zu vermitteln. Sie sorgten in den buddhistischen Ländern für einen 
hohen Stand der allgemeinen Volksbildung, auf dem das moderne Schulwesen aufbauen 
konnte. 

979 Majjhimanikaya I (Herzgsell 72). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 251 

Im weiteren Sinn umfasst der Sangha alle, die ihre Zuflucht zu Buddha nehmen, also 
nicht nur Mönche, Nonnen und Novizen, sondern auch Männer und Frauen im Laien
stand. Die Laien bilden den äußeren Ring der buddhistischen Gemeinde. Sie leben nach 
den sittlichen Grundregeln des Buddhismus und an bestimmten Feiertagen auch nach 
den Klosterregeln. Dann essen sie nach dem Mittag nichts mehr, enthalten sich sexueller 
Tätigkeit und verzichten auf Unterhaltung und Luxus. Sie sind verpflichtet, den Orden 
materiell zu unterstützen, indem sie für die tägliche Speisung der Mönche und Nonnen 
und auch sonst für deren materielle Lebensbedürfnisse sorgen. 

Das gibt ihnen Gelegenheit, Verdienste, gutes Karma, zu sammeln und so im nächsten 
Leben in der Welt der Menschen und Götter, vielleicht als Mitglied des Sangha im enge
ren Sinn der Klostergemeinschaft wiedergeboren zu werden. Gemäß dem Mahayana- 
Buddhismus haben auch Laien die Möglichkeit, direkt ins Nirvana zu gelangen. 

1.5 Gemeinschaftliches Beten 

Spätestens beim Thema Kirche ist es im spirituellen Teil angebracht, auf gemeinschaft
liches Beten unter Christen hinzuweisen. Dazu soll das weit verbreitete Stundengebet 
vorgestellt werden (Kap. 1.5.1) und versucht werden, die Spiritualität einiger bekannter 
christlicher Gemeinschaften und Bewegungen im raschen Durchgang durch die Jahr
hunderte zu charakterisieren (Kap. 1.5.2). 

1.5.1 Das Stundengebet 

Als das gemeinschaftliche Gebet der Kirche darf das gemeinsam verrichtete Stunden- 
oder Pflichtgebet, das Officium, gelten, dessen Name sich vom officium divinum, von der 
„göttlichen Pflicht“ herleitet. Es wird sowohl in den orthodoxen, orientalisch-orthodo
xen, katholischen und anglikanischen Kirchen als auch in einigen evangelischen Kirchen 
gepflegt. Wie jedes christliche Gebet redet es Gott als personales Gegenüber ausdrück
lich und erkennbar an und richtet sich über Jesus Christus als den Auferstanden an Gott, 
wie die Endformel „durch Christus, unseren Herrn“, deutlich macht. Im Unterschied 
zum inneren Beten, das sich nicht in Lauten oder Worten äußert, ist es textlich gebunden 
und eignet sich als lautes Beten oder als Lippengebet für das gemeinsame Beten. 

Das Stundengebet kann als Teil der Liturgie, das heißt des Gottesdienstes im Unter
schied zur Martyria (dem Zeugnis, der Verkündigung) und der Diakonia (dem sozialen 
Dienst), verstanden werden, deren Mitte die Eucharistie ist und die sich über den ganzen 
Tag hin vollzieht. Es besteht aus einer Vielzahl von Texten aus der heiligen Schrift und 
Werken der Kirchenväter, aus Gesängen und Liedern sowie aus Gesten und dient der Ab
sicht, den Tag durch regelmäßige Gebetszeiten zu heiligen. Vom Gebetsakt her umfasst 
es Bitte und Fürbitte, Dank und Lob, Anbetung Gottes und Erhebung der eigenen Seele 
beziehungsweise des eigenen Geistes. 

Von der Struktur und vom Inhalt her ist es zum Teil vom Judentum übernommen, das 
drei Gebetszeiten kannte: das nachmittägliche Gebet zur Zeit des Opferkultes im Tempel 
(drei Uhr nachmittags = Non), das Gebet zur Zeit des Morgenopfers zwischen Dämme
rung und Aufgang der Sonne (= Prim) und das abendliche Gebet nach dem Sonnenun

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006 - am 14.02.2026, 06:30:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

