
Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

Mehrsprachigkeit und interkulturelle Vernetzung

als Mittel zur Selbstprofilierung

Nashwa Abou Seada

Abstract

»The comparison of cultures requires not that we reduce them to platitudinous similarity

but that we situate them apart as equally significant integrated systems of differences.

A culture can materialize only in contradistinction to another culture.« (Boon 1982: 128)

This paper aims to answer questions regarding the reasons of cultural transmission in

Europe in the 18th century. It will try to shed light on the mutual exchange between Ara-

bic and German cultures and the effect of this exchange on German literature in the 18th

century. The contribution will treat such modifications of Arabic motifs with the example

of Johann Christian Krüger’s plays. This is in order to prove that intercultural exchange

should be understood as a means of the self-profiling of one’s own language. The focus

is on how both cultures enriched each other through exposure, discovery and exchanging

themes, and to proof that it was not only a selective appropriation of a respective partner.

It represents much more a unity in which the engagement and the exchange of literary

concepts and motifs, precisely through their uniqueness, create a mutual foundation and

generate their development.

 

Title: Between cultural communication and transfer of ideas: Multilingualism and inter-

cultural networking as a means of self-profiling

Keywords: self-profiling; transmission; intercultural exchange; 18th century; culture; lan-
guage

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Nashwa Abou Seada

1. Einführung

Das Wort Übergang kann im Sinne von Überschreitung oder im Sinne von Über-

brückung verstanden werden. Beide Begriffe vermitteln den Prozess einer ge-

wissen Veränderung.Diese Veränderung ist Resultat eines Transferprozesses.

Der wichtigste Transfer ist im Kontext des vorliegenden Beitrags der des Ide-

entransfers. Dieser bestimmt die eigene Identität der jeweiligen Nation. Dies

war auch der Fall in Deutschland im 18. und 19. Jahrhundert, als sich eine na-

tionale Identität zunächst über die Kultur und Sprache formierte. Erst später

entstand mit dem Verfall der feudalen Struktur und dem Aufkommen des

Bürgertums die Idee der staatlichen Einheit. Übersetzungen spielten dabei

eine erhebliche Rolle, da andere europäische Literaturen die Ausbildung der

nationalen Eigenart stark beeinflussten.

Diese kurze Einführung bekräftigt die Ausgangshypothese des Beitrags,

wonach die literarische Vernetzung und der Kulturtransfer in Europa nicht

nur eine selektive Aneignung des jeweiligen Partners darstellt, sondern beide

vielmehr eine Einheit bilden, in der die Auseinandersetzungmit und der Aus-

tausch von einzigartigen literarischen Konzeptionen und Motiven stattfand.

2. Methodischer Ansatz

Eine Ausarbeitung dieser These erfolgt mit Bezug auf den kulturanthropo-

logischen Ansatz von Boon (vgl. 1982: 128) und soll zeigen, dass sich einige

literarischeWerke des 18. Jahrhunderts mit der symbolischen Repräsentation

der arabischen Kulturdifferenzen auseinandersetzten, die später ins Deut-

sche transferiert wurden. Damit kann Interkulturalität als ein Prozess reflek-

tiert werden, der der Selbstprofilierung dient. In dieser Hinsicht ist die kultu-

relle Vernetzung der literarischen Texte ein wichtiges Mittel zur Ausbildung

der eigenen Kultur.

Vor diesem Hintergrund wird im ersten Teil des Beitrags auf das Phäno-

men derMehrsprachigkeit innerhalb der Aufklärungszeit näher eingegangen.

ImAnschlusswerden im zweiten Teil die Rolle der Literatur als Kulturvermitt-

lerin und somit auch die jeweiligen Motive und Funktionen in der Literatur

beleuchtet. Schließlich werden im letzten Teil Johann Christian Krügers Wer-

ke Herzog Michel (1986c), Der blinde Ehemann (1986a) und seine Fabel Der Hase,

ein Hofmann (1986b) exemplarisch herangezogen, um diese Rolle zu belegen.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer 135

Die Auswahl der Werke erfolgt dabei aufgrund ihrer analogen Stoffgeschich-

te.

3. Zum Phänomen der Mehrsprachigkeit in der Aufklärungszeit

Das mittelalterliche Europa zeigte sich als ein »Babel von neuen Sprachen«

(Radaelli 2011: 21). Diese neuen Sprachen, die zur Schrift und Literatur auf-

blühten, waren immer noch der allgegenwärtigen lateinischen Sprache ver-

pflichtet. Die dadurch zustande kommende Mehrsprachigkeit prägte die eu-

ropäische Literatur bis weit über dasMittelalter hinaus (vgl. Kimpel 1985: 148).

Die meisten Schriftsteller standen vor der Wahl zwischen dem Lateinischen

und der jeweiligen Volkssprache. Schriftsteller und Dichter spielten eine gro-

ße Rolle bei der Entwicklung der Volkssprache. Das Lateinische konnte erst

im 17. Jahrhundert durch das Französische abgelöst werden. Der Kulturaus-

tausch zwischen den europäischen Ländern – vor allem zwischen Frankreich,

England und Deutschland – zeigte sich im 18. Jahrhundert als eine bemer-

kenswerte Kraft. Die Belebung des Austausches wurde vor allem durch In-

stitutionen wie Theater, Universitäten sowie Journale und Korrespondenz-

netzwerke geprägt, während von einer anderen Seite durch die zunehmen-

den Grand Tours der Adligen und die Bildungsreisen des Bürgertums der

Kontakt noch intensiver gepflegt wurde. Es herrschte eine fruchtbare Mehr-

sprachigkeit. Diese Mehrsprachigkeit erzeugte eine Reihe von neuartigen Be-

zugspunkten, insbesondere durch die Verbreitung von Anthologien, durch

Übersetzungen und Nachdrucke (vgl. Vöhler 2003: 163). So verfasste Gottfried

Wilhelm Leibniz seine Schriften z.B. mehrheitlich auf Französisch. In sei-

ner Ermahnung an die Teutsche, ihren Verstand und Sprache beßer zu üben warnt

er aber auch davor, die deutsche Sprache nicht für Erkenntniszwecke einzu-

setzen und weiterzuentwickeln (vgl. Leibniz 1846: 15). Dies deutet auf einen

intensiven kulturelleren Transfer hin, der vor allem durch Mehrsprachigkeit

erzeugt wurde. An diesem intensiven Kulturtransfer war auch die Antike be-

teiligt, denn sie spielte immer noch eine wichtige Rolle. Die antiken Autoren

waren nämlich Vorbilder für die Schriftsteller. Allerdings hatten diese auch

selbst ihre Vorbilder, die über die innereuropäischen Grenzen hinausgingen

und bis zur arabischen und ägyptischen Literatur und Kultur reichten.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Nashwa Abou Seada

4. Die Rolle der Literatur als Kulturvermittlerin:
Zu den Motiven und Funktionen

Die Spannung zwischen klassizistischer Ästhetik und aufklärerischemHisto-

rismus, zwischen Kanonisierung des Altertums und Anerkennung der Eigen-

ständigkeit anderer Kulturen gehörte zu den Wesensmerkmalen des Bildes

von der Antike um 1800 (vgl. Riedel 1999: 11). Die Auflockerung der strengen

Muster und das Interesse an anderen Kulturen sowie die Anerkennung der

Eigenständigkeit dieser Kulturen ebneten den Weg zur Begegnung mit an-

deren Literaturen als Inspirationsquellen. So existieren in der deutschen Li-

teraturgeschichte zahlreiche Werke und Arbeiten, die ihre Inspiration in der

arabischen Literatur fanden. Der berühmteste Vertreter dieser Strömung war

der deutsche Kritiker Johann Gottfried Herder, der sich insbesondere mit der

›orientalischen‹ Lyrik beschäftigte (vgl. Maher 1979: 25).

Das Wissen um die Motive der arabischen Welt wurde hauptsächlich

durch die auf Latein verfasste wissenschaftliche Literatur in die deutsche

Literatur vermittelt. Die Motive wurden aber von den Autoren dieser Zeit

meistens in ihre eigenenWerke eingebracht, indem sie ihre eigenen Anliegen

mit dem Stoff verbanden und sich durch die Differenz selbst profilierten.

Zudem ist festzuhalten, dass auch in der darstellenden Kunst meistens orien-

talische Motive benutzt wurden, um die Fantasie zu steigern. Dabei wurden

sie in der Literatur der Aufklärung als Verfremdungseffekt eingesetzt, um

die scharfe Kritik an der bestehenden Gesellschaftsform und am Verhalten

des Adels milder erscheinen zu lassen (vgl. Kautenburger 2006: 21).

Als Musterbeispiel und Vorbild für deutsche Literaten galt der berühmte

Roman der französischen Aufklärung Lettres persanes von Montesquieu (2019),

der 1721 in Amsterdam erschienen war. Auch Voltaires berühmter Text Zadig

ou la Destinée (2012) von 1747 benutzt Zadig als Sprachrohr des Autors; der

babylonische Hof steht wiederum für Versailles. Krügers Der blinde Ehemann

(1986a) begründet in der frühen Aufklärung eine neue Komödiengattung,

und zwar die des »dramatisierten Feenmärchens und des komischen Zau-

berspiels« (Hinck 1965: 238). In Deutschland war diese Gattung aufgrund von

Gottscheds Ablehnung nicht sehr präsent. Erst gegen 1770 wurde sie durch

Wieland in der deutschen Literatur aufgewertet (vgl. Koch 1974: 49).Der blinde

Ehemann wurde von Krüger zwar im Jahr 1749 verfasst, aber erst nach seinem

Tod im Jahr 1751 zum ersten Mal in Schleswig aufgeführt (vgl. Devrient 1978:

364).

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer 137

Besonders an diesem Stück ist, dass es nicht nur Motive und Figuren des

Feenmärchens enthält, sondern auch noch deutliche Entlehnungen aus der

italienischen Stegreifkomödie1 sowie Elemente des bürgerlichen Rührstücks

(vgl. Jacobs 1970: 6) und einige Übernahmen aus der ägyptischen Literatur

in Anlehnung an das altägyptische Werk Geschichte des Schiffbrüchigen (vgl. Al-

tenmüller 1989: 15). Diese schlagen sich insbesondere in der verschachtelten

Textstruktur von KrügersWerk und in der wortgetreuenWiederaufnahme ei-

ner Erzählpassage sowie in der zwei- bis dreifachenWiederholung von Sätzen

nieder. Interessant ist hier auch die Funktionalisierung einiger Motive, etwa

des Motivs der Insel und ihres willkürlichen Wohlstands sowie der Figur der

Schlange und ihres Schicksals.

Die Insel verkörpert für die Schiffbrüchigen die Hoffnung auf und die

Sehnsucht nach einer besseren Welt. Die Insel ist in diesem Sinne sogar ein

Ort der »ersehnten Zuflucht« (Hall 2008: 59). Nach Brunner (vgl. 1967: 140f.)

unterscheidet man bei poetischen Inseln zwischen sozialutopischen und

fluchtutopischen Texten. Die Sehnsucht nach einem Insel-Dasein verbindet

sozialutopische mit fluchtutopischen Motiven (vgl. Hall 2008: 60f.).

Aus der Untersuchung beider Werke ergibt sich, dass die beiden Haupt-

figuren der Geschichte, die Schlange in Geschichte des Schiffbrüchigen (vgl. Al-

tenmüller 1989: 17) und Olgyvia in Der blinde Ehemann (Krüger 1986a), je ihr

eigenes unglückliches Schicksal haben. Beide Figuren erleben ein Unglück,

das durch ein irrationales Mittel behoben wird. In dieser Hinsicht sind die

Schicksale und die Problembehebungen in den beiden Geschichten vergleich-

bar. Die fremde Kultur hat eine pädagogische Wirkung und dient zur mora-

lischen Belehrung.2 Schon die Wahl des Schauplatzes bestätigt das.

1 Ein wichtiges Ziel der Gottschedʼschen Polemik war die italienische Commedia dellʼar-

te wegen ihrer Tradition des Stegreifspiels, der freien Spielszenen und der Harlekin-

masken. Das Stegreifspiel stellte eine Vorform des modernen Improvisationstheaters

dar (vgl. Jacobs 1970: 6).

2 Eine ausführliche geschichtliche Untersuchung der Übernahme von orientalischen

Motiven in der deutschen Feen- und Märchendichtung legt Benz in seiner Studie

Märchen-Dichtung der Romantiker.Mit einer Vorgeschichte aus dem Jahr 1908 vor. Ich stüt-

ze mich hier auf seine geschichtliche Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Nashwa Abou Seada

5. Krügers Herzog Michel: Interkulturelle Vernetzung als Mittel
der Selbstprofilierung

Den kulturanthropologischen Ansatz zur Untersuchung interkultureller Be-

gegnungen in der Literatur arbeitet Boon (1982) in seiner Abhandlung Other

tribes, other scribes. Symbolic anthropology in the comparative study of cultures, his-

tories, religions, and texts aus. Boon (ebd.: XI) stellt die These auf, dass eine

Kultur sich nur im Gegensatz zu einer anderen Kultur verwirklichen könne:

»The comparison of cultures requires not that we reduce them to platitudi-

nous similarity but that we situate them apart as equally significant inte-

grated systems of differences. A culture can materialize only in contradis-

tinction to another culture.« Der Vergleich von Kulturen erfordert also nicht,

dass wir sie auf banale Analogien begrenzen. Vielmehr sollten wir sie als ein-

zelne, für sich bedeutsame Systeme von Differenzen betrachten. In anderen

Worten: Man kann sich nur durch die Auseinandersetzung mit kulturellen

Gegenbildern selbst bilden bzw. selbst gestalten. Boon (vgl. ebd.) meint, dass

jede Gesellschaft durch ihre eigenen Ausprägungen als eine Kultur hervor-

tritt. Diese eigenen Ausprägungen wie z.B. Rituale, Mythen, religiöse Prakti-

ken und literarische Texte werden auch als »kulturelle Selbstübertreibungen«

(Bachmann-Medick 1987: 657) bezeichnet. Im Feld der Literatur ist dasTheater

ein besonderer Bereich von kultureller Selbstübertreibung.

In dieser Hinsicht dienten die Übersetzungen der Fremdwerke im 18.

Jahrhundert dem Theater und der Literatur nicht nur zur interkulturellen

Vernetzung. Vielmehr war diese interkulturelle Vernetzung ein Mittel der

»Selbstprofilierung« (ebd.) bzw. Selbstgestaltung der eigenen Kultur bzw.

Literatur. Somit war es irreführend, die fremden Werke, die für einen Kul-

turtransfer im Theater eingesetzt wurden, als Bedrohung der deutschen

Kultur aufzufassen, wie es Gottsched (1744) tat. Diejenigen, die sich für

ein von allen Fremdeinflüssen ›gereinigtes‹ deutsches Theater einsetzten,

konnten die eigene Kultur gar nicht profilieren, denn laut Boons These ist

das erst möglich, wenn man sich mit anderen Kulturen auseinandersetzt

(vgl. Boon 1982: XI). Diejenigen – u.a. Krüger – die dies verstanden, handel-

ten hingegen adäquat. Wichtig für Krüger war, in dieser Vielfalt nicht den

eigenen nationalen Charakter zu verlieren. Vielmehr sollte man lernen, sich

durch die Vielfalt selbst zu modellieren. Dies lässt sich aus seinen Texten

rekonstruieren, beispielsweise aus seiner Fabel Der Hase, ein Hofmann (1986b)

und aus seinem Lustspiel Herzog Michel (1986c). So wandelte Krüger (1986b)

in der Fabel Der Hase, ein Hofmann ein Stück von La Fontaine (1820), und

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer 139

zwar La Cour du Lion, ab. Der Stoff von La Fontaines Fabeln wiederum war

meistens eine Adaption arabischer Quellen, wie es auch hier der Fall ist.

Denn La Fontaines Fabel weist große Ähnlichkeit mit der Fabel Der Reiher, der

einem Krebs an den Kragen wollte und dabei sein Leben verlor aus Kalila und Dimna

auf (vgl. Monschi 1996: 32). Die Fabeln sind vom Thema und der Lehre her

ähnlich und erfüllen jeweils eine politische Aufklärungsfunktion. Es wird

eine gewisse Kritik an den Herrschern geübt und das Augenmerk der Leser

auf die materielle Not und die Abhängigkeit der Landesbevölkerung vom

Gutsherrn gelenkt.

Die Fabel aus Kalila und Dimna (vgl. Monschi 1996: 32) handelt von einem

Reiher, der mit einer List und dem Vorwand, die Fische vor den Fischern ret-

ten zu wollen, diese fortträgt und verzehrt. Ein Krebs möchte sich rächen und

rettet alle, die noch am Leben sind. Krügers Fabel erzählt von einem Löwen,

der alle Tiere an seinem Hof versammelt und dort ankündigt, dass er kei-

ne »Plumppheiten« (Krüger 1986b: 46) mehr erlauben werde und dass jeder,

der sich gegen die Hofmanieren stelle, zum Tode verurteilt würde. Der Hase

glaubt, vor der Todesstrafe geschützt zu sein, wenn er zu allem ›Ja‹ sagt. Da

fragt ihn der Fuchs, »ob er ihn auf [unserem] Tisch zu Brateschlagen« (ebd.:

47) darf, und der Hase antwortet mit »Ja« (ebd.), weil er es sich angewöhnt

hat, zu allem ›Ja‹ zu sagen. Metaphorisch ist der Hase das Volk, während der

Fuchs den Herrscher vertritt. Die Moral von Krügers Fabel lautet jedenfalls:

»O möchte doch zu unserer Zeit auch jeder Jaherr also Sterben!« (Ebd.: 46)

Ähnlich ist es im einaktigen, in Versen geschriebenen LustspielHerzogMi-

chel (1986c). Dieses Stück wurde zum ersten Mal 1750 in Leipzig aufgeführt

(vgl. Wittekindt 1898: 82). Es stellt eine Dramatisierung von Johann Adolf

Schlegels Fabel Das ausgerechnete Glück (1769) dar. Schlegels deutsche Versi-

on des Lustspiels beruht auf einem aus dem arabischen Raum übermittelten

Stoff, der wiederum auf ein antikes Motiv zurückgeht. Quelle ist das arabi-

sche Märchen Alnnaschar, das von La Fontaine ins Französische übersetzt und

von Schlegel (1769), Gleim (1885) und Krüger (1986c) übernommen wurde (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Nashwa Abou Seada

Bolte/Polivka 1918: 264).3 Dieses Märchen taucht auch in der Sammlung Tau-

send und eine Nacht (Mahdi 1984) auf.

Im deutschen Lustspiel Herzog Michel (1986c) geht es um den Bauern-

knecht Michel, der von seinem aberwitzigen Plan, in die obere Gesell-

schaftsschicht aufzusteigen, geheilt wird und zu den einfachen Formen des

ländlich-sittlichen Liebeslebens zurückfindet: Michel fängt eine Nachtigall,

die er an einen Großgrundbesitzer verkaufen möchte, um mit dem Erlös

seinen gesellschaftlichen Aufstieg bis zumHerzog zu finanzieren. Bei seinem

Aufstieg will er seine bisherigen Wegbegleiter zurücklassen. Während eines

Streits mit seiner Verlobten entflieht ihm jedoch die Nachtigall und mit ihr

alle seine Träumereien vom Glück. Aus der Erzählung lernt man, dass sich

der Mensch nicht den Träumen von einer goldenen Zukunft hingeben sollte,

denn dadurch kann er sich um Glück und Zufriedenheit bringen. Der Stoff

der arabischen Fabel wurde zwar in die deutsche Version übertragen, jedoch

wurden die Handlungsabläufe verändert und Gestalten in eigener Weise

interpretiert.

Die orientalischen Motive wurden in der Literatur des 18. Jahrhunderts

meistens benutzt, um entweder die Fantasie zu steigern (vgl. Kautenburger

2006: 21) oder um die satirische Auseinandersetzung mit dem Despotismus

bzw.mit orientalischen Konzeptenwie Pracht,Glanz (vgl. Said: 1981: 11),Weis-

heit, Despotie und Sinnlichkeit auszudrücken (vgl. Polaschegg 2005: 143).

Neu an Krügers Werk war, dass der Orient in keiner Phase seines Lust-

spiels direkt4 zu erkennen ist. Krüger versucht eine gewisse ›Entgrenzung‹ zu

erzeugen. Die Figuren und Gestalten verkörpern zwar bestimmte Motive des

Orients, kommen abermit demOrient selbst nicht in Berührung. Er versucht,

nur bestimmte Erscheinungsformen des Orients herauszulösen, und wählt

dabei lediglich diejenigen aus, die sich in einer überzeichneten Form dazu

eignen, soziale Umstände mit besonderer Konzentration auf das Verhältnis

3 Ausmeiner Forschung an der Forschungsbibliothek Gotha ergab sich, dass der Stoff ur-

sprünglich aus einer arabischen Fabel mit dem Titel Alnnaschar stammt und ins Deut-

sche übertragen wurde. Der Primärtext ist leider nicht erhalten, nur einige sehr kur-

ze Hinweise zum Märchen und zum Inhalt. Heinsius (1838: 476) bezieht sich in seiner

Studie Vorschule der Sprach- und Redekunst oder theoretische praktische Anleitung zum rich-

tigen Schreiben und Verstehen der Deutschen Sprache auf Gleims Lustspiel Die Milchfrau

(1885) und geht der Stoffgeschichte nach, worauf er auf Krügers Text hinweist. Weite-

re Untersuchungen des inzwischen leider verschollenen Primärtexts hätten bestimmt

interessante Ergebnisse ergeben.

4 Direkt im Sinne von Schauplätzen oder Namen, die auf den ›Orient‹ verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer 141

zwischen Mann und Frau zu kritisieren. So etwa, wenn er die orientalische

Sinnlichkeitskultur ausdrücken möchte. Dabei zeigt sich eine Reflexion der

dominanten Männerposition gegenüber den unterworfenen Frauen, von de-

nen Michel sich je nach seinem sinnlichen Begehren eine aussuchen möchte.

Die Betonung bzw. Erhebung der Sinnlichkeit (vgl. Stamm 2010: 239) ist ein

orientalisches Motiv, das auf ›typische orientalische‹ Sitten bzw. Züge hin-

weist, wie etwa den Hofstaat oder die Institution des Harems (vgl. Guirguis

1972: 29).

Ferner versucht Krüger, auf einzelne orientalische Teilaspekte hinzuwei-

sen, die er besonders anhand der Vorstellungen ausdrückt, die sich Michel

von seinemHerzogtummacht, etwa dass es voll von »goldnen Kleidern« (Krü-

ger 1986c: 487), voll von »Pferden« (ebd.: 481) und »Elephanten« (ebd.: 486)

sein soll. Bemerkenswert ist, dass im arabischen Original in Tausend und eine

Nacht (Mahdi 1984) dieselben orientalischen Aspekte erscheinen, wie etwa der

Wunsch des armen Glas-Händlers in Alnnaschar (vgl. Mahdi 1984: 364), einen

Elefanten und viele prachtvolle, mit Gold verzierte Kleider zu besitzen.

Krüger versucht, dem Leser die glanzvolle Prachtentfaltung des Orients

durch die Übertragung einzelner Teilaspekte der orientalischenWelt zu schil-

dern. Der Grund für diese plakative Methode ist, dass er dem Leser die Mög-

lichkeit geben möchte, die Situation reizvoller und aufregender zu erleben.

Merkmale des orientalischenMilieus sind zwar vorhanden, die orientalischen

Motive werden aber zur Verfremdung eingesetzt.

Nicht nur die Aufnahme der Motive war neu, sondern vor allem die

Selbstprofilierung der eigenen anhand einer fremden Kultur. Hier trägt

Boons Theorie (vgl. Boon 1982: XI), die besagt, dass in jeder Kultur von sich

aus schon der Kontrast bzw. das Gegenbild einer anderen Kultur angelegt ist

(vgl. Bachmann-Medick 1987: 657). Dies setzt eine gewisse Interkulturalität

voraus, die ihren Ausdruck besonders in den symbolischen Darstellungen

der Kulturen findet, wie z.B. im Theater und der Literatur. Somit treffen

sich die Kulturen durch die Bilder, die in der eigenen Kultur von anderen

Kulturen existieren. Um diesen Aspekt der Interkulturalität als Mittel der

Selbstprofilierung und Gestaltung zu veranschaulichen, ist Krügers Herzog

Michel (1986c) gut geeignet.

Das antike Motiv, das in diesem Lustspiel übernommen wurde, ist das

Motiv der Unvereinbarkeit von Glück und Reichtum (vgl. Ranke u.a. 2004:

480). Es wurde aus der arabischen Version übernommen und modifiziert,

sodass es ein »abendländisches Gewand« (Pforr 1925, zitiert nach Faranak

2007: 244) erhält und somit ein »orientalisches Geschehen in heimatlichem

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Nashwa Abou Seada

Gewand« (ebd.) zeigt. Das Motiv wurde, so gesehen, an die eigenen Sitten an-

gepasst und verlor damit die eigene Identität. Demzufolge entwickelte sich

ein Gemisch von Sitten und Gebärden nach europäisch-orientalischem Vor-

bild. Anschließend wurde es so in der deutschen Version dargestellt. Die An-

verwandlung desMotivs zeigt, dass das Zusammentreffen der Kulturen durch

die jeweiligen Bilder erfolgt, die bereits in den beiden Kulturen existieren.

Das Motiv entspricht auch einer wichtigen Aussage des Fabelbuchs Kalila und

Dimna (Monschi 1996), derzufolge der Mensch ein Gefangener seiner eigenen

Wünsche und Ziele ist (vgl. Najmabadi 1996: 443).5 Michel ist in dem Glauben

gefangen, dass die Nachtigall sein ganzes Leben ändernwürde.Die Nachtigall

wird zum Angelpunkt seines ganzen Lebens; ohne sie ist er nichts.

Hier zeigt sich, dass der Kern der beiden Texte nahezu unverändert

blieb. Es wurden primär die Funktionen der Motive modifiziert. Das zeigt

sich gerade am Motiv der Nachtigall. Die Nachtigall hatte in der Anti-

ke die Funktion einer Repräsentationsfigur und symbolisierte zudem die

Dichtkunst (vgl. Butzer/Jacob 2012: 290). Im Arabischen wurde sie eher als

Allegorie der sehnsüchtigen Seele eingesetzt, während sie im Deutschen

vorwiegend als schmückend orientalisches Element oder auch als Symbol der

erfüllten Liebe und der Liebessehnsucht verwendet wurde (vgl. ebd.). Krüger

setzte sich mit der symbolischen Repräsentation der arabischen Kulturdif-

ferenzen auseinander und transferierte die Nachtigall ins Deutsche, was

einen interkulturellen Prozess darstellt, der der Selbstprofilierung dient.6

An die Stelle der Taube, die z.B. in Europa als ein Symbol für Sanftmut7

gilt, tritt im Lustspiel die Nachtigall, die in der orientalischen Literatur als

Symbol der Liebessehnsucht dient.8 Krüger setzte also eine Tierform ein,

die nicht zu seiner Gegend passt, um den Verfremdungseffekt zu steigern,

und vermittelte dadurch dem Rezipienten das Fremde durch ein Gefühl der

Irritation. Somit zeigt sich Krügers Anpassungsvermögen in verschiedenen

5 Najmabadi (vgl. 1996: 443)weist in seinerUntersuchungdarauf hin, dass es sichhierbei

ursprünglich um einen buddhistischen Glaubenssatz handelt.

6 Zur Aufklärungszeit war es üblich, Tierfabeln zu lesen. Dieser Trend ist auf den großen

Einfluss von La Fontaines Fabeldichtung zurückzuführen (vgl. Stein 1889: 4).

7 Das Motiv der Taube stammt aus der antiken Heilkunst, nach der Tauben keine Galle

besitzen. Somit wurde es besonders von den Kirchenvätern als Symbol der Sanftmut

betrachtet. Im ägyptischen Kulturkreis gilt die Taube eher als Seelenvogel (vgl. Butzer/

Jacob 2012: 441).

8 Die Nachtigall ist im christlichen Kontext ein Symbol der liebenden Seele. In der ori-

entalischen Literatur steht sie für die Liebessehnsucht (vgl. Butzer/Jacob 2012: 290).

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer 143

Situationen. Letztendlich zielte er aber darauf ab, die eigene Kultur durch

indirekte Anregungen und Mittel zu bereichern.

Das wird noch deutlicher, wennman die Funktion der Nachtigall im deut-

schen Lustspiel Herzog Michel (1986c) näher betrachtet. Man erkennt, dass die

Nachtigall eher eine aus beiden Kulturen kombinierte Funktion besitzt. Die

deutsche Version verbindet die antike Funktion der Nachtigall als Repräsen-

tationsfigur mit ihrer Funktion im Arabischen als Sehnsuchtselement. Vom

Konzept der Sehnsucht wurde imDeutschen aber nicht die transzendente Be-

ziehung zu Gott übernommen; vielmehr wurde sie mit demMotiv des Reich-

tums verknüpft. Es zeigt sich, dass Texte wie Der Reiher, der einem Krebs an den

Kragen wollte und dabei sein Leben verlor und Alnnaschar nicht nur mit kultur-

bedingten Modifikationen neu gesehen werden können, sondern dass sich

diese Texte auch in fremde Texte verwandeln und folglich ganz andere in-

terkulturelle Bedeutungen entfalten können – oder besser gesagt, eine neue

Selbstprofilierung ermöglichen. In dieser Hinsicht ist die kulturelle Vernet-

zung der literarischen Texte ein wichtiges Mittel zur Ausbildung der eigenen

Kultur – ganz im Sinne von Boons Theorie.

6. Schlussfolgerung

Ausgehend von den erwähnten Beispielen kann geschlussfolgert werden, dass

kulturelle Kategorien in der Literatur nicht nur reproduziert werden können,

sondern sich gegenseitig herausbilden, reflektieren und verändern. So wird

der Leser zwar mit einer fremdartigen Zivilisation konfrontiert, stellt jedoch

im Laufe der Lektüre fest, dass diese viele Ähnlichkeiten mit der eigenen auf-

weist. Die Literatur des 18. Jahrhunderts im Besonderen und die Kunst im

Allgemeinen profitierten von dieser Auseinandersetzung mit den Differen-

zen, da sie zur Selbstprofilierung und Selbstausbildung der eigenen Literatur

und Kunst beitrug.

Literaturverzeichnis

Altenmüller, Hartwig (1989): Die »Geschichte des Schiffbrüchigen« – Ein Auf-

ruf zum Loyalismus? In: Hartwig Altenmüller/Renate Germer (Hg.): Mis-

cellanea Aegyptologica. Wolfgang Helck zum 75. Geburtstag. Hamburg,

S. 7-21.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Nashwa Abou Seada

Bachmann-Medick, Doris (1987): Kulturelle Texte und interkulturelles

(Miß-)Verstehen. In: Alois Wierlacher (Hg.): Perspektiven und Verfahren

interkultureller Germanistik. München, S. 653-665.

Benz, Richard (1908): Märchen-Dichtung der Romantiker. Mit einer Vorge-

schichte. Gotha.

Bolte, Johannes/Polivka, Georg (1918): Anmerkungen zu den Kinder- und

Hausmärchen der Brüder Grimm. Band. 3. Leipzig.

Boon, James (1982): Other tribes, other scribes. Symbolic anthropology in the

comparative study of cultures, histories, religions, and texts. Cambridge.

Brunner, Horst (1967): Die poetische Insel. Stuttgart.

Butzer, Günter/Jacob, Joachim (Hg.; 2012): Metzler Lexikon literarischer Sym-

bole. Stuttgart/Weimar.

Devrient, Hans (1978): Johann Friedrich Schönemann und seine Schau-

spielergesellschaft. Hg. v. Berthold Litzmann. Neudruck. Nendeln/

Liechtenstein.

Faranak, Haschemi (2007): Fabeln als Kulturvermittler. In: Jörg Roche/Jörg

Wormer (Hg.): Transkulturalität im europäisch-islamischen Dialog. Ber-

lin, S. 232-254.

Gleim, Johann Wilhelm Ludwig (1885): Die Milchfrau. In: Ders.: Ausgewählte

Werke. Herausgegeben von Leonhard Lier. Leipzig, S. 121-122.

Gottsched, Johann Christoph (1744): Die deutsche Schaubühne: nach den Re-

geln und Mustern der Alten. Leipzig.

Guirguis, Fawzy D. (1972): Bild und Funktion des Orients in Werken der deut-

schen Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts. Berlin.

Hall, Anja (2008): Paradies auf Erden? Mythenbildung als Form von Fremd-

wahrnehmung: Der Südsee-Mythos in Schlüsselphasen der deutschen Li-

teratur. Würzburg.

Heinsius, Theodor (1838): Vorschule der Sprach- und Redekunst oder theore-

tische praktische Anleitung zum richtigen Schreiben und Verstehen der

deutschen Sprache. Berlin.

Hinck,Walter (1965): Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und

die italienische Komödie. Commedia dell’arte und Théâtre Italien. Stutt-

gart.

Jacobs, Jürgen (1970): Nachwort. In: Johann Christian Krüger: Die Geistlichen

auf dem Lande und Die Candidaten. Faksimiledruck nach den Ausgaben

von 1743 und 1748. Mit einem Nachwort von Jürgen Jacobs. Stuttgart, S. 1-

15.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer 145

Kautenburger, Monika (2006): Vom Orient zum Orientalismus. In: Monika

Kautenburger/Christian Timm (Hg.): Morgenland und Abendland. Das

orientalische Erbe in der europäischen Geistes- und Kulturgeschichte.

Hamburg, S. 21-50.

Kimpel, Dieter (1985): Mehrsprachigkeit in der deutschen Aufklärung. Ham-

burg.

Koch, Hans-Albrecht (1974): Das deutsche Singspiel. Stuttgart.

Krüger, Johann Christian (1986a): Der blinde Ehemann. In: Ders.: Werke. Kri-

tische Gesamtausgabe. Hg. von David G. John. Tübingen, S. 411-477.

Krüger, Johann Christian (1986b): Der Hase, ein Hofmann. In: Ders.: Werke.

Kritische Gesamtausgabe. Hg. von David G. John. Tübingen, S. 46-47.

Krüger, Johann Christian (1986c): Herzog Michel. In: Ders.: Werke. Kritische

Gesamtausgabe. Hg. von David G. John. Tübingen, S. 477-499.

La Fontaine, Jean de (1820): La Cour du Lion. In: Ders.: Fables from La

Fontaine, in English verse. Hg. v. John Murray. London, S. 288-293.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1846): Ermahnung an die Teutsche, ihren Ver-

stand und Sprache beßer zu üben samt beigefügten Vorschlag einer

Teutschgesinten Gesellschaft. Aus den Handschriften der Königlichen Bi-

bliothek zu Hannover. Herausgegeben von Dr. C. L. Grotefend. Hannover.

Mahdi, Muhsin (Hg.; 1984).: The thousand and one nights from the earliest

known sources. Leiden.

Maher, Mustafa (1979): Das Motiv der orientalischen Landschaft in der deut-

schen Dichtung von Klopstocks »Messias« bis zu Goethes »Divan«. Stutt-

gart.

Montesquieu, Charles de Secondat (2019): Lettres persanes [1721]. Paris.

Monschi, Nasrollah (1996): Kalila und Dimna. Fabeln aus dem klassischen Per-

sien. Herausgegeben und übersetzt von Seyfeddin Najmabadi und Sieg-

fried Weber. München.

Najmabadi, Seyfeddin (1996): Nachwort. In: Nasrollah Monschi: Kalila und

Dimna. Fabeln aus dem klassischen Persien. Herausgegeben und über-

setzt von Seyfeddin Najmabadi und Siegfried Weber. München, S. 439-

451.

Pforr, Anton von (1925): Bidpai. Das Buch der Beispiele der alten Weisen. Ber-

lin.

Polaschegg, Andrea (2005): Der andere Orientalismus. Regeln deutsch mor-

genländischer Imagination im 19. Jahrhundert. Berlin/New York.

Radaelli, Giulia (2011): Literarische Mehrsprachigkeit. Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Nashwa Abou Seada

Ranke, Kurt/Brednich, Rolf Wilhelm/Alzheimer, Heidrun/Bausinger, Her-

mann/Brückner, Wolfgang/Drascek, Daniel/Gerndt, Helge/Köhler-Zülch,

Ines/Roth, Klaus/Uther, Hans-Jörg (Hg.; 2004): Enzyklopädie des Mär-

chens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählfor-

schung. Berlin/New York.

Riedel, Volker (1999): Goethe und seine Zeit im Spannungsfeld zwischen Anti-

ke undModerne. In: Mitteilungen der Winckelmann-Gesellschaft 62, Bei-

lage, S. 1-18.

Said, Edward (1981): Orientalismus. Frankfurt a.M.

Schlegel, Johann Adolf (1769): Das ausgerechnete Glück. In: Ders. (Hg.): Fa-

beln und Erzählungen. Zum Druck befördert von Carl Christian Gärtner.

Leipzig, S. 65-83.

Stamm, Ulrike (2010): Der Orient der Frauen. Reiseberichte deutschsprachi-

ger Autorinnen im frühen 19. Jahrhundert. Köln/Weimar.

Stein, Ferdinand (1889): Lafontaines Einfluss auf die deutsche Fabeldichtung

des achtzehnten Jahrhunderts. In: Schwenger, Heinrich (Hg.): Jahres-

bericht über das Kaiser-Karls-Gymnasium zu Aachen für das Schuljahr

1888/89. Aachen, S. 3-32.

Voltaire, François-Marie Arouet (2012): Zadig ou la destinée. Histoire orienta-

le. Hg. v. Walter Widmer. Bern.

Vöhler,Martin (2003): Ein Adler über den Krähen? Zur Funktion der Antike im

europäischen Kulturtransfer des achtzehnten Jahrhunderts am Beispiel

Pindars. In: Barbara Schmidt-Haberkamp/Uwe Steiner/BrunhildeWehin-

ger (Hg.): Europäischer Kulturtransfer im 18. Jahrhundert. Literaturen in

Europa – Europäische Literatur? Berlin, S. 163-179.

Wittekindt, Wilhelm (1898): Johann Christian Krüger als Lustspieldichter.

Marburg.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010 - am 13.02.2026, 07:09:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

