Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer
Mehrsprachigkeit und interkulturelle Vernetzung
als Mittel zur Selbstprofilierung

Nashwa Abou Seada

Abstract

»The comparison of cultures requires not that we reduce them to platitudinous similarity
but that we situate them apart as equally significant integrated systems of differences.
A culture can materialize only in contradistinction to another culture.« (Boon 1982: 128)
This paper aims to answer questions regarding the reasons of cultural transmission in
Europe in the 18th century. It will try to shed light on the mutual exchange between Ara-
bic and German cultures and the effect of this exchange on German literature in the 18th
century. The contribution will treat such modifications of Arabic motifs with the example
of Johann Christian Kriiger’s plays. This is in order to prove that intercultural exchange
should be understood as a means of the self-profiling of one’s own language. The focus
is on how both cultures enriched each other through exposure, discovery and exchanging
themes, and to proof that it was not only a selective appropriation of a respective partner.
It represents much more a unity in which the engagement and the exchange of literary
concepts and motifs, precisely through their uniqueness, create a mutual foundation and
generate their development.

Title: Between cultural communication and transfer of ideas: Multilingualism and inter-
cultural networking as a means of self-profiling
Keywords: self-profiling; transmission; intercultural exchange; 18th century; culture; lan-

guage

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Nashwa Abou Seada

1. Einfiihrung

Das Wort Ubergang kann im Sinne von Uberschreitung oder im Sinne von Uber-
briickung verstanden werden. Beide Begriffe vermitteln den Prozess einer ge-
wissen Verinderung. Diese Veranderung ist Resultat eines Transferprozesses.
Der wichtigste Transfer ist im Kontext des vorliegenden Beitrags der des Ide-
entransfers. Dieser bestimmt die eigene Identitit der jeweiligen Nation. Dies
war auch der Fall in Deutschland im 18. und 19. Jahrhundert, als sich eine na-
tionale Identitit zunichst iiber die Kultur und Sprache formierte. Erst spiter
entstand mit dem Verfall der feudalen Struktur und dem Aufkommen des
Biirgertums die Idee der staatlichen Einheit. Ubersetzungen spielten dabei
eine erhebliche Rolle, da andere europiische Literaturen die Ausbildung der
nationalen Eigenart stark beeinflussten.

Diese kurze Einfithrung bekriftigt die Ausgangshypothese des Beitrags,
wonach die literarische Vernetzung und der Kulturtransfer in Europa nicht
nur eine selektive Aneignung des jeweiligen Partners darstellt, sondern beide
vielmehr eine Einheit bilden, in der die Auseinandersetzung mit und der Aus-
tausch von einzigartigen literarischen Konzeptionen und Motiven stattfand.

2. Methodischer Ansatz

Eine Ausarbeitung dieser These erfolgt mit Bezug auf den kulturanthropo-
logischen Ansatz von Boon (vgl. 1982: 128) und soll zeigen, dass sich einige
literarische Werke des 18. Jahrhunderts mit der symbolischen Reprisentation
der arabischen Kulturdifferenzen auseinandersetzten, die spiter ins Deut-
sche transferiert wurden. Damit kann Interkulturalitit als ein Prozess reflek-
tiert werden, der der Selbstprofilierung dient. In dieser Hinsicht ist die kultu-
relle Vernetzung der literarischen Texte ein wichtiges Mittel zur Ausbildung
der eigenen Kultur.

Vor diesem Hintergrund wird im ersten Teil des Beitrags auf das Phino-
men der Mehrsprachigkeit innerhalb der Aufklirungszeit naher eingegangen.
Im Anschluss werden im zweiten Teil die Rolle der Literatur als Kulturvermitt-
lerin und somit auch die jeweiligen Motive und Funktionen in der Literatur
beleuchtet. SchlieSlich werden im letzten Teil Johann Christian Kriigers Wer-
ke Herzog Michel (1986c), Der blinde Ehemann (1986a) und seine Fabel Der Hase,
ein Hofmann (1986b) exemplarisch herangezogen, um diese Rolle zu belegen.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

Die Auswahl der Werke erfolgt dabei aufgrund ihrer analogen Stoffgeschich-
te.

3. Zum Phanomen der Mehrsprachigkeit in der Aufklarungszeit

Das mittelalterliche Europa zeigte sich als ein »Babel von neuen Sprachen«
(Radaelli 2011: 21). Diese neuen Sprachen, die zur Schrift und Literatur auf-
blithten, waren immer noch der allgegenwirtigen lateinischen Sprache ver-
pflichtet. Die dadurch zustande kommende Mehrsprachigkeit prigte die eu-
ropaische Literatur bis weit iber das Mittelalter hinaus (vgl. Kimpel 1985:148).
Die meisten Schriftsteller standen vor der Wahl zwischen dem Lateinischen
und der jeweiligen Volkssprache. Schriftsteller und Dichter spielten eine gro-
Re Rolle bei der Entwicklung der Volkssprache. Das Lateinische konnte erst
im 17. Jahrhundert durch das Franzdsische abgelost werden. Der Kulturaus-
tausch zwischen den europiischen Lindern - vor allem zwischen Frankreich,
England und Deutschland — zeigte sich im 18. Jahrhundert als eine bemer-
kenswerte Kraft. Die Belebung des Austausches wurde vor allem durch In-
stitutionen wie Theater, Universititen sowie Journale und Korrespondenz-
netzwerke geprigt, wihrend von einer anderen Seite durch die zunehmen-
den Grand Tours der Adligen und die Bildungsreisen des Biirgertums der
Kontakt noch intensiver gepflegt wurde. Es herrschte eine fruchtbare Mehr-
sprachigkeit. Diese Mehrsprachigkeit erzeugte eine Reihe von neuartigen Be-
zugspunkten, insbesondere durch die Verbreitung von Anthologien, durch
Ubersetzungen und Nachdrucke (vgl. Véhler 2003: 163). So verfasste Gottfried
Wilhelm Leibniz seine Schriften z.B. mehrheitlich auf Franzésisch. In sei-
ner Ermahnung an die Teutsche, ihren Verstand und Sprache befSer zu iiben warnt
er aber auch davor, die deutsche Sprache nicht fir Erkenntniszwecke einzu-
setzen und weiterzuentwickeln (vgl. Leibniz 1846: 15). Dies deutet auf einen
intensiven kulturelleren Transfer hin, der vor allem durch Mehrsprachigkeit
erzeugt wurde. An diesem intensiven Kulturtransfer war auch die Antike be-
teiligt, denn sie spielte immer noch eine wichtige Rolle. Die antiken Autoren
waren nimlich Vorbilder fiir die Schriftsteller. Allerdings hatten diese auch
selbst ihre Vorbilder, die iiber die innereuropiischen Grenzen hinausgingen
und bis zur arabischen und dgyptischen Literatur und Kultur reichten.

13.02.2026, 07:08:10.

135


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Nashwa Abou Seada

4. Die Rolle der Literatur als Kulturvermittlerin:
Zu den Motiven und Funktionen

Die Spannung zwischen klassizistischer Asthetik und aufklirerischem Histo-
rismus, zwischen Kanonisierung des Altertums und Anerkennung der Eigen-
stindigkeit anderer Kulturen gehorte zu den Wesensmerkmalen des Bildes
von der Antike um 1800 (vgl. Riedel 1999: 11). Die Auflockerung der strengen
Muster und das Interesse an anderen Kulturen sowie die Anerkennung der
Eigenstindigkeit dieser Kulturen ebneten den Weg zur Begegnung mit an-
deren Literaturen als Inspirationsquellen. So existieren in der deutschen Li-
teraturgeschichte zahlreiche Werke und Arbeiten, die ihre Inspiration in der
arabischen Literatur fanden. Der berithmteste Vertreter dieser Stromung war
der deutsche Kritiker Johann Gottfried Herder, der sich insbesondere mit der
sorientalischen« Lyrik beschiftigte (vgl. Maher 1979: 25).

Das Wissen um die Motive der arabischen Welt wurde hauptsichlich
durch die auf Latein verfasste wissenschaftliche Literatur in die deutsche
Literatur vermittelt. Die Motive wurden aber von den Autoren dieser Zeit
meistens in ihre eigenen Werke eingebracht, indem sie ihre eigenen Anliegen
mit dem Stoff verbanden und sich durch die Differenz selbst profilierten.
Zudem ist festzuhalten, dass auch in der darstellenden Kunst meistens orien-
talische Motive benutzt wurden, um die Fantasie zu steigern. Dabei wurden
sie in der Literatur der Aufklirung als Verfremdungseffekt eingesetzt, um
die scharfe Kritik an der bestehenden Gesellschaftsform und am Verhalten
des Adels milder erscheinen zu lassen (vgl. Kautenburger 2006: 21).

Als Musterbeispiel und Vorbild fir deutsche Literaten galt der berithmte
Roman der franzosischen Aufklirung Lettres persanes von Montesquieu (2019),
der 1721 in Amsterdam erschienen war. Auch Voltaires berithmter Text Zadig
ou la Destinée (2012) von 1747 benutzt Zadig als Sprachrohr des Autors; der
babylonische Hof steht wiederum fiir Versailles. Kriigers Der blinde Ehemann
(1986a) begriindet in der frithen Aufklirung eine neue Komddiengattung,
und zwar die des »dramatisierten Feenmirchens und des komischen Zau-
berspiels« (Hinck 1965: 238). In Deutschland war diese Gattung aufgrund von
Gottscheds Ablehnung nicht sehr prisent. Erst gegen 1770 wurde sie durch
Wieland in der deutschen Literatur aufgewertet (vgl. Koch 1974: 49). Der blinde
Ehemann wurde von Kriiger zwar im Jahr 1749 verfasst, aber erst nach seinem
Tod im Jahr 1751 zum ersten Mal in Schleswig aufgefiihrt (vgl. Devrient 1978:
364).

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

Besonders an diesem Stiick ist, dass es nicht nur Motive und Figuren des
Feenmairchens enthilt, sondern auch noch deutliche Entlehnungen aus der
italienischen Stegreifkomddie® sowie Elemente des biirgerlichen Rithrstiicks
(vgl. Jacobs 1970: 6) und einige Ubernahmen aus der igyptischen Literatur
in Anlehnung an das altigyptische Werk Geschichte des Schiffbriichigen (vgl. Al-
tenmiiller 1989: 15). Diese schlagen sich insbesondere in der verschachtelten
Textstruktur von Kriigers Werk und in der wortgetreuen Wiederaufnahme ei-
ner Erzihlpassage sowie in der zwei- bis dreifachen Wiederholung von Sitzen
nieder. Interessant ist hier auch die Funktionalisierung einiger Motive, etwa
des Motivs der Insel und ihres willkiirlichen Wohlstands sowie der Figur der
Schlange und ihres Schicksals.

Die Insel verkdrpert fiir die Schiffbriichigen die Hoffnung auf und die
Sehnsucht nach einer besseren Welt. Die Insel ist in diesem Sinne sogar ein
Ort der »ersehnten Zuflucht« (Hall 2008: 59). Nach Brunner (vgl. 1967: 140f.)
unterscheidet man bei poetischen Inseln zwischen sozialutopischen und
fluchtutopischen Texten. Die Sehnsucht nach einem Insel-Dasein verbindet
sozialutopische mit fluchtutopischen Motiven (vgl. Hall 2008: 60of.).

Aus der Untersuchung beider Werke ergibt sich, dass die beiden Haupt-
figuren der Geschichte, die Schlange in Geschichte des Schiffbriichigen (vgl. Al-
tenmiiller 1989: 17) und Olgyvia in Der blinde Ehemann (Kriiger 1986a), je ihr
eigenes ungliickliches Schicksal haben. Beide Figuren erleben ein Ungliick,
das durch ein irrationales Mittel behoben wird. In dieser Hinsicht sind die
Schicksale und die Problembehebungen in den beiden Geschichten vergleich-
bar. Die fremde Kultur hat eine pidagogische Wirkung und dient zur mora-
lischen Belehrung.* Schon die Wahl des Schauplatzes bestitigt das.

1 Ein wichtiges Ziel der Gottsched’schen Polemik war die italienische Commedia dell’ar-
te wegen ihrer Tradition des Stegreifspiels, der freien Spielszenen und der Harlekin-
masken. Das Stegreifspiel stellte eine Vorform des modernen Improvisationstheaters
dar (vgl. Jacobs 1970: 6).

2 Eine ausfiihrliche geschichtliche Untersuchung der Ubernahme von orientalischen
Motiven in der deutschen Feen- und Marchendichtung legt Benz in seiner Studie
Miirchen-Dichtung der Romantiker. Mit einer Vorgeschichte aus dem Jahr 1908 vor. Ich stiit-
ze mich hier auf seine geschichtliche Untersuchung.

13.02.2026, 07:08:10.

137


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Nashwa Abou Seada

5.  Kriigers Herzog Michel: Interkulturelle Vernetzung als Mittel
der Selbstprofilierung

Den kulturanthropologischen Ansatz zur Untersuchung interkultureller Be-
gegnungen in der Literatur arbeitet Boon (1982) in seiner Abhandlung Other
tribes, other scribes. Symbolic anthropology in the comparative study of cultures, his-
tories, religions, and texts aus. Boon (ebd.: XI) stellt die These auf, dass eine
Kultur sich nur im Gegensatz zu einer anderen Kultur verwirklichen kénne:
»The comparison of cultures requires not that we reduce them to platitudi-
nous similarity but that we situate them apart as equally significant inte-
grated systems of differences. A culture can materialize only in contradis-
tinction to another culture.« Der Vergleich von Kulturen erfordert also nicht,
dass wir sie auf banale Analogien begrenzen. Vielmehr sollten wir sie als ein-
zelne, fir sich bedeutsame Systeme von Differenzen betrachten. In anderen
Worten: Man kann sich nur durch die Auseinandersetzung mit kulturellen
Gegenbildern selbst bilden bzw. selbst gestalten. Boon (vgl. ebd.) meint, dass
jede Gesellschaft durch ihre eigenen Ausprigungen als eine Kultur hervor-
tritt. Diese eigenen Ausprigungen wie z.B. Rituale, Mythen, religiose Prakti-
ken und literarische Texte werden auch als »kulturelle Selbstiibertreibungen«
(Bachmann-Medick 1987: 657) bezeichnet. Im Feld der Literatur ist das Theater
ein besonderer Bereich von kultureller Selbstiibertreibung.

In dieser Hinsicht dienten die Ubersetzungen der Fremdwerke im 18.
Jahrhundert dem Theater und der Literatur nicht nur zur interkulturellen
Vernetzung. Vielmehr war diese interkulturelle Vernetzung ein Mittel der
»Selbstprofilierung« (ebd.) bzw. Selbstgestaltung der eigenen Kultur bzw.
Literatur. Somit war es irrefithrend, die fremden Werke, die fiir einen Kul-
turtransfer im Theater eingesetzt wurden, als Bedrohung der deutschen
Kultur aufzufassen, wie es Gottsched (1744) tat. Diejenigen, die sich fir
ein von allen Fremdeinfliissen >gereinigtes< deutsches Theater einsetzten,
konnten die eigene Kultur gar nicht profilieren, denn laut Boons These ist
das erst moglich, wenn man sich mit anderen Kulturen auseinandersetzt
(vgl. Boon 1982: XI). Diejenigen — u.a. Kriiger — die dies verstanden, handel-
ten hingegen adiquat. Wichtig fur Kriiger war, in dieser Vielfalt nicht den
eigenen nationalen Charakter zu verlieren. Vielmehr sollte man lernen, sich
durch die Vielfalt selbst zu modellieren. Dies ldsst sich aus seinen Texten
rekonstruieren, beispielsweise aus seiner Fabel Der Hase, ein Hofmann (1986b)
und aus seinem Lustspiel Herzog Michel (1986¢). So wandelte Kriiger (1986b)
in der Fabel Der Hase, ein Hofmann ein Stiick von La Fontaine (1820), und

13.02,2026, 07:09:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

zwar La Cour du Lion, ab. Der Stoff von La Fontaines Fabeln wiederum war
meistens eine Adaption arabischer Quellen, wie es auch hier der Fall ist.
Denn La Fontaines Fabel weist grofRe Ahnlichkeit mit der Fabel Der Reiher, der
einem Krebs an den Kragen wollte und dabei sein Leben verlor aus Kalila und Dimna
auf (vgl. Monschi 1996: 32). Die Fabeln sind vom Thema und der Lehre her
dhnlich und erfiillen jeweils eine politische Aufklirungsfunktion. Es wird
eine gewisse Kritik an den Herrschern geiibt und das Augenmerk der Leser
auf die materielle Not und die Abhingigkeit der Landesbevolkerung vom
Gutsherrn gelenkt.

Die Fabel aus Kalila und Dimna (vgl. Monschi 1996: 32) handelt von einem
Reiher, der mit einer List und dem Vorwand, die Fische vor den Fischern ret-
ten zu wollen, diese forttragt und verzehrt. Ein Krebs maochte sich richen und
rettet alle, die noch am Leben sind. Kriigers Fabel erzihlt von einem Lowen,
der alle Tiere an seinem Hof versammelt und dort ankiindigt, dass er kei-
ne »Plumppheiten« (Kriiger 1986b: 46) mehr erlauben werde und dass jeder,
der sich gegen die Hofmanieren stelle, zum Tode verurteilt wiirde. Der Hase
glaubt, vor der Todesstrafe geschiitzt zu sein, wenn er zu allem >Ja< sagt. Da
fragt ihn der Fuchs, »ob er ihn auf [unserem] Tisch zu Brateschlagen« (ebd.:
47) darf, und der Hase antwortet mit »Ja« (ebd.), weil er es sich angewdhnt
hat, zu allem »Ja< zu sagen. Metaphorisch ist der Hase das Volk, wihrend der
Fuchs den Herrscher vertritt. Die Moral von Kriigers Fabel lautet jedenfalls:
»O mochte doch zu unserer Zeit auch jeder Jaherr also Sterben!« (Ebd.: 46)

Ahnlich ist es im einaktigen, in Versen geschriebenen Lustspiel Herzog Mi-
chel (1986¢). Dieses Stiick wurde zum ersten Mal 1750 in Leipzig aufgefiihrt
(vgl. Wittekindt 1898: 82). Es stellt eine Dramatisierung von Johann Adolf
Schlegels Fabel Das ausgerechnete Gliick (1769) dar. Schlegels deutsche Versi-
on des Lustspiels beruht auf einem aus dem arabischen Raum itbermittelten
Stoft, der wiederum auf ein antikes Motiv zuriickgeht. Quelle ist das arabi-
sche Mirchen Alnnaschar, das von La Fontaine ins Franzosische tibersetzt und
von Schlegel (1769), Gleim (1885) und Kriiger (1986¢) itbernommen wurde (vgl.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Nashwa Abou Seada

Bolte/Polivka 1918: 264).> Dieses Mirchen taucht auch in der Sammlung Tau-
send und eine Nacht (Mahdi 1984) auf.

Im deutschen Lustspiel Herzog Michel (1986¢c) geht es um den Bauern-
knecht Michel, der von seinem aberwitzigen Plan, in die obere Gesell-
schaftsschicht aufzusteigen, geheilt wird und zu den einfachen Formen des
landlich-sittlichen Liebeslebens zuriickfindet: Michel fingt eine Nachtigall,
die er an einen Grofigrundbesitzer verkaufen mochte, um mit dem Erlos
seinen gesellschaftlichen Aufstieg bis zum Herzog zu finanzieren. Bei seinem
Aufstieg will er seine bisherigen Wegbegleiter zuriicklassen. Wihrend eines
Streits mit seiner Verlobten entflieht ihm jedoch die Nachtigall und mit ihr
alle seine Triumereien vom Gliick. Aus der Erzdhlung lernt man, dass sich
der Mensch nicht den Triumen von einer goldenen Zukunft hingeben sollte,
denn dadurch kann er sich um Gliick und Zufriedenheit bringen. Der Stoff
der arabischen Fabel wurde zwar in die deutsche Version tibertragen, jedoch
wurden die Handlungsabliufe verindert und Gestalten in eigener Weise
interpretiert.

Die orientalischen Motive wurden in der Literatur des 18. Jahrhunderts
meistens benutzt, um entweder die Fantasie zu steigern (vgl. Kautenburger
2006: 21) oder um die satirische Auseinandersetzung mit dem Despotismus
bzw. mit orientalischen Konzepten wie Pracht, Glanz (vgl. Said: 1981:11), Weis-
heit, Despotie und Sinnlichkeit auszudriicken (vgl. Polaschegg 2005: 143).

Neu an Kriigers Werk war, dass der Orient in keiner Phase seines Lust-
spiels direkt* zu erkennen ist. Kriiger versucht eine gewisse >Entgrenzung« zu
erzeugen. Die Figuren und Gestalten verkdrpern zwar bestimmte Motive des
Orients, kommen aber mit dem Orient selbst nicht in Berithrung. Er versucht,
nur bestimmte Erscheinungsformen des Orients herauszulésen, und wihlt
dabei lediglich diejenigen aus, die sich in einer iiberzeichneten Form dazu
eignen, soziale Umstinde mit besonderer Konzentration auf das Verhiltnis

3 Aus meiner Forschung an der Forschungsbibliothek Gotha ergab sich, dass der Stoff ur-
spriinglich aus einer arabischen Fabel mit dem Titel Alnnaschar stammt und ins Deut-
sche tbertragen wurde. Der Primartext ist leider nicht erhalten, nur einige sehr kur-
ze Hinweise zum Marchen und zum Inhalt. Heinsius (1838: 476) bezieht sich in seiner
Studie Vorschule der Sprach- und Redekunst oder theoretische praktische Anleitung zum rich-
tigen Schreiben und Verstehen der Deutschen Sprache auf Gleims Lustspiel Die Milchfrau
(1885) und geht der Stoffgeschichte nach, worauf er auf Kriigers Text hinweist. Weite-
re Untersuchungen des inzwischen leider verschollenen Priméartexts hatten bestimmt
interessante Ergebnisse ergeben.

4 Direkt im Sinne von Schauplatzen oder Namen, die auf den»>Orient<verweisen.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

zwischen Mann und Frau zu kritisieren. So etwa, wenn er die orientalische
Sinnlichkeitskultur ausdriicken moéchte. Dabei zeigt sich eine Reflexion der
dominanten Minnerposition gegeniiber den unterworfenen Frauen, von de-
nen Michel sich je nach seinem sinnlichen Begehren eine aussuchen méchte.
Die Betonung bzw. Erhebung der Sinnlichkeit (vgl. Stamm 2010: 239) ist ein
orientalisches Motiv, das auf stypische orientalische« Sitten bzw. Ziige hin-
weist, wie etwa den Hofstaat oder die Institution des Harems (vgl. Guirguis
1972: 29).

Ferner versucht Kriiger, auf einzelne orientalische Teilaspekte hinzuwei-
sen, die er besonders anhand der Vorstellungen ausdriickt, die sich Michel
von seinem Herzogtum macht, etwa dass es voll von »goldnen Kleidern« (Krii-
ger 1986¢: 487), voll von »Pferden« (ebd.: 481) und »Elephanten« (ebd.: 486)
sein soll. Bemerkenswert ist, dass im arabischen Original in Tausend und eine
Nacht (Mahdi 1984) dieselben orientalischen Aspekte erscheinen, wie etwa der
Whunsch des armen Glas-Hindlers in Alnnaschar (vgl. Mahdi 1984: 364), einen
Elefanten und viele prachtvolle, mit Gold verzierte Kleider zu besitzen.

Kriiger versucht, dem Leser die glanzvolle Prachtentfaltung des Orients
durch die Ubertragung einzelner Teilaspekte der orientalischen Welt zu schil-
dern. Der Grund fiir diese plakative Methode ist, dass er dem Leser die Mog-
lichkeit geben mochte, die Situation reizvoller und aufregender zu erleben.
Merkmale des orientalischen Milieus sind zwar vorhanden, die orientalischen
Motive werden aber zur Verfremdung eingesetzt.

Nicht nur die Aufnahme der Motive war neu, sondern vor allem die
Selbstprofilierung der eigenen anhand einer fremden Kultur. Hier trigt
Boons Theorie (vgl. Boon 1982: XI), die besagt, dass in jeder Kultur von sich
aus schon der Kontrast bzw. das Gegenbild einer anderen Kultur angelegt ist
(vgl. Bachmann-Medick 1987: 657). Dies setzt eine gewisse Interkulturalitit
voraus, die ihren Ausdruck besonders in den symbolischen Darstellungen
der Kulturen findet, wie z.B. im Theater und der Literatur. Somit treffen
sich die Kulturen durch die Bilder, die in der eigenen Kultur von anderen
Kulturen existieren. Um diesen Aspekt der Interkulturalitit als Mittel der
Selbstprofilierung und Gestaltung zu veranschaulichen, ist Kriigers Herzog
Michel (1986¢) gut geeignet.

Das antike Motiv, das in diesem Lustspiel ibernommen wurde, ist das
Motiv der Unvereinbarkeit von Gliick und Reichtum (vgl. Ranke u.a. 2004:
480). Es wurde aus der arabischen Version iibernommen und modifiziert,
sodass es ein »abendlindisches Gewand« (Pforr 1925, zitiert nach Faranak
2007: 244) erhilt und somit ein »orientalisches Geschehen in heimatlichem

13.02.2026, 07:08:10.

141


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Nashwa Abou Seada

Gewand« (ebd.) zeigt. Das Motiv wurde, so gesehen, an die eigenen Sitten an-
gepasst und verlor damit die eigene Identitit. Demzufolge entwickelte sich
ein Gemisch von Sitten und Gebirden nach europiisch-orientalischem Vor-
bild. Anschliefdend wurde es so in der deutschen Version dargestellt. Die An-
verwandlung des Motivs zeigt, dass das Zusammentreffen der Kulturen durch
die jeweiligen Bilder erfolgt, die bereits in den beiden Kulturen existieren.
Das Motiv entspricht auch einer wichtigen Aussage des Fabelbuchs Kalila und
Dimna (Monschi 1996), derzufolge der Mensch ein Gefangener seiner eigenen
Wiinsche und Ziele ist (vgl. Najmabadi 1996: 443).° Michel ist in dem Glauben
gefangen, dass die Nachtigall sein ganzes Leben dndern wiirde. Die Nachtigall
wird zum Angelpunkt seines ganzen Lebens; ohne sie ist er nichts.

Hier zeigt sich, dass der Kern der beiden Texte nahezu unverindert
blieb. Es wurden primir die Funktionen der Motive modifiziert. Das zeigt
sich gerade am Motiv der Nachtigall. Die Nachtigall hatte in der Anti-
ke die Funktion einer Reprisentationsfigur und symbolisierte zudem die
Dichtkunst (vgl. Butzer/Jacob 2012: 290). Im Arabischen wurde sie eher als
Allegorie der sehnsiichtigen Seele eingesetzt, wihrend sie im Deutschen
vorwiegend als schmiickend orientalisches Element oder auch als Symbol der
erfiillten Liebe und der Liebessehnsucht verwendet wurde (vgl. ebd.). Kriiger
setzte sich mit der symbolischen Reprisentation der arabischen Kulturdif-
ferenzen auseinander und transferierte die Nachtigall ins Deutsche, was
einen interkulturellen Prozess darstellt, der der Selbstprofilierung dient.®
An die Stelle der Taube, die z.B. in Europa als ein Symbol fiir Sanftmut’
gilt, tritt im Lustspiel die Nachtigall, die in der orientalischen Literatur als
Symbol der Liebessehnsucht dient.® Kriiger setzte also eine Tierform ein,
die nicht zu seiner Gegend passt, um den Verfremdungseffekt zu steigern,
und vermittelte dadurch dem Rezipienten das Fremde durch ein Gefiihl der
Irritation. Somit zeigt sich Kriigers Anpassungsvermdogen in verschiedenen

5 Najmabadi (vgl.1996: 443) weist in seiner Untersuchung darauf hin, dass es sich hierbei
urspriinglich um einen buddhistischen Glaubenssatz handelt.

6 Zur Aufklarungszeit war es iiblich, Tierfabeln zu lesen. Dieser Trend ist auf den grofien
Einfluss von La Fontaines Fabeldichtung zuriickzufithren (vgl. Stein 1889: 4).

7 Das Motiv der Taube stammt aus der antiken Heilkunst, nach der Tauben keine Galle
besitzen. Somit wurde es besonders von den Kirchenvatern als Symbol der Sanftmut
betrachtet. Im dgyptischen Kulturkreis gilt die Taube eher als Seelenvogel (vgl. Butzer/
Jacob 2012: 441).

8 Die Nachtigall ist im christlichen Kontext ein Symbol der liebenden Seele. In der ori-
entalischen Literatur steht sie fiir die Liebessehnsucht (vgl. Butzer/Jacob 2012: 290).

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

Situationen. Letztendlich zielte er aber darauf ab, die eigene Kultur durch
indirekte Anregungen und Mittel zu bereichern.

Das wird noch deutlicher, wenn man die Funktion der Nachtigall im deut-
schen Lustspiel Herzog Michel (1986c) niher betrachtet. Man erkennt, dass die
Nachtigall eher eine aus beiden Kulturen kombinierte Funktion besitzt. Die
deutsche Version verbindet die antike Funktion der Nachtigall als Reprisen-
tationsfigur mit ihrer Funktion im Arabischen als Sehnsuchtselement. Vom
Konzept der Sehnsucht wurde im Deutschen aber nicht die transzendente Be-
ziehung zu Gott iibernommen; vielmehr wurde sie mit dem Motiv des Reich-
tums verkniipft. Es zeigt sich, dass Texte wie Der Reiher, der einem Krebs an den
Kragen wollte und dabei sein Leben verlor und Alnnaschar nicht nur mit kultur-
bedingten Modifikationen neu gesehen werden konnen, sondern dass sich
diese Texte auch in fremde Texte verwandeln und folglich ganz andere in-
terkulturelle Bedeutungen entfalten konnen — oder besser gesagt, eine neue
Selbstprofilierung erméglichen. In dieser Hinsicht ist die kulturelle Vernet-
zung der literarischen Texte ein wichtiges Mittel zur Ausbildung der eigenen
Kultur - ganz im Sinne von Boons Theorie.

6. Schlussfolgerung

Ausgehend von den erwihnten Beispielen kann geschlussfolgert werden, dass
kulturelle Kategorien in der Literatur nicht nur reproduziert werden konnen,
sondern sich gegenseitig herausbilden, reflektieren und verindern. So wird
der Leser zwar mit einer fremdartigen Zivilisation konfrontiert, stellt jedoch
im Laufe der Lektiire fest, dass diese viele Ahnlichkeiten mit der eigenen auf-
weist. Die Literatur des 18. Jahrhunderts im Besonderen und die Kunst im
Allgemeinen profitierten von dieser Auseinandersetzung mit den Differen-
zen, da sie zur Selbstprofilierung und Selbstausbildung der eigenen Literatur
und Kunst beitrug.

Literaturverzeichnis

Altenmiiller, Hartwig (1989): Die »Geschichte des Schiffbriichigen« — Ein Auf-
ruf zum Loyalismus? In: Hartwig Altenmiiller/Renate Germer (Hg.): Mis-
cellanea Aegyptologica. Wolfgang Helck zum 75. Geburtstag. Hamburg,
S. 7-21.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Nashwa Abou Seada

Bachmann-Medick, Doris (1987): Kulturelle Texte und interkulturelles
(Mif3-)Verstehen. In: Alois Wierlacher (Hg.): Perspektiven und Verfahren
interkultureller Germanistik. Miinchen, S. 653-665.

Benz, Richard (1908): Mirchen-Dichtung der Romantiker. Mit einer Vorge-
schichte. Gotha.

Bolte, Johannes/Polivka, Georg (1918): Anmerkungen zu den Kinder- und
Hausmairchen der Briider Grimm. Band. 3. Leipzig.

Boon, James (1982): Other tribes, other scribes. Symbolic anthropology in the
comparative study of cultures, histories, religions, and texts. Cambridge.

Brunner, Horst (1967): Die poetische Insel. Stuttgart.

Butzer, Giinter/Jacob, Joachim (Hg.; 2012): Metzler Lexikon literarischer Sym-
bole. Stuttgart/Weimar.

Devrient, Hans (1978): Johann Friedrich Schénemann und seine Schau-
spielergesellschaft. Hg.v. Berthold Litzmann. Neudruck. Nendeln/
Liechtenstein.

Faranak, Haschemi (2007): Fabeln als Kulturvermittler. In: Jérg Roche/Jorg
Wormer (Hg.): Transkulturalitit im europiisch-islamischen Dialog. Ber-
lin, S. 232-254.

Gleim, Johann Wilhelm Ludwig (1885): Die Milchfrau. In: Ders.: Ausgewdhlte
Werke. Herausgegeben von Leonhard Lier. Leipzig, S. 121-122.

Gottsched, Johann Christoph (1744): Die deutsche Schaubiihne: nach den Re-
geln und Mustern der Alten. Leipzig.

Guirguis, Fawzy D. (1972): Bild und Funktion des Orients in Werken der deut-
schen Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts. Berlin.

Hall, Anja (2008): Paradies auf Erden? Mythenbildung als Form von Fremd-
wahrnehmung: Der Sitdsee-Mythos in Schliisselphasen der deutschen Li-
teratur. Wiirzburg.

Heinsius, Theodor (1838): Vorschule der Sprach- und Redekunst oder theore-
tische praktische Anleitung zum richtigen Schreiben und Verstehen der
deutschen Sprache. Berlin.

Hinck, Walter (1965): Das deutsche Lustspiel des 17. und 18. Jahrhunderts und
die italienische Komddie. Commedia dell’arte und Théatre Italien. Stutt-
gart.

Jacobs, Jirgen (1970): Nachwort. In: Johann Christian Kriiger: Die Geistlichen
auf dem Lande und Die Candidaten. Faksimiledruck nach den Ausgaben
von 1743 und 1748. Mit einem Nachwort von Jitrgen Jacobs. Stuttgart, S. 1-
15.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Kulturvermittlung und Ideentransfer

Kautenburger, Monika (2006): Vom Orient zum Orientalismus. In: Monika
Kautenburger/Christian Timm (Hg.): Morgenland und Abendland. Das
orientalische Erbe in der europiischen Geistes- und Kulturgeschichte.
Hamburg, S. 21-50.

Kimpel, Dieter (1985): Mehrsprachigkeit in der deutschen Aufklirung. Ham-
burg.

Koch, Hans-Albrecht (1974): Das deutsche Singspiel. Stuttgart.

Kriiger, Johann Christian (1986a): Der blinde Ehemann. In: Ders.: Werke. Kri-
tische Gesamtausgabe. Hg. von David G. John. Tiibingen, S. 411-477.

Kriiger, Johann Christian (1986b): Der Hase, ein Hofmann. In: Ders.: Werke.
Kritische Gesamtausgabe. Hg. von David G. John. Titbingen, S. 46-47.

Kriiger, Johann Christian (1986c): Herzog Michel. In: Ders.: Werke. Kritische
Gesamtausgabe. Hg. von David G. John. Tiitbingen, S. 477-499.

La Fontaine, Jean de (1820): La Cour du Lion. In: Ders.: Fables from La
Fontaine, in English verse. Hg. v. John Murray. London, S. 288-293.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1846): Ermahnung an die Teutsche, ihren Ver-
stand und Sprache befler zu itben samt beigefiigten Vorschlag einer
Teutschgesinten Gesellschaft. Aus den Handschriften der Kéniglichen Bi-
bliothek zu Hannover. Herausgegeben von Dr. C. L. Grotefend. Hannover.

Mahdi, Muhsin (Hg.; 1984).: The thousand and one nights from the earliest
known sources. Leiden.

Maher, Mustafa (1979): Das Motiv der orientalischen Landschaft in der deut-
schen Dichtung von Klopstocks »Messias« bis zu Goethes »Divan«. Stutt-
gart.

Montesquieu, Charles de Secondat (2019): Lettres persanes [1721]. Paris.

Monschi, Nasrollah (1996): Kalila und Dimna. Fabeln aus dem klassischen Per-
sien. Herausgegeben und tibersetzt von Seyfeddin Najmabadi und Sieg-
fried Weber. Miinchen.

Najmabadi, Seyfeddin (1996): Nachwort. In: Nasrollah Monschi: Kalila und
Dimna. Fabeln aus dem klassischen Persien. Herausgegeben und iiber-
setzt von Seyfeddin Najmabadi und Siegfried Weber. Miinchen, S. 439-
451.

Pforr, Anton von (1925): Bidpai. Das Buch der Beispiele der alten Weisen. Ber-
lin.

Polaschegg, Andrea (2005): Der andere Orientalismus. Regeln deutsch mor-
genlandischer Imagination im 19. Jahrhundert. Berlin/New York.

Radaelli, Giulia (2011): Literarische Mehrsprachigkeit. Berlin.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Nashwa Abou Seada

Ranke, Kurt/Brednich, Rolf Wilhelm/Alzheimer, Heidrun/Bausinger, Her-
mann/Briickner, Wolfgang/Drascek, Daniel/Gerndt, Helge/Kohler-Ziilch,
Ines/Roth, Klaus/Uther, Hans-J6rg (Hg.; 2004): Enzyklopidie des Mir-
chens. Handworterbuch zur historischen und vergleichenden Erzahlfor-
schung. Berlin/New York.

Riedel, Volker (1999): Goethe und seine Zeit im Spannungsfeld zwischen Anti-
ke und Moderne. In: Mitteilungen der Winckelmann-Gesellschaft 62, Bei-
lage, S. 1-18.

Said, Edward (1981): Orientalismus. Frankfurt a.M.

Schlegel, Johann Adolf (1769): Das ausgerechnete Gliick. In: Ders. (Hg.): Fa-
beln und Erzihlungen. Zum Druck befordert von Carl Christian Girtner.
Leipzig, S. 65-83.

Stamm, Ulrike (2010): Der Orient der Frauen. Reiseberichte deutschsprachi-
ger Autorinnen im frithen 19. Jahrhundert. Kéln/Weimar.

Stein, Ferdinand (1889): Lafontaines Einfluss auf die deutsche Fabeldichtung
des achtzehnten Jahrhunderts. In: Schwenger, Heinrich (Hg.): Jahres-
bericht tiber das Kaiser-Karls-Gymnasium zu Aachen fiir das Schuljahr
1888/89. Aachen, S. 3-32.

Voltaire, Frangois-Marie Arouet (2012): Zadig ou la destinée. Histoire orienta-
le. Hg. v. Walter Widmer. Bern.

Vohler, Martin (2003): Ein Adler iiber den Krihen? Zur Funktion der Antike im
europiischen Kulturtransfer des achtzehnten Jahrhunderts am Beispiel
Pindars. In: Barbara Schmidt-Haberkamp/Uwe Steiner/Brunhilde Wehin-
ger (Hg.): Europdischer Kulturtransfer im 18. Jahrhundert. Literaturen in
Europa — Europdische Literatur? Berlin, S. 163-179.

Wittekindt, Wilhelm (1898): Johann Christian Kriiger als Lustspieldichter.
Marburg.

13.02.2026, 07:08:10.


https://doi.org/10.14361/9783839461570-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

