
II. Poetologie, Literatur und Theater

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundlegung einer Ersten Poetologie

Jad Hatem (Beirut)

§ 1. Es gibt eine Erste und eine Zweite Poetologie. Die Zweite Poe­
tologie deckt sich mit dem, was man gewöhnlich unter Literaturanaly­
se und Interpretation seitens der Philosophie sowie der Humanwissen­
schaften versteht. Diese Einteilung ist nicht willkürlich und entspricht 
der Polarität des Gedichtes. Die Erste Poetologie unterscheidet auf 
abstrakte Weise zwei Gehalte des Gedichtes: 1. den transzendentalen 
Gehalt (die Poesen) und 2. den intentionalen Gehalt (das "Thema" des 
Gedichtes, die Intention), dessen besondere Analyse Gegenstand der 
Zweiten Poetologie ist. So lassen sich vier Bereiche unterscheiden:

1. Die transzendentale Poetik (poetique) definiert den Dichtungs­
akt, das poetale Ich (Je poetal) und die Welt-der-Dichtung (monde-

poesie).
2. Die transzendentale Poesen-Lehre (poesique) hat die Poesen zu 
analysieren.
3. Die Immanenz-Poetik (poetique immanentale) legt den Begriff 
des Matrix-Gedichtes (poeme matriciel) frei.
4. Die poetale Hermeneutik betrifft den Leib des Gedichtes.

1. Die transzendentale Poetik

§ 2. Die Dichtung bewirkt eine Verwandlung der Sprache, die für die 
Welt-der-Dichtung konstitutiv ist, sowie des poetalen Ich. Mithin ist 
es weder die Inspiration, die den Dichter, noch der Dichter, der die 
Inspiration hervorbringt. Ihr Sich-ereignen geschieht gleichzeitig wie 
gegenseitig in ein und demselben Gründungsakt.
§ 3. Das poetale Ich ist nicht formal. Als wirkendes ist es absolut und 
reich an jener Fülle der Innerlichkeit, die mit der Welt-der-Dichtung 
in Austausch gebracht wird. Das poetale Ich besitzt kaum das Wissen 

175

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des von ihm Gesagten außerhalb des Dichtungsaktes und des Gedich­
tes. Von daher rührt die Unmöglichkeit für dieses Ich, das Gedicht in 
einer totalisierenden Reflexion zu wiederholen. Dies bedingt zugleich, 
daß jenes Ich der Selbstkonstitution mächtig ist.
§ 4. Der Passivitätsanteil, der traditionellerweise als Inspiration be­
zeichnet wird, kommt der Rezeptivität der Selbstaffektion zu, und 
zwar nicht nur als das, was sich mit Kraft hervorbringt, sondern in 
sich ein Geschehnis zuläßt. Das Gedicht als Ergebnis ist folglich von 
keiner anderen fremden Substanz. Von daher rührt für den Leser die 
Unmöglichkeit, das Gedicht in einer Reflexion zu wiederholen, wel­
che die Materie des Gedichtes ausschöpfen würde.
§ 5. Das Gedicht ist Erscheinung (manifestation) des Dichters als 
Selbstheit und Leben. In dieser Erscheinung übersteigt sich der Dich­
ter nicht in das Gedicht hinein, als wäre das Gedicht eine ihm äußerli­
che Aussage. Der Dichter wird Gedicht (während der Mensch nicht 
sein Diskurs wird).
§ 6. Bevor der Dichtungsakt als Ausdruck gilt, insofern er das Unles­
bare zu lesen gibt, ist er Eindruck innerhalb der dichterischen Spra­
che. Dies beinhaltet 1. eine Selbstzustimmung, die gegenüber der 
Selbstzustimmung außerhalb der dichterischen Sprache gesteigert und 
komplex ist, und folglich 2. eine neuerliche Selbstgebung in dieser 
ersten Selbstzustimmung bedeutet. Daraus ergibt sich, daß die dichte­
rische Selbstgebung der Selbstgebung des Lebens in nichts nachsteht, 
da sie nur in dieser letzteren stattfindet.
§ 7. Der Dichtungsakt ist das Gegenteil der performativen Rede. Die­
se läßt im Sprechen geschehen. Der Dichtungsakt spricht in seinem 
Tun.
§ 8. Im Dichtungsakt verspürt sich der Dichter als seine eigene Lust, 
empfängt sich selbst im Spiel der Sprache und manifestiert sich je­
weils absolut. Das Gedicht drückt niemals einen neuen Aspekt aus, 
sondern das volle Maß - beziehungsweise Übermaß - des Lebens. Im 
Gedicht bestätigt sich das Sein, und die natürliche Welt wird verneint, 
was immer auch Thema des Gedichtes ist. Nichts an der Dichtung ist 
vom Wirklichen abgelöst, da das Wirkliche die Subjektivität und des­
sen Mächtigkeit ist.
§ 9. Jedes Gedicht trägt in seiner Mitte den Dichtungsakt, das heißt 
die Bedeutungsmaterie, welche dieser Akt sich als Ergebnis eines 

176

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doppelten Geschehnisses gibt: 1. als poetales Geschehnis (advenir 
poetal) im Gedicht und 2. als dichterisches Geschehnis (advenir poe- 
tique) der Worte und Dinge in der Dichtung.
§ 10. Die dichterische Reduktion verwandelt das (gegenwärtige, 
mögliche und virtuelle) Sein in die Welt-der-Dichtung, und zwar in 
dem Maße, wie das poetale Ich in der Gewißheit und im Besitz seines 
immanenten Lebens eine Subjektivierung des Seins bewirkt, um die­
ses Leben auszudrücken, das zum Ton einer Sprache wird, welche 
dem reinen Pathos gleichwesenhaft ist.
§ 11. Die semantische Reduktion der Sprache artikuliert frei - jedoch 
ohne unumkehrbare Auflösung- die Verkettung von Referent/Sig- 
nifikat/Signifkant zugunsten ihrer passiv-aktiven, metaphorischen 
Atembewegung. Auf diese Weise ernährt sich die Sprache in diesem 
Augenblick, ohne jede transzendente Vermittlung, vom Leben des 
Dichters, der das wesenhafte Sich-ereignen der Selbstheit durch das 
dichterische Geschehen in sich verstärkt, und zwar mittels der Welt- 
der-Dichtung. Oder wie man genau mit Baudelaire sagen könnte: 
"Alles spräche hier im Geheimen zur Seele in seiner zarten gebürtigen 
Sprache."1 Ein dichterisches Sagen, das Wort des Pathos ist! Der 
Sprache wird kein reinerer Sinn verliehen, sondern die Reinheit 
selbst - die Bedeutsamkeit.
§ 12. Der Rückzug der natürlichen oder transzendenten Welt für die 
Konstitution der Welt-der-Dichtung ist die Kreuzung einer Begeg­
nung, die der Aufklärung des Rätsels der Sphinx folgen muß. Dieser 
Akt eröffnet als Vorspiel den Akt, der eine Kontraktion in der Welt- 
der-Dichtung darstellt. Denn hierdurch gleichen sich für das dichteri­
sche Wirken die Laut- und Begriffsgegebenheiten der vorhandenen 
Welt und tauschen ihre Werte mit denen des Dichters und seiner In­
nerlichkeit aus: Die Worte und die Dinge werden dichtbar (poeti- 
sable), um schließlich das Pathos auszudrücken. Deshalb enthält die 
Reduktion das Element der Rückkehr zum Ursprünglichen. Die Dich­
tung veranschaulicht nicht die ontischen Essenzen; sie bringt jene der 
Bedeutsamkeit hervor. Da das Ursprüngliche unmittelbar selbstver­
weisend ist, sind die Worte seines Ausdrucks mit "Bissen" des Abso­
luten gesättigt (Kafka).

177

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§13. Die Welt-der-Dichtung läßt die Absolutheitsschicht der sich 
durchdringenden Bedeutsamkeiten sichtbar werden. Von diesen gibt 
es nicht nur eine unendliche Anzahl (die für eine bisher nie dagewe­
sene Kombinatorik zur Verfügung stehen), sondern diese Bedeutsam­
keiten sind gleicherweise imstande, Erzeugungen hervorzubringen 
(durch Verwachsen, Dissoziation, phonetisches Übergleiten, Neolo­
gismen und so weiter). Diese Erzeugungen von Bedeutsamkeiten er­
folgen vor allem durch die wirkliche Gegenwart des poetalen Ich, das 
die Passivität überwacht. Die Initiative wird den Worten nur unter der 
Bedingung überlassen, daß der Dichter zum Geschehnis wird (dessen 
vielzählige Nennung das Gedicht ist). Dies besagt dasselbe wie der 
Satz, daß in der Dichtung die Dinge der transzendenten Welt niemals 
an sich selbst zurückgegeben oder neu gemacht werden, so wie sie 
auch nicht in sich selbst vermeint sind. Die poetale Reduktion redu­
ziert nicht die Welt auf Essenzen, sondern auf die fließende Sprache, 
in der sich die Bilder knüpfen.
§ 14. Die Welt-der-Dichtung ist eine unendlich über jeden Verdacht 
erhabene Verstehensmöglichkeit, nämlich als Geflecht zu ergreifender 
Kräfte (Bilder-Affekte) und Bedeutsamkeit.
§15. Das Gedicht sieht das Seiende nicht sub specie aeternitatis und 
ist auch nicht, wie Shelley behauptet, das echte Bild des Lebens in 
seiner ewigen Wahrheit. Denn der Dichtungsakt veranschaulicht das 
Objekt (und zwar in der Welt-der-Dichtung, aber kaum in der Außen- 
heit) nur als symbolisches Korrelat einer Geistesverfaßtheit - und 
folglich auch das Leben nur als eine sich am Werk befindliche Imma­
nenz, es sei denn, man gibt Shelleys Aussage genau diesen Sinn. 
Wenn die Dichtung auch nicht die Essenzen veranschaulicht, so hat 
sie dennoch Bezug zur Wahrheit, nämlich zu jener Wahrheit, die ge­
tan wird. Unter diesen Bedingungen läßt sich mithin sagen, daß der 
Baum der Erkenntnis in der Dichtung zugleich der Baum des Lebens 
sei.
§ 16. Der Dichtungsakt wirkt hauptsächlich durch einen Affekt, der 
allen Stimmungen zugrunde liegt, welche - ontisch gesehen - das 
Ergreifen der Schreibfeder bestimmt haben können. Es müssen zwei 
Emotionen unterschieden werden: die des Ego und die des Selbst 
(Sich). Die ontologische Quelle des Dichtungsaktes ist nicht die End­
lichkeit jenes Menschen, der zur Schreibfeder gegriffen hat (ontischer 

178

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursprung), sondern die Absolutheit der sich verstärkenden Subjektivi­
tät. Die Aufhebung des empirischen Ich verweist das Ich an seine 
poiesis, das heißt an die aktive Seite seiner eigenen Lust.
§ 17. In der Dichtung spricht ohne Zweifel die Seele. Aber im Unter­
schied zum Logos des Affektes stellt sich der Logos der Dichtung in 
der Bedeutsamkeit dar, während der Logos des Begriffs sich im uni­
versal konstituierten Sinn ausdrückt.
§ 18. Der Dichtungsakt folgt keinem Gefühl, das er sich mittels der 
Sprache vorzustellen versuchte. Er ist unzertrennbar Selbstaffektion 
in der reduzierten Sprache. Daraus ergibt sich die der Dichtung eigene 
Triftigkeit, das heißt jener ursprüngliche Ausdruck, der kaum eine 
Realität außerhalb ihrer hat. Vielmehr ist diese Realität jene des 
Dichters selbst. Deshalb besteht die Sache der Dichtung nicht darin, 
den angemessenen Ausdruck oder das richtige Wort zu suchen, die 
imstande wären, eine Idee oder ein Gefühl mit dem geringstmöglichen 
noetischen oder affektiven Rest auszudrücken - beziehungsweise wie 
durch ein Wunder ohne irgendeinen Rest.
§ 19. Die dichterische Reduktion der Sprache verinnerlicht diese dem 
Dichter. Dies heißt, daß 1. die Sprache nunmehr nur noch das reine 
Pathos bezeichnet, welches sich der Bedeutsamkeit zur Verfügung 
stellt. 2. affiziert sich die Sprache von der Selbstaffektion des Dich­
ters her.2 Ich nenne diese Verinnerlichung Weisung (jntimatiori), weil 
sie die Sprache überprüft und sie dazu befähigt, dichterisch zu wer­
den, sowie dem Dichter und einer möglichen Gemeinschaft vertraut 
{intime) werden läßt.
§ 20. Die Dichtung benutzt keine fertige (kodierte oder darstellende) 
Sprache, denn der Dichtungsakt befindet sich von vornherein am Ort 
der Hervorbringung jeder Sprache. Dieser Ort ist der Affekt als Geist, 
anders gesagt die Bedeutsamkeit der Selbstaffektion. Das Sagen der 
Dichtung verbindet nicht ein Wort mit einem Ding, das es zu sehen 
gibt. Ihr Wort ist ebensowenig das Wort der Welt wie der Reflexion 
(die begrifflich vorgeht), sondern dieses Wort gehört zu dem, was sein 
nicht wahrgenommenes Wesen bildet.
§ 21. Je anders ist das geistige und das dichterische Bild. Letzteres 
ereignet sich nur in der reduzierten Sprache. Wenn vor dem Schreib­
vorgang, oder selbst im Matrix-Gedicht, geistige Bilder auftreten, so 

179

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dienen sie der Herausarbeitung des dichterischen Bildes nur als Vor­
wand.
§ 22. Poetisierung der Sprache heißt: Der Dichter "erfindet die Farbe 
der Vokale".3 Das Gedicht ereignet sich deshalb dann, wenn der 
Dichter die Vokale der Farben erfindet.
§ 23. Das Pathos wird in der Dichtung wie in der Prosa Wort (se fait 
verbe), aber jedesmal nach unterschiedlichen Modalitäten. In chri- 
stologischen Termini ausgedrückt ist die dichterische Wortwerdung 
(inverbatiori) monophysitisch (das Pathos nimmt das Wort in sich auf, 
ohne es natürlich zu vernichten. Anders gesagt ist das Wort "Wort des 
Fleisches"). Die Prosakunst ist dyophysitisch (Pathos und Wort sind 
ohne Vermengung noch Verwechselung miteinander vermischt und 
tauschen dennoch ihre Idiome aus; daher rührt der Stil mit seiner 
Wirkung).
§ 24. Die Schönheit in der Dichtung ist der Augenblick äußerster Genauig­
keit, wo das dichterische und poetale Geschehnis an sein Ende gelangt.

2. Die transzendentale Poesen-Lehre

§ 25. Mit Poese bezeichne ich das Apriori jedes Gedichtes. Eher als 
eine Strukturbedingung besitzt es einen bestimmten Gehalt, der den­
noch nicht singulär ist. Die Singularität kommt dem Gedicht zunächst 
durch seine Ontifizierung in diesem oder jenem Gedicht zu, und ge­
gebenenfalls auch durch seine Inkarnation in der Interpretation.
§ 26. Virtuell im Dichtungsakt gegeben, strukturieren die Poesen die 
Mitte jedes Gedichtes.
§ 27. Das Sein des Gedichtes ist keine Leere. In ihm gewinnt eine 
höchste Erfahrung wie in ihrem Schoß ihre Gestalt, indem es durch 
folgende Poesen Substanz annimmt: die ontisch-dichterische Diffe­
renz, die henologische Differenz, den Eros, den Tod des Dichters, die 
Erfahrung der Ewigkeit und die dichterische Immanenz.
§ 28. Die Mitte des Gedichtes und die Poesen werden in jedem Ge­
dicht veranschaulicht. Ihre Deduktion ist mittels der Verallgemeine­
rung möglich. Dennoch hat sie der Dichter in der Selbstreflexion sei­
nes eigenen Dichtungsaktes veranschaulicht.

180

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2a. Die ontisch-dichterische Differenz

§ 29. Die ontisch-dichterische Differenz bildet eine Kluft zwischen dem 
außer-dichterischen Transzendenten und der Welt-der-Dichtung.
§ 30. Mit Blick auf die Welt-der-Dichtung ist das Transzendente un­
wesenhaft. Ihre Errichtung entwertet den Bereich, aus dem sie sich 
ausschließt. Für die Welt-der-Dichtung gibt es keinen Wert und folg­
lich keine Schönheit, außer das Gedicht.
§31. Das dichterische Geschehnis beabsichtigt nicht, die Welt-der- 
Dichtung über das außer-dichterische Transzendente zu setzen. Die 
Wahrheit des außer-dichterischen Transzendenten verneint sich in der 
Zeit, in der sich der Dichtungsakt gründet.
§ 32. Der Dichter ist dazu aufgerufen, eine ästhetische Existenz zu 
fuhren. Dies ist die ethische Seite der ontisch-dichterischen Differenz.

2b. Die henologische Differenz

§ 33. Jeder Dichter sehnt sich danach, nicht nur ein Gedicht zu 
schreiben, sondern jenes Gedicht, das 1. sein einziges Gedicht ist und 
worauf das Wiederergreifen der Feder, ein Versuch nach dem ande­
ren, abzielen. Er möchte 2. das einzigartig absolute Gedicht schreiben, 
denn in jedem Gedicht ist das Absolute die zur Substanz gewordene 
Selbstaffektion des Dichters.
§ 34. Die henologische Differenz besiegelt die Bestimmung der 
Dichtung, für das Unendliche offen zu sein. Sie ist auf ihren Gott hin 
ausgerichtet, den sie gewinnen will, den sie wagt und den sie zu 
"schreiben" versucht. Ist das Gedicht deswegen mangelhaft, auf Hoh­
lem errichtet? Es entnimmt seine Vollkommenheit dieser Spannung 
als solcher, die es in seinem Inneren sich selbst übersteigen läßt. Da­
durch offenbart es sich gerade, nimmt Fleisch in seinem Sein an und 
verwirklicht das Absolute.

2c. Eros

§35. Unter den Dingen der Welt, die imstande sind, sich als Dichtung 
zu ereignen, nimmt der Eros eine bevorzugte Stellung ein. Im Sein des 
Gedichtes ist er als pathetische Erzeugung der Sprache und als leibli­
che Verfügbarkeit vorgeformt.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 36. Das Ergreifen der Feder beinhaltet einen aufgeschobenen Ge­
schlechtsakt; den Gegenstoß der Sprache gegen die Trennung. Positiv 
gesehen ist das Gedicht der Ort des Geschlechtsaktes, aber nicht der 
Leiber beziehungsweise des Leibes von Mann und Frau. Er ist das 
Spiel (denn die Dichtung ist heimliches Zusammenspiel), in dem sich 
die Lust der Identität in der Weise des poetalen Geschehnisses ver­
wirklicht. Indem das Gedicht die Sehnsucht in einen reinen Akt ver­
wandelt, hebt es die elementaren Differenzen in der Welt-der- 
Dichtung auf.
§37. Das dichterische Geschehnis des Begehrens verwandelt die Be­
ziehung zwischen Mann und Frau, ohne sie aufzuheben, in ein Ver­
hältnis des menschlichen Wesens zur verwandelten Sprache.
§ 38. Die Sprache verändert sich bis ins Unendliche, und zwar nicht, 
weil das Begehren darin als verwirklicht dargestellt wird. Eine solche 
relative Aussage hätte nur Sinn hinsichtlich des faktischen Gehaltes 
(zum Beispiel für den Dichter), während das Begehren mit dem all­
gemeinen Gehalt des Begehrens in Einklang steht. Die Veränderung 
der Sprache begründet die Kluft zwischen dem Sein des Gedichtes 
und dem von ihm Gesagten.
§ 39. Das vom Gedicht Gesagte könnte die Verkündigung der Un­
möglichkeit sein, die Liebe in der außer-dichterischen Existenz zu 
leben; eine Liebe, die von der Dichtung widergespiegelt werden soll. 
Das vom Gedicht Gesagte kann durch eine biographische Nachfor­
schung bestätigt werden.
§ 40. Im Gegensatz dazu bewahrt das Sein des Gedichtes den Eros 
auf, der hier und jetzt gegenwärtig ist, und zwar unter der Gestalt der 
Sprache. Und da der Eros die Erzeugung selbst ist, bedeutet die Spra­
che die Dichtung als Begehren der Steigerung.
§ 41. Da die verwandelte Sprache die Materie der dichterischen Er­
zeugung ist, wird sie an die Einheit zurückverwiesen, die in der erfah­
renen Realität des dichterischen Eros eine magische Kraft aus ihr 
macht.
§ 42. Die Vereinigung mag geschehen sein - und das Gesagte möchte 
sie wiederfinden. Jedoch gibt es mit Blick auf den Dichtungsakt keine 
andere tatsächliche Vereinigung als das Gedicht.
§ 43. Als Poese übernimmt der Geschlechtsakt die Einheit der dichte­
rischen Mächtigkeit. Der Dichtungsakt erotisiert die Welt-der-Dich- 

182

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung. Durch das poetale Geschehnis setzt er den Dichter als Begehren, 
das in der Erzeugung besteht. Durch das dichterische Geschehnis 
erhebt er die Lebenden zur lebendigen Sympathie, wo er zum Samen­
grund des Gesanges wird.
§ 44. Der Dichtungsakt ist Selbstlust und Selbsterzeugung des Dich­
ters.
§ 45. Die Selbstlust ist dem Sein des Gedichtes eigentümlich und in 
der Lage, durch dessen Leib hindurchzuscheinen.
§ 46. Die Lust des Lesers nimmt Berührung mit der Selbstlust des 
Seins des Gedichtes auf. Aber diese Lust ist bereits eine Absonderung 
des Gedichtes als Leib.
§ 47. Da die Liebe die voneinander abgetrennt Lebenden so miteinan­
der vereint, wie der Traum die Grenzen aufhebt und der Inzest die 
Parallelen kreuzt, so vermählt auch die Dichtung die Wörter. In der 
Dichtung sprechen die Wörter zueinander. Im dichterischen Inzest 
paaren sich Bedeutungen, die entweder Gegensätze oder Unvereinba­
res bezeichnen.
§ 48. Der Inzest wird manchmal zusätzlich von der Gewalt bestimmt: 
"Und ich vergewaltige jungfräuliche Wörter, um mein Gedicht zu 
vollenden," sagt John Cowper Powys. Hingegen widerstreben Be­
zeichnendes und Bezeichnetes - getrennt oder gemeinsam - der Poeti- 
sierung.

2d. Die Selbsterprobung des Dichters

§ 49. Der Dichter verdankt es den Poesen, ein Spiegel zu sein. Er ist 
dies folglich in jedem Gedicht. Er ist es auf spiegelbildliche Weise, 
sobald der Dichtungsakt das Selbstporträt des Dichters malt. In die­
sem Fall wird das dichterische Geschehnis zum poetalen Geschehnis 
in der Dichtung. Der Knotenpunkt der Poesen wird zur poetalen 
Mächtigkeit erhoben. Die Interpretation kann es am gesamten Gedicht 
bestätigt finden.
§ 50. Was vom poetalen Ich im Sein des Gedichtes widergespiegelt 
wird, ist der Tod des empirischen Menschen. Das poetale Geschehnis 
fuhrt den Menschen an die Grenzen seiner Existenz. Seine Kontin­
genz leuchtet im hellsten Glanz; sein Nichtdauem fließt in seinen 
Augen. Schrecken, Angst, Auslöschung werden durch seine Zustim­

183

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung in eine ästhetische Vernichtung übersetzt, sofern er nur die 
lebendige Erfahrung des Todes und deren furchtbaren Ort bewahrt: 
die ästhetische Ekstase. Der Tod besiegelt den Bruch mit der außer­
dichterischen Welt.
§51. Was vom Dichter im Sein des Gedichtes ausgedrückt wird, ist 
sein Leben.
§ 52. Durch die Gnade des dichterischen Geschehnisses läßt der 
Dichter das Wort (verbe) Substanz werden. Durch die Gnade des 
dichterischen Geschehnisses, das sich zur poetalen Mächtigkeit erho­
ben hat, erfährt und erprobt sich der Dichter als Dichter. Das Ergebnis 
ist: der Dichter wird vom Wort (Verbe) im Gedicht dazu aufgerufen, 
eine ästhetische Existenz zu fuhren. Das heißt aber nicht: eine in das 
Gedicht umverwandelte Existenz des Dichters, sondern die positive 
Existenz im Leben. Das poetale Geschehnis, das heißt das dichteri­
sche Tun des Dichters in der Dichtung, fordert ihn dazu auf, sich nicht 
mit dem Eindringen in den Kreis des Gedichtes zu begnügen, sondern 
diesen bis zum Unendlichen auszudehnen.
§ 53. Der Dichtungsakt wird selber verstärkt, wenn sein Ergebnis ein 
Gedicht der Dichtung ist. In diesem Fall läßt das dichterische Ge­
schehnis das Gedicht in der Dichtung geschehen. Der Knotenpunkt 
der Poesen wird zur dichterischen Mächtigkeit erhoben, und das Ge­
dicht heißt ein Poesen-Gedicht (poeme poesique). Während die Mate­
rie jedes Gedichtes phänomenologisch ist, ist die Materie des Poesen- 
Gedichtes die Phänomenalität als solche.
§ 54. Unter "dichterischer Immanenz" verstehe ich die Selbstgenese 
des Gedichtes. Das Gedicht ist nicht nur autonom. Es ist ebenfalls 
autark in dem Sinne, wie es sein Seinsprinzip (nämlich das vollzogene 
Dichter-Geschehnis) sowie die Wahrheit seiner Nicht-Reduzierbarkeit 
in sich trägt. Das Gedicht kann und muß ebenfalls in Abhängigkeit 
von seiner eigenen Norm verstanden werden, die den Dichtungsakt 
widerspiegelt.

2e. Die dichterische Immanenz

§ 55. Das Matrix-Gedicht ist das Geschehnis dieses partikulären Ge­
dichtes. Die Einheiten der Welt-der-Dichtung treten in dieser sich 
erprobenden Selbsterfahrung des Dichters miteinander in der Sprache 
in Verbindung.

184

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


§ 56. Das Nicht-Reduzierbare wird durch die dichterische Immanenz 
garantiert. In genetischer Hinsicht geht es aus der einmaligen Zusam- 
menfugung der Poesen hervor, und zwar gemäß ihrer Überprüfung 
durch den sekundären Gehalt des Gedichtes. Letzterer ist intentionaler 
Natur und unterliegt der Zuständigkeit der Ersten Poetologie nur in­
soweit, wie er den Poesen als Sprecher dient.

3. Die Immanenz-Poetik

§ 57. Die Poesen nehmen die Intention zum Vorwand, um sich in dem 
Augenblick zu ontifizieren, wo der sekundäre Gehalt die Poesen, ih­
ren magnetischen Punkt, überprüft. Das Sein des Gedichtes wird aus 
der gegenseitigen Wirkung (oder dem Kompromiß) von primärem und 
sekundärem Gehalt gebildet.
§ 58. Die Poesen gehen aus der in der Sprache zur Substanz geworde­
nen Selbstaffektion hervor, während die Intention in der Affektion 
wurzelt.
§ 59. Die Intention ist möglicherweise von den Poesen wegen deren 
Ineinanderfugung nicht unterscheidbar- und zwar sogar für den 
Dichter aufgrund des Dichtungs-Geschehnisses.
§ 60. Der Reim tritt seinem Wesen nach nicht als ein musikalisches 
Beiwerk des Gedichtes auf. Es handelt sich zunächst um ein Mittel, 
das dem Matrix-Gedicht hinsichtlich der Konfiguration zur Verfü­
gung steht. Das Reimbare ruft sich gegenseitig herbei, gibt unbemerkt 
eine Affinität vor und wird zur Vorliebe. Daraufhin wird das bei­
spiellose Ineinanderfugen, das die Reimwörter herbeifuhren, zu etwas 
Natürlichem. Die der Idee untergeordnete Versklavung des Reimes 
fuhrt zur Plattheit des Gedichtes. Das Ziel ist auch nicht die Bezaube­
rung für das Ohr, sondern die Verknüpfung und die Erscheinung der 
Bedeutsamkeit (signifiance), welches austauschbare Begriffe sind, 
sobald das Gedicht vorliegt. Eine spirituelle Phänomenalität drückt 
ihren Stempel auf und läßt eine immer weiter fortschreitende Matrix 
der Bedeutungen entspringen. Durch die Tatsache des Reimes ruft ein 
Wort eine zweite Lektüre herbei. Sei es, weil ihm eine Färbung durch 
seinen gemeinsamen Reim zukommt (was der allgemeinste Fall ist); 
sei es, weil das Wort in sich selbst verwickelt ist: Reimt sich in einem 
französischen Gedicht von Rilke ange (Engel) mit etrange (fremd, 

185

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenartig, seltsam), so trennt sich letzteres in etre-ange (Engel sein) 
auf (welches als Wort unbezweifelbar zum Matrix-Gedicht gehört).
§61. Das Gedicht hat wohl kaum seine Quelle in der Musik, so als 
wäre die Affektivität in ihrem Wesen Rhythmus und Melodie. Das 
Leben erfahrt und erprobt sich auf elementare Weise in der Musik 
und auf spirituelle Weise als Poesie. Das Elementare kann im Spiritu­
ellen wieder als eine der Schwingungen aufgegriffen werden, deren 
sich der Geist in dem Maße bedient, wie die Sprache skandiert wer­
den kann.
§ 62. Das Nicht-Reduzierbare des Gedichtes gehört gleichwesenhaft 
zur Autonomie des Dichters. Die Nicht-Reduzierbarkeit kennzeichnet 
die absolute Autonomie des Gedichtes in zweifacher Hinsicht: Sie 
verweist auf den Grund seines Ausdrucks und beugt jeder Verwech­
selung zwischen der Vielzahl der Verständnisse und der Willkür vor, 
durch welche die Interpretation eines Gedichtes genau denselben Ge­
halt wie die Interpretation eines anderen Gedichtes haben könnte.
§63. In der Mitte des Gedichtes sind nicht Poesen wie Linien ausge­
richtet. Jeder Dichtungsakt strukturiert sie nach einer je eigenen Hier­
archie, die sich einer relativen Priorität der Intention sowie den ent­
sprechenden dichterisch-poetalen Geschehnismöglichkeiten verdankt. 
Zum Beispiel könnte eine Möglichkeit davon die Spitze einer Pyrami­
de ausmachen. In einer anderen Konfiguration würde das Bündnis 
zweier Poesen einen Kegel beschreiben und so weiter.
§ 64. Die Mitte eines Gedichtes hält sich in sich selbst und nicht in 
der Intention (diese färbt vielmehr die Poesen, auch wenn sie ihnen 
formal äußerlich bleibt). Sie hält sich auch nicht in der Vorstellung 
der Gesellschaft noch in der göttlichen Inspiration. Deshalb bleibt das 
Sein des Gedichtes ohne die Erweiterungsbewegung der Verständnis­
se abstrakt. Die Abstraktion beinhaltet keinen Mangel, sondern die 
einfache Richtungsabwesenheit. Das Sein des Gedichtes bedarf kaum 
des Verständnisses, auch wenn es dieses herbeiruft, denn es tut dies 
nur aufgrund seiner inneren Fülle, welche das Prinzip seines Sich-zur- 
Verfugung-stellens ist.
§ 65. Ich nenne jene Interpretation poetal, welche die Mitte des Ge­
dichtes berücksichtigt, das heißt den Dichtungsakt und die Poesen. Sie 
unterscheidet sich einerseits von der transzendentalen Veranschauli­
chung derselben, die im Wesen der Dichtung zum Ergreifen einer 

186

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Knotenstruktur fuhrt. Andererseits unterscheidet sich die poetale In­
terpretation von der empirischen Annäherungsweise, deren Spektrum 
von der einfachen Analyse des Lauttyps bis zur spekulativen Interpre­
tation reichen kann.
§ 66. In der poetalen Interpretation fällt eine besonders schwierige, 
um nicht zu sagen gewagte Aufgabe der Immanenz-Poetik zu, die 
darauf abzielt, das Matrix-Gedicht ans Licht zu heben. Hier muß die 
Annäherungsweise kongenial werden. Der Interpret glaubt dann nicht 
mehr das Gedicht wahrzunehmen, sondern dessen je fortschreitenden 
Charakter.
§ 67. Das sukzessive Fortschreiten ist keine Angelegenheit der Ent­
würfe und Abfalle, obwohl diese je nach den gegebenen Umständen 
berücksichtigt werden können. Dann bleibt allerdings die Gefahr be­
stehen, etwas als Dichtung zu betrachten, was gerade wegen seines 
dichterischen Mangels ausgeschieden wurde. Der Umkreis des Dich­
terischen (peripoetique) ist oft nur Prosa, die als solche zur Bedin­
gungsgrundlage der Schrift gehört, um die Poesen allgemein herbeizu­
schwören. In dieser Hinsicht kann die immanente Interpretation sich 
dafür interessieren, und zwar als das, was der Dichter auf den Weg 
der Poesen gebracht hat, obwohl dieser Weg, wie zu unterstreichen 
bleibt, nicht sehr gradlinig sein muß.
§ 68. Eine der Zugangsweisen zum Matrix-Gedicht ist das hörende 
Auge. In allergrößter Nähe zum Lautgewebe werden in den Wörtern 
andere Wörter vernommen.

4. Die poetale Hermeneutik

§ 69. Ich nenne "Leib" des Gedichtes seine unausschöpfliche Inter­
pretation durch die Leser.
§ 70. Das Sein des Gedichtes ist Bedeutsamkeit und Pathos, sein Leib 
Vielzahl des Sinnes und Inter-Pathos. Sein Sein beinhaltet mithin 
seine inkamatorische Rezeptivität.
§71. Der Dichter als Mensch ist der letzte, der eine Botschaft zu ver­
mitteln und in der Gesellschaft eine Rolle zu spielen hat. Das heißt 
nicht, daß die Dichtung nichts bedeutete: Der Mensch ist nichts, oder 
vielmehr hebt er sich als empirisches Wesen im Dichtungsakt auf, in 
dem der Dichter zum Geschehnis des Gedichtes wird. Auf diese Wei­
se ist der Dichter die Materie seines Werkes.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgrund dieser Tatsache hört der Autor auf, der bevorzugte Interpret 
des Gedichtes zu sein, dem gegenüber er sich theoretisch auf gleicher 
Ebene befindet wie die übrigen Leser, denn der Sinn des Gedichtes 
wird im ausschließlichen Selbstbezug geknüpft und öffnet sich jeder 
Person. Der Dichtungsakt hat die Bedeutsamkeit hervorgebracht. 
Wußte Shakespeare alles von Shakespeare?, fragt Victor Hugo. Der 
Sinn, den der Dichter seinem Gedicht gäbe, und zwar insbesondere 
von der Intention aus, kommt dem Leib des Gedichtes zu, denn sein 
Autor ist wieder ein empirischer Mensch geworden. Ein beliebiges 
Privileg, das der Interpretation des Dichters zugesprochen wird, dog- 
matisiert das Verständnis und schreibt fest, was dieses bestimmt. Es 
kann sogar geschehen, daß sich der Dichter unfähig erweist, den ge­
ringsten Sinn beizutragen. Hinsichtlich der Umstände des Gedichtes 
sowie seiner Absicht bleibt das Zeugnis des Autors allerdings für die 
Analyse unumgehbar, die sich von der Absicht nichts entgehen lassen 
will und dabei riskiert, diese mit dem Verwirklichten zu verwechseln. 
Victor Hugo fugt hinzu: "Befand sich dieser Träumer in seinem eige­
nen Geheimnis?"
§ 72. Eines der Motive für die Interpretation ist die Hierarchie der 
Poesen im jeweiligen Gedicht und die ursprüngliche Bestimmung 
ihres Gehaltes.
§ 73. Ein poetisches Bild erscheint nur der Reflexion hermetisch. 
Seine Bedeutsamkeit ist beim Leser nicht zum Sinn geworden. Aber 
die Bedeutsamkeit als Pathos hat schon das Pathos beim Leser ge­
weckt, und folglich ein vor-prädikatives Verstehen, auf dessen 
Grundlage sich die ästhetische Erfahrung in ihrer ganzen Fülle ent­
falten kann.
§ 74. Das Gedicht ruft die Interpretation herbei. Nicht eine allein, 
sondern so viele wie möglich. Das Verständnis versetzt den Leser in 
ein Befragen, das Erfahrung ist. Mithin hebt der Sinn in ihm an und 
schöpft aus seiner eigenen Sinnlichkeit, was ein vorausliegendes Ver­
ständnis an Zugriffen erarbeitet.
§ 75. Der Sinn des Gedichtes ruht in seiner Selbstadressierung an die 
anderen, denn das Gedicht ist Mitteilbarkeit und in der Folge unendli­
che Verfügbarkeit. Was das Gedicht gibt, ist kein Sinn,4 sondern das 
Wecken für den Sinn. Das Gedicht hat keinen absolut univoken Sinn. 
Der Sinn befindet sich vor dem Dichtungsakt - und sogar nicht einmal 

188

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


während desselben - nicht beim Dichter. Der Sinn entspringt der Phä­
nomenalität des Gedichtes, sobald es zur Lektüre wird.
§ 76. Was den Leib des Gedichtes betrifft, so wird er von allen Lektü­
ren, Analysen, Erinnerungs- und sogar Vergessensweisen bewässert. 
Dieser Leib (chaif) ist lebendig und kann folglich sterben, worauf er 
im übrigen nicht verzichtet. Im Gegenzug dazu besitzt das Sein des 
Gedichtes eine Kristallnatur. Es genügt sich selbst, wird vom Mangel 
der Leser nicht verändert, sei dieser partiell (im Fall der Unkenntnis 
oder der Nicht-Affektion) oder vollständig (im Grenzfall der Zerstö­
rung des Textes noch vor seiner Mitteilung an irgendjemanden). Ein­
mal gewesen, ist es immer. Ein zerstörtes Gedicht ist nicht für uns; 
aber es ist gleichwohl. Sein Leib wird gefangen im Kristall zurückge­
halten. Selbst ein solches Gedicht ist lebendig, auch wenn es ein ver­
steinertes Leben ist. Dies liegt an der Mitteilbarkeit des Gedichtes, die 
an seinem Sein teilhat. Das Gedicht ist mitteilungswillig, selbst wenn 
sein Autor es niemandem zu geben gedenkt; es als Eintrag eines Ta­
gebuches vorsieht oder sogar den Flammen übergibt. Denn das Ge­
dicht ist von sich her Setzung gegenüber einem Ich, Du und Er. Das 
Ich ist das sich selbst transparente Selbst. Das Du ist das eigene Selbst 
als Rätsel und als Anderer in der erprobenden Erfahrung des Selbst­
bezuges. Das Er ist das Absolute.
Der Leib und das Nicht-Reduzierbare eines zerstörten Gedichtes ist 
reine Mächtigkeit (puissance). Nachdem es für den Dichter in seiner 
Eigenschaft als Leser wirklich gewesen ist, hört es auf, nur ein poten­
tielles Gedicht zu sein. Die reine Mächtigkeit bezeichnet die Triebfe­
der des Gedichtes, dessen nicht mehr erscheinender Leib das Nicht- 
Reduzierbare in der Idealität festhält.
§ 77. Weil die Intention die Weise des dichterischen Ausdrucks ge­
wählt hat, ist sie in den Poesen vorausgesetzt. Dies zwingt den Dich­
ter dazu, sich in diese einzulassen, ohne es zu wollen und, wie in den 
meisten Fällen, ohne es auch nur zu wissen. Kann aber der Leser das 
Gedicht umfassend be-greifen (com-prendre), wenn sein Auge nicht 
dichterisch ist? Die Intuitionen, die am Leib des Gedichtes erschei­
nen, werden durch die Affinität verbunden und geregelt.
§ 78. Obwohl die Reaktion des Lesers sekundär ist, bleibt sie dennoch 
eine Aktion. Die Interpretation erregt die größten Tiefen beim Leser, 
das heißt eine Realität, die den Verstand übersteigt; denn seinen eige­

189

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Möglichkeit überlassen, übersteigt der Verstand nicht die einfa­
che Analyse, nämlich die Zerlegung des Gedichtes. Durch seine Reak­
tion nimmt der Interpret an der Sinnkonstituierung teil.
§ 79. Welchen Unterschied gibt es also zwischen Aktion und Reak­
tion? Die Aktion ist autonom. Einerseits reduziert sie das Außen mit­
tels des dichterischen und poetalen Geschehnisses. Andererseits geht 
sie aus sich hervor, indem sie ihre eigenen Gesetze hervorbringt.
§ 80. Wenn sich auch der Interpret zum Geschehnis des Dichtungs­
aktes in Distanz befindet, so kann das Gedicht doch stets sein ästheti­
sches Vermögen wecken. In Ermangelung eines Dichtungsaktes kann 
der Interpret nicht aus sich selbst heraus den Poesen die Antwort ge­
ben, aber er kann dies sehr wohl tun, sobald ihm das Gedicht die Ge­
legenheit dazu liefert. (Der Grund für diesen Mangel liegt entweder 
darin, daß der Interpret nicht selber schreibt oder dem Gedicht eines 
anderen der Gewaltstreich gelingt, alles in die Luft zu sprengen be­
ziehungsweise Licht durch eine spaltweite Öffnung in eine untere 
Dunkelzone eindringen zu lassen - so wie durch einen schräg einfal­
lenden Schacht, der vom Interpreten selber aufgerissen wurde.) Die 
Tiefe des Seins des Interpreten reagiert auf die eine oder andere 
Poese. Und was er nicht aus sich kann (weil die Dichtung aus dem 
Tun stammt), das leistet er, indem sein Selbst mit dem Gedicht in Be­
ziehung tritt, (denn die Interpretation ist nur ein sekundäres Tun).
§81. Die Lektüre ruft das dichterisch-poetische Vermögen als eine 
Weise sekundären Tuns hervor. Der Spruch des Lin Tsi:

Trifft man auf einen Raufbolden, so zückt man das Schwert.
Aber wer kein Dichter ist, gibt man ihm ein Gedicht?

kann und muß auch als eine Einladung verstanden werden, durch die 
Interpretation zu einem sekundären Dichter (poete second) zu werden. 
Eine vorbereitende Bedingung zeichnet sich schon vor der Lektüre als 
Potentialisierung der Poesen ab. Mit anderen Worten bereitet sich der 
Leser vor, mittelbar eine dichterische Reduktion zu vollziehen. 
Gleich, ob er Dichter ist oder nicht, der Leser empfangt hier das Bild 
als seine sowohl passive wie aktive Affektion (im ersten Fall ist es 
nicht sein Bild; im zweiten Fall empfängt er es nur mittels seines eige­
nen Tuns).
§ 82. Die Interpretation ist die Wirkung einer doppelten, obgleich 
nicht gegenseitigen Offenbarung. Das Gedicht nimmt Sinn durch die 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reaktion an. Der Interpret begreift das Gedicht, indem er sich selbst 
affiziert, sich selbst begreift. Sein Apriori ist also die conditio huma- 
na, welche die Poesen überbordet und sie nur unter der Bestimmung 
eines Vermögens zum Gedicht (faculte poematique) in sich begreift- 
Vermögen nach Art der Reaktion. Anders gesagt verwandeln sich 
dank der Lektüre die Existenzialien der Person in Poesen, die mithin 
ebenfalls vorhandene Möglichkeiten der Poesen werden. Und zwar 
werden sie es zunächst als Prinzipien der Offenheit des Lesers für das 
Gedicht, sowie danach aufgrund der Tatsache, daß ein Apriori das 
andere vor jeder Reflexion veranschaulicht, die sich im Schatten der 
Zweiten Poetologie (poetologie seconde) entwickelt. In diesem Sinne 
muß Jouberts Aussage korrigiert oder verstanden werden: "Man kann 
Dichtung nirgendwo finden, wenn man keine in sich trägt." Die 
Dichtung, die man in sich trägt, ist die vorhandene Möglichkeit der 
Poesen.
§ 83. Selbst so vage und wirkungslose Urteile wie "das gefallt mir 
oder berührt mich", "dies ist tief' sowie vor allem "das sagt mir zu" 
treffen in Wirklichkeit mit großer Schärfe zu, und zwar weniger hin­
sichtlich irgendeines objektiven Wertes des Gedichtes als vielmehr in 
bezug auf die Weckung der Poesen beim Leser. Daß eher die eine als 
die andere wirkt, zeugt einerseits von der Ähnlichkeit der Poesenhier- 
archie zu jenem Augenblick oder von der Fähigkeit einer Hierarchie, 
mit der anderen in Dialog zu treten, wobei eventuell die Möglichkeit 
einer Neukonfiguration nach ihrem Bild gegeben sein kann. Anderer­
seits zeugt die Weckung der Poesen von ihrer Mitteilbarkeit in dersel­
ben Tiefe (das Gedicht ist an eine Dimension geknüpft, die heute 
derjenigen des Lesers entspricht; und da dieser sich entwickelt, 
könnte er vom Gedicht nicht mehr in gleicher Weise berührt werden, 
dessen Sein - aber nicht dessen Leib - gerade unwandelbar ist).
§ 84. Es ist dasselbe, die These von der Sinnvielzahl eines Gedichtes 
zu behaupten, wie die These von der Universalität der Freude, die es 
verschafft. Was diese Freude zunächst hervorruft, ist die Affekt- 
Bedeutsamkeit und in weiterer Folge aufseiten des Lesers ein Sinn im 
Übermaß in bezug auf das Verstehen, was es erlauben würde, jedes 
wahre Gedicht als erhaben zu qualifizieren. Die Universalität gilt 
mithin primordial für dasselbe Individuum und betrifft seine verschie­
denen Befindlichkeiten sowie die Folge seiner Gefühle. Die Tiefe er­

191

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint unergründlich, wenn keinerlei neuerliche Lektüre das Gedicht 
ausschöpfen kann. In diesem Fall wird man bei jedem anderen diesel­
be Beürftigkeit voraussetzen.
§ 85. Die dichterische Ellipse, durch welche die Polysemie hervorge­
bracht wird, läßt keine dem Wort inhärente Vielfalt unausgedrückt 
(im Gegensatz zur Prosaellipse). Die dichterische Ellipse ist eine 
Wort-Ideation, die ein Darüber-hinaus-Vernehmen beinhaltet (rnot- 
ideation sur-entendü). Die Ellipse trennt nur ab, um zu vermehren. 
Die Interpretation unterwirft sie einer Zeichenverteilung, deren Prin­
zip von einer Reflexion beherrscht wird, welcher die Veranschauli­
chung zur Seite tritt und in ein strenges Gehäuse gegossen ist. Davor 
war sie hingegen frei und fußte allein auf der Genialität des Dichters. 
Das Gedicht ist die Einheit eines freien Komplexes an Bedeutungen 
(und die ganze Kunst des Dichters besteht darin, diesen Komplex mit 
der Freiheit zu kombinieren). Die Interpretation des Gedichtes ver­
wirklicht stattdessen eine abgeleitete Einheit des Gedichtkomplexes; 
sie vollzieht einen Übergang von der Polysemie zur Monosemie. Um 
die Polysemie auf ideale Weise neu zu bilden, müssen die Lektüren 
vervielfacht werden und Interpretationen bis ins Unendliche stattfin­
den, denn die dichterische Ellipse behält nur zurück, um eine unendli­
che Fülle von Bedeutungen zu bezeichnen (sursignifier).

(Aus dem Französischen von Rolf Kühn 
und Ekkehard Blattmann)

Anmerkungen

1 Tout y parlerait ä l'äme en secret sa douce langue natale.
Von Raimbaut d’Orange: "Sinnend und denkend umschlinge ich kostbare, dunkle 

und farbige Wörter, und ich suche sorgfältig, wie ich ihren Rost durch Feilen weg­
kratzen kann, um mein dunkles Herz hell werden zu lassen." (J'entrelace, pensif et 
pensant, des mots precieux, obscurs et colores et je cherche avec soin comment, en 
les limant, je puls en gratter la rouille, afin de rendre clair mon coeur obscur.)

Vgl. A. Rimbaud, Une saison en enfer. Delires II (Alchimie du verbe): "J'inventerai 
la couleur des voyelles."

Paul Valery schreibt: "Meine Verse haben den Sinn, den man ihnen verleiht. Es 
wäre ein der Natur der Dichtung zuwiderlaufender Irrtum, und sogar ein tödlicher 
Irrtum für die Dichtung, behauptete man, jedem Gedicht entspräche ein wirklicher, 

192

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einziger Sinn." (Vorwort zu Paul Valery, Charmes, kommentiert von Alain, Paris: 
Gallimard 1964). Damit die Interpretation der Willkür entgeht, vor allem aber, damit 
das Gedicht nicht durch vieles Entleeren verfälscht werde, ist dem hinzuzufugen, daß 
man dem Gedicht nicht beliebig jede Bedeutsamkeit verleihen kann, die man will.

193

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175 - am 25.01.2026, 11:45:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

