Praxeologische Erkenntnis.

Untersuchung in drei Feldern

Inwiefern steht die Formel »[H x K] + F« bei Bourdieu fiir die Praxis?
Um eine Antwort darauf zu geben, untersucht Bourdieu die Felder der
Kunst, des Wissens und der Macht. Ich werde zunichst seine Analy-
sen der beiden ersten Felder am Beispiel des Literaturfeldes und des
Ausbildungssystems vorstellen.

Bourdieu zeigt, wie die Identitit jedes Feldes von vier gemeinsa-
men Prinzipien abhingt, nimlich: a) der Konstitution des Feldes als
autonomes Feld der Praxis; b) der Ordnung im Feld als hierarchische
Struktur dieses Feldes; ¢) dem Kampfim Feld als Eigendynamik des
Feldes; sowie d) der Reproduktion des Feldes als Bedingung seiner
sozialen Dauer in der Praxis. Anhand dieser Prinzipien werde ich
zeigen, wie Bourdieu die durch Machtbeziehungen gekennzeichnete
Dynamik innerhalb des Feldes erklirt. Diese Machtbeziehungen fin-
den ihren vollkommenen Ausdruck in dem besonderen, quer zu den
anderen Feldern liegenden Feld der Macht, wie ich anschlieRend dar-
stellen werde. SchlieRlich weise ich auf die praktische Bedeutung der
Macht hin, die Bourdieu in der modernen Gesellschaft erkennt, nim-
lich: der symbolischen Gewalt.

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o | BOURDIEU LESEN

Die Konstitution der differenzierten ldentitat
von Feldern

Die Existenz eines Feldes setzt voraus, dass soziale Akteure in dieses
Feld eintreten wollen, dass sie Wert darauf legen, zusammen ein Feld
zu konstruieren und in der Handlungspraxis zu reproduzieren.

Feldkonstitution am Beispiel des Literaturfeldes

Bei seinen Analysen des Kunstfeldes und besonders des Unterfeldes
der Literatur konzentriert sich Bourdieu auf das allgemeine Problem
der Feldkonstitution. Das erste Prinzip der Existenz eines Feldes ist
seine relative Autonomie in der Gesellschaft, die ihm seine Existenz
als Feld im sozialen Raum ermdglicht. Wie gewinnt das Feld seine
Autonomie? In einem bestehenden Feld werden durch Differenzie-
rung und Spezialisierung von Akteuren, die spezifische Interessen fiir
den Kampf um einen neuen Einsatz entwickeln, Unterfelder konstru-
iert. Bourdieu untersucht die allmihliche Entwicklung des Kunstfel-
des am Beispiel Frankreichs. Er macht darauf aufmerksam, dass die
Figur des Kunstlers und der Begriff »Kunst« im heutigen Sinne nicht
vor dem Ende des 18. Jahrhunderts in Erscheinung treten. Davor un-
terschied man zwischen den »artes liberales« (Grammatik, Rhetorik,
Dialektik, Arithmetik, Geometrie, Musik, Astronomie) und den »artes
mechanicae« (Handwerkskiinste). Erst in der Mitte des 19. Jahrhun-
derts treten die ersten Kiinstler im heutigen Sinne auf. Nun sind alle
sozialen Bedingungen vorhanden, die eine relative Autonomie des
Feldes der Kunst ermdglichten. Von diesem Feld sondern sich dann
mehrere Unterfelder wie das der Malerei, der Bildhauerei und das
Feld der Literatur ab (vgl. Bourdieu 1991a und 1991b).

Die relative Autonomie des literarischen Feldes gegeniiber dem
Kunstfeld und dessen anderen Unterfeldern wird insbesondere von
den Naturalisten vorangetrieben, als deren zentrale Figur sich Emile
Zola hervortat. Sie begriinden mit dem Roman eine neue Form von
Literatur zwischen Journalismus und literarischen »Nouvelles«, die
sich stark von anderen bereits im Kunstfeld existierenden Literatur-
formen, wie Lyrik und Theaterstiick, unterscheidet und die zuneh-
mend die Autonomie des literarischen Feldes innerhalb des Kunstfel-

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 61

des befordern wird. Der Roman richtet sich nicht mehr nur an das
aristokratische, gebildete Publikum wie das Gedicht oder das Theater-
stiick, sondern an ein allgemeineres Publikum. Dies ermdglicht den
offentlichen Erfolg des Romans, und es verdndert die Kriterien dessen,
was als »gute« oder »schlechte« Literatur gilt. Diese Kriterien hingen
nicht mehr von akademischen literarischen Institutionen ab, sondern
von der Resonanz eines Buches in der Offentlichkeit, die den symbo-
lischen, sozialen und dkonomischen Erfolg des Schriftstellers kreiert,
d.h. seinen Ruf, sein soziales Netzwerk und sein 6konomisches Ver-
mogen. Dadurch kann der Schriftsteller von seiner Kunst nicht nur
leben, sondern aus ihr einen von Mizenaten unabhingigen Beruf
machen. So begriinden Zola und die Naturalisten ein neues gesell-
schaftliches »Spiel« mit neuen Einsitzen, die die Literatur von den
klassischen literarischen Institutionen und Formen absondern. Gleich-
zeitig entwickelt sich eine neue Schriftstellerpersénlichkeit.*4 Aus
dem Kunstfeld erwichst so ein neues Literaturfeld, dessen Autonomie
durch eine gesteigerte Heteronomie gegeniiber der Offentlichkeit
gewonnen wurde.

Diese Heteronomie wiederum verstirkt die Konkurrenz zwischen
den Schriftstellern innerhalb des neuen Literaturfeldes. Die Dominanz
des naturalistischen Romans wird allmihlich durch den Eintritt von
Schriftstellern in dieses Feld gebrochen, die eine neue Romanform
anbieten: den psychologischen Roman (vgl. Bidou-Zachariasen 1994;
Ponton 1975). Das Publikum wendet sich zunehmend dieser Literatur-
form zu, womit die Reputation dieser Schriftsteller im Feld steigt,
wihrend Zola und die Naturalisten an offentlicher Anerkennung
verlieren. Der Eintritt der Akteure mit neuen literarischen Interessen
ins Feld veridndert so die Positionen der Akteure, welche sich bereits
darin befinden.

Welche Bedingungen bestimmen den Eintritt von Akteuren in die
gesellschaftlichen Felder? Bourdieu beschreibt dies am Beispiel des
Ausbildungssystems im Feld des Wissens.

Eintritt ins Feld am Beispiel des Ausbildungssystems

Jeder Eintritt von Akteuren in ein Feld hingt von deren sozialem Ur-
sprung, d.h. von ihrem (Klassen-)Habitus sowie von Volumen und

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | BOURDIEU LESEN

Struktur ihrer Kapitalarten ab. Im Feld des Wissens ist darum die
soziale Herkunft der Schiiler von grofler Relevanz (vgl. Merillé 1983),
da die Herkunftsklasse die Beziehungen von Schiilern zum Schulsys-
tem pridisponiert hat. Thre vorschulische Kultur ist klassenspezifisch
geprigt, und sie wird klassenspezifisch vererbt und inkorporiert. Der
Klassenhabitus derjenigen Familien, die materiell und kulturell im
sozialen Raum herrschen, entspricht der Kultur des Ausbildungssys-
tems, die kulturellen Werte der herrschenden Klassen sind die glei-
chen wie diejenigen, die im Ausbildungssystem »im Spiel« sind. Die
herrschenden Klassen versuchen, die soziale Selbststindigkeit ihrer
Akteure durch eine lange Ausbildungszeit zu férdern, wohingegen die
beherrschten Klassen eher Wert auf eine frithe 6konomische Emanzi-
pation von der Familie legen — und damit auf einen frithen Ausstieg
aus dem Ausbildungssystem und einen frithen Einstieg in die Ar-
beitswelt.

Fiir die Kinder der herrschenden Klassen ist es selbstverstindlich,
vor dem Schuleintritt lesen oder schreiben zu kénnen, sich sprachlich
gewandt auszudriicken und zu kommunizieren, von den Erwachsenen
gehort und verstanden zu werden, von sich selbst und von den eige-
nen Ideen, Gefiihlen usw. zu sprechen: »Man kann [...] keine Sprache
iibernehmen, ohne damit gleichzeitig eine Einstellung zur Sprache zu
tbernehmen: Auf kulturellem Gebiet perpetuiert sich die Art des Er-
werbs im Gebrauch, der vom Erworbenen gemacht wird« (Bourdieu/
Passeron 1971: 111).

Das Ausbildungssystem als Institution der herrschenden Klassen
ist auf diese ausgerichtet und {ibt eine Selektion zu ithren Gunsten aus
(vgl. Dannepond 1979). Dies beginnt bereits mit der schulischen Aus-
bildung, was ein Beispiel aus den Arbeiten Bourdieus zur Struktur des
Ausbildungssystems in Frankreich erliutern soll: Nach der Fcole pri-
maire (den ersten 5 Schuljahren) hat ein Schiiler zwei Moglichkeiten,
seine Ausbildung fortzusetzen. Er kann zunichst das Collége (4 Jahre)
(das in allgemeines und technisches Collége geteilt ist) und anschlie-
Rend das Lycée (3 Jahre) besuchen. Bourdieu zeigt, dass diese Wege
nicht zufillig gewihlt, sondern vom urspriinglichen Klassenerbe
bestimmt werden. Im Collége ist der Prozentsatz von Schiilern aus den
beherrschten Klassen héher als der aus den herrschenden. Im Lycée ist
es umgekehrt: Die Sohne von leitenden Fithrungskriften haben vier-

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 63

zigmal hohere Chancen als Arbeitersshne und doppelt so hohe Chan-
cen wie die S6hne von mittleren Fithrungskriften, das Lycée zu besu-
chen (vgl. Bourdieu/de Saint Martin 1970).

Die sozialen Ungleichheiten bedingen also die Ungleichheiten
beim Eintritt in und beim weiteren Weg durch das Ausbildungssys-
tem. Das bedeutet keine lineare Kausalitit auf der Ebene der Laufbahn
des einzelnen Akteurs, sondern eher ein Equilibrium im gesamten
sozialen System. Je hoher die soziale Position einer Klasse, umso ho-
her sind die Chancen ihrer Akteure, sich im Feld des Wissens die
Voraussetzungen fiir eine erfolgreiche Karriere zu schaffen.

Das Ausbildungssystem schafft durch die unterschiedliche Vertei-
lung der »Begabungen« und der schulischen Gratifikationen zwischen
den Akteuren eine Ordnung in diesem Feld, und es hat an der gesell-
schaftlichen Ordnung teil. Diese Ordnung ist eine hierarchische Ord-
nung, die von bestimmten Institutionen des Feldes garantiert wird.

Die Ordnung in den Feldern

Die Struktur des Feldes — gleichsam seine Ordnung - ist eine Struktur
von Machtbeziehungen zwischen differenzierten Akteuren. Das Prin-
zip der Ordnung gilt fiir alle Felder der Gesellschaft, auch wenn sich
die einzelnen Elemente der Struktur von Feld zu Feld unterscheiden.
Wie verhilt es sich im Literaturfeld und im Ausbildungssystem?

Ordnung im Literaturfeld

Akteure, die ins Literaturfeld eintreten wollen, miissen zunichst die
Orientierung an kommerziellen Profiten ablehnen — gleichwohl be-
sitzt das anti-kommerzielle Verhalten in diesem Feld seine eigene
okonomische Rationalitit. Es erlaubt den Akteuren, symbolische Profi-
te zu erzielen (z.B. sich einen Namen als Schriftsteller zu machen), die
anschlieffend in andere Kapitalien konvertiert werden kénnen. Erfolg-
reiche Schriftsteller kénnen viel Geld verdienen, sie konnen sich in
der Offentlichkeit zu verschiedensten Themen dufern und gar sozio-
politische Reputation erlangen (wie dies etwa Zola gelang).

Bourdieu analysiert die sich daraus ergebende Ordnung am Bei-

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

G4 | BOURDIEU LESEN

spiel des franzosischen Literaturfeldes des 19. Jahrhunderts. Die Dif-
ferenzierung der Positionen der Schriftsteller im Literaturfeld und
die Verteilung der literarischen Institutionen in Paris lisst eine struk-
turale Homologie erkennen. Die Stadtviertel von Paris, in denen der
Schriftsteller wohnt oder wohnen will, werden zur Bithne der gesell-
schaftlichen Klassifizierung von sozialen Klassen: Der Wohnort des
Schriftstellers zeigt seine Position in den sozialen, 6konomischen
und symbolischen Hierarchien des literarischen Feldes. Er verweist
zugleich auf die Struktur von dessen Habitus, die hier der Struktur
des Raumes »Paris« entspricht.® Im 19. Jahrhundert residieren die
Schriftsteller, die im Literaturfeld herrschen, in den biirgerlichen Vier-
teln am rechten Seine-Ufer, wihrend diejenigen, die eine mittlere
Position im Literaturfeld einnehmen (Bourdieu nennt sie die »Herr-
schenden-Beherrschten«), in der Mitte der Stadt wohnen. Diejenigen
schlieflich, die im Literaturfeld beherrscht werden — die intellektuel-
len Schriftsteller und die Avantgarde —, leben in den drmsten Stadt-
vierteln am linken Ufer der Seine (vgl. Bourdieu 1991b, 1999).

Ordnung im Ausbildungssystem

Wie im Fall des Literaturfeldes schligt sich auch die Ordnung im
Ausbildungssystem im geographischen Raum nieder. Die besten
Chancen im Ausbildungssystem zu besitzen heift meist zugleich, in
der Metropole zu wohnen. Denn in Paris finden sich erheblich mehr
grofle und spezialisierte Hochschulen als in der Provinz, ihr Renom-
mee zieht die Professoren an. Die Konkurrenz zwischen den Hoch-
schulen verlangt von ihnen, sich dem Wettbewerb in Forschung und
Lehre zu stellen, um ihre Position in Paris halten und damit gleichzei-
tig ihr Prestige weiter steigern zu konnen. Der gegeniiber der Provinz
reichhaltigere kulturelle Kontext erlaubt den Studenten, ihre eigene
Kultur weiterzuentwickeln und zu pflegen. Diese Unterschiede spielen
eine wichtige Rolle in der Hierarchisierung des Ausbildungssystems,
dessen hierarchisch strukturierte Angebote der hierarchischen Struk-
tur der Nachfrage durch die sozialen Klassen entsprechen.

Der soziale Unterschied zwischen Klein- und Grofbtirgertum
entspricht dem Unterschied zwischen den Hochschulen, die sich ihre
Studenten aus diesen beiden Klassen auswihlen. Das Kleinbiirgertum

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | G5

schitzt den Wert der intellektuellen Arbeit, das GrofSbiirgertum hin-
gegen den mondinen Wert der akademischen Ausbildung. So wihlen
nur wenige Kinder des Pariser Kleinbiirgertums die prestigereiche
ENS (Ecole Normal Supérieure) oder die Polytechnique, da hier hier die
sozialen Werte des Kleinbiirgertums weniger gelten als in den Univer-
sititen. Die Kinder des GroRbiirgertums finden sich dagegen hiufiger
in der ENS, und nur wenige schreiben sich in den Universititen ein.
Dies spiegelt die Distribution von gesellschaftlichen Vorrechten zwi-
schen den beiden biirgerlichen Klassen wider. Sie entspricht auf bei-
den Seiten dem, was Bourdieu die »aristokratische Geburtsideologie«
nennt (vgl. dazu Bourdieu 1981b), in der die erworbenen Vorrechte in
natiirliche Vorrechte umgedeutet und von beiden Klassen akzeptiert
werden.

Nicht nur die Wahl der Hochschulen durch die Studenten ge-
schieht gemif} dem Klassenhabitus, sondern auch die Entscheidung
fur bestimmte Fachbereiche. Der Klassenhabitus zeigt sich etwa, wenn
ein Student Philosophie oder Mathematik statt Geschichte oder Na-
turwissenschaften wihlt. Studenten der Philosophie oder Mathematik
weisen ein selbststindigeres Verhiltnis zur Kultur auf als solche der
Geschichte oder Naturwissenschaften. In der Geschichte oder in den
Naturwissenschaften wird hingegen eher verlangt, Fihigkeiten zur
Reproduktion von Ergebnissen dieser Disziplinen zu entwickeln, von
denen die Produktivitit der geschichtlichen und naturwissenschaftli-
chen Forschung abhingt. Die individuelle Kreativitit spielt hier eine
geringere Rolle als in der Philosophie oder in der Mathematik (vgl.
Bourdieu/Passeron 1964).

Wie wird die hierarchische Ordnung der Felder aufrechterhalten?
Bourdieu zeigt, wie sie von verschiedenen Institutionen des Feldes
tiberwacht, bewertet und bestitigt wird.

Garanten der Ordnung des Literaturfeldes

Der Verteilung der Schriftstellerwohnungen im Raum Paris, von der
oben gesprochen wurde, entspricht eine Verteilung der literarischen
Institutionen, welche die Ordnung im Literaturfeld aufrechterhalten.
Sie stehen in enger Verbindung mit den Klassen der Schriftsteller und
haben fiir sie eine regulative und selektierende Bedeutung. So gewinnt

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GG | BOURDIEU LESEN

bei den biirgerlichen Schriftstellern des 19. Jahrhunderts die Institu-
tion der literarischen Salons, die in ihren Vierteln erdffnet werden, an
Bedeutung (vgl. Bourdieu 1999: 86-92). Hier wird die neu erschiene-
ne Literatur verbreitet, und hier wird der Eintritt neuer Schriftsteller
ins Literaturfeld kontrolliert. Die biirgerlichen Schriftsteller versuchen
ihrerseits, die Position der Salons im Unterfeld der literarischen Insti-
tutionen zu stirken.

Eine weitere literarische Institution stellen die literarischen Zeit-
schriften dar, die an die Salons angebunden sind und die gegen die
Zeitschriften der literarischen Avantgarde kimpfen. Diese Zeitschrif-
ten konstituieren ein weiteres Unterfeld der literarischen Institutio-
nen. Thre hierarchische Position entspricht der Position der ihnen
zugehorigen Institutionen im Feld der literarischen Institutionen
sowie der Position der Schriftsteller, die in diesen Zeitschriften
schreiben, im Feld der Literatur. Die Zeitschriften bewirken, dass sich
die Schriftsteller — entsprechend ihrer Position in der Hierarchie des
literarischen Feldes — innerhalb der rdumlich-literarischen Topografie
von Paris von Ort zu Ort bewegen konnen. Wihrend die gliicklichsten
hoffen diirfen, eines Tages zu den herrschenden Schriftstellern zu
gehoren, entwickeln die weniger gliicklichen einen Glauben an eine
Anerkennung post mortem — oder sie verlassen das Literaturfeld und
suchen ihren Erfolg in einem anderen Beruf, etwa als Journalist oder
Lehrer.

Garanten der Ordnung des Ausbildungssystems

Im Ausbildungssystem sind die Schulen und Hochschulen zunichst
selbst die Garanten der Ordnung. Das Ausbildungssystem hat jedoch
auch noch andere Mittel, die in jeder (Hoch-)Schule institutionalisiert
werden. Das Instrument par excellence ist das »Examensystem« (Bour-
dieu/Passeron 1971: 161-190).

Das Examensystem dient der Legitimierung der Urteile des Aus-
bildungssystems und der Anerkennung der damit legitimierten sozia-
len Hierarchie (vgl. Pinto 1983). Es fiihrt jeden, der in einer Priifung
durchfillt, dazu, sich »unfihig« zu fithlen. Es verhiillt, dass diese Un-
fahigkeit die Folge des Ausbildungssystems als Institution im Wis-
sensfeld ist und bescheinigt diesen Schiilern und Studenten, dass sie

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 67

zu den beherrschten Klassen gehéren und darum auch im Ausbil-
dungssystem beherrscht werden. Diejenigen, die ihre Examina erfolg-
reich ablegen, erhalten dagegen die Bestitigung ihrer »Begabung, die
gleichzeitig ihre Zugehorigkeit zu den herrschenden Klassen legiti-
miert.

Aber auch die Professoren sind Garanten der Ordnung des Aus-
bildungssystems. Sie werden vom ihm nach ihrer Effizienz hierarchi-
siert, diese Ordnung zu bewahren und zu bestitigen, wobei unter-
schieden wird zwischen Professoren, die blofes Wissen besitzen, und
anderen, die auch iiber charismatische Macht verfiigen. Im Feld des
Wissens ist diese Macht symbolisch wichtiger als das Wissen selbst —
sie macht gleichsam die ambivalente Position des Professors im Aus-
bildungssystem aus. Das Charisma, das er besitzt, verschafft ihm
seine Position; die Position, die er besetzt, verschafft ihm sein Cha-
risma. Darin findet das Ausbildungssystem die effektivste Form, die
herrschenden Werte durch die Professoren zu vermitteln und die
eigene Ordnung zu schiitzen (vgl. Billeter 1977 und Chapoulie 1979).

Die Position des Ausbildungssystems gegeniiber den herrschen-
den Klassen ist ebenfalls eine ambivalente. Die Schulen und Hoch-
schulen sind zwar relativ frei, durch Padagogik und Didaktik die Form
der Verteilung der herrschenden Werte zu gestalten; sie entscheiden
jedoch nicht dariiber, welche Werte es sind, die {ibertragen werden
sollen. Diese relative Freiheit des Ausbildungssystems beziiglich der
schulischen Piadagogik stellt fiir die herrschenden Klassen sicher, dass
es ihre Werte sind, die den Studenten aus den eigenen Reihen und
denjenigen aus den anderen sozialen Klassen gleichermaflen vermit-
telt und auch von allen Beteiligten anerkannt werden. In der Dialektik
von Verkennung/Anerkennung sagt Bourdieu darum, dass die Selek-
tionsfunktionen des Ausbildungssystems effizienter sind, wenn sie
verhiillt werden — wenn es also scheinbar einzig pidagogische Ziele zu
erfiillen sucht (Bourdieu/Passeron 1971: 123).

Bourdieus Analysen der Konstitution und der Ordnung von Fel-
dern machen deutlich, dass diese eine bestimmte Dynamik besitzen.
Diese besteht aus dem Kampf — dem dritten, allen Feldern gemeinsa-
men Prinzip — zwischen den Akteuren.

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | BOURDIEU LESEN

Der Kampf in den Feldern

Der Kampf der Akteure hingt von der hierarchisierten Ordnung des
jeweiligen Feldes, also von ihren sozialen Positionen innerhalb dieses
Feldes ab. Er zeigt gleichzeitig, dass die Beziehungen zwischen Identi-
tit und Differenz, die jedes Feld strukturieren, Machtbeziehungen
sind. Jedes Feld zeigt eine bestimmte Dynamik der Unterschiede und
der Unterscheidungen, die sie von den anderen Feldern unterscheidet.

Kampf im Literaturfeld

Wie oben gezeigt, setzt die Dynamik des Kampfes die Illusio voraus:
den allgemein geteilten Glauben® an und das Interesse der Akteure
fiir das Feld — sowie ihren »Spielsinn«. Innerhalb des Literaturfeldes
wird der Kampf um den Wert des literarischen Werkes und um die
Definition des Schriftstellers als Schopfer gefiihrt (vgl. Bourdieu 197s5;
1993: 197-212).

Die Moglichkeiten fur einen Schriftsteller, Elemente unterschied-
licher Kapitalien zu akkumulieren und eine Kapitalart in eine andere
zu konvertieren (z.B. das symbolische Kapital, das er seinem Schreib-
stil verdankt, in okonomisches Kapital zu wandeln), férdern seine
Legitimitit im literarischen Feld und potenziell auch in einem ande-
ren (z.B. im politischen oder im schulischen) Feld. Diese Legitimitit,
die im dialektischen Kampf der antagonistischen Akteure konstruiert
wird, verschafft ihm eine herrschende Position.

Im literarischen Feld unterscheidet Bourdieu eine Opposition
zweier Arten von Schriftstellern und ihrer gegensitzlichen Form der
Produktion von Werken: a) die biirgerlichen Schriftsteller und Werke,
die mit der literarischen »Grofdproduktion« verbunden sind, und b)
die literarische »Avantgarde« von intellektuellen Schriftstellern und
Werke der »eingeschrinkten Produktion« (vgl. Bourdieu 1982: 40-61).
»Grofdproduktion« und »eingeschrinkte Produktion« bilden als Insti-
tutionen zwei Unterfelder im Literaturfeld, indem sie Akteure mit be-
stimmten Interessen in gegensitzliche Lager aufspalten, die gegen-
einander fur die Veroffentlichung und die Verteilung der Werke der
ihnen jeweils zugehorigen Schriftsteller kimpfen.

Das Unterfeld der literarischen GrofRproduktion ist gegeniiber den

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 69

klassischen literarischen Bewertungsinstitutionen (z.B. der Académie
Frangaise) relativ autonom, da hier der kommerzielle Erfolg das Prin-
zip der hierarchischen Ordnung in diesem Unterfeld ist — und dieser
wird primir auflerhalb des Unterfeldes bestimmt und diesem aufer-
legt. Im Falle des Unterfelds der eingeschrinkten Produktion ist es
genau umgekehrt: Stark autonom gegeniiber der Wirtschaft, hingt es
primir von den klassisch literarischen Bewertungsinstitutionen ab.
Literarische »Kollegen« entschieden in diesem Unterfeld iiber die
Hierarchie. An der Grenze zwischen den beiden oppositionellen Un-
terfeldern kommt der Kampf um die Definition dessen ins Spiel, was
»Literatur« und »Schriftsteller« bedeuten oder nicht bedeuten.

Die Opposition zwischen biirgerlicher und intellektueller Literatur
ist performativ und realisiert sich im Stadtbild von Paris an verschie-
denen Ortlichkeiten.®® Auf dem rechten Seine-Ufer findet man die
kommerzielle buirgerliche Literatur, die fur das allgemeine Publikum
produziert wird. Hier gilt als Erfolg, wenn sich viele Biicher in kurzer
Zeit verkaufen lassen. Auf dem linken Seine-Ufer findet man die in-
tellektuelle, anti-kommerzielle Literatur der Avantgarde (Bourdieu
1982: 117, 149f., 366£.)*°. Erfolg wird hier nicht an Menge und Ge-
schwindigkeit des Verkaufs gemessen, sondern dem dauerhaften Ruf
eines Werkes zugeschrieben.3® Dies ist die Strategie der intellektuel-
len, »hiretischen« Schriftsteller’ im Kampf gegen die biirgerlichen
Schriftsteller und deren Doxa, deren Orthodoxie, um die Definition
dessen, was als »echte Literatur« und als »literarischer Schopfer« gilt.
Sie versuchen, die Dynamik des Feldes zu verindern, um selbst das
Monopol der literarischen Produktion zu erlangen. In diesem Kampf
werden sie von den Institutionen, denen sie sich anschliefen, unter-
stiitzt, weil ihr Kampf auch deren Kampf um die beste Position im
Unterfeld der Institutionen dient. Die Akteure der eingeschrinkten
literarischen Produktion konstruieren das Ansehen eines Werks und
eines Schriftstellers so, dass sie beiden tendenziell die Aura von Un-
sterblichkeit verleihen.

Im Unterfeld der literarischen Grofiproduktion wird dagegen ein
anderes Ziel verfolgt: die Kreation des Schriftstellers als Schopfer.
Dafiir ist in diesem Unterfeld der Produzent (Verleger, Literaturagent)
von Literatur verantwortlich, der den von ihm vertretenen Autoren
und ihren Werken 6konomische Durchschlagskraft verleiht, um sie

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | BOURDIEU LESEN

auf dem Markt erfolgreich zu machen. Er gibt dem Autor die Mittel an
die Hand, mit denen dieser sein 6konomisches und symbolisches
Kapital vermehren kann3* und arbeitet mit Literaturkritikern (eine
weitere Institution im Literaturfeld, die dem Unterfeld der literari-
schen Kritik im Literaturfeld entspricht) zusammen, die mit ihm
konform gehen. Deren Aufgabe besteht darin, das Werk oder dessen
Autor von den entsprechenden literarischen Institutionen anerkennen
zu lassen. Diese Beziehung zwischen Schriftstellern, Produzenten und
Kritikern konstituiert den symbolischen Wert des Werkes, der auch
zum Gkonomischen, sozialen, politischen usw. Wert werden kann —
also in andere Kapitalarten konvertierbar ist. Die Komplexitit und
Vielfalt dieser Beziehung schafft einen Markt fiir Angebot und Nach-
frage nach symbolischen Giitern im literarischen Feld. Dieser Markt
produziert eine Konkurrenz innerhalb des Literaturfeldes, die die
sozialen Positionen und die Positionen, die jemand bezieht, beein-
flusst und bewegt. Als prominentestes Beispiel kann hier der Fall des
franzosischen Philosophen Jean-Paul Sartre gelten (vgl. Bourdieu
1999)

Sartre formulierte eine Philosophie, die den freien Entwurf der
Akteure als Prinzip ihrer Existenz definiert. Der Entwurf ist eine be-
wusste Selbstkreation, die dem Schéopfer erlaubt, sich selbst zu wih-
len. Sartre schafft damit den Mythos des Glaubens an den unkreierten
Schopfer und definiert den Akteur als allmichtige Person. Damit
entwickelt er die Figur des »totalen Intellektuellen« (vgl. Bourdieu
1981a), der gleichzeitig Denker und Schriftsteller, Romanautor und
Metaphysiker, Kiinstler und politischer Philosoph ist. In herrschender
Position im Literaturfeld, schafft er sich mit den symbolischen Profi-
ten, die er dort erworben hat, zugleich eine herrschende Position im
Feld des Wissens und im Feld der Macht. Dementsprechend iibertrigt
er seine literarische auf die wissenschaftliche und politische Legitimi-
tit. Sartre fiigt den Feldern auch neue Elemente hinzu: Er erneuert
das Unterfeld der Philosophie, indem er eine neue Art entwickelt,
Philosophie zu schreiben, davon zu sprechen und davon zu leben. Er
institutionalisiert seine Philosophie und seine Existenz als originire,
und er gibt sich selbst das 6ffentlich anerkannte Recht, den Institutio-
nen und den Akteuren im sozialen Raum die Wahrheit ihrer Existenz
zu enthiillen.

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 7T

Eine Gegenposition im Literaturfeld nimmt Raymond Aron ein,
der zum Beispiel des Widerstands gegen das Bild des Intellektuel-
len, fur das Sartre stand, wird. Mit den Waffen der Blrger kimpft er
gegen die Intellektuellen, denen er als zu burgerlich gilt; mit den
Waffen des Wissens kimpft er gegen die Biirger, denen er als zu intel-
lektuell gilt. Diese Zwischenposition Arons im Literaturfeld entwickelt
sich strukturell gleichermaflen im Feld der Politik. Im Gegensatz zu
Sartre, der sich fiir die linken politischen Bewegungen gegen die rech-
ten engagiert, kimpft Aron gegen die linken und rechten politischen
Bewegungen. Er benutzt hier die Waffen der Linken gegen die Rech-
ten und umgekehrt.

Kampf im Ausbildungssystem

Was ist im Ausbildungssystem »im Spiel«? Im Zentrum steht der
Kampf fiir die Legitimitit der subjektiven Kultur jedes Akteurs. Dieser
Kampf ist in den unterschiedlichen Klassen begriindet, die ihre Akteu-
re fur das Ausbildungssystem vorbereiten. Im Ausbildungssystem
wird die Konkurrenz zwischen den unterschiedlichen (Klassen-)Habi-
tus verstirkt. Es verwandelt diese Unterschiede in Unterschiede zwi-
schen den Fihigkeiten der Schiiler.

Von den Schiilern aus den herrschenden Klassen wird die Ideolo-
gie, die das Ausbildungssystem entwickelt, unmittelbar angenommen.
Thnen entspricht der »Spielsinn«, den jeder Akteur besitzen muss, um
in diesem Feld zu agieren; sie erkennen die Lehrgehalte und die Kul-
tur des Ausbildungssystems als Vermehrung und Weiterentwicklung
ihres Erbes an, und sie finden sich hier ebenso gut zurecht wie in
ihrem Ursprungsmilieu. Entsprechend zeigen sie die erwarteten
Leistungen, sind eloquent und suchen die symbolischen Profite (die
besten Noten usw.), um die Anerkennung zu bekommen, die ihre
Zugehdrigkeit zu den herrschenden Klassen bestitigt.

Fuir die Schiiler aus den beherrschten Klassen ist die Wirkung des
Ausbildungssystems eine andere. Sie miissen sich einer Kultur anpas-
sen, die sich von der ihres Ursprungsmilieus stark unterscheidet und
haben Schwierigkeiten, das gelehrte Wissen zu verstehen — es sich
anzueignen. Sie missen nicht nur die Inhalte, sondern auch die For-
men der neuen Kultur iibernehmen, um die Schule erfolgreich zu

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | BOURDIEU LESEN

absolvieren. In diesem Sinne unterscheidet sich die Bedeutung des
Erfolges je nach den sozialen Klassen, der die Schiiler entstammen.
Entweder bestitigt er gewohnte Klassenvorrechte oder er bedeutet die
Chance, ungewohnte Klassenvorrechte zu erlangen. Kénnen die be-
herrschten Schiiler im Ausbildungssystem ihre soziale Position, und
damit die Ordnung des Feldes, dndern? Bourdieu untersucht, wie sie
es versuchen.

Die Examensituation fithrt bei den beherrschten Schiilern zu
Strategien der Nachahmung. Sie versuchen, ihren sozialen Ursprung
vergessen zu lassen und den Lehrern die Verhaltensweisen der herr-
schenden Schiiler zu prisentieren. Sie muissen beweisen, dass sie sich
von den Werten der beherrschten Klassen entfernen und die verlangte
Vertrautheit mit der gelehrten Kultur entwickeln kénnen und dem
Lehrer, der die Werte der herrschenden Klassen im Namen des Aus-
bildungssystems vertritt, sowohl durch Wissen wie durch ihr Auftre-
ten den Eindruck vermitteln, zu diesen zu gehoren. Diese »Karikatur
der Virtuositit« (Bourdieu/Passeron 1971: 99) ist schwer zu erlernen
und zu praktizieren. Die Schiiler aus den herrschenden Klassen dage-
gen missen nicht nach einer Fiktion streben, sondern kénnen eine
vertraute Selbstdarstellung geben, die dem »Kult und [der] Kultur der
Person« (Bourdieu 1982: 648), der individuellen Selbstindigkeit, die
von den herrschenden Klassen geprigt wird, entspricht.

Die Ungleichheit der Fihigkeiten unter den Schiilern ist tatsich-
lich die Ungleichheit ihrer Rechte, sich diese kulturellen Giiter anzu-
eignen. Dieser Zusammenhang wird jedoch vom Ausbildungssystem
verschleiert und erscheint als Unterschied im Geschmack gegeniiber
der gelehrten Kultur. Die soziale, vom Ausbildungssystem verteilte
und von den Akteuren anerkannte Qualitit dieses Geschmacks ent-
spricht der Legitimitit der Kultur, die das Ausbildungssystem vermit-
telt. Je legitimer die subjektive Kultur eines Akteurs ist, desto wahr-
scheinlicher stammt er aus den herrschenden sozialen Klassen, wird
er die renommiertesten Hochschulen besuchen und die entsprechen-
den Diplome erwerben. Wie Schulen und Lehrer die Legitimitit der
Kultur der Schiiler konstruieren, konstruieren diese auch die Legi-
timitit dieser Institutionen im Ausbildungssystem.

Bourdieu zeigt an diesen Beispielen, wie der Kampf der Existenz
eines jeden Feldes als auch der Existenz der Gesellschaft zugrunde

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 773

liegt. Ohne diesen Kampf ist in dieser Perspektive nicht zu verstehen,
wie Identitit und Differenz der Akteure und der Felder eine Gesell-
schaft konstruieren, die wiederum diese Akteure konstruiert — und
wie beide sich wechselseitig reproduzieren.

Die Reproduktion von Feldern

Damit ein Feld Bestand hat, ist es auf die Sicherstellung seiner Repro-
duktion angewiesen. Wie verliuft diese im Literaturfeld und im Aus-
bildungssystem?

Wie jedes Feld haben auch das literarische Feld und das Ausbil-
dungssystem eine Geschichte, und auch sie werden »alt«. Dies Altern
betrifft die Akteure und Institutionen, die in diesen Feldern gegenein-
ander kimpfen: Sie konnen ihr Interesse fiir dieses Feld, fiir andere
Felder und fiir die Offentlichkeit verlieren. Fiir jedes Feld (wie fiir jede
Klasse und fiir jeden Akteur) gibt es ein existenzielles Interesse, sei-
nen Unterschied auf Dauer zu stellen und weiter seine Unterschei-
dung in der Gesellschaft zu machen. Um auf Dauer weiter existieren
zu kénnen, muss also das, was in einem Feld im Spiel ist, reproduziert
werden, um im Verlaufe der Zeit das Interesse neuer Akteure zu
gewinnen.

Im Literaturfeld wie im Ausbildungssystem vollzieht sich die
Reproduktion im Ersatz der herrschenden Akteure und Institutionen
durch ehemals von ihnen Beherrschte. So werden die einst reputierten
Schriftsteller und literarischen Institutionen von der fritheren Avant-
garde in dem Mafle ersetzt, wie diese Erfolge im Kampf innerhalb des
Feldes erringt. Sie wird als neue Kraft bestitigt und anerkannt und
besetzt nun die herrschenden Positionen im Feld. Die Reproduktion
des Feldes durch den Kampf der Akteure bedeutet also nicht die exak-
te Reproduktion seiner Elemente, sondern seiner Struktur, seiner
dynamischen Logik — und damit seiner Ordnung. Bourdieu erliutert
dies weiterhin am Beispiel der Geschichte des Ausbildungssystems in
Frankreich.

Er stellt fest, dass seit den siebziger Jahren die Nachfrage nach
Ausbildung gestiegen ist, obwohl deren Ansehen gesunken ist. Wie
lasst sich dieses Paradoxon erkliren? Das Abschlusszeugnis zeugt

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | BOURDIEU LESEN

immer weniger vom kulturellen Wert der Ausbildung, sondern dient
zunehmend dazu, das damit erlangte kulturelle Kapital rein pragma-
tisch als Mittel zur Beschaffung von konomischem Kapital einzuset-
zen. Dieses gilt dann wiederum als Voraussetzung fiir die Akkumula-
tion symbolischen und sozialen Kapitals — also fiir den sozialen Auf-
stieg in der Gesellschaft. Auf diese Weise konnte die Aneignung kul-
turellen Kapitals die Mdglichkeit der Ubertragung vornehmlich von
Skonomischem Kapital innerhalb und zwischen den Klassen garantie-
ren. Daher wurde das Ausbildungssystem fiir die beherrschten Klas-
sen — insbesondere Bauern und Arbeiter — getffnet; diese » Demokra-
tisierung des Ausbildungssystems« sollte ihnen bessere gesellschaftli-
che Zukunftschancen versprechen.

Bourdieu sieht darin jedoch ein Zeichen fiir den Druck des ultra-
liberalen Kapitalismus, unter dem die Klassenhabitus stehen. Durch
die »Demokratisierung des Ausbildungssystems« haben sich der Kon-
kurrenzkampf im Wissensfeld und die damit verbundenen Selek-
tionsprozesse erheblich verschirft. Die »Demokratisierung« erweist
sich als Ideologie. Trotz seiner steigenden Komplexitit bleibt die Ord-
nung dieses Feldes in seiner Reproduktion erhalten (vgl. Bourdieu
1988; 1989).

Reproduktion, Ordnung und Konstitution der Felder: Sie alle hin-
gen von der Dynamik des Kampfes ab. Diese beruht fiir Bourdieu auf
praktischen dialektischen Beziehungen, die er als Machtbeziehungen
zwischen Identitit und Differenz denkt und in seiner Theorie der
Felder in einem eigenen Machtfeld verortet.

Das besondere Feld der Macht

Das Machtfeld verbindet die Felder miteinander, liegt also gleichsam
quer zu diesen. Es ist »kein Feld wie die anderen: Es ist der Raum der
Machtverhiltnisse zwischen [..] Akteuren, die in ausreichendem
Mafe mit einer der verschiedenen Kapitalsorten versehen sind, um
gegebenenfalls das entsprechende Feld beherrschen zu kénnen, und
deren Kdmpfe immer dann an Intensitit zunehmen, wenn der relative
Wert der verschiedenen Kapitalsorten [...] ins Wanken gerit« (Bour-
dieu 1998: 51). Das Feld der Macht spielt fiir die anderen Felder der

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 775

Gesellschaft eine analoge Rolle wie die Macht fiir den Unterschieds-
begriff. Wie die Machtbeziehung im Rahmen des Unterschiedsbe-
griffs eine spezifische Bedeutung als Beziehung hat, hat das Machtfeld
auch eine besondere Bedeutung als gesellschaftliches Feld.

Obwohl Bourdieu bereits seit den siebziger Jahren an seiner
Theorie des Machtfeldes arbeitete, formulierte er sie erst in seinem
Buch La noblesse d’état (1989). Darin aktualisiert und verallgemeinert
er die Erkenntnisse, die er in Les héritiers (1964), Die Illusion der Chan-
cengleichheit (1971) und Homo academicus (1988) tiber das Ausbil-
dungssystem gewonnen hatte.

Die Schule ist die soziale Institution par excellence geworden,
welche die sozialen Unterschiede produziert, reproduziert und besti-
tigt. Die verdnderte Beziehung, die Bourdieu seit den siebziger Jahren
zwischen dem kulturellen und dem 6konomischen Kapital beobachtet
hatte, beschrankt sich jedoch nicht nur auf die (Pseudo-)Demokra-
tisierung der Schule, sondern ist eine Grundtendenz in der sozialen
Laufbahn von Akteuren und Gruppen und hat neue Bedingungen fur
das Erlangen gesellschaftlicher Machtpositionen geschaffen. Dement-
sprechend haben sich die Machtstrategien der Akteure im sozialen
Raum gedndert: Die herrschenden Berufsklassen (wie Mediziner,
Juristen, Professoren usw.) sehen in den Bildungstiteln mehr und
mehr nur in 6konomisches Kapital konvertierbare Eintrittsscheine,
tiber die schliellich die soziale Karriere gesichert werden soll. Diese
verinderten Relationen zwischen kulturellen und 6konomischen Kapi-
talarten strukturieren die Felder der Gesellschaft in sich und die Be-
ziehungen zwischen diesen Feldern, woraus sich auch eine Verinde-
rung der Machtbeziehungen ergibt.

Die Macht ist lberall

Bourdieu betont, dass diese Machtbeziehungen von der Entstehung
des rational-formellen Staates entscheidend geprigt wurden und
seither ein komplexes Gewebe bilden, das die ganze Gesellschaft
zusammenhilt und die gesamte Dynamik der Unterschiede steigert.
Dieses Gewebe bildet fiir Bourdieu das Machtfeld.

Wo aber ist der Staat in dieser Soziologie der Macht und des
Machtfeldes? Nirgendwo in La noblesse d’état ... und tiberall.® Bour-

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | BOURDIEU LESEN

dieu macht in seinem Buch nicht wirklich deutlich, welche Bedeu-
tung dem Staat im Rahmen seiner Machttheorie zukommt. Aber er
lisst erkennen, dass die Macht des Staates in dem Mafe steigt, in dem
die Macht seiner physischen Gewalt (Militir, Polizei usw.) wahrge-
nommen und seine symbolische Gewalt (Steuern, Examina, Strafen
usw.) verhiillt wird. Im gleichen Mafle kann er seine soziale Funktion
erfiullen, die in der Monopolisierung und Ausiibung der physischen
und symbolischen Gewalt liegt: »Der Staat [...] ist ein (noch zu be-
stimmendes) X, das mit Erfolg das Monopol auf den legitimen Ge-
brauch der physischen und symbolischen Gewalt iiber ein bestimmtes
Territorium und iiber die Gesamtheit der auf diesem Territorium
lebenden Bevolkerung fiir sich beansprucht« (Bourdieu 1998: 99).

Dieses Monopol erlaubt dem Staat, jede Form von Macht in sym-
bolische Macht zu transformieren (vgl. Bourdieu 1995). Am Beispiel
des Wissensfeldes lisst sich zeigen, wie dadurch symbolische Macht
zu allgemeingiiltiger Macht wird. Das Abschlusszeugnis kann als eine
Form staatlich verlichener symbolischer Macht angesehen werden.
Die sozialen, kulturellen, 6konomischen usw. Vorrechte, die es ver-
schaffen kann, haben einen Preis: die symbolische Unterwerfung
unter die Macht des Staates. Daran zeigt sich, dass der Staat nicht nur
auflerhalb von uns ist. Er erscheint nicht nur in den Formen der Biiro-
kratie, der Schule, der Gesetze usw., sondern der Staat ist, wie man
auch mit Foucault sagen kénnte (vgl. Foucault 1998), in uns, er ist uns
inkorporiert: »Wenn der Staat in der Lage ist, symbolische Gewalt
auszuiiben, dann deshalb, weil er sich zugleich in der Objektivitit
verkorpert [...] und in der >Subjektivitit« oder, wenn man so will, in
den Kopfen, nimlich in Form von mentalen Strukturen, von Wahr-
nehmungs- und Denkschemata« (Bourdieu 1998: 99). Da die sozio-
kulturellen Beziehungen zwischen Akteuren und Gruppen im sozia-
len Raum Machtbeziehungen sind, da sie von der (unterschiedlichen)
Objektivierung/Subjektivierung dieser Beziehungen leben, wird die
Macht sowohl von ihnen angenommen und ins Innere getragen als
auch wechselseitig ausgetibt. Der Staat ist iiberall, weil die Macht
iiberall ist — denn die Unterschiede sind tiberall. Wie die Unterschiede
Unterscheidungen machen, zeigt sich die Macht durch AuRRerungen
der Gewalt, die in der modernen Gesellschaft vor allem symbolischer
Art sind.

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXEOLOGISCHE ERKENNTNIS | 777

Symbolische Gewalt

Die symbolische Gewalt entwickelt sich auf der Basis symbolischer
Macht (vgl. Bourdieu 1991c), wie die Definition von Bourdieu nahe
legt: »Die symbolische Macht ist eine Macht, die in dem Mafe exis-
tiert, wie es gelingt, sich anerkennen zu lassen, sich Anerkennung zu
verschaffen; d.h. eine (6konomische, politische, kulturelle oder ande-
re) Macht, die die Macht hat, sich in ihrer Wahrheit als Macht, als
Gewalt, als Willkiir verkennen zu lassen. Die eigentliche Wirksamkeit
dieser Macht entfaltet sich nicht auf der Ebene physischer Kraft, son-
dern auf der Ebene von Sinn und Erkennen« (Bourdieu 1997a: 82).
Die Kraft der symbolischen Gewalt ruht auf zwei Ebenen: Sie ist all-
tiglich anwesend, aber unsichtbar; sie ist effizient, aber physisch
schmerzlos. Sie ist, wie Bourdieu manchmal sagt, »magisch« (z.B.
ebd.: 83). Nach Bourdieu erlaubt sie, die Logik der Herrschaft zu
verstehen, die im Namen eines symbolischen, von Beherrschten und
Herrschenden verkannten und anerkannten Prinzips ausgetibt wird.

Indem er von symbolischer Gewalt spricht, schafft sich Bourdieu
die Moglichkeit, das Paradoxon der herrschenden »Doxa« zu enthiil-
len, die so lange im sozialen Raum herrscht, wie die Verkennung der
Konstruktionsprinzipien ihrer Legitimitit aufrechterhalten wird. Sie
durchsetzt die beherrschten Klassen, indem sie diese dessen Legitimi-
tit anerkennen lisst34 Die Logik der symbolischen Gewalt wird von
Bourdieu insbesondere am Beispiel der Geschlechterverhiltnisse er-
klart (vgl. Bourdieu 1997b: 153-218). In seiner Betrachtung des asym-
metrischen Status von Frauen und Minnern in der Okonomie des
symbolischen Tausches zeigt er, dass der Glaube an die kulturelle
Unterwerfung der Frauen und an ihre Rolle als »Tauschobjekte« in
kulturellen Zeremonien (wie z.B. die Hochzeit) die symbolische Herr-
schaft der Ménner iiber die Frauen verstirkt. Durch die von Minnern
ausgeiibte symbolische Herrschaft werden die Frauen »gezwungen,
stindig am Erhalt ihres symbolischen Werts zu arbeiten, indem sie
dem minnlichen Tugendideal, definiert als Keuschheit und Scham-
haftigkeit, entsprechen und sich alle kérperlichen und kosmetischen
Attribute zulegen, die geeignet sind, ihren physischen Wert und ihre
Anziehungskraft zu steigern« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 211).%
Was gibt es angesichts der Macht, der Gewalt, zu tun?

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | BOURDIEU LESEN

Bourdieu stellt diese Frage auf den ungefihr 850 Seiten von Das
Elend der Welt (1997a), und er verurteilt in politisch scharfer Form die
Indolenz gegeniiber den Formen des Alltagslebens®® und des kriti-
schen Denkens, seien sie von den Medien (vgl. Bourdieu 1992c;
1996b)¥, der europiischen Politik (vgl. Bourdieu 1996¢; 2001) oder
den Intellektuellen selbst verursacht. »Die politischen Fiithrer von
morgen bewihren sich vielmehr im Rahmen von Fernsehdebatten
oder Konklaven ihrer Parteiapparate. Die Regierenden sind Geisel
ihres sich aus Jungtechnokraten rekrutierenden Umfeldes, wo man so
gut wie nichts vom Alltagsleben normaler Mitbiirger weifl und wo
nichts und niemand mehr diese Ignoranz ins Gedichtnis ruft bzw.
beim Namen nennt« (Bourdieu 1997a: 823). Fiir Bourdieu heifit das,
sich eindeutig fiir einen einzigen politischen Weg zu entscheiden: den
Widerstand aller gegen alle gesellschaftlichen Gewaltformen. »Die
politische Aufgabe der Sozialwissenschaft ist es, zugleich dem unver-
antwortlichen Voluntarismus und dem fatalistischen Szientismus
entgegenzutreten und daran zu arbeiten, einen rationalen Utopismus
zu definieren, indem sie das Wissen um das Wahrscheinliche dazu
benutzt, das Mogliche herbeizufithren« (Bourdieu 1996a: 232-233; vgl.
auch Bourdieu 1987: 229-234; 1993: 20). Damit tiberlisst Bourdieu
die Ergebnisse seiner Soziologie der Betrachtung anderer Sozialwis-
senschaftler, um sich politisch in der Praxis zu engagieren.

14.02.2026, 23:24:55. Op o


https://doi.org/10.14361/9783839401026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

