ANTHROPOS

102.2007: 547-559

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”
Erinnerung an Franz Boas (1858-1942)

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl

Abstract. — This article stresses the point that Boas, the (co-)
founder of American Anthropology, at the end of the 19th cen-
tury already raises questions, which initiate the “Cultural Turn”
in anthropology and the transformation of the Humanities into
Cultural Sciences. Boas developed his own scientific as well as
ethical and philosophical views and methods influenced by the
ideas of Humboldt, Kant, and Cassirer. He abandoned an essen-
tialist concept of culture and anticipated the affinity of racism
and evolutionism rejecting the notion of an universalistic cul-
tural evolution particularly if the evolutionary progress is based
on the idea of race and consequently the denial of individuality.
[Boas, Kant, scientific racism, history of anthropology, culture
concept, evolutionary paradigm]

Bernhard Josef Tilg, Dr. phil. (Innsbruck 2003), Mag. phil.
(Innsbruck 1994), Studium der Philosophie, Geschichte, Po-
litikwissenschaft an der Universitit Innsbruck. — Seit 1995
Lehrbeauftragter an der Universitdt Innsbruck; in 2006 Li-
brary Research Fellowship der American Philosophical Society
(Philadelphia) zum Projekt “Franz Boas und die Moderne”. —
Diverse Forschungsaufenthalte in den USA, Kanada und Indien.
Publikationen u. a.: “Alteritiit, Differenz, Rassismus, Kritik, Ar-
beit, Kapital” (Innsbruck 2003).

Friedrich Pohl, Dr. phil. (2003), Mag. phil. (Innsbruck 1992),
Studium der Philosophie und Germanistik an der Universitét
Innsbruck. — Von 1998 bis 2005 Lehrbeauftragter an der Univer-
sitdt Innsbruck; in 2006 Library Research Fellowship der Amer-
ican Philosophical Society (Philadelphia) zum Projekt “Franz
Boas und die Moderne”. — Diverse Forschungsaufenthalte in den
USA. Publikationen u.a.: “Das Weltverstindnis der Indianer
Nordamerikas im Lichte der europdischen Philosophie” (Inns-
bruck 2004).

Franz Uri Boas ist 1858 in Minden, Westfalen,
als Sohn einer jiidisch-deutschen Ehe geboren. Ge-
priagt von den Idealen der Revolution von 1848

durch sein Elternhaus, verspiirt Boas schon friih
die Neugierde an der Entdeckung und Erforschung
neuer Kontinente. Mit Begeisterung liest er Reise-
und Expeditionsberichte sowie Erzdhlungen — sein
Lieblingsbuch ist “Robinson Crusoe”. Seinem On-
kel Jacobi, einem Revolutionir und Kinderarzt, fol-
gend, verlésst er 1886 Deutschland endgiiltig, um
in Amerika eine einzigartige Karriere zu machen.!
Am 11. Mai 1936 ziert das Portrait Boas’ das Cover
von Time Magazine und nach seinem Tode 1942
gilt er vielen als der Begriinder der Amerikani-
schen Kulturanthropologie. Boas hat auch als 6f-
fentlicher Intellektueller einen mafgeblichen Ein-
fluss auf die Ausbildung einer “modernen Intel-
lektuellenschicht”, die konsequent einen antirassis-
tischen Kulturbegriff zu entwickeln sucht (Baker
2004). Neben der Anerkennung in der intellektuell-
akademischen Welt geniefit Boas bis heute grofies
Ansehen bei den von ihm “erforschten” Kulturen,
die es Boas hoch anrechnen, ihre (zum Teil) ver-
gangene Kultur dokumentiert und damit fiir sie
wieder “entdeckbar” gemacht zu haben (Kasten
1992b: 100).

1 Das dem Text vorangestellte Zitat stammt aus den Erinne-
rungen von Ernst Boas an seinen Vater (Boas Papers, Amer-
ican Philosophical Society, Philadelphia). Wir haben dieses
Zitat als Titel fiir unseren Aufsatz gewéhlt, um deutlich zu
machen, dass Boas, obwohl er seit den 80er Jahren des
19. Jahrhunderts in den USA lebte, groBen Wert auf die
Beibehaltung “seiner” deutschen Kultur und Sprache legte.
Im Hause Boas in New York wurde daher auch konsequent
Deutsch gesprochen.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

548

Boas und die rassistische Anthropologie

Im Jahre 1894 wird Boas vor der American Asso-
ciation for the Advancement of Science (AAAS)
einen Vortrag halten, der seine wissenschaftlich
fundierte und ethisch motivierte radikale Ableh-
nung des Rassismus deutlich artikuliert. So stellt
Boas fest: “In short, historical events appear to have
been much more potent in leading races to civilisa-
tion than their faculty, and it follows that achieve-
ments of races do not warrant us to assume that
one race is more highly gifted than the other”; viel-
mehr sind derartige Annahmen “... generalizations
which either do not sufficiently take into account
the social conditions of races, and thus confound
cause and effect, or were dictated by scientific or
humanitarian bias or by the desire to justify the
institution of slavery” (Stocking 1974: 226f., 235).

Dieser 1895 publizierte Vortrag wird auch zum
Hauptangriffsziel der 1905 erschienenen rassisti-
schen Schrift von W. B. Smith: “In Smith’s popular
book, The Color Line: A Brief on Behalf of the
Unborn, he committed an entire chapter to chal-
lenging Boas’ 1894 address to the AAAS, calling
it ‘by far the ablest plea yet made for the “back-
ward races”’” (Baker 2004: 37). Die Tatsache, dass
Boas die wissenschaftliche Haltlosigkeit der rassis-
tischen Argumentationen darlegt, bringt ihm dann
auch den Ruf ein, ein “nigger lover” sowie ein
“friend of negroes” zu sein. Wie Baker treffend dar-
stellt, wird Boas’ Replik auf den Angriff von Smith
seinen Ruf als Wissenschaftler festigen: “In the
wake of Smith’s incendiary text, Boas published his
first article about African Americans in a popular
magazine. In the autumn of 1905, Boas wrote ‘The
Negro and the Demands of Modern Life: Ethnic
and Anatomical Considerations’ for the 7 October
issue of Charities, which was a special volume ad-
dressing Negro migration. ... From that point for-
ward, Boas was identified as an important scholar
who could be called upon to help ‘uplift the race’”
(Baker 2004: 40).

Verhaftet in der sprachlichen wie geistigen Tra-
dition des 19. Jahrhunderts spricht Boas noch in
“Kultur und Rasse” (1921b) von “Kulturarmen
und Kulturvélkern”, um diese Unterscheidung dann
selbst wiederum zu widerlegen und zum Schluss
zu kommen, dass “die geistigen Eigenschaften der
Menschheit sich bei allen Vélkern viel gleichméfBi-
ger verteilt finden, als man gewohnlich annimmt”
(1921b: 115). Boas, geprigt von seiner “lived ex-
perience” bei den angeblich Kulturarmen, wider-
spricht dem wissenschaftlichen Rassismus, der,
ausgehend von der unmoglichen Begegnung der
Europder mit den “Wilden der neuen Welt” und

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. ©
its Im fr oder

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl

der Frage, ob es sich bei diesen um Menschen oder
um Tiere ohne Seele handelt, zuerst als Diskussion
um den “guten Wilden” und den “bdsen Wilden” in
Erscheinung tritt und dann im 19. und 20. Jahrhun-
dert seine scheinbare wissenschaftliche Absiche-
rung durch die Vererbungslehre und die Evolutions-
theorie erfiahrt. Rassenkunde und “Rassentheorie
widerspiegeln mit zunehmender Bedeutung vor al-
lem seit der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts
den wissenschaftlichen Stand der Zeit” (Thieme
1988: 8), gegen den sich Boas Zeit seines Lebens
wenden wird.

Historisch betrachtet trennt die Frage nach dem
Ursprung der Menschenrassen die “Forscherge-
meinde” bereits im 18. Jahrhundert in Monogenis-
ten und Polygenisten, und vereint sie groftenteils
in der Suche nach dem “missing link” zwischen
Tier und Mensch. Mit Linné erfidhrt diese theoreti-
sche Linie eine qualitativ erhebliche Verdnderung.
Linné wird die von Gott geschaffene Welt “klassi-
fizieren” und damit die “Naturforschung” auf eine
allgemeine — sprich — wissenschaftliche Basis stel-
len. Neben der Flora wird Linné auch die anthropi-
sche Fauna klassifizieren und vier Menschenrassen
festschreiben: Den weiflen Europier, der einfalls-
reich sowie erfinderisch ist, und sich von Geset-
zen leiten lidsst; den Amerikaner, freiheitsliebend,
zufrieden, gebrdunt und jdhzornig, der sich von
der Tradition lenken lésst; den Asiaten, der gelb-
lich, jahzornig und gierig jeder Meinung folgt und
schlussendlich den Afrikaner, schwarz, faul, phleg-
matisch, verschlagen, kurzum der geborene Sklave
(Bitterli 1991: 332). Damit gibt Linné eine Dik-
tion vor, der dann Philosophen wie Hume, Kant
und Hegel folgen werden. Einig scheinen sie sich
darin zu sein, dass lediglich die weille Rasse zur
hochsten Kulturentwicklung féhig ist, und dass die
“Negers von Afrika” die unterste Stufe der mensch-
lichen Entwicklung darstellen. Die “rassischen”
— sprich — verschiedenen korperlichen Merkmale
wie Hautfarbe, Haartypus, Gesichtsform, Nasen-
form, Korperbehaarung etc. werden in unmittelba-
re Beziehungen zu Intelligenz, Entwicklungsfahig-
keit und “Kulturstufe” gesetzt, und gipfeln in der
Aussage Humes, dass einzig die weille Rasse der
“Zivilisation” féhig sei, d.h. fihig “Zivilisation”
bzw. Kultur zu entwickeln. Hume begriindet dies
1753/54 mit einer natiirlichen Inferioritit der an-
deren Rassen (Bitterli 1991: 329). Kant, den Hume
aus dem “dogmatischen Schlummer” erweckt, wird
diese Argumente in seinen Geographie-Vorlesun-
gen 1763/64 und in seiner Schrift “Beobachtun-
gen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen”
(1977d) tibernehmen und den “Negers von Afri-
ka” jegliches “erhabene Gefiihl” absprechen und

Anthropos 102.2007

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

sie nur des “Léppischen” fiir fihig halten. Kant,
als Anhidnger der Klimatheorie, weil} auch, warum
dem so ist und begriindet diese Unfédhigkeit der
“Negers von Afrika” mit der in der “Zona torri-
da” vorherrschenden Hitze. Die Tatsache, dass ein
Mensch von schwarzer Hautfarbe ist, zeigt fiir Kant
deutlich, dass er “dumm ist” und nur ein Leben in
Sklaverei fithren kann (1977d: 882). Erst 30 Jahre
spater in der Schrift “Zum ewigen Frieden” (1977b)
wird Kant die Sklaverei dann verurteilen, wobei er
aber primér wirtschaftliche Griinde anfiihrt. Inso-
fern auch noch in Kants “Anthropologie in prag-
matischer Hinsicht” (1977¢) zu vernehmen ist, dass
der Karaibe auf Grund mangelnden Verstandes kei-
nen Zeithorizont besitzt, d. h. er verkauft des Mor-
gens seine Hangematte und weif} des Abends nicht
mehr wie er schlafen soll, oder dass der “ameri-
kanische Wilde” sich “nur symbolisch ausdriicken
kann” und daher “noch wenig Begriffe des Verstan-
des” besitzt (1977c: 491f.), stellt sich die Frage,
ob Kants Anthropologie nicht als Hilfswissenschaft
der kolonialen Bedingung zu verstehen ist. Zwei-
hundert Jahre nach der Diskussion von Valladolid
beruht die moderne, aufgeklirte rassistische Argu-
mentation, wie sie auch Kant artikuliert, nunmehr
auf der allgemeinen Grundlage, dass es “den Wil-
den” und mithin den anderen Rassen an Vernunft
mangelt. Insofern aber die Vernunft das Mensch-
sein definiert, folgert Kant in einer seiner Vorlesun-
gen: “Neger sind keine Menschen” (Firla 1997: 12).

Im Gegensatz zu Kant, der sich ja niemals aus
Konigsberg und Umgebung hinauswagte, begibt
sich Boas — wie bereits erwidhnt — bis ins hohe
Alter auf Forschungsreisen. Auf Grund der dadurch
gewonnenen Erfahrungen und Erkenntnisse wird
sich Boas vehement gegen den wissenschaftlichen
Rassismus und die rassistische Anthropologie stel-
len und den Rassismus auf einer empirischen wie
theoretischen Ebene widerlegen. Gegen die vor-
herrschende Meinung, dass ‘“Rassenmischungen”
zu “minderwertigeren Nachkommen” fiihren, wird
Boas 1894, nachdem an ungefihr 17.000 Voll- bzw.
Halbblutindianern anthropometrische Messungen
durchgefiihrt wurden, den Schluss formulieren,
dass Mischehen “tend to show that the mixture
of races results in an increased vitality” (Stocking
1974: 195). So widerlegt Boas die Idee der “Rein-
heit des Blutes” und der “reinen” Rasse lange bevor
sie ihre politische Umsetzung erfihrt. Auch nach-
dem 1913 neunundzwanzig amerikanische Bundes-
staaten Gesetze gegen Mischehen erlassen, beharrt
Boas auf seinem Standpunkt, indem er, den deter-
minierenden Begriff der Rasse im breiten Begriff
der Kultur auflosend, feststellt: “It is interesting
to note that Spain’s greatness followed the peri-

Anthropos 102.2007

549

od of greatest race mixture, that its decline set in
when the population became stable and immigra-
tion stopped” (1982 [1940]: 51.).

Ethische und soziale Probleme ortet Boas auch
in Bezug auf die Frage der Eugenik. Dem vom
amerikanischen Wissenschaftler Goddard entwi-
ckelten IQ-Test wurde zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts groBes Interesse entgegengebracht. Insbe-
sondere nach dem Eintritt der USA in den Ersten
Weltkrieg 1917 nutzten Eugeniker die Moglichkeit
Millionen von Soldaten dem Test zu unterziehen.
Auf diesen gesammelten Daten aufbauend, ver-
suchten sie den amerikanischen Kongress davon zu
tiberzeugen, dass siid- und osteuropéische Rassen
eine “biologische” Bedrohung fiir die amerikani-
sche Nation darstellten. Und bereits 1912 haben
acht amerikanische Bundesstaaten, darunter auch
New York, Gesetze zur Sterilisation von Epilepti-
kern und Kriminellen erlassen. Dagegen argumen-
tiert Boas 1922 wie folgt: “It might furthermore be
questioned whether the interests of humanity will
be better served by eliminating all abnormal strains
which, as history shows, have produced a number
of great men who have contributed to the best that
mankind has done, or by carrying the burden of the
unfit for the sake of the few valuable individuals
that may spring from them. These, of course, are
not scientific questions, but social and ethical prob-
lems” (1982: 46).

Neben dem wissenschaftlichen Rassismus wen-
det sich Boas aber auch gegen eine seiner An-
sicht nach falsche Vorstellung einer notwendigen
linearen kulturellen Evolution. Die evolutionisti-
sche Anthropologie namlich geht nach Boas von
der zweifelhaften Annahme aus, dass die Mensch-
heit eine psychische Einheit bildet, die unabhin-
gig von Raum und Zeit nach denselben rationalen
Prinzipien arbeitet, und verneint damit Individua-
litdt und Diversitét: “In ethnology all is individu-
ality” (Boas in Stocking 1974: 66).> Ebenso stiitzt
sie sich auf das zweifelhafte Axiom “like causes
produce like effects” (Boas in Stocking 1974: 61).
Demgegeniiber betont Boas 1896 in “The Limita-
tions of the Comparative Method in Anthropology”
(1982:270-280) den zweifelhaften Wert der Kon-
struktion eines allumfassenden Systems der Evo-
lution von Gesellschaften und gibt seiner Uberzeu-
gung Ausdruck, dass nur in Bezug auf ein klar

2 Zugleich wird hier auch der Einfluss von Humboldts aber
auch Herders Humanitétsideal auf Boas sichtbar: Jede
menschliche Gesellschaft ist der Ausdruck eines einzigar-
tigen “Volksgeistes”, und jede triagt etwas Spezifisches zur
Humanitit im Ganzen bei, weshalb auch jede in ihrer Indi-
vidualitat studiert werden muss (Bunzl 2004: 437).

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

550

definiertes geographisches Territorium bzw. kultu-
rellen Bereich es moglich ist davon auszugehen,
dass gleiche Wirkungen von gleichen Ursachen
abhiingen. Denn nur unter solchen Umstinden
kann man davon ausgehen, dass dhnliche ethni-
sche Merkmale das Produkt einer gemeinsamen ge-
schichtlichen Entwicklung sind. Boas kritisiert den
universalen Anspruch der Evolutionisten und ahnt,
dass sich der anthropologische Rassismus nicht nur
hervorragend mit der Evolutionstheorie in Einklang
bringen ldsst, sondern dariiber hinaus ungemein
popularisiert und gefordert wird. Er wendet sich
explizit gegen die populdren Auffassungen einer
vulgidren Vermischung von Evolutionismus, Biolo-
gismus und Rassismus. Wenn dariiber hinaus der
biologische Rassismus als eine Doktrin zu verste-
hen ist, die “eine Korrelation zwischen dem ge-
netischen Erbteil einerseits und den intellektuellen
Féhigkeiten und sittlichen Dispositionen anderer-
seits” herstellt, und wenn dieses “genetische Erb-
teil, von dem jene Fihigkeiten und Dispositio-
nen abhingen”, kollektiv “allen Mitgliedern be-
stimmter menschlicher Gruppierungen” zugespro-
chen wird (Lévi-Strauss 1996: 218f.), dann kann
Boas’ Argument — “In ethnology all is individuali-
ty” — nicht genug hervorgehoben werden.

Gegen den vorherrschenden Mainstream in den
Wissenschaften seiner Zeit entwickelt Boas die An-
thropologie und Ethnologie aus einem antirassis-
tischen und evolutions-kritischen Ansatz heraus,
der das “Kriterium der Rasse” fiir hinfillig erklért.
Die Erforschung von Kulturen darf nicht durch das
Konzept der “Rasse” und der aus Rassenunterschie-
den erklédrten kulturellen “Ungleichheit” determi-
niert werden, sondern im Gegensatz dazu miis-
sen Anthropologie und Ethnologie versuchen, jede
Kultur aus ihrer eigenen kulturellen und insbeson-
dere historischen Verfasstheit heraus zu sehen und
zu verstehen. Boas, dem immer wieder vorgewor-
fen wird, keine stringente “Theorie der Kultur” ent-
wickelt zu haben, tut dies bewusst, denn er weill
um die Problematik kulturellen Fremdverstehens.
Damit formuliert er bereits die Fragestellungen, an
denen sich der cultural turn in der Anthropologie
und Ethnologie ebenso wie die Transformation der
Geisteswissenschaften in die Kulturwissenschaften
festmachen lidsst — und nicht zuletzt deshalb, weil er
immer wieder das Individuelle und das Besondere
im Gegensatz zum Allgemeinen und Universalen
hervorhebt.

Boas kritisiert die Zerrbilder der hungernden
und den Naturgewalten hilflos ausgelieferten pri-
mitiven Horden und vergleicht die primitive Hun-
gersnot mit der zivilisierten Finanzkrise, die je-
weils Elend iiber die Menschen bringen. Analog

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl

dazu vergleicht er die “rohe Robbenleber” mit der
deutschen “Rindsroulade” (Cole 1999: 133), die je
nach Gesellschaft und Kultur eine ausgesprochen
begehrte Speise darstellen,® und stellt fest: “Die
Ausdriicke ‘zivilisiert’ und ‘kulturarm’, ‘primitiv’
oder ‘Naturvolk’ enthalten nichts, das auf Rasse
Bezug hat” (Boas 1921b: 27).

Unerwidhnt darf aber der Einwand von Wil-
liams nicht bleiben, demzufolge Boas gegeniiber
der “schwarzen Rasse” eine paradoxe Einstellung
beibehielt. Boas ndmlich, so Williams, hielt an sei-
ner Hypothese fest, dass die “schwarze Rasse” nie-
mals so viele “men of high genius” wie andere
Rassen hervorbringen kann (Williams 1996: 33f.).
Und in der Tat, in “Das Geschopf des sechsten
Tages”, der iiberarbeiteten deutschen Version von
“The Mind of Primitive Man”, ist diese Hypothe-
se nachzulesen (Boas 1955a: 239). Im Allgemeinen
aber ist es offensichtlich, dass Boas in dieser Hin-
sicht differenzierter denkt: Einerseits unterscheidet
er sehr genau zwischen dem “American Negro”
und dem “African Negro”, andererseits stellt er klar
fest: "What right have we to any judgment in regard
to their ability or character when we first attempt-
ed to break their spirit in slavery and then contin-
ue oppression by economic discrimination and so-
cial ostracism” (Boas 1941). Und genau aus diesen
Griinden — sprich Sklaverei, fehlender Bildung so-
wie allgegenwirtiger rassistischer Ausgrenzung —
und nicht aufgrund der “Rassenzugehorigkeit”, ist
es dem “American Negro” nicht moglich, so viele
“men of high genius” hervorzubringen. Damit steht
Boas deutlich auf der Seite der frithen Civil Rights
Aktivisten wie W. E. B. Du Bois, der feststellt, dass
das Problem des 20. Jahrhunderts ... the problem
of the color-line” ist (2003 [1903]: 3).

Mit dieser wissenschaftlichen (Welt-)Auffas-
sung steht Boas aber gleichermalien fast einsam da.
Der “wissenschaftliche Rassismus” dominiert und
zeigt deutlich inwieweit der anthropologische Ras-
sismus des 18. Jahrhunderts in das Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts eingewoben ist und wie er
durch die Evolutionstheorie und die Vererbungs-
lehre eine vermeintliche “wissenschaftliche Ab-
sicherung” erfdhrt und sich allgemein verbreitet.
Hinzu kommen die Weltausstellungen und Vol-
kerschauen, ebenso wie die Griindung der ersten

3 Deutlich wird in diesem Zusammenhang auch der kulturrela-
tivistische Gesichtspunkt, den Boas’ Position zwangsldufig
mit sich bringt. An anderer Stelle schreibt Boas: “It is my
opinion that ... civilization is not something absolute, but
that it is relative, and that our ideas and conceptions are true
only so far as our civilization goes” (Elliott 2002: 7). Boas
wird dann auch in Abgrenzung zu den Evolutionisten von
Kulturen im Plural sprechen.

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

volkerkundlichen Museen ab den 30er Jahren des
19. Jahrhunderts, welche die Frage nach der Un-
gleichheit der Menschen aus einem neuen “wissen-
schaftlichen” Interesse betrachten und popularisie-
ren. Die Ungleichheit der Rassen wird so zu einer
scheinbar wissenschaftlich abgesicherten Weltsicht
promoviert und offentlich zur Schau gestellt. In
diesem Sinne glaubt H. Chamberlain, einer der
einflussreichsten Publizisten seiner Zeit und Be-
wunderer Hitlers, die Geschichte als einen unver-
meidlichen Kampf der Rassen zu erkennen, wobei
die arische Rasse und mithin die deutsche Kultur
zum Retter und Triager der Weltgeschichte wird.
Gott verkorpert sich in der “germanischen Rasse”,
welche das Beste der griechischen und romischen
Kultur in sich vereinigt und zudem noch um das
“metaphysische Element”, namentlich die germa-
nische Religion erweitert (Mosse 1991: 107). Es ist
dies der Horizont eines geschichtsphilosophischen
Weltbildes, das den modernen Rassismus funda-
mentiert. Schon Hegel stellt in seiner Philosophie
der Geschichte fest, dass der amerikanische India-
ner ein “verschwindend schwaches Geschlecht” ist,
die “Neger” eine “Kindernation” bilden, und in “in-
teresselose[r] Unbefangenheit” leben, der absolu-
te Geist in “der asiatischen Race” immerhin “er-
wacht”, um nur in der “kaukasischen Race” endlich
“zur absoluten Einheit mit sich selber” zu kommen,
die so dann den “Fortschritt der Weltgeschichte”
gewihrleistet (1929: 73f.).

Fiir Boas, selbst Jude und sich der deutschen
Kultur als zugehorig fiihlend, sind derartige Vor-
stellungen nichts weiter als pseudowissenschaft-
licher und nordischer Unsinn. Weder akzeptiert
Boas die traditionelle Unterscheidung von akti-
ven und passiven, mithin ménnlichen und weib-
lichen Rassen (wie z.B. Klemm), noch die Idee
einer auserwihlten Rasse oder einer notwendig
der “Weltgeschichte” folgenden kulturellen Evo-
lution. Damit deckt Boas ein wesentliches Merk-
mal des Rassismus in all seinen Formen auf,
das gemiB Balibar und Wallerstein* darin liegt,
dass der Rassismus theoretisch gesehen eine Ge-
schichtsphilosophie darstellt bzw. impliziert, mit
der die unterschiedlichen Entwicklungen menschli-
cher Kulturen im notwendigen weltgeschichtlichen

4 Balibar und Wallerstein stellen fest, dass ein Ursprungs- und
Reinheitsmythos als Ausgangspunkt rassistischer Theorien
dient, weshalb der Rassismus nicht ohne eine historisch-
philosophische Konzeption (Philosophie der Geschichte) zu
denken ist: “Theoretisch betrachtet ist der Rassismus eine
Geschichtsphilosophie, oder, besser gesagt, eine Historioso-
phie, der zufolge die Geschichte einem verborgenen ‘Ge-
heimnis’ entspringt, das ihre eigene Natur, ihre eigene Her-
kunft betrifft” (Balibar und Wallerstein 1990: 70).

Anthropos 102.2007

551

und evolutionidren Fortschreiten auf den Begriff der
Rasse zuriick gefiihrt werden.

Boas, der ohne Zweifel an den Fortschritt (der
menschlichen Kulturen) glaubt, lehnt es aber ab,
einen zwingenden Zivilisationsprozess anzuneh-
men. Anthropologie und Ethnologie sind nach
Boas als streng empirisch-induktive Wissenschaf-
ten zu begreifen, deren Aufgabe nicht darin be-
steht gleichsam deduktiv, und das heifit mit Hilfe
apriorischer Kategorien, eine spekulative Theorie
der Zivilisation zu entwickeln, sondern die Vielzahl
und die Verschiedenheit der menschlichen Kulturen
wissenschaftlich so gut und so unvoreingenommen
wie moglich zu dokumentieren. Ungleich seinem
Lehrer Bastian kann er nicht die Geschichte der
geschichtslosen Volker schreiben, da es diese fiir
Boas nicht gibt. Und schon gar nicht sieht er die
Aufgabe der Ethnologie darin, Wissen bereitzustel-
len, mit dem ‘“der in die Fesseln seines eigenen
Denkens sklavisch eingeschlagene Wilde leicht am
Gingelband geleitet wire” (Bastian 1893: x). Boas’
Aversion gegen eine Herrschaftsgeschichte zeigt
sich auch in seiner Kritik an der vergleichenden
Methode beispielsweise in den Sprachwissenschaf-
ten. Insbesondere die philologischen Arbeiten der
Missionare, die in der Darstellung und Beurteilung
der amerikanisch-indianischen Sprachen immer die
indoeuropdischen grammatischen Kategorien als
den Mafstab schlechthin heranzogen, waren Boas
— und hier steht er in der Tradition Humboldts —
ein Dorn im Auge. Um diesen Sprachen gerecht zu
werden, miissen die grammatischen Kategorien aus
dem Innern dieser Sprachen selbst abgeleitet wer-
den; nur so konnen die eigenen linguistischen “Pat-
terns” ausgeblendet werden. Boas “kann daher mit
Fug und Recht sowohl als Begriinder der deskrip-
tiven Linguistik gelten wie auch als konsequenter
Vertreter einer Korpuslinguistik™ (Diirr 1992: 119).
Und entgegen der allgemeinen Auffassung, indiani-
sche Sprachen hitten nicht die Fahigkeit abstrakte
Begriffe zu bilden — und darin zeige sich auch der
Mangel an Abstraktionsfihigkeit des “primitiven”
Denkens und damit dessen Inferioritit —, stellt Boas
in der Einleitung des “Handbook of American In-
dian Languages” fest: “The fact that generalized
forms of expression are not used does not prove
inability to form them, but it merely proves that the
mode of life of the people is such that they are not
required; that they would, however, develop just as
soon as needed” (1911: 65f.).

Aus dieser wissenschaftlichen Uberzeugung und
motiviert durch einen ethischen Impetus der Huma-
nitit wird Boas auch besténdig gegen die logischen
Fehlschliisse antreten, die behaupten von Koper-
merkmalen auf groBere oder geringere geistige Be-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

552

gabung schlieBen zu konnen. Er lehnt die Schluss-
folgerungen seines Zeitgenossen Bean entschieden
ab, der, ausgehend von gewissen Unterschieden im
Gehirnbau von Weilen und “Negern”, deren ge-
ringere Geisteskraft ableiten will (Boas 1921b: 76).
Auch die Tatsache, dass bei den “Negern” die un-
tere Gesichtshilfte groBer ist als bei Weillen oder
Chinesen, lasst fiir Boas keinesfalls den Schluss zu,
dass dies eine entwicklungsgeschichtliche Entfer-
nung bzw. Nihe zum Tiere — sprich zum Affen —
reprasentiere. Denn dann, so Boas weiter, wiirde
auch die starke Korperbehaarung der weiflen Rasse
einen dhnlichen Schluss zulassen. Mit entschieden
ironisch-kritischem Unterton hélt Boas fest: “Carus
teilt die Menschheit in Tages-, Nacht-, und Didm-
merungsvolker ein. De Gobineau nennt die gel-
be Rasse das ménnliche, die schwarze das weibli-
che Element, und erkennt allein der weillen Rasse
edelste Begabung zu. Nott und Gliddon behaup-
ten, daB3 die niederen Rassen nur tierische Instink-
te haben, wihrend sie annehmen zu diirfen glau-
ben, daB3 die weille Rasse einen hoheren Instinkt
besitzt, der ihre Entwicklung hervorruft und deren
Richtung bestimmt” (1921b: 89). Mit seinen an-
thropometrischen Messungen wird er zu beweisen
suchen, dass der Zusammenhang von Intelligenz
und Rasse — sprich “Kulturentwicklung und Kul-
turfiahigkeit” — nichts anderem als dem Wunsch-
denken der Forscher entspringt, in deren “Unter-
bewuBtsein” die Erwartung schlummert, “daf} die
weille Rasse den hochstentwickelten Menschen-
typus représentiert” (Boas 1921b:3). Mit Lévi-
Strauss gesprochen ist dieser eurozentristisch mo-
tivierte “falsche Evolutionismus” Ausdruck eines
Denkens, das in den “Evidenzen des Ich” gefangen
bleibt und eine “Transzendenz der Abkapselung”
lehrt (Lévi-Strauss 1992: 48f.).
Unmissverstidndlich weist Boas diesen eurozen-
tristisch motivierten “falschen Evolutionismus” in
seinem Aufsatz “The Methods of Ethnology” von
1920 in die Grenzen: “The evolutionary point
of view presupposes that the course of historical
changes in the cultural life of mankind follows def-
inite laws which are applicable everywhere, and
which bring it about that cultural development is,
in its main lines, the same among all races and
all peoples. This idea is clearly expressed by Ty-
lor in the introductory pages of his classic work
‘Primitive Culture.” As soon as we admit that the
hypothesis of a uniform evolution has to be proved
before it can be accepted, the whole structure loses
its foundation. ... On the other hand, it may be
recognized that the hypothesis implies the thought
that our modern Western European civilisation rep-
resents the highest cultural development towards

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. ©
its Im fr oder

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl

all other more primitive cultural types tend, and
that, therefore, retrospectively, we construct an or-
thogenetic development towards our own modern
civilisation. It is clear that if we admit that there
may be different ultimate and co-existing types
of civilization, the hypothesis of one single gen-
eral line of development cannot be maintained”
(1982:281f.). Nur unter der Voraussetzung einer
universalen und linearen, evolutiven Entwicklung
kultureller Lebensformen, welche monokausal und
retrospektiv ausschlieBlich vom Standpunkt der zi-
vilisatorischen Errungenschaften der “weiflen Ras-
se” aus beurteilt werden, kann man wie Darwin
“beim ersten Anblick einer Herde Feuerldnder”
zum Schluss kommen: “Wer einen Wilden in seiner
Heimat gesehen hat, wird sich nicht mehr schi-
men, anzuerkennen, dass in seinen Adern das Blut
noch niedrigerer Kreaturen fliet. Ich fiir meinen
Teil mochte lieber von jenem heroischen kleinen
Affen abstammen, der seinen schrecklichen Feind
angriff, um das Leben seines Wichters zu retten,

. als von einem Wilden, der sich an den Qualen
seiner Feinde weidet, blutige Opfer darbringt, ohne
Gewissensregung seine Kinder totet, sein Weib als
Sklavin behandelt, keinen Anstand kennt und von
dem grisslichsten Aberglauben gejagt wird” (Dar-
win 2005: 273f.).

Boas und Kant: Die erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen der modernen Anthropologie

Obwohl Boas nur einmal davon spricht, “Kant zu
studieren” — und zwar in seinem Tagebuch am
16. Dezember 1883 auf Baffin-Land (Miiller-Wille
1998: 154), scheint der Einfluss von Kant auf Boas
von grofler Bedeutung zu sein. Nicht nur zuletzt
deshalb, weil Kants Denken, so Boas, “a power-
ful means of guarding students from falling in-
to a shallow materialism or positivism” ist (Cole
1999: 125). Obwohl sich Boas selbst als einen
Idealisten bezeichnet, ist der Ausgangspunkt sei-
nes wissenschaftlichen Denkens geprigt von einem
gewissen Positivismus und einem geographischen
Determinismus. Vor seiner Abreise nach Baffin-
Land liest Boas das Werk des Leipziger Geogra-
phen Ratzel “Anthropogeographie”, in welchem
sich Ratzel mit der Migrationstheorie auseinander-
setzt und die Theorie eines reziproken Verhiltnis-
ses von Mensch und Natur entwirft. Zum Teil aber
gehen dabei die Uberlegungen auf Kant zuriick, der
in seiner “Bestimmung des Begriffs der Menschen-
rasse” geographische Einfliisse geltend macht, so
dass Kant die rotliche Hautfarbe der “kupferfarbig-
roten Amerikaner”, welche zu unterscheiden sind

Anthropos 102.2007

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

von den “gelben Indianern” (Kant 1977b: 67), auf
eine “Luftsdure”, die den Eisenteilchen im Blut
die rotliche Farbe verleiht, zuriickfiihrt. Die Kli-
matheorie, die Kant auch in Anschluss an Buffon
und Montesquieu in seinen Vorlesungen iiber die
Geographie von 1763/64 vertritt, stellt fest, dass
die Menschheit lediglich in den gemiBigten Zo-
nen ihre grofite Vollkommenheit erreichen kann,
namentlich in der weiflen Rasse; alle anderen aber
durch die extremen klimatischen und geographi-
schen Bedingungen keinerlei Moglichkeiten zu ei-
ner entsprechenden Entwicklung vorfinden (Firla
1997: 8). Boas, der filschlicher Weise oft als blo-
Ber “Environmentalist” bezeichnet wird, hat der-
artige Vorstellungen nie geteilt. Vielmehr versucht
Boas immer wieder zu zeigen, dass Menschen auch
unabhiingig von klimatischen und geographischen
Bedingungen “Kultur” entwickeln.

Eine der philosophischen Primissen, die sich
Boas durch das Studium Kants zurecht gelegt ha-
ben diirfte, ist jene der Deutungsabhingigkeit der
Gegenstandserfahrung durch das Subjekt. Die Art
und Weise des Denkens und Wahrnehmens des
Subjektes wiederum, und dies geht iiber die tran-
szendentalphilosophische Auffassung Kants hin-
aus, findet ihre Moglichkeitsbedingung in der je-
weiligen Kultur bzw. Tradition. Jede Perzeption
ist eine Apperzeption, die in der jeweiligen Kul-
tur und deren historischen Rahmenbedingungen
fundiert ist: “Das sehende Auge [ist] das Organ
der Tradition” (Sahlins 1985: 99). In diesem Sinne
schreibt Boas, dass es keinem von uns “gegeben”
ist, “sich frei zu machen von dem Bann, in den
das Leben ihn geschlagen. Wir denken, fiihlen und
handeln getreu der Uberlieferung, in der wir leben”
(Codere 1966: xii). Dieser “kulturelle Determinis-
mus” scheint auch eine Anlehnung an die Philoso-
phie des Neukantianers Cassirer’ zu sein, der Spra-
che, Mythos, Religion, Kunst und die Wissenschaft
als “symbolische Formen” bezeichnet. Symboli-
sche Formen sind nach Cassirer geistige und kul-
turelle Formen, die historisch gewachsen sind und
mit deren Hilfe sich eine “Gestaltung zur Welt”,
d. h. “zu einem objektiven Sinnzusammenhang und
einem objektiven Anschauungsganzen” vollzieht:
“Die Kritik der Vernunft wird damit zur Kritik der
Kultur” (Cassirer 1994 [1923]: 11). Mensch sein
heifit dann unter den notwendigen Bedingungen

5 Neben der Tatsache, dass Boas wihrend seiner Studienzeit
in Heidelberg die Vorlesungen des Kantianers K. Fischer be-
sucht und in Kiel bei dem Neukantianer B. Erdmann studiert,
hilt Boas, wie M. Mead berichtet, am 17. Mirz 1925 an
der Columbia Universitit eine Vorlesung zu Cassirer (Mead
1959: 36).

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37.

553

von Kultur zu leben. Ist die Welt des Menschen im-
mer diejenige der jeweiligen Kultur, ist die Suche
nach einer “Kultur an sich” sinnlos, da sie ja nur
mittels “individueller” kultureller Formen und Ma-
nifestationen, niemals aber in ihrem “An sich Sein”,
dargestellt werden kann. Vielleicht lehnt Boas des-
halb den Weg Rousseaus entschieden ab (Stocking
1974: 24) — einen Weg, den Boas félschlicher Weise
als ein definitives und nacktes ‘“Zuriick zur Natur”
interpretiert. Und vielleicht ist dies auch einer der
vielen moglichen Griinde fiir Boas’ Inkonsequenz
hinsichtlich der “reinen” und objektiven Wiederga-
be seiner und der von Hunt gesammelten Daten,
Mythen und Fakten iiber die Kwakiutl (Berman
1996). Nach Boas ist es “a matter of fact”, dass
“all the history of primitive people that any ethnolo-
gist has ever developed is reconstruction and cannot
be anything else” (1982: 308f.). Noch allgemeiner
stellt Boas fest: “Absolute systems of phenome-
na as complex as those of culture are impossible.
They will always be reflections of our own culture”
(1982:311).

Und von daher ist es auch konsequent, dass Boas
in seinem Buch “The Mind of Primitive Man”, das
als “Magna Charta der Rassengleichheit” bezeich-
net wurde (Kasten 1992a: 33), die These vertritt,
dass die Annahme geistiger Unterschiede zwischen
Rassen durch die fehlerhafte — sprich unwissen-
schaftliche — Tradition der Anthropologen, die die-
se Unterschiede beobachten und untersuchen, be-
dingt sind (Stocking 1968: 215). Um Letzteres zu
vermeiden, hat Boas auch so weit wie moglich
“eingeborene” Informanten als Ethnographen und
Linguisten verpflichtet und bezahlt (z. B. G. Hunt
fiir die Kwakiutl, J. A. Teit fiir die Thompson India-
ner, Ch. Cultee fiir die Chinook Sprache und Folk-
lore, E. Deloria fiir das Sioux). Ahnlich wie Rous-
seau namlich ist auch Boas der Uberzeugung, dass
nur das Studium fremder Kulturen und Zivilisatio-
nen uns die Moglichkeit eroffnet, sei es die Ent-
wicklung der Menschheit zu verstehen, sei es un-
sere eigene Kultur objektiv zu beurteilen (Stocking
1974:71).

Aber gerade aufgrund der Deutungsabhéngig-
keit oder Theorieabhingigkeit der Erfahrungsge-
genstinde folgt fiir Kant und die Neukantianer die
Unerkennbarkeit der Wirklichkeit “an sich” und fiir
Boas die Unerkennbarkeit der Kultur “an sich”.
Wie demnach die Wirklichkeit “an sich” bzw. das
“Ding an sich” bei Kant unerkennbar bleibt, und
nur die “Erscheinungswelt” zuginglich ist, so ist
fiir Boas jede menschliche Kultur nicht “an sich”
erkennbar, sondern nur iiber die jeweiligen kul-
turellen Erscheinungsformen (Sprachen, Masken,
Alltags- und Ritualgegenstinde, Mythen und Er-

. ©
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondera die Nutzung des Inhafts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

554

zdhlungen, Rezepte etc.) erfahrbar und approxima-
tiv verstehbar. Hieraus ergibt sich auch das Pro-
blem einer klaren und distinkten Definition von
Kultur und einer damit einhergehenden Hierarchi-
sierung von Kulturen. Aus den Konsequenzen der
Kant’schen Erkenntnistheorie scheint Boas folg-
lich seine methodischen Forderungen im Hinblick
auf die Wissenschaft vom Menschen zu entwi-
ckeln. Die Boas oft unterstellte “Theoriefeindlich-
keit” wire dem zufolge dann nicht das Ergebnis ei-
nes wissenschaftlichen Unvermdgens, sondern eine
klare methodische und philosophische Entschei-
dung.

Kants AuBerungen, wonach die “Neger” einen
“starken und durch keine Reinlichkeit zu vermei-
denden Geruch” hitten (1977b:79), wonach das
Nomadentum bzw. “das Jagdleben ohne Zweifel
der gesitteten Verfassung am meisten zuwider” sei
(1977b: 221) oder wonach der faule “Karaibe” eine
“angeborene Leblosigkeit” hitte und seine “Gedan-
kenlosigkeit” ein “Mangel des Stachels der Tétig-
keit” wiare (1977c: 554), kann Boas nicht teilen.
Ebenso geht Boas mit Kant im Hinblick auf die
Entwicklung der schonen Kiinste nicht konform:
Kant zufolge schreitet die Kunst vom Einfachen
zum Komplexen, so dass sich anfanglich Menschen
nur mit Farben bemalen (Kant nennt die Irokesen),
wohingegen erst am “hochsten Punkt” der “Zivi-
lisierung” die wirklich schonen Formen entstehen
(1977a: 230). Im Gegenteil dazu findet Boas vor
allem in der Kunst der Kwakiutl den umgekehr-
ten Vorgang, also vom Komplexen zum Einfachen,
verwirklicht. In diesem Zusammenhang wird Boas
auch eine Publikation mit dem Titel “Primitive
Art” vorlegen, die bis heute zu den Standardwer-
ken iiber die so genannte “primitive Kunst” ge-
hort. Boas wird also den Ideen eines kulturellen
Evolutionismus, denen zufolge die amerikanischen
“Wilden” bloB “angehende Menschen” sind (Kant
1977a: 328), weder aus teleologischen (wie Kant)
noch empirischen Griinden folgen. Entgegen der
bis in die Gegenwart vertretenen Thesen einer uni-
versalen und linearen ‘Zivilisationsentwicklung”
bzw. ‘“Zivilisationsprozesses” verweigert sich Boas
dieser Universalisierung, und betont stattdessen die
Differenz und den Reichtum der Kulturen. Die Auf-
gabe der Wissenschaft ist es nach Boas also nicht,
deduktive und spekulative Theorien iiber das Ver-
hiltnis von Rasse und Kulturentwicklung zu ent-
werfen, sondern induktiv — also sammelnd und his-
torisch — vorzugehen, um der kulturellen Differenz
gerecht zu werden und den historisch gewachsenen
“Wealth of Thought” der Kulturen zu dokumentie-
ren und fiir die Wissenschaft so gut wie moglich
fruchtbar zu machen.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. ©
its Im fr oder

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl

Im Allgemeinen schlieBlich ist Leben und Werk
von Boas geprigt von einem starken Glauben an die
Leistungen einer aufgeklirten Rationalitéit und den
damit einhergehenden Fortschritt. Der Zuwachs an
Rationalitdt vermindert nicht nur emotionale Vor-
urteile gegeniiber anderen Kulturen, sondern fiihrt
auch dazu, dass “the number of thinkers who try
to free themselves from the fetters of tradition in-
creases” (Boas nach Cole 1999: 277). Ein Zuwachs
an Rationalitédt bedeutet ebenso Zuwachs an Indi-
vidualitdt sowie an Freiheit. Von daher spielt der
Begriff bzw. die Vorstellung der Freiheit und nicht
zuletzt wie bei Kant der optimistische Glaube (und
nicht das Wissen) an einen Fortschritt der Huma-
nitit und Rationalitit bei Boas eine nicht zu unter-
schitzende Rolle. Trotzdem aber wiirde Boas wohl
mit Kant die Auffassung vertreten, nie in einem
aufgeklirten Zeitalter, sondern nur in einem Zeit-
alter der Aufkldrung leben zu konnen, der Mensch
ist eben nur ein “gekriimmter Stab”. Davon zeu-
gen die ethischen und politischen Enttduschungen,
die Boas in Amerika und in Deutschland erleben
musste. So schreibt Boas nach der Machtergrei-
fung Hitlers in einem offenen Brief an Hindenburg:
“... wenn Unfldterei, Gemeinheit, Unduldsamkeit,
Ungerechtigkeit, Liige heutzutage als deutsch an-
gesehen werden, wer mag dann noch ein Deutscher
sein? ... ich schdme mich ein Deutscher zu sein. . ..
Und trotz alledem kann ich die Hoffnung nicht auf-
geben, dass die Zeiterscheinungen Fiebersympto-
me eines kranken Volkskorpers sind, der, obwohl
aufs tiefste verwundet, genesen wird, dass eine Zeit
kommen wird, in der das Deutschland, das ich ken-
ne und liebe, wieder entstehen wird” (Rodekamp
1994: 95¢1.).

“Living Experience” und die Entdeckung
des “Wealth of Thought”

Nachdem Boas 1881 an der Universitit Kiel seine
naturwissenschaftlichen Studien (Geographie, Phy-
sik und Philosophie) mit einer Dissertation iiber
die Farbe des Wassers beendet, absolviert er so-
fort den preuBischen Militdrdienst und schifft sich
am 20. Juni 1883 mit seinem Diener Wilhelm
Weike an Bord der “Germania” ein, um mit der
Deutschen Polarkommission seine erste Expedition
nach Amerika zu unternehmen. Damit wird fiir
Boas ein lang gehegter Wunsch wahr. Boas bleibt
ein Jahr in Baffin-Land und verbringt seine Zeit
mit verschiedenen geographischen und anthropo-
geographischen Untersuchungen. Beinahe téglich
schreibt er lange Briefe an seine Verlobte Ma-
rie, Tochter des geflohenen Osterreichischen 1848-

Anthropos 102.2007

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

Revolutionirs Ernst Krackowizer, die in New York
lebt. Die Briefe werden bei seltener Gelegenheit
Walfidngerschiffen zum Transport iibergeben. In ei-
nem dieser Briefe stellt Boas fest, dass er selbst
schon “ein ganzer Eskimo geworden” sei. Zugleich
beklagt er sich iiber die Langeweile der Robben-
jagd und die Unmoglichkeit intellektuelle Gespri-
che zu fithren, insbesondere mit seinem Diener
Weike. Um dieser geistigen Verarmung zu entkom-
men, “studiert” Boas, wie er sich ausdriickt, die
Schriften von Immanuel Kant. In seinem 1885 er-
scheinenden “Reisebericht” wird Boas vorerst die
geographischen Ergebnisse seiner Forschungsreise
diskutieren, um dann unter dem Titel “Anthropo-
geographie” iiber die dort lebenden Menschen und
ihre Lebensumstinde sowie Lebensgewohnheiten
zu berichten. Der Ubergang vom Geographen zum
Anthropologen und Ethnologen zeichnet sich be-
reits ab. Das Leben mit den Menschen der zu er-
forschenden Kulturen, das seit Boas in Form der
Feldforschung zum unverzichtbaren Instrumentari-
um der Anthropologie und Ethnologie avanciert ist,
fiihrt ihm deutlich vor Augen, dass “... our people
are not the only carriers of civilization, but ... the
human mind has been creative everywhere” (Boas
nach Cole 1999:276). Auch wird Boas wihrend
des Jahres in Baffin-Land als teilnehmendem Be-
obachter klar, dass: “Anyone who has lived with
primitive tribes, who has shared their joys and sor-
rows, their privations and their luxuries, who sees
in them not solely subjects of study to be exam-
ined like a cell under the microscope, but feeling
and thinking human beings, will agree that there
is no such thing as a ‘primitive mind’, a ‘magical’
or ‘prelogical’ way of thinking, but that each in-
dividual in a ‘primitive’ society is a man, a wom-
an, a child of the same kind, of the same way of
thinking, feeling and acting as man, woman or child
in our own society” (1955b [1927]: 2). Folglich ist
fir Boas die reale Begegnung mit den anderen,
fremden Volkern die notwendige Bedingung der
Moglichkeit, um iiber deren Kultur und Lebens-
form etwas zu erfahren. 1885 bedauert er das rasche
Aussterben von Stimmen und hofft, dass deren
alsbaldiger Erforschung nichts als Erfolg beschie-
den sein wird (Boas 1885:90). 1886 wird Boas
seine erste Reise nach British Columbia unterneh-
men und seinem Wunsch nach weiterer Forschung
folgen. Um seine Forschungsreisen teilzufinanzie-
ren wird er selbst oder iliber Mitarbeiter eine Viel-
zahl von Artefakten aufkaufen und an anthropo-
logische Museen weiterverkaufen. Fiir Boas, der
auch als Salvage-Anthropologist bezeichnet wird,
gilt es zu retten, was zu retten ist, von Ortsna-
men, skelettierten Menschenschideln bis hin zu

Anthropos 102.2007

555

Alltagsgebrauchs- und Ritualgegenstinden, Mas-
ken und Mythen. Selbst vor Grabraub schreckt er
manchmal nicht zuriick, um die sterbenden Kultu-
ren in ihrem Reichtum des Denkens und Lebens
zu dokumentieren. Dass aber Grabraub im Prin-
zip nicht Boas’ Sache war, zeigt sein Eintrag in
das Baffin-Land Tagebuch vom 10 Oktober 1883;
nahe Alikun findet Boas drei alte Griber und no-
tiert: “Leider kann ich die Schidel, die sich alle
in 2 Gribern noch fanden wegen meiner Eskimos
nicht mitnehmen” (Miiller-Wille 1992: 51). Seiner
Frau Marie schreibt er am 10. Juli 1888: “I am so
glad that I have nothing more to do with digging up
graves. It’s an ugly job. Sweet wife, in two months
and eight days our baby will be here” (Boas 1888).

Boas weil um die wissenschaftliche Unzu-
langlichkeit der vorherrschenden anthropologisch-
ethnologischen Sammeltitigkeit und wird diese
vollig verdndern, indem er versucht, Gegenstin-
de wie Masken nicht nach typologischen oder &s-
thetischen Kriterien auszuwihlen, sondern entspre-
chend ihrem kulturellen Zusammenhang und ih-
rer kulturellen Bedeutung. In diesem Sinne sollten
anthropologische Ausstellungen nicht die gesamte
Entwicklungsgeschichte gesammelter Objekte ge-
mif dem linearen Modell — also beispielsweise von
“primitiven” zu “zivilisierten” Ndhwerkzeugen —
darstellen, sondern versuchen “... to recreate the
complete context of a single moment in time —
a cultural moment” (Elliott 2002: 6).6 Weil man
niemals sicher sein kann, dass dhnliche Objekte
auch dhnliche Bedeutungen und Zweckbestimmun-
gen bei verschiedenartigen Kulturen haben, wird
Boas auch als Mitarbeiter diverser anthropologi-
scher Sammlungen und Ausstellungen ein gerade-
zu revolutiondres, museumstheoretisches Konzept
vertreten (Kasten 1992b: 91f.). Neben Boas’ Re-
spekt, den er fremden Kulturen gegeniiber hegt,
ist es auch eine klare methodisch-theoretische Po-
sition, die er zunehmend formuliert, und die sich
einerseits klar von einer ethnozentrischen und uni-
versalistischen Betrachtungsweise von Kultur dis-
tanziert, und damit andererseits das Problem des
kulturellen Fremdverstehens wissenschaftlich erst
artikulierbar macht. In dieser Hinsicht wird Boas
auch der methodischen Forderung gerecht werden,
dass die “Volker” selbst sprechen sollen. Zunichst
wird er bei der Weltausstellung 1893 in Chicago
im Namen des “Anthropology Department” unter

6 Boas realisierte, dass das evolutionére Paradigma “... was a
means of arranging groups along a chronological hierarchy;
according to that model, ‘primitive peoples,” even if living
in the present age, represented an earlier and inferior time”
(Elliott 2002:7).

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

556

der Leitung von Frederick Putnam den Versuch ei-
ner “authentischen Darstellung” wagen; Mitglieder
von verschiedenen nordamerikanisch-indianischen
Stimmen (Kwakiutl, Navaho, Sioux und Irokesen)
leben fiir sechs Monate am Gelédnde der Weltaus-
stellung und stellen ihre handwerklichen Tétig-
keiten sowie Rituale und Zeremonien zur Schau.
Auch das Biiro fiir Indianische Angelegenheiten
war auf dem Ausstellungsgeldnde mit einem zwei-
stockigen Schulhaus vertreten und demonstrierte
die Errungenschaften der neuen und progressiven
Assimilationspolitik — indianische Schiiler gaben
ihre erlernten “zivilisierten” Fertigkeiten zum Bes-
ten. Eine #hnlich grofle Attraktion wie die zur
Schaustellung des Indian Office bot Buffalo Bills
Wild West Show, die aullerhalb des Ausstellungs-
gelidndes gastierte. Gegenwirtig eine befremdli-
che Idee und mit der Menschenwiirde der “aus-
gestellten Wilden” kaum zu vereinbaren, waren
Volkerschauen gegen Ende des 19. Jahrhunderts
eine absolute Attraktion. Politisch motivierte Kri-
tik von Seiten Richard Pratts, dem Begriinder
der beriihmtesten indianischen Umerziehungsan-
stalt Carlisle in Pennsylvania — er betrachtete die
ausgestellten “object lessons” von Putnam bzw.
Boas als “reminders of the Indians’ barbaric past”
(Hoxie 2001: 89), sowie Probleme mit den india-
nischen “Schauspielern” und negative Schlagzei-
len des Chicago Tribune wegen der Durchfiihrung
von heidnischen ‘“Menschenfresserritualen” wer-
den Boas jedoch veranlassen, “never again to play
circus impresario” (Boas nach Cole 1999: 156).
Weiterhin wird es Boas aber darum gehen, den
fremden Kulturen selbst eine Stimme zu verlei-
hen und einen Ort ihrer Reprisentation zu schaf-
fen.” Bereits auf Baffin-Land iiberlisst es Boas den
Inuit Landkarten zu entwerfen und er entscheidet
sich hinsichtlich der Benennung der Ortsnamen fiir
die Beibehaltung der urspriinglichen Bezeichnun-
gen (Kasten 1992a: 11). Die fremden, anderen Kul-
turen sollen fiir sich selbst sprechen — durch ih-
re profanen und heiligen Gegenstinde, durch ihre
Mythen, ihre Rituale und durch ihr Alltagsleben.
Obwohl viel vom Alltagsleben der Erforschten aus-
geblendet bleibt, reduziert sich Boas’ Kulturver-
stdndnis in diesem Sinne nicht nur auf Leistungen
im #sthetischen, intellektuellen oder technischen
Bereich, sondern auch ganz alltigliche Dinge

7 In diesem Zusammenhang sind die Uberschneidungen mit
Foucault uniibersehbar. Beiden, Boas und Foucault, geht es
damit auch um den Versuch, “unterworfene Wissensarten”
sichtbar zu machen bzw. Bedingungen der Moglichkeit zu
schaffen, mittels derer sie in die Lage kommen, ihre eigene
Stimme (wieder) zu entdecken.

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl

sind fiir ihn Teil des Kontextes eines adiquaten
Kulturverstindnisses. Gerade seine (bzw. George
Hunts) ausfiihrlichen Aufzeichnungen von drei-
hundert Seiten iiber mogliche Zubereitungsarten
des Lachses an der kanadischen Nordwestkiiste
bezeugen dies paradigmatisch (Boas 1921a: 305—
603). Boas erkennt sehr friih, dass “Culture a whole
way of life” darstellt, weshalb auch alles in einer
fremden Kultur wert ist gesammelt und aufgezeich-
net zu werden. Boas wird damit Recht behalten,
und nicht nur, weil diese Sammlung von “Kochre-
zepten” dann Lévi-Strauss in der strukturellen My-
thenanalyse helfen wird, bestimmte mythologische
Zuordnungsprobleme zu 19sen.

Aufgrund des unerschopflichen “Wealth of
Thought”, den Boas durch seine Forschungstitig-
keit entdeckt, ist es fiir ihn auch eine Selbstver-
standlichkeit, dass jede Kultur unabhéngig von ih-
rem “Entwicklungsfortschritt” nur aus ihrer eige-
nen Geschichte heraus verstanden werden kann,
und dass es demzufolge keine “Volker ohne Ge-
schichte” gibt. Damit nimmt Boas weite Bereiche
der kulturwissenschaftlichen Ansitze und der post-
colonial studies vorweg und stellt sich deutlich auf
die Seite derer, denen aus europdischer Perspek-
tive ihre eigene — wenn oft auch ungeschriebene
Geschichte — streitig gemacht wird. Erst 1976 mit
Bitterlis “Die ‘Wilden’ und die ‘“Zivilisierten’” und
1982 mit Wolfs “Europe and the People without
History” wird dieses Kapitel der Imperialismuskri-
tik geschrieben. Ebenso greift Boas der postkolo-
nialen Kritik im Kontext der Reprisentation des
Anderen in Form einer fremden Kultur insofern
voraus, als gerade der fremden Kultur das Recht der
Selbstthematisierung erteilt wird.

Fraglich bleibt allerdings inwieweit Boas bei
seinen Feldforschungen die unvermeidbare Asym-
metrie zwischen Forschungssubjekt und For-
schungsgegenstand wahrnimmt, denn einerseits ist
die Anthropologie und Ethnologie eine europiische
Erfindung® und andererseits besteht die paradoxale
Situation der Ethnologie darin, dass sie nicht nur
retten kann, was noch zu retten ist, sondern dass sie
ebenso eine Verdnderung, wenn nicht gar das En-
de ihres Forschungsobjektes impliziert. Aus diesem
Grunde beschloss beispielsweise die Philippinische
Regierung im Jahre 1971 “einige Dutzend Einge-
borene der Tasaday, die man im tiefsten Dschungel
entdeckt hatte, wo sie seit acht Jahrhunderten ohne
Kontakt zu allen iibrigen menschlichen Artgenos-

8 In aller Schirfe kritisiert Baudrillard diese Sachlage, indem
er feststellt, dass gerade derjenige “anthropologisch tiber-
legen” ist und alle Rechte besitzt, der die Anthropologie
erfunden hat (1992: 153).

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

sen lebten, in ihrer totalen Natiirlichkeit zu belas-
sen und sie nicht dem Zugriff von Kolonialisten,
Touristen und Ethnologen auszusetzen” (Baudril-
lard 1978: 16).

“... What I have seen and experienced here
has not changed me ...”

Leben und Denken von Boas ist gekennzeichnet
durch eine Kontinuitit von Interessen. Obwohl
Boas in Physik promovierte, legte er Priifungen
in Philosophie ab — Philosophie war zudem das
einzige Fach, das Boas vom ersten bis zum letz-
ten Semester seiner Studienzeit belegte (Knotsch
1992: 73). Die anthropologischen und ethnologi-
schen, sprachwissenschaftlichen sowie kulturwis-
senschaftlichen und ethischen Perspektiven von
Boas finden ihre Wurzeln in der deutschen Philoso-
phie. Kontinuierlich ist auch seine liberal-politische
und in jeder Hinsicht antirassistische Einstellung:
“What I want to live and die for, is equal rights for
all, equal possibilities to learn and work for poor
and rich alike” (Boas nach Cole 1983: 37). Die anti-
rassistische Position von Boas findet ihren Grund
in einem kulturellen Determinismus, der die men-
talen Strukturen und die Lebensformen bestimmt,
in der Anerkennung der Gleichheit der Werte al-
ler Kulturen und zugleich ihrer prinzipiellen Un-
vergleichbarkeit, womit jeder Hierarchisierung der
Boden entzogen wird. Skeptisch und kritisch du-
Bert sich Boas Zeit seines Lebens gegeniiber evolu-
tionistischen Sichtweisen, insbesondere gegen die
Vorstellung einer Universalgeschichte im Stile He-
gels, dessen Philosophie der Geschichte bekannt-
lich die nordamerikanisch-indianischen sowie die
afrikanischen Kulturen nicht als Teil der Weltge-
schichte betrachtete. Die “List der Weltvernunft”
kann sich ihrer nicht bedienen, da sie zu nichts zu
gebrauchen sind.

Damit zielt Boas’ Kritik immer wéhrend auf
eine Kultur- und Humanforschung, die ausgehend
vom biologischen Erbe des Menschen vermeintli-
che Schliisse auf seine kulturellen Errungenschaf-
ten (und umgekehrt) zieht. Die zu seinem 50-jih-
rigen Doktorjubildum gehaltene Rede mit dem Ti-
tel “Rasse und Kultur” in Kiel im Juli 1931 be-
schlieft Boas mit den Worten: “Das Verhalten eines
Volkes wird nicht wesentlich durch seine biologi-
sche Abstammung bestimmt, sondern durch seine
kulturelle Tradition. Die Erkenntnis dieser Grund-
sitze wird der Welt und besonders Deutschland
viele Schwierigkeiten ersparen” (1932:19). Diese
vorausblickende Sichtweise wird Boas auch dazu
veranlassen, nicht nur als Wissenschaftler sondern

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37.

557

auch als politischer Aktivist gegen den Rassenwahn
der Nationalsozialisten vorzugehen. Gegen diesen
“nordischen Unsinn” wird Boas als Initiator eines
wissenschaftlichen Manifests auftreten, “that was
released to the public on 10 December 1938, just
as the Nazis’ Aryan Nation threatened Europe. It
had the signatures of 1284 scientists from 167 uni-
versities — 64 were members of the National Acade-
my of Sciences. This ‘manifesto’ was the result of
a dogged five-year campaign led by Franz Boas
whose explicit goal was to unite scientists and their
organizations in an effort to ‘counteract the vicious,
pseudo scientific activity of so-called scientists who
try to prove the close relation between racial de-
scent and mental character’” (Baker 2004: 43).
Gegen die hidufig anzutreffende Ansicht, dass
Boas durch seinen Aufenthalt auf Baffin-Land
gleichsam seine “Initiation” bei fremden Kulturen
erlebte, welche die Transformation vom Naturwis-
senschaftler zum Anthropologen bedingte, spricht
eine durchgehende Kontinuitit seines Interesses an
fremden Kulturen seit seiner Kindheit. Die Exis-
tenz des “Anderen” in Gestalt fremder Kulturen ist
fiir Boas eine Selbstverstindlichkeit und das Wis-
sen, dass gerade fremde bzw. vermeintlich “pri-
mitive” Kulturen einen unabdingbaren Beitrag zur
“Plentitude of Humanity” leisten, macht sie fiir
Boas interessant. Daher hatte der Aufenthalt auf
Baffin-Land zwar Einfluss auf seine Sicht der Wis-
senschaften, weniger aber auf seine Personlichkeit:
“I know now that I will be the same as when I left
[Germany]. What I have seen and experienced here
has not changed me, perhaps made me a little more
sensitive to all the beauty and goodness that is to be
found at home, and also I take greater pleasure in
associating with others than formerly” (Boas nach
Cole 1983: 45). Unbestritten war aber der Aufent-
halt auf Baffin-Land fiir Boas die “Initiation” fiir
ein anderes Verstindnis von Anthropologie. So de-
finiert Boas auch in seinen Vorlesungen von 1916
die primire Aufgabe der Anthropologie folgender-
mafen: “To understand the development of our own
present conditions as based on events of the past”
(Boas 1916). Damit gibt er eine Definition von
Anthropologie, die dem Verstindnis von M. Fou-
cault sehr nahe kommt, insofern auch fiir Foucault
die Aufgabe der “Wissenschaften vom Menschen”
darin besteht, ein historisch-kritisches Bewusstsein
der Gegenwart zu erarbeiten. Aus dieser Perspek-
tive wird Boas dann auch die Geschichtswissen-
schaften kritisieren, die sich ausschlieBlich “with
the development of Europe and of countries related
to Europe” beschiftigen und im Gegensatz dazu
die Anthropologie als “the history of mankind as
a whole” betrachten (Boas 1916). Es ist diese “kri-

. ©
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondera die Nutzung des Inhafts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

558

tische Haltung”, die Boas sowohl in wissenschaft-
licher Hinsicht als auch in seinem Engagement als
“spezifischen” — sprich — politischen Intellektuellen
zum “Aufklédrer” macht. Denn folgen wir Foucault,
so kann man Kants kurzen Text “Was ist Aufklai-
rung?” ebenso mit “Was ist Kritik?”” umschreiben:
“In einem gewissen Sinne ist die Kritik das Hand-
buch der in der Aufkldrung miindig gewordenen
Vernunft, und umgekehrt ist die Aufklidrung das
Zeitalter der Kritik” (Foucault 1990: 41).

SchlieBlich erstreckt sich die Kontinuitit, die
Boas’ Leben auszeichnet, bis zu seinem Tode wih-
rend eines Essens zu Ehren von P. Rivet. Franz
Boas starb wie er lebte, ndmlich “in den Schuhen
und nicht im Bett” (Girtler 2001: 577) und, wie
der damals anwesende Lévi-Strauss mutmaft, mit
der alten “Pelzmiitze auf dem Kopf, die von seinen
Expeditionen zu den Eskimos stammen musste”
(1996: 60).

Es war Boas’ Beharrlichkeit, die es ermoglich-
te, die damals vorherrschende evolutionistische und
ethnozentristische Anthropologie in ihre Grenzen
zu verweisen, nicht zuletzt deshalb, weil seine
Schiiler/innen in vielerlei Hinsicht seine Grundge-
danken vertraten und weiterentwickelten. Dies lédsst
sich jedenfalls von der amerikanischen Anthropo-
logie behaupten, weshalb die zahlreichen Publika-
tionen zu Boas im amerikanischen Sprachraum die
Relevanz seines Schaffens unterstreichen. Bedenkt
man, was Boas Zeit seines Lebens sowohl fiir die
deutsche Kultur und Sprache als auch fiir die deut-
sche und Osterreichische Wissenschaft getan hat, ist
es um so verwunderlicher, dass der Name Boas in
vielen Bereichen der deutschen Anthropologie und
Ethnologie bis heute gleichsam unbekannt ist. Im
Zuge der Vorbereitungen fiir eine Vorlesung mit
dem Titel “Anthropologie und der wissenschaftli-
che Rassismus: Franz Boas und seine Zeit” an der
Universitdt Innsbruck wurde von uns das Exem-
plar der Universititsbibliothek Innsbruck von Kul-
tur und Rasse (1921b) ausgeliehen. Zu unserem
Erstaunen waren die Bogen des Buches noch nicht
aufgeschnitten.

Wir danken der American Philosophical Society in Phil-
adelphia, die es uns durch eine Phillips Library Research
Fellowship 2006 ermdglicht hat, die Boas Papers zu stu-
dieren. Auch mochten wir Prof. Ludger Miiller-Wille
(McGill University, Montreal) danken, der unsere Arbeit
in vielerlei Hinsicht unterstiitzt hat; ganz besonders auch
fiir unser langes Gespréich am 16. Mai 2006 und die damit
verbundene Gastfreundschaft.

Erlaubnis Ist

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pohl
Zitierte Literatur

Baker, Lee D.
2004 Franz Boas out of the Ivory Tower. Anthropological
Theory 4: 29-51.

Balibar, Etienne, und Immanuel Wallerstein
1990 Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitdten. Ham-
burg: Argument-Verlag.

Bastian, Adolf

1893  Controversen in der Ethnologie. Band 1: Die Geographi-
schen Provinzen in ihren culturgeschichtlichen Beriih-
rungspuncten. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung.

Baudrillard, Jean
1978 Agonie des Realen. Berlin: Merve Verlag.
1992 Transparenz des Bosen. Berlin: Merve Verlag.

Berman, Judith

1996 “The Culture as It Appears to the Indian Himself.” Boas,
George Hunt, and the Methods of Ethnography. In: G. W.
Stocking, Jr. (ed.), Volksgeist as Method and Ethic. Es-
says on Boasian Ethnography and the German Anthropo-
logical Tradition; pp. 215-256. Wisconsin: University
of Wisconsin Press. (History of Anthropology, 8)

Bitterli, Urs

1991 Die “Wilden” und die ‘“Zivilisierten”. Grundziige einer
Geistes- und Kulturgeschichte der europiisch-iiberseei-
schen Begegnung. Miinchen: C. H. Beck Verlag. [1976]
Boas, Franz

1885 Baffin-Land. Geographische Ergebnisse einer in den
Jahren 1883 und 1884 ausgefiihrten Forschungsreise.
Dr. A. Petermanns Mitteilungen (Ergéanzungsheft 80): 1—
100.

1888  Brief an seine Frau, 10. Juli 1888. Philadelphia: Ameri-

can Philosophical Society (Boas Papers).

Handbook of American Indian Languages. Part 1. Wash-

ington: Government Printing Office. (Smithsonian Insti-

tution, Bureau of American Ethnology, Bulletin, 40)

1916 Vorlesungen. Philadelphia: American Philosophical So-
ciety (Boas Papers).

1921a Ethnology of the Kwakiutl Based on Data Collected
by George Hunt. In: Thirty-Fifth Annual Report of the
Bureau of American Ethnology to the Secretary of the
Smithsonian Institution 1913-1914. Part 1: pp. 43-794.
‘Washington: Government Printing Office.

1921b Kultur und Rasse. Berlin: Walter de Gruyter.

1932 Rasse und Kultur. Jena: Verlag von Gustav Fischer.

1941 The Myth of the Race. Philadelphia: American Philo-
sophical Society (Boas Papers).

1955a Das Geschopf des sechsten Tages. Berlin: Colloquium
Verlag.

1955b Primitive Art. New York: Dover Publications. [1927]

1982 Race, Language, and Culture. Chicago: The University
of Chicago Press. [1940]

1911

Bunzl, Matti

2004 Boas, Foucault, and the “Native Anthropologist”: Notes
toward a Neo-Boasian Anthropology. American Anthro-
pologist 106: 435-442.

Cassirer, Ernst

1994 Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil:
Die Sprache. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft. [1923]

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

Codere, Helen (ed.)

1966 Introduction. In: H. Codere (ed.), Kwakiutl Ethnography.
Franz Boas; pp. xi—xxxii. Chicago: The University of
Chicago Press.

Cole, Douglas

1983 “The Value of a Person Lies in His Herzensbildung.”
Franz Boas’ Baffin Island Letter-Diary, 1883—1884. In:
G. W. Stocking, Jr. (ed.), Observers Observed. Essays on
Ethnographic Fieldwork; pp. 13—52. Madison: Univer-
sity of Wisconsin Press. (History of Anthropology, 1)

Franz Boas. The Early Years, 1858—1906. Seattle: Uni-

versity of Washington Press.

1999

Darwin, Charles
2005 Die Abstammung des Menschen. Frankfurt: Fischer Ver-
lag. [1871]

Du Bois, William, E. Burghardt
2003 The Souls of Black Folk. New York: Barnes & Noble
Classics. [1903]

Diirr, Michael

1992 Die Suche nach “Authentizitit”: Texte und Sprachen
bei Franz Boas. In: M. Diirr, E. Kasten und E. Renner
(Hrsg.); pp. 103-124.

Diirr, Michael, Erich Kasten und Egon Renner (Hrsg.)

1992 Franz Boas. Ethnologe, Anthropologe, Sprachwissen-
schaftler. Ein Wegbereiter der modernen Wissenschaft
vom Menschen. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Ver-
lag. (Staatsbibliothek zu Berlin — Preuflischer Kulturbe-
sitz, Ausstellungskataloge, 4)

Elliott, Michael A.
2002 The Culture Concept. Writing and Difference in the Age
of Realism. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Firla, Monika

1997 Kants Thesen vom “Nationalcharakter” der Afrikaner,
seine Quellen und der nicht vorhandene “Zeitgeist”. Ras-
sismus und Kulturalismus — IWK Mitteilungen 3: 7—16.

Foucault, Michel

1990 Was ist Aufkldrung? In: E. Erdmann, R. Forst und A.
Honneth (Hrsg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik
der Aufkldrung; pp. 35—54. Frankfurt: Campus Verlag.

Girtler, Roland

2001 Franz Boas. Burschenschafter und Schwiegersohn eines
Osterreichischen Revolutionirs von 1848. Anthropos 96:
572-577.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich

1929 System der Philosophie. Teil 3: Die Philosophie des
Geistes. In: H. Glockner (Hrsg.), Samtliche Werke.
Bd. 10. Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag.

Hoxie, Frederick E.
2001 The Campaign to Assimilate the Indians, 1880—1920.
Lincoln: University of Nebraska Press.

Kant, Immanuel

1977a Kritik der Urteilskraft. In: W. Weischedel (Hrsg.), Werk-
ausgabe. Bd. 10. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

1977b Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Po-
litik und Pddagogik 1. In: W. Weischedel (Hrsg.), Werk-
ausgabe. Bd. 11. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

1977¢ Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Po-
litik und Pddagogik 2. In: W. Weischedel (Hrsg.), Werk-
ausgabe. Bd. 12. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

Anthropos 102.2007

559

1977d Vorkritische Schriften 2 bis 1768. In: W. Weischedel
(Hrsg.), Werkausgabe. Bd. 2. Frankfurt: Suhrkamp Ver-
lag.

Kasten, Erich

1992a Franz Boas. Ein engagierter Wissenschaftler in der Aus-
einandersetzung mit seiner Zeit. In: M. Diirr, E. Kasten
und E. Renner (Hrsg.); pp. 7-37.

1992b Masken, Mythen und Indianer. Franz Boas’ Ethnogra-
phie und Museumsmethode. In: M. Diirr, E. Kasten und
E. Renner (Hrsg.); pp. 79-102.

Knétsch, Carol Cathleen

1992 Franz Boas als teilnehmender Beobachter in der Arktis.
In: M. Diirr, E. Kasten und E. Renner (Hrsg.); pp. 57—
78.

Lévi-Strauss, Claude

1996 Das Nahe und das Ferne. Frankfurt: Fischer Verlag.

1992 Strukturale Anthropologie II. Frankfurt: Suhrkamp Ver-
lag.

Mead, Margaret

1959 Apprenticeship under Boas. In: W. Goldschmidt (ed.),
The Anthropology of Franz Boas. Essays on the Cen-
tennial of His Birth; pp. 29-45. San Francisco: Howard
Chandler. (The American Anthropological Association,
61; No. 5, Part 2; Memoir, 89)

Mosse, George L.
1991 Die volkische Revolution. Frankfurt: Athendum Verlag.

Miiller-Wille, Ludger

1992 Franz Boas. Ausziige aus seinem Baffin-Tagebuch,
18831884 (19. September bis 15. Oktober 1883). In:
M. Diirr, E. Kasten und E. Renner (Hrsg.); pp. 39-56.

Miiller-Wille, Ludger (ed.)
1998 Franz Boas among the Inuit of Baffin Island. Toronto:
University of Toronto Press.

Rodekamp, Volker (Hrsg.)

1994 Franz Boas 1858-1942. Ein amerikanischer Anthro-
pologe aus Minden. Bielefeld: Verlag fiir Regionalge-
schichte. (Texte und Materialien aus dem Mindener Mu-

seum, 11)

Sahlins, Marshall

1985 Kultur und praktische Vernunft. Frankfurt: Suhrkamp
Verlag.

Stocking, George W., Jr.

1968 Race, Culture, and Evolution. Essays in the History
of Anthropology. Chicago: The University of Chicago
Press.

Stocking, George W., Jr. (ed.)

1974 Franz Boas. A Franz Boas Reader. The Shaping of
American Anthropology 1883-1911. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.

Thieme, Frank

1988 Rassentheorien zwischen Mythos und Tabu. Der Beitrag
der Sozialwissenschaft zur Entstehung und Wirkung der
Rassenideologie in Deutschland. Frankfurt: Peter Lang
Verlag.

Williams, Jr., Vernon J.
1996 Rethinking Race. Franz Boas and His Contemporaries.
Lexington: The University Press of Kentucky.

Wolf, Eric
1991 Die Volker ohne Geschichte. Europa und die andere
Welt seit 1400. Frankfurt: Campus Verlag.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.
Inhalts Im 10 oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Inhatt.

Erlaubnis Ist Inhalts Im fr oder v .



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

