
ANTHROPOS

102.2007: 547–559

“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!”

Erinnerung an Franz Boas (1858–1942)

Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

Abstract. – This article stresses the point that Boas, the (co-)
founder of American Anthropology, at the end of the 19th cen-
tury already raises questions, which initiate the “Cultural Turn”
in anthropology and the transformation of the Humanities into
Cultural Sciences. Boas developed his own scientific as well as
ethical and philosophical views and methods influenced by the
ideas of Humboldt, Kant, and Cassirer. He abandoned an essen-
tialist concept of culture and anticipated the affinity of racism
and evolutionism rejecting the notion of an universalistic cul-
tural evolution particularly if the evolutionary progress is based
on the idea of race and consequently the denial of individuality.
[Boas, Kant, scientific racism, history of anthropology, culture
concept, evolutionary paradigm]

Bernhard Josef Tilg, Dr. phil. (Innsbruck 2003), Mag. phil.
(Innsbruck 1994), Studium der Philosophie, Geschichte, Po-
litikwissenschaft an der Universität Innsbruck. – Seit 1995
Lehrbeauftragter an der Universität Innsbruck; in 2006 Li-
brary Research Fellowship der American Philosophical Society
(Philadelphia) zum Projekt “Franz Boas und die Moderne”. –
Diverse Forschungsaufenthalte in den USA, Kanada und Indien.
Publikationen u. a.: “Alterität, Differenz, Rassismus, Kritik, Ar-
beit, Kapital” (Innsbruck 2003).

Friedrich Pöhl, Dr. phil. (2003), Mag. phil. (Innsbruck 1992),
Studium der Philosophie und Germanistik an der Universität
Innsbruck. – Von 1998 bis 2005 Lehrbeauftragter an der Univer-
sität Innsbruck; in 2006 Library Research Fellowship der Amer-
ican Philosophical Society (Philadelphia) zum Projekt “Franz
Boas und die Moderne”. – Diverse Forschungsaufenthalte in den
USA. Publikationen u. a.: “Das Weltverständnis der Indianer
Nordamerikas im Lichte der europäischen Philosophie” (Inns-
bruck 2004).

Franz Uri Boas ist 1858 in Minden, Westfalen,
als Sohn einer jüdisch-deutschen Ehe geboren. Ge-
prägt von den Idealen der Revolution von 1848

durch sein Elternhaus, verspürt Boas schon früh
die Neugierde an der Entdeckung und Erforschung
neuer Kontinente. Mit Begeisterung liest er Reise-
und Expeditionsberichte sowie Erzählungen – sein
Lieblingsbuch ist “Robinson Crusoe”. Seinem On-
kel Jacobi, einem Revolutionär und Kinderarzt, fol-
gend, verlässt er 1886 Deutschland endgültig, um
in Amerika eine einzigartige Karriere zu machen.1

Am 11. Mai 1936 ziert das Portrait Boas’ das Cover
von Time Magazine und nach seinem Tode 1942
gilt er vielen als der Begründer der Amerikani-
schen Kulturanthropologie. Boas hat auch als öf-
fentlicher Intellektueller einen maßgeblichen Ein-
fluss auf die Ausbildung einer “modernen Intel-
lektuellenschicht”, die konsequent einen antirassis-
tischen Kulturbegriff zu entwickeln sucht (Baker
2004). Neben der Anerkennung in der intellektuell-
akademischen Welt genießt Boas bis heute großes
Ansehen bei den von ihm “erforschten” Kulturen,
die es Boas hoch anrechnen, ihre (zum Teil) ver-
gangene Kultur dokumentiert und damit für sie
wieder “entdeckbar” gemacht zu haben (Kasten
1992b: 100).

1 Das dem Text vorangestellte Zitat stammt aus den Erinne-
rungen von Ernst Boas an seinen Vater (Boas Papers, Amer-
ican Philosophical Society, Philadelphia). Wir haben dieses
Zitat als Titel für unseren Aufsatz gewählt, um deutlich zu
machen, dass Boas, obwohl er seit den 80er Jahren des
19. Jahrhunderts in den USA lebte, großen Wert auf die
Beibehaltung “seiner” deutschen Kultur und Sprache legte.
Im Hause Boas in New York wurde daher auch konsequent
Deutsch gesprochen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


548 Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

Boas und die rassistische Anthropologie

Im Jahre 1894 wird Boas vor der American Asso-
ciation for the Advancement of Science (AAAS)
einen Vortrag halten, der seine wissenschaftlich
fundierte und ethisch motivierte radikale Ableh-
nung des Rassismus deutlich artikuliert. So stellt
Boas fest: “In short, historical events appear to have
been much more potent in leading races to civilisa-
tion than their faculty, and it follows that achieve-
ments of races do not warrant us to assume that
one race is more highly gifted than the other”; viel-
mehr sind derartige Annahmen “. . . generalizations
which either do not sufficiently take into account
the social conditions of races, and thus confound
cause and effect, or were dictated by scientific or
humanitarian bias or by the desire to justify the
institution of slavery” (Stocking 1974: 226f., 235).

Dieser 1895 publizierte Vortrag wird auch zum
Hauptangriffsziel der 1905 erschienenen rassisti-
schen Schrift von W. B. Smith: “In Smith’s popular
book, The Color Line: A Brief on Behalf of the
Unborn, he committed an entire chapter to chal-
lenging Boas’ 1894 address to the AAAS, calling
it ‘by far the ablest plea yet made for the “back-
ward races”’” (Baker 2004: 37). Die Tatsache, dass
Boas die wissenschaftliche Haltlosigkeit der rassis-
tischen Argumentationen darlegt, bringt ihm dann
auch den Ruf ein, ein “nigger lover” sowie ein
“friend of negroes” zu sein. Wie Baker treffend dar-
stellt, wird Boas’ Replik auf den Angriff von Smith
seinen Ruf als Wissenschaftler festigen: “In the
wake of Smith’s incendiary text, Boas published his
first article about African Americans in a popular
magazine. In the autumn of 1905, Boas wrote ‘The
Negro and the Demands of Modern Life: Ethnic
and Anatomical Considerations’ for the 7 October
issue of Charities, which was a special volume ad-
dressing Negro migration. . . . From that point for-
ward, Boas was identified as an important scholar
who could be called upon to help ‘uplift the race’”
(Baker 2004: 40).

Verhaftet in der sprachlichen wie geistigen Tra-
dition des 19. Jahrhunderts spricht Boas noch in
“Kultur und Rasse” (1921b) von “Kulturarmen
und Kulturvölkern”, um diese Unterscheidung dann
selbst wiederum zu widerlegen und zum Schluss
zu kommen, dass “die geistigen Eigenschaften der
Menschheit sich bei allen Völkern viel gleichmäßi-
ger verteilt finden, als man gewöhnlich annimmt”
(1921b: 115). Boas, geprägt von seiner “lived ex-
perience” bei den angeblich Kulturarmen, wider-
spricht dem wissenschaftlichen Rassismus, der,
ausgehend von der unmöglichen Begegnung der
Europäer mit den “Wilden der neuen Welt” und

der Frage, ob es sich bei diesen um Menschen oder
um Tiere ohne Seele handelt, zuerst als Diskussion
um den “guten Wilden” und den “bösen Wilden” in
Erscheinung tritt und dann im 19. und 20. Jahrhun-
dert seine scheinbare wissenschaftliche Absiche-
rung durch die Vererbungslehre und die Evolutions-
theorie erfährt. Rassenkunde und “Rassentheorie
widerspiegeln mit zunehmender Bedeutung vor al-
lem seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
den wissenschaftlichen Stand der Zeit” (Thieme
1988: 8), gegen den sich Boas Zeit seines Lebens
wenden wird.

Historisch betrachtet trennt die Frage nach dem
Ursprung der Menschenrassen die “Forscherge-
meinde” bereits im 18. Jahrhundert in Monogenis-
ten und Polygenisten, und vereint sie größtenteils
in der Suche nach dem “missing link” zwischen
Tier und Mensch. Mit Linné erfährt diese theoreti-
sche Linie eine qualitativ erhebliche Veränderung.
Linné wird die von Gott geschaffene Welt “klassi-
fizieren” und damit die “Naturforschung” auf eine
allgemeine – sprich – wissenschaftliche Basis stel-
len. Neben der Flora wird Linné auch die anthropi-
sche Fauna klassifizieren und vier Menschenrassen
festschreiben: Den weißen Europäer, der einfalls-
reich sowie erfinderisch ist, und sich von Geset-
zen leiten lässt; den Amerikaner, freiheitsliebend,
zufrieden, gebräunt und jähzornig, der sich von
der Tradition lenken lässt; den Asiaten, der gelb-
lich, jähzornig und gierig jeder Meinung folgt und
schlussendlich den Afrikaner, schwarz, faul, phleg-
matisch, verschlagen, kurzum der geborene Sklave
(Bitterli 1991: 332). Damit gibt Linné eine Dik-
tion vor, der dann Philosophen wie Hume, Kant
und Hegel folgen werden. Einig scheinen sie sich
darin zu sein, dass lediglich die weiße Rasse zur
höchsten Kulturentwicklung fähig ist, und dass die
“Negers von Afrika” die unterste Stufe der mensch-
lichen Entwicklung darstellen. Die “rassischen”
– sprich – verschiedenen körperlichen Merkmale
wie Hautfarbe, Haartypus, Gesichtsform, Nasen-
form, Körperbehaarung etc. werden in unmittelba-
re Beziehungen zu Intelligenz, Entwicklungsfähig-
keit und “Kulturstufe” gesetzt, und gipfeln in der
Aussage Humes, dass einzig die weiße Rasse der
“Zivilisation” fähig sei, d. h. fähig “Zivilisation”
bzw. Kultur zu entwickeln. Hume begründet dies
1753/54 mit einer natürlichen Inferiorität der an-
deren Rassen (Bitterli 1991: 329). Kant, den Hume
aus dem “dogmatischen Schlummer” erweckt, wird
diese Argumente in seinen Geographie-Vorlesun-
gen 1763/64 und in seiner Schrift “Beobachtun-
gen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen”
(1977d) übernehmen und den “Negers von Afri-
ka” jegliches “erhabene Gefühl” absprechen und

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!” 549

sie nur des “Läppischen” für fähig halten. Kant,
als Anhänger der Klimatheorie, weiß auch, warum
dem so ist und begründet diese Unfähigkeit der
“Negers von Afrika” mit der in der “Zona torri-
da” vorherrschenden Hitze. Die Tatsache, dass ein
Mensch von schwarzer Hautfarbe ist, zeigt für Kant
deutlich, dass er “dumm ist” und nur ein Leben in
Sklaverei führen kann (1977d: 882). Erst 30 Jahre
später in der Schrift “Zum ewigen Frieden” (1977b)
wird Kant die Sklaverei dann verurteilen, wobei er
aber primär wirtschaftliche Gründe anführt. Inso-
fern auch noch in Kants “Anthropologie in prag-
matischer Hinsicht” (1977c) zu vernehmen ist, dass
der Karaibe auf Grund mangelnden Verstandes kei-
nen Zeithorizont besitzt, d. h. er verkauft des Mor-
gens seine Hängematte und weiß des Abends nicht
mehr wie er schlafen soll, oder dass der “ameri-
kanische Wilde” sich “nur symbolisch ausdrücken
kann” und daher “noch wenig Begriffe des Verstan-
des” besitzt (1977c: 491f.), stellt sich die Frage,
ob Kants Anthropologie nicht als Hilfswissenschaft
der kolonialen Bedingung zu verstehen ist. Zwei-
hundert Jahre nach der Diskussion von Valladolid
beruht die moderne, aufgeklärte rassistische Argu-
mentation, wie sie auch Kant artikuliert, nunmehr
auf der allgemeinen Grundlage, dass es “den Wil-
den” und mithin den anderen Rassen an Vernunft
mangelt. Insofern aber die Vernunft das Mensch-
sein definiert, folgert Kant in einer seiner Vorlesun-
gen: “Neger sind keine Menschen” (Firla 1997: 12).

Im Gegensatz zu Kant, der sich ja niemals aus
Königsberg und Umgebung hinauswagte, begibt
sich Boas – wie bereits erwähnt – bis ins hohe
Alter auf Forschungsreisen. Auf Grund der dadurch
gewonnenen Erfahrungen und Erkenntnisse wird
sich Boas vehement gegen den wissenschaftlichen
Rassismus und die rassistische Anthropologie stel-
len und den Rassismus auf einer empirischen wie
theoretischen Ebene widerlegen. Gegen die vor-
herrschende Meinung, dass “Rassenmischungen”
zu “minderwertigeren Nachkommen” führen, wird
Boas 1894, nachdem an ungefähr 17.000 Voll- bzw.
Halbblutindianern anthropometrische Messungen
durchgeführt wurden, den Schluss formulieren,
dass Mischehen “tend to show that the mixture
of races results in an increased vitality” (Stocking
1974: 195). So widerlegt Boas die Idee der “Rein-
heit des Blutes” und der “reinen” Rasse lange bevor
sie ihre politische Umsetzung erfährt. Auch nach-
dem 1913 neunundzwanzig amerikanische Bundes-
staaten Gesetze gegen Mischehen erlassen, beharrt
Boas auf seinem Standpunkt, indem er, den deter-
minierenden Begriff der Rasse im breiten Begriff
der Kultur auflösend, feststellt: “It is interesting
to note that Spain’s greatness followed the peri-

od of greatest race mixture, that its decline set in
when the population became stable and immigra-
tion stopped” (1982 [1940]: 5f.).

Ethische und soziale Probleme ortet Boas auch
in Bezug auf die Frage der Eugenik. Dem vom
amerikanischen Wissenschaftler Goddard entwi-
ckelten IQ-Test wurde zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts großes Interesse entgegengebracht. Insbe-
sondere nach dem Eintritt der USA in den Ersten
Weltkrieg 1917 nutzten Eugeniker die Möglichkeit
Millionen von Soldaten dem Test zu unterziehen.
Auf diesen gesammelten Daten aufbauend, ver-
suchten sie den amerikanischen Kongress davon zu
überzeugen, dass süd- und osteuropäische Rassen
eine “biologische” Bedrohung für die amerikani-
sche Nation darstellten. Und bereits 1912 haben
acht amerikanische Bundesstaaten, darunter auch
New York, Gesetze zur Sterilisation von Epilepti-
kern und Kriminellen erlassen. Dagegen argumen-
tiert Boas 1922 wie folgt: “It might furthermore be
questioned whether the interests of humanity will
be better served by eliminating all abnormal strains
which, as history shows, have produced a number
of great men who have contributed to the best that
mankind has done, or by carrying the burden of the
unfit for the sake of the few valuable individuals
that may spring from them. These, of course, are
not scientific questions, but social and ethical prob-
lems” (1982: 46).

Neben dem wissenschaftlichen Rassismus wen-
det sich Boas aber auch gegen eine seiner An-
sicht nach falsche Vorstellung einer notwendigen
linearen kulturellen Evolution. Die evolutionisti-
sche Anthropologie nämlich geht nach Boas von
der zweifelhaften Annahme aus, dass die Mensch-
heit eine psychische Einheit bildet, die unabhän-
gig von Raum und Zeit nach denselben rationalen
Prinzipien arbeitet, und verneint damit Individua-
lität und Diversität: “In ethnology all is individu-
ality” (Boas in Stocking 1974: 66).2 Ebenso stützt
sie sich auf das zweifelhafte Axiom “like causes
produce like effects” (Boas in Stocking 1974: 61).
Demgegenüber betont Boas 1896 in “The Limita-
tions of the Comparative Method in Anthropology”
(1982: 270–280) den zweifelhaften Wert der Kon-
struktion eines allumfassenden Systems der Evo-
lution von Gesellschaften und gibt seiner Überzeu-
gung Ausdruck, dass nur in Bezug auf ein klar

2 Zugleich wird hier auch der Einfluss von Humboldts aber
auch Herders Humanitätsideal auf Boas sichtbar: Jede
menschliche Gesellschaft ist der Ausdruck eines einzigar-
tigen “Volksgeistes”, und jede trägt etwas Spezifisches zur
Humanität im Ganzen bei, weshalb auch jede in ihrer Indi-
vidualität studiert werden muss (Bunzl 2004: 437).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


550 Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

definiertes geographisches Territorium bzw. kultu-
rellen Bereich es möglich ist davon auszugehen,
dass gleiche Wirkungen von gleichen Ursachen
abhängen. Denn nur unter solchen Umständen
kann man davon ausgehen, dass ähnliche ethni-
sche Merkmale das Produkt einer gemeinsamen ge-
schichtlichen Entwicklung sind. Boas kritisiert den
universalen Anspruch der Evolutionisten und ahnt,
dass sich der anthropologische Rassismus nicht nur
hervorragend mit der Evolutionstheorie in Einklang
bringen lässt, sondern darüber hinaus ungemein
popularisiert und gefördert wird. Er wendet sich
explizit gegen die populären Auffassungen einer
vulgären Vermischung von Evolutionismus, Biolo-
gismus und Rassismus. Wenn darüber hinaus der
biologische Rassismus als eine Doktrin zu verste-
hen ist, die “eine Korrelation zwischen dem ge-
netischen Erbteil einerseits und den intellektuellen
Fähigkeiten und sittlichen Dispositionen anderer-
seits” herstellt, und wenn dieses “genetische Erb-
teil, von dem jene Fähigkeiten und Dispositio-
nen abhängen”, kollektiv “allen Mitgliedern be-
stimmter menschlicher Gruppierungen” zugespro-
chen wird (Lévi-Strauss 1996: 218f.), dann kann
Boas’ Argument – “In ethnology all is individuali-
ty” – nicht genug hervorgehoben werden.

Gegen den vorherrschenden Mainstream in den
Wissenschaften seiner Zeit entwickelt Boas die An-
thropologie und Ethnologie aus einem antirassis-
tischen und evolutions-kritischen Ansatz heraus,
der das “Kriterium der Rasse” für hinfällig erklärt.
Die Erforschung von Kulturen darf nicht durch das
Konzept der “Rasse” und der aus Rassenunterschie-
den erklärten kulturellen “Ungleichheit” determi-
niert werden, sondern im Gegensatz dazu müs-
sen Anthropologie und Ethnologie versuchen, jede
Kultur aus ihrer eigenen kulturellen und insbeson-
dere historischen Verfasstheit heraus zu sehen und
zu verstehen. Boas, dem immer wieder vorgewor-
fen wird, keine stringente “Theorie der Kultur” ent-
wickelt zu haben, tut dies bewusst, denn er weiß
um die Problematik kulturellen Fremdverstehens.
Damit formuliert er bereits die Fragestellungen, an
denen sich der cultural turn in der Anthropologie
und Ethnologie ebenso wie die Transformation der
Geisteswissenschaften in die Kulturwissenschaften
festmachen lässt – und nicht zuletzt deshalb, weil er
immer wieder das Individuelle und das Besondere
im Gegensatz zum Allgemeinen und Universalen
hervorhebt.

Boas kritisiert die Zerrbilder der hungernden
und den Naturgewalten hilflos ausgelieferten pri-
mitiven Horden und vergleicht die primitive Hun-
gersnot mit der zivilisierten Finanzkrise, die je-
weils Elend über die Menschen bringen. Analog

dazu vergleicht er die “rohe Robbenleber” mit der
deutschen “Rindsroulade” (Cole 1999: 133), die je
nach Gesellschaft und Kultur eine ausgesprochen
begehrte Speise darstellen,3 und stellt fest: “Die
Ausdrücke ‘zivilisiert’ und ‘kulturarm’, ‘primitiv’
oder ‘Naturvolk’ enthalten nichts, das auf Rasse
Bezug hat” (Boas 1921b: 27).

Unerwähnt darf aber der Einwand von Wil-
liams nicht bleiben, demzufolge Boas gegenüber
der “schwarzen Rasse” eine paradoxe Einstellung
beibehielt. Boas nämlich, so Williams, hielt an sei-
ner Hypothese fest, dass die “schwarze Rasse” nie-
mals so viele “men of high genius” wie andere
Rassen hervorbringen kann (Williams 1996: 33f.).
Und in der Tat, in “Das Geschöpf des sechsten
Tages”, der überarbeiteten deutschen Version von
“The Mind of Primitive Man”, ist diese Hypothe-
se nachzulesen (Boas 1955a: 239). Im Allgemeinen
aber ist es offensichtlich, dass Boas in dieser Hin-
sicht differenzierter denkt: Einerseits unterscheidet
er sehr genau zwischen dem “American Negro”
und dem “African Negro”, andererseits stellt er klar
fest: ”What right have we to any judgment in regard
to their ability or character when we first attempt-
ed to break their spirit in slavery and then contin-
ue oppression by economic discrimination and so-
cial ostracism” (Boas 1941). Und genau aus diesen
Gründen – sprich Sklaverei, fehlender Bildung so-
wie allgegenwärtiger rassistischer Ausgrenzung –
und nicht aufgrund der “Rassenzugehörigkeit”, ist
es dem “American Negro” nicht möglich, so viele
“men of high genius” hervorzubringen. Damit steht
Boas deutlich auf der Seite der frühen Civil Rights
Aktivisten wie W. E. B. Du Bois, der feststellt, dass
das Problem des 20. Jahrhunderts “. . . the problem
of the color-line” ist (2003 [1903]: 3).

Mit dieser wissenschaftlichen (Welt-)Auffas-
sung steht Boas aber gleichermaßen fast einsam da.
Der “wissenschaftliche Rassismus” dominiert und
zeigt deutlich inwieweit der anthropologische Ras-
sismus des 18. Jahrhunderts in das Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts eingewoben ist und wie er
durch die Evolutionstheorie und die Vererbungs-
lehre eine vermeintliche “wissenschaftliche Ab-
sicherung” erfährt und sich allgemein verbreitet.
Hinzu kommen die Weltausstellungen und Völ-
kerschauen, ebenso wie die Gründung der ersten

3 Deutlich wird in diesem Zusammenhang auch der kulturrela-
tivistische Gesichtspunkt, den Boas’ Position zwangsläufig
mit sich bringt. An anderer Stelle schreibt Boas: “It is my
opinion that . . . civilization is not something absolute, but
that it is relative, and that our ideas and conceptions are true
only so far as our civilization goes” (Elliott 2002: 7). Boas
wird dann auch in Abgrenzung zu den Evolutionisten von
Kulturen im Plural sprechen.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!” 551

völkerkundlichen Museen ab den 30er Jahren des
19. Jahrhunderts, welche die Frage nach der Un-
gleichheit der Menschen aus einem neuen “wissen-
schaftlichen” Interesse betrachten und popularisie-
ren. Die Ungleichheit der Rassen wird so zu einer
scheinbar wissenschaftlich abgesicherten Weltsicht
promoviert und öffentlich zur Schau gestellt. In
diesem Sinne glaubt H. Chamberlain, einer der
einflussreichsten Publizisten seiner Zeit und Be-
wunderer Hitlers, die Geschichte als einen unver-
meidlichen Kampf der Rassen zu erkennen, wobei
die arische Rasse und mithin die deutsche Kultur
zum Retter und Träger der Weltgeschichte wird.
Gott verkörpert sich in der “germanischen Rasse”,
welche das Beste der griechischen und römischen
Kultur in sich vereinigt und zudem noch um das
“metaphysische Element”, namentlich die germa-
nische Religion erweitert (Mosse 1991: 107). Es ist
dies der Horizont eines geschichtsphilosophischen
Weltbildes, das den modernen Rassismus funda-
mentiert. Schon Hegel stellt in seiner Philosophie
der Geschichte fest, dass der amerikanische India-
ner ein “verschwindend schwaches Geschlecht” ist,
die “Neger” eine “Kindernation” bilden, und in “in-
teresselose[r] Unbefangenheit” leben, der absolu-
te Geist in “der asiatischen Race” immerhin “er-
wacht”, um nur in der “kaukasischen Race” endlich
“zur absoluten Einheit mit sich selber” zu kommen,
die so dann den “Fortschritt der Weltgeschichte”
gewährleistet (1929: 73f.).

Für Boas, selbst Jude und sich der deutschen
Kultur als zugehörig fühlend, sind derartige Vor-
stellungen nichts weiter als pseudowissenschaft-
licher und nordischer Unsinn. Weder akzeptiert
Boas die traditionelle Unterscheidung von akti-
ven und passiven, mithin männlichen und weib-
lichen Rassen (wie z. B. Klemm), noch die Idee
einer auserwählten Rasse oder einer notwendig
der “Weltgeschichte” folgenden kulturellen Evo-
lution. Damit deckt Boas ein wesentliches Merk-
mal des Rassismus in all seinen Formen auf,
das gemäß Balibar und Wallerstein4 darin liegt,
dass der Rassismus theoretisch gesehen eine Ge-
schichtsphilosophie darstellt bzw. impliziert, mit
der die unterschiedlichen Entwicklungen menschli-
cher Kulturen im notwendigen weltgeschichtlichen

4 Balibar und Wallerstein stellen fest, dass ein Ursprungs- und
Reinheitsmythos als Ausgangspunkt rassistischer Theorien
dient, weshalb der Rassismus nicht ohne eine historisch-
philosophische Konzeption (Philosophie der Geschichte) zu
denken ist: “Theoretisch betrachtet ist der Rassismus eine
Geschichtsphilosophie, oder, besser gesagt, eine Historioso-
phie, der zufolge die Geschichte einem verborgenen ‘Ge-
heimnis’ entspringt, das ihre eigene Natur, ihre eigene Her-
kunft betrifft” (Balibar und Wallerstein 1990: 70).

und evolutionären Fortschreiten auf den Begriff der
Rasse zurück geführt werden.

Boas, der ohne Zweifel an den Fortschritt (der
menschlichen Kulturen) glaubt, lehnt es aber ab,
einen zwingenden Zivilisationsprozess anzuneh-
men. Anthropologie und Ethnologie sind nach
Boas als streng empirisch-induktive Wissenschaf-
ten zu begreifen, deren Aufgabe nicht darin be-
steht gleichsam deduktiv, und das heißt mit Hilfe
apriorischer Kategorien, eine spekulative Theorie
der Zivilisation zu entwickeln, sondern die Vielzahl
und die Verschiedenheit der menschlichen Kulturen
wissenschaftlich so gut und so unvoreingenommen
wie möglich zu dokumentieren. Ungleich seinem
Lehrer Bastian kann er nicht die Geschichte der
geschichtslosen Völker schreiben, da es diese für
Boas nicht gibt. Und schon gar nicht sieht er die
Aufgabe der Ethnologie darin, Wissen bereitzustel-
len, mit dem “der in die Fesseln seines eigenen
Denkens sklavisch eingeschlagene Wilde leicht am
Gängelband geleitet wäre” (Bastian 1893: x). Boas’
Aversion gegen eine Herrschaftsgeschichte zeigt
sich auch in seiner Kritik an der vergleichenden
Methode beispielsweise in den Sprachwissenschaf-
ten. Insbesondere die philologischen Arbeiten der
Missionare, die in der Darstellung und Beurteilung
der amerikanisch-indianischen Sprachen immer die
indoeuropäischen grammatischen Kategorien als
den Maßstab schlechthin heranzogen, waren Boas
– und hier steht er in der Tradition Humboldts –
ein Dorn im Auge. Um diesen Sprachen gerecht zu
werden, müssen die grammatischen Kategorien aus
dem Innern dieser Sprachen selbst abgeleitet wer-
den; nur so können die eigenen linguistischen “Pat-
terns” ausgeblendet werden. Boas “kann daher mit
Fug und Recht sowohl als Begründer der deskrip-
tiven Linguistik gelten wie auch als konsequenter
Vertreter einer Korpuslinguistik” (Dürr 1992: 119).
Und entgegen der allgemeinen Auffassung, indiani-
sche Sprachen hätten nicht die Fähigkeit abstrakte
Begriffe zu bilden – und darin zeige sich auch der
Mangel an Abstraktionsfähigkeit des “primitiven”
Denkens und damit dessen Inferiorität –, stellt Boas
in der Einleitung des “Handbook of American In-
dian Languages” fest: “The fact that generalized
forms of expression are not used does not prove
inability to form them, but it merely proves that the
mode of life of the people is such that they are not
required; that they would, however, develop just as
soon as needed” (1911: 65f.).

Aus dieser wissenschaftlichen Überzeugung und
motiviert durch einen ethischen Impetus der Huma-
nität wird Boas auch beständig gegen die logischen
Fehlschlüsse antreten, die behaupten von Köper-
merkmalen auf größere oder geringere geistige Be-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


552 Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

gabung schließen zu können. Er lehnt die Schluss-
folgerungen seines Zeitgenossen Bean entschieden
ab, der, ausgehend von gewissen Unterschieden im
Gehirnbau von Weißen und “Negern”, deren ge-
ringere Geisteskraft ableiten will (Boas 1921b: 76).
Auch die Tatsache, dass bei den “Negern” die un-
tere Gesichtshälfte größer ist als bei Weißen oder
Chinesen, lässt für Boas keinesfalls den Schluss zu,
dass dies eine entwicklungsgeschichtliche Entfer-
nung bzw. Nähe zum Tiere – sprich zum Affen –
repräsentiere. Denn dann, so Boas weiter, würde
auch die starke Körperbehaarung der weißen Rasse
einen ähnlichen Schluss zulassen. Mit entschieden
ironisch-kritischem Unterton hält Boas fest: “Carus
teilt die Menschheit in Tages-, Nacht-, und Däm-
merungsvölker ein. De Gobineau nennt die gel-
be Rasse das männliche, die schwarze das weibli-
che Element, und erkennt allein der weißen Rasse
edelste Begabung zu. Nott und Gliddon behaup-
ten, daß die niederen Rassen nur tierische Instink-
te haben, während sie annehmen zu dürfen glau-
ben, daß die weiße Rasse einen höheren Instinkt
besitzt, der ihre Entwicklung hervorruft und deren
Richtung bestimmt” (1921b: 89). Mit seinen an-
thropometrischen Messungen wird er zu beweisen
suchen, dass der Zusammenhang von Intelligenz
und Rasse – sprich “Kulturentwicklung und Kul-
turfähigkeit” – nichts anderem als dem Wunsch-
denken der Forscher entspringt, in deren “Unter-
bewußtsein” die Erwartung schlummert, “daß die
weiße Rasse den höchstentwickelten Menschen-
typus repräsentiert” (Boas 1921b: 3). Mit Lévi-
Strauss gesprochen ist dieser eurozentristisch mo-
tivierte “falsche Evolutionismus” Ausdruck eines
Denkens, das in den “Evidenzen des Ich” gefangen
bleibt und eine “Transzendenz der Abkapselung”
lehrt (Lévi-Strauss 1992: 48f.).

Unmissverständlich weist Boas diesen eurozen-
tristisch motivierten “falschen Evolutionismus” in
seinem Aufsatz “The Methods of Ethnology” von
1920 in die Grenzen: “The evolutionary point
of view presupposes that the course of historical
changes in the cultural life of mankind follows def-
inite laws which are applicable everywhere, and
which bring it about that cultural development is,
in its main lines, the same among all races and
all peoples. This idea is clearly expressed by Ty-
lor in the introductory pages of his classic work
‘Primitive Culture.’ As soon as we admit that the
hypothesis of a uniform evolution has to be proved
before it can be accepted, the whole structure loses
its foundation. . . . On the other hand, it may be
recognized that the hypothesis implies the thought
that our modern Western European civilisation rep-
resents the highest cultural development towards

all other more primitive cultural types tend, and
that, therefore, retrospectively, we construct an or-
thogenetic development towards our own modern
civilisation. It is clear that if we admit that there
may be different ultimate and co-existing types
of civilization, the hypothesis of one single gen-
eral line of development cannot be maintained”
(1982: 281f.). Nur unter der Voraussetzung einer
universalen und linearen, evolutiven Entwicklung
kultureller Lebensformen, welche monokausal und
retrospektiv ausschließlich vom Standpunkt der zi-
vilisatorischen Errungenschaften der “weißen Ras-
se” aus beurteilt werden, kann man wie Darwin
“beim ersten Anblick einer Herde Feuerländer”
zum Schluss kommen: “Wer einen Wilden in seiner
Heimat gesehen hat, wird sich nicht mehr schä-
men, anzuerkennen, dass in seinen Adern das Blut
noch niedrigerer Kreaturen fließt. Ich für meinen
Teil möchte lieber von jenem heroischen kleinen
Affen abstammen, der seinen schrecklichen Feind
angriff, um das Leben seines Wächters zu retten,
. . . als von einem Wilden, der sich an den Qualen
seiner Feinde weidet, blutige Opfer darbringt, ohne
Gewissensregung seine Kinder tötet, sein Weib als
Sklavin behandelt, keinen Anstand kennt und von
dem grässlichsten Aberglauben gejagt wird” (Dar-
win 2005: 273f.).

Boas und Kant: Die erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen der modernen Anthropologie

Obwohl Boas nur einmal davon spricht, “Kant zu
studieren” – und zwar in seinem Tagebuch am
16. Dezember 1883 auf Baffin-Land (Müller-Wille
1998: 154), scheint der Einfluss von Kant auf Boas
von großer Bedeutung zu sein. Nicht nur zuletzt
deshalb, weil Kants Denken, so Boas, “a power-
ful means of guarding students from falling in-
to a shallow materialism or positivism” ist (Cole
1999: 125). Obwohl sich Boas selbst als einen
Idealisten bezeichnet, ist der Ausgangspunkt sei-
nes wissenschaftlichen Denkens geprägt von einem
gewissen Positivismus und einem geographischen
Determinismus. Vor seiner Abreise nach Baffin-
Land liest Boas das Werk des Leipziger Geogra-
phen Ratzel “Anthropogeographie”, in welchem
sich Ratzel mit der Migrationstheorie auseinander-
setzt und die Theorie eines reziproken Verhältnis-
ses von Mensch und Natur entwirft. Zum Teil aber
gehen dabei die Überlegungen auf Kant zurück, der
in seiner “Bestimmung des Begriffs der Menschen-
rasse” geographische Einflüsse geltend macht, so
dass Kant die rötliche Hautfarbe der “kupferfarbig-
roten Amerikaner”, welche zu unterscheiden sind

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!” 553

von den “gelben Indianern” (Kant 1977b: 67), auf
eine “Luftsäure”, die den Eisenteilchen im Blut
die rötliche Farbe verleiht, zurückführt. Die Kli-
matheorie, die Kant auch in Anschluss an Buffon
und Montesquieu in seinen Vorlesungen über die
Geographie von 1763/64 vertritt, stellt fest, dass
die Menschheit lediglich in den gemäßigten Zo-
nen ihre größte Vollkommenheit erreichen kann,
namentlich in der weißen Rasse; alle anderen aber
durch die extremen klimatischen und geographi-
schen Bedingungen keinerlei Möglichkeiten zu ei-
ner entsprechenden Entwicklung vorfinden (Firla
1997: 8). Boas, der fälschlicher Weise oft als blo-
ßer “Environmentalist” bezeichnet wird, hat der-
artige Vorstellungen nie geteilt. Vielmehr versucht
Boas immer wieder zu zeigen, dass Menschen auch
unabhängig von klimatischen und geographischen
Bedingungen “Kultur” entwickeln.

Eine der philosophischen Prämissen, die sich
Boas durch das Studium Kants zurecht gelegt ha-
ben dürfte, ist jene der Deutungsabhängigkeit der
Gegenstandserfahrung durch das Subjekt. Die Art
und Weise des Denkens und Wahrnehmens des
Subjektes wiederum, und dies geht über die tran-
szendentalphilosophische Auffassung Kants hin-
aus, findet ihre Möglichkeitsbedingung in der je-
weiligen Kultur bzw. Tradition. Jede Perzeption
ist eine Apperzeption, die in der jeweiligen Kul-
tur und deren historischen Rahmenbedingungen
fundiert ist: “Das sehende Auge [ist] das Organ
der Tradition” (Sahlins 1985: 99). In diesem Sinne
schreibt Boas, dass es keinem von uns “gegeben”
ist, “sich frei zu machen von dem Bann, in den
das Leben ihn geschlagen. Wir denken, fühlen und
handeln getreu der Überlieferung, in der wir leben”
(Codere 1966: xii). Dieser “kulturelle Determinis-
mus” scheint auch eine Anlehnung an die Philoso-
phie des Neukantianers Cassirer5 zu sein, der Spra-
che, Mythos, Religion, Kunst und die Wissenschaft
als “symbolische Formen” bezeichnet. Symboli-
sche Formen sind nach Cassirer geistige und kul-
turelle Formen, die historisch gewachsen sind und
mit deren Hilfe sich eine “Gestaltung zur Welt”,
d. h. “zu einem objektiven Sinnzusammenhang und
einem objektiven Anschauungsganzen” vollzieht:
“Die Kritik der Vernunft wird damit zur Kritik der
Kultur” (Cassirer 1994 [1923]: 11). Mensch sein
heißt dann unter den notwendigen Bedingungen

5 Neben der Tatsache, dass Boas während seiner Studienzeit
in Heidelberg die Vorlesungen des Kantianers K. Fischer be-
sucht und in Kiel bei dem Neukantianer B. Erdmann studiert,
hält Boas, wie M. Mead berichtet, am 17. März 1925 an
der Columbia Universität eine Vorlesung zu Cassirer (Mead
1959: 36).

von Kultur zu leben. Ist die Welt des Menschen im-
mer diejenige der jeweiligen Kultur, ist die Suche
nach einer “Kultur an sich” sinnlos, da sie ja nur
mittels “individueller” kultureller Formen und Ma-
nifestationen, niemals aber in ihrem “An sich Sein”,
dargestellt werden kann. Vielleicht lehnt Boas des-
halb den Weg Rousseaus entschieden ab (Stocking
1974: 24) – einen Weg, den Boas fälschlicher Weise
als ein definitives und nacktes “Zurück zur Natur”
interpretiert. Und vielleicht ist dies auch einer der
vielen möglichen Gründe für Boas’ Inkonsequenz
hinsichtlich der “reinen” und objektiven Wiederga-
be seiner und der von Hunt gesammelten Daten,
Mythen und Fakten über die Kwakiutl (Berman
1996). Nach Boas ist es “a matter of fact”, dass
“all the history of primitive people that any ethnolo-
gist has ever developed is reconstruction and cannot
be anything else” (1982: 308f.). Noch allgemeiner
stellt Boas fest: “Absolute systems of phenome-
na as complex as those of culture are impossible.
They will always be reflections of our own culture”
(1982: 311).

Und von daher ist es auch konsequent, dass Boas
in seinem Buch “The Mind of Primitive Man”, das
als “Magna Charta der Rassengleichheit” bezeich-
net wurde (Kasten 1992a: 33), die These vertritt,
dass die Annahme geistiger Unterschiede zwischen
Rassen durch die fehlerhafte – sprich unwissen-
schaftliche – Tradition der Anthropologen, die die-
se Unterschiede beobachten und untersuchen, be-
dingt sind (Stocking 1968: 215). Um Letzteres zu
vermeiden, hat Boas auch so weit wie möglich
“eingeborene” Informanten als Ethnographen und
Linguisten verpflichtet und bezahlt (z. B. G. Hunt
für die Kwakiutl, J. A. Teit für die Thompson India-
ner, Ch. Cultee für die Chinook Sprache und Folk-
lore, E. Deloria für das Sioux). Ähnlich wie Rous-
seau nämlich ist auch Boas der Überzeugung, dass
nur das Studium fremder Kulturen und Zivilisatio-
nen uns die Möglichkeit eröffnet, sei es die Ent-
wicklung der Menschheit zu verstehen, sei es un-
sere eigene Kultur objektiv zu beurteilen (Stocking
1974: 71).

Aber gerade aufgrund der Deutungsabhängig-
keit oder Theorieabhängigkeit der Erfahrungsge-
genstände folgt für Kant und die Neukantianer die
Unerkennbarkeit der Wirklichkeit “an sich” und für
Boas die Unerkennbarkeit der Kultur “an sich”.
Wie demnach die Wirklichkeit “an sich” bzw. das
“Ding an sich” bei Kant unerkennbar bleibt, und
nur die “Erscheinungswelt” zugänglich ist, so ist
für Boas jede menschliche Kultur nicht “an sich”
erkennbar, sondern nur über die jeweiligen kul-
turellen Erscheinungsformen (Sprachen, Masken,
Alltags- und Ritualgegenstände, Mythen und Er-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


554 Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

zählungen, Rezepte etc.) erfahrbar und approxima-
tiv verstehbar. Hieraus ergibt sich auch das Pro-
blem einer klaren und distinkten Definition von
Kultur und einer damit einhergehenden Hierarchi-
sierung von Kulturen. Aus den Konsequenzen der
Kant’schen Erkenntnistheorie scheint Boas folg-
lich seine methodischen Forderungen im Hinblick
auf die Wissenschaft vom Menschen zu entwi-
ckeln. Die Boas oft unterstellte “Theoriefeindlich-
keit” wäre dem zufolge dann nicht das Ergebnis ei-
nes wissenschaftlichen Unvermögens, sondern eine
klare methodische und philosophische Entschei-
dung.

Kants Äußerungen, wonach die “Neger” einen
“starken und durch keine Reinlichkeit zu vermei-
denden Geruch” hätten (1977b: 79), wonach das
Nomadentum bzw. “das Jagdleben ohne Zweifel
der gesitteten Verfassung am meisten zuwider” sei
(1977b: 221) oder wonach der faule “Karaibe” eine
“angeborene Leblosigkeit” hätte und seine “Gedan-
kenlosigkeit” ein “Mangel des Stachels der Tätig-
keit” wäre (1977c: 554), kann Boas nicht teilen.
Ebenso geht Boas mit Kant im Hinblick auf die
Entwicklung der schönen Künste nicht konform:
Kant zufolge schreitet die Kunst vom Einfachen
zum Komplexen, so dass sich anfänglich Menschen
nur mit Farben bemalen (Kant nennt die Irokesen),
wohingegen erst am “höchsten Punkt” der “Zivi-
lisierung” die wirklich schönen Formen entstehen
(1977a: 230). Im Gegenteil dazu findet Boas vor
allem in der Kunst der Kwakiutl den umgekehr-
ten Vorgang, also vom Komplexen zum Einfachen,
verwirklicht. In diesem Zusammenhang wird Boas
auch eine Publikation mit dem Titel “Primitive
Art” vorlegen, die bis heute zu den Standardwer-
ken über die so genannte “primitive Kunst” ge-
hört. Boas wird also den Ideen eines kulturellen
Evolutionismus, denen zufolge die amerikanischen
“Wilden” bloß “angehende Menschen” sind (Kant
1977a: 328), weder aus teleologischen (wie Kant)
noch empirischen Gründen folgen. Entgegen der
bis in die Gegenwart vertretenen Thesen einer uni-
versalen und linearen “Zivilisationsentwicklung”
bzw. “Zivilisationsprozesses” verweigert sich Boas
dieser Universalisierung, und betont stattdessen die
Differenz und den Reichtum der Kulturen. Die Auf-
gabe der Wissenschaft ist es nach Boas also nicht,
deduktive und spekulative Theorien über das Ver-
hältnis von Rasse und Kulturentwicklung zu ent-
werfen, sondern induktiv – also sammelnd und his-
torisch – vorzugehen, um der kulturellen Differenz
gerecht zu werden und den historisch gewachsenen
“Wealth of Thought” der Kulturen zu dokumentie-
ren und für die Wissenschaft so gut wie möglich
fruchtbar zu machen.

Im Allgemeinen schließlich ist Leben und Werk
von Boas geprägt von einem starken Glauben an die
Leistungen einer aufgeklärten Rationalität und den
damit einhergehenden Fortschritt. Der Zuwachs an
Rationalität vermindert nicht nur emotionale Vor-
urteile gegenüber anderen Kulturen, sondern führt
auch dazu, dass “the number of thinkers who try
to free themselves from the fetters of tradition in-
creases” (Boas nach Cole 1999: 277). Ein Zuwachs
an Rationalität bedeutet ebenso Zuwachs an Indi-
vidualität sowie an Freiheit. Von daher spielt der
Begriff bzw. die Vorstellung der Freiheit und nicht
zuletzt wie bei Kant der optimistische Glaube (und
nicht das Wissen) an einen Fortschritt der Huma-
nität und Rationalität bei Boas eine nicht zu unter-
schätzende Rolle. Trotzdem aber würde Boas wohl
mit Kant die Auffassung vertreten, nie in einem
aufgeklärten Zeitalter, sondern nur in einem Zeit-
alter der Aufklärung leben zu können, der Mensch
ist eben nur ein “gekrümmter Stab”. Davon zeu-
gen die ethischen und politischen Enttäuschungen,
die Boas in Amerika und in Deutschland erleben
musste. So schreibt Boas nach der Machtergrei-
fung Hitlers in einem offenen Brief an Hindenburg:
“. . . wenn Unfläterei, Gemeinheit, Unduldsamkeit,
Ungerechtigkeit, Lüge heutzutage als deutsch an-
gesehen werden, wer mag dann noch ein Deutscher
sein? . . . ich schäme mich ein Deutscher zu sein. . . .
Und trotz alledem kann ich die Hoffnung nicht auf-
geben, dass die Zeiterscheinungen Fiebersympto-
me eines kranken Volkskörpers sind, der, obwohl
aufs tiefste verwundet, genesen wird, dass eine Zeit
kommen wird, in der das Deutschland, das ich ken-
ne und liebe, wieder entstehen wird” (Rodekamp
1994: 95f.).

“Living Experience” und die Entdeckung
des “Wealth of Thought”

Nachdem Boas 1881 an der Universität Kiel seine
naturwissenschaftlichen Studien (Geographie, Phy-
sik und Philosophie) mit einer Dissertation über
die Farbe des Wassers beendet, absolviert er so-
fort den preußischen Militärdienst und schifft sich
am 20. Juni 1883 mit seinem Diener Wilhelm
Weike an Bord der “Germania” ein, um mit der
Deutschen Polarkommission seine erste Expedition
nach Amerika zu unternehmen. Damit wird für
Boas ein lang gehegter Wunsch wahr. Boas bleibt
ein Jahr in Baffin-Land und verbringt seine Zeit
mit verschiedenen geographischen und anthropo-
geographischen Untersuchungen. Beinahe täglich
schreibt er lange Briefe an seine Verlobte Ma-
rie, Tochter des geflohenen österreichischen 1848-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!” 555

Revolutionärs Ernst Krackowizer, die in New York
lebt. Die Briefe werden bei seltener Gelegenheit
Walfängerschiffen zum Transport übergeben. In ei-
nem dieser Briefe stellt Boas fest, dass er selbst
schon “ein ganzer Eskimo geworden” sei. Zugleich
beklagt er sich über die Langeweile der Robben-
jagd und die Unmöglichkeit intellektuelle Gesprä-
che zu führen, insbesondere mit seinem Diener
Weike. Um dieser geistigen Verarmung zu entkom-
men, “studiert” Boas, wie er sich ausdrückt, die
Schriften von Immanuel Kant. In seinem 1885 er-
scheinenden “Reisebericht” wird Boas vorerst die
geographischen Ergebnisse seiner Forschungsreise
diskutieren, um dann unter dem Titel “Anthropo-
geographie” über die dort lebenden Menschen und
ihre Lebensumstände sowie Lebensgewohnheiten
zu berichten. Der Übergang vom Geographen zum
Anthropologen und Ethnologen zeichnet sich be-
reits ab. Das Leben mit den Menschen der zu er-
forschenden Kulturen, das seit Boas in Form der
Feldforschung zum unverzichtbaren Instrumentari-
um der Anthropologie und Ethnologie avanciert ist,
führt ihm deutlich vor Augen, dass “. . . our people
are not the only carriers of civilization, but . . . the
human mind has been creative everywhere” (Boas
nach Cole 1999: 276). Auch wird Boas während
des Jahres in Baffin-Land als teilnehmendem Be-
obachter klar, dass: “Anyone who has lived with
primitive tribes, who has shared their joys and sor-
rows, their privations and their luxuries, who sees
in them not solely subjects of study to be exam-
ined like a cell under the microscope, but feeling
and thinking human beings, will agree that there
is no such thing as a ‘primitive mind’, a ‘magical’
or ‘prelogical’ way of thinking, but that each in-
dividual in a ‘primitive’ society is a man, a wom-
an, a child of the same kind, of the same way of
thinking, feeling and acting as man, woman or child
in our own society” (1955b [1927]: 2). Folglich ist
für Boas die reale Begegnung mit den anderen,
fremden Völkern die notwendige Bedingung der
Möglichkeit, um über deren Kultur und Lebens-
form etwas zu erfahren. 1885 bedauert er das rasche
Aussterben von Stämmen und hofft, dass deren
alsbaldiger Erforschung nichts als Erfolg beschie-
den sein wird (Boas 1885: 90). 1886 wird Boas
seine erste Reise nach British Columbia unterneh-
men und seinem Wunsch nach weiterer Forschung
folgen. Um seine Forschungsreisen teilzufinanzie-
ren wird er selbst oder über Mitarbeiter eine Viel-
zahl von Artefakten aufkaufen und an anthropo-
logische Museen weiterverkaufen. Für Boas, der
auch als Salvage-Anthropologist bezeichnet wird,
gilt es zu retten, was zu retten ist, von Ortsna-
men, skelettierten Menschenschädeln bis hin zu

Alltagsgebrauchs- und Ritualgegenständen, Mas-
ken und Mythen. Selbst vor Grabraub schreckt er
manchmal nicht zurück, um die sterbenden Kultu-
ren in ihrem Reichtum des Denkens und Lebens
zu dokumentieren. Dass aber Grabraub im Prin-
zip nicht Boas’ Sache war, zeigt sein Eintrag in
das Baffin-Land Tagebuch vom 10 Oktober 1883;
nahe Alikun findet Boas drei alte Gräber und no-
tiert: “Leider kann ich die Schädel, die sich alle
in 2 Gräbern noch fanden wegen meiner Eskimos
nicht mitnehmen” (Müller-Wille 1992: 51). Seiner
Frau Marie schreibt er am 10. Juli 1888: “I am so
glad that I have nothing more to do with digging up
graves. It’s an ugly job. Sweet wife, in two months
and eight days our baby will be here” (Boas 1888).

Boas weiß um die wissenschaftliche Unzu-
länglichkeit der vorherrschenden anthropologisch-
ethnologischen Sammeltätigkeit und wird diese
völlig verändern, indem er versucht, Gegenstän-
de wie Masken nicht nach typologischen oder äs-
thetischen Kriterien auszuwählen, sondern entspre-
chend ihrem kulturellen Zusammenhang und ih-
rer kulturellen Bedeutung. In diesem Sinne sollten
anthropologische Ausstellungen nicht die gesamte
Entwicklungsgeschichte gesammelter Objekte ge-
mäß dem linearen Modell – also beispielsweise von
“primitiven” zu “zivilisierten” Nähwerkzeugen –
darstellen, sondern versuchen “. . . to recreate the
complete context of a single moment in time –
a cultural moment” (Elliott 2002: 6).6 Weil man
niemals sicher sein kann, dass ähnliche Objekte
auch ähnliche Bedeutungen und Zweckbestimmun-
gen bei verschiedenartigen Kulturen haben, wird
Boas auch als Mitarbeiter diverser anthropologi-
scher Sammlungen und Ausstellungen ein gerade-
zu revolutionäres, museumstheoretisches Konzept
vertreten (Kasten 1992b: 91f.). Neben Boas’ Re-
spekt, den er fremden Kulturen gegenüber hegt,
ist es auch eine klare methodisch-theoretische Po-
sition, die er zunehmend formuliert, und die sich
einerseits klar von einer ethnozentrischen und uni-
versalistischen Betrachtungsweise von Kultur dis-
tanziert, und damit andererseits das Problem des
kulturellen Fremdverstehens wissenschaftlich erst
artikulierbar macht. In dieser Hinsicht wird Boas
auch der methodischen Forderung gerecht werden,
dass die “Völker” selbst sprechen sollen. Zunächst
wird er bei der Weltausstellung 1893 in Chicago
im Namen des “Anthropology Department” unter

6 Boas realisierte, dass das evolutionäre Paradigma “. . . was a
means of arranging groups along a chronological hierarchy;
according to that model, ‘primitive peoples,’ even if living
in the present age, represented an earlier and inferior time”
(Elliott 2002:7).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


556 Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

der Leitung von Frederick Putnam den Versuch ei-
ner “authentischen Darstellung” wagen; Mitglieder
von verschiedenen nordamerikanisch-indianischen
Stämmen (Kwakiutl, Navaho, Sioux und Irokesen)
leben für sechs Monate am Gelände der Weltaus-
stellung und stellen ihre handwerklichen Tätig-
keiten sowie Rituale und Zeremonien zur Schau.
Auch das Büro für Indianische Angelegenheiten
war auf dem Ausstellungsgelände mit einem zwei-
stöckigen Schulhaus vertreten und demonstrierte
die Errungenschaften der neuen und progressiven
Assimilationspolitik – indianische Schüler gaben
ihre erlernten “zivilisierten” Fertigkeiten zum Bes-
ten. Eine ähnlich große Attraktion wie die zur
Schaustellung des Indian Office bot Buffalo Bills
Wild West Show, die außerhalb des Ausstellungs-
geländes gastierte. Gegenwärtig eine befremdli-
che Idee und mit der Menschenwürde der “aus-
gestellten Wilden” kaum zu vereinbaren, waren
Völkerschauen gegen Ende des 19. Jahrhunderts
eine absolute Attraktion. Politisch motivierte Kri-
tik von Seiten Richard Pratts, dem Begründer
der berühmtesten indianischen Umerziehungsan-
stalt Carlisle in Pennsylvania – er betrachtete die
ausgestellten “object lessons” von Putnam bzw.
Boas als “reminders of the Indians’ barbaric past”
(Hoxie 2001: 89), sowie Probleme mit den india-
nischen “Schauspielern” und negative Schlagzei-
len des Chicago Tribune wegen der Durchführung
von heidnischen “Menschenfresserritualen” wer-
den Boas jedoch veranlassen, “never again to play
circus impresario” (Boas nach Cole 1999: 156).

Weiterhin wird es Boas aber darum gehen, den
fremden Kulturen selbst eine Stimme zu verlei-
hen und einen Ort ihrer Repräsentation zu schaf-
fen.7 Bereits auf Baffin-Land überlässt es Boas den
Inuit Landkarten zu entwerfen und er entscheidet
sich hinsichtlich der Benennung der Ortsnamen für
die Beibehaltung der ursprünglichen Bezeichnun-
gen (Kasten 1992a: 11). Die fremden, anderen Kul-
turen sollen für sich selbst sprechen – durch ih-
re profanen und heiligen Gegenstände, durch ihre
Mythen, ihre Rituale und durch ihr Alltagsleben.
Obwohl viel vom Alltagsleben der Erforschten aus-
geblendet bleibt, reduziert sich Boas’ Kulturver-
ständnis in diesem Sinne nicht nur auf Leistungen
im ästhetischen, intellektuellen oder technischen
Bereich, sondern auch ganz alltägliche Dinge

7 In diesem Zusammenhang sind die Überschneidungen mit
Foucault unübersehbar. Beiden, Boas und Foucault, geht es
damit auch um den Versuch, “unterworfene Wissensarten”
sichtbar zu machen bzw. Bedingungen der Möglichkeit zu
schaffen, mittels derer sie in die Lage kommen, ihre eigene
Stimme (wieder) zu entdecken.

sind für ihn Teil des Kontextes eines adäquaten
Kulturverständnisses. Gerade seine (bzw. George
Hunts) ausführlichen Aufzeichnungen von drei-
hundert Seiten über mögliche Zubereitungsarten
des Lachses an der kanadischen Nordwestküste
bezeugen dies paradigmatisch (Boas 1921a: 305–
603). Boas erkennt sehr früh, dass “Culture a whole
way of life” darstellt, weshalb auch alles in einer
fremden Kultur wert ist gesammelt und aufgezeich-
net zu werden. Boas wird damit Recht behalten,
und nicht nur, weil diese Sammlung von “Kochre-
zepten” dann Lévi-Strauss in der strukturellen My-
thenanalyse helfen wird, bestimmte mythologische
Zuordnungsprobleme zu lösen.

Aufgrund des unerschöpflichen “Wealth of
Thought”, den Boas durch seine Forschungstätig-
keit entdeckt, ist es für ihn auch eine Selbstver-
ständlichkeit, dass jede Kultur unabhängig von ih-
rem “Entwicklungsfortschritt” nur aus ihrer eige-
nen Geschichte heraus verstanden werden kann,
und dass es demzufolge keine “Völker ohne Ge-
schichte” gibt. Damit nimmt Boas weite Bereiche
der kulturwissenschaftlichen Ansätze und der post-
colonial studies vorweg und stellt sich deutlich auf
die Seite derer, denen aus europäischer Perspek-
tive ihre eigene – wenn oft auch ungeschriebene
Geschichte – streitig gemacht wird. Erst 1976 mit
Bitterlis “Die ‘Wilden’ und die ‘Zivilisierten’” und
1982 mit Wolfs “Europe and the People without
History” wird dieses Kapitel der Imperialismuskri-
tik geschrieben. Ebenso greift Boas der postkolo-
nialen Kritik im Kontext der Repräsentation des
Anderen in Form einer fremden Kultur insofern
voraus, als gerade der fremden Kultur das Recht der
Selbstthematisierung erteilt wird.

Fraglich bleibt allerdings inwieweit Boas bei
seinen Feldforschungen die unvermeidbare Asym-
metrie zwischen Forschungssubjekt und For-
schungsgegenstand wahrnimmt, denn einerseits ist
die Anthropologie und Ethnologie eine europäische
Erfindung8 und andererseits besteht die paradoxale
Situation der Ethnologie darin, dass sie nicht nur
retten kann, was noch zu retten ist, sondern dass sie
ebenso eine Veränderung, wenn nicht gar das En-
de ihres Forschungsobjektes impliziert. Aus diesem
Grunde beschloss beispielsweise die Philippinische
Regierung im Jahre 1971 “einige Dutzend Einge-
borene der Tasaday, die man im tiefsten Dschungel
entdeckt hatte, wo sie seit acht Jahrhunderten ohne
Kontakt zu allen übrigen menschlichen Artgenos-

8 In aller Schärfe kritisiert Baudrillard diese Sachlage, indem
er feststellt, dass gerade derjenige “anthropologisch über-
legen” ist und alle Rechte besitzt, der die Anthropologie
erfunden hat (1992: 153).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!” 557

sen lebten, in ihrer totalen Natürlichkeit zu belas-
sen und sie nicht dem Zugriff von Kolonialisten,
Touristen und Ethnologen auszusetzen” (Baudril-
lard 1978: 16).

“. . . What I have seen and experienced here
has not changed me . . . ”

Leben und Denken von Boas ist gekennzeichnet
durch eine Kontinuität von Interessen. Obwohl
Boas in Physik promovierte, legte er Prüfungen
in Philosophie ab – Philosophie war zudem das
einzige Fach, das Boas vom ersten bis zum letz-
ten Semester seiner Studienzeit belegte (Knötsch
1992: 73). Die anthropologischen und ethnologi-
schen, sprachwissenschaftlichen sowie kulturwis-
senschaftlichen und ethischen Perspektiven von
Boas finden ihre Wurzeln in der deutschen Philoso-
phie. Kontinuierlich ist auch seine liberal-politische
und in jeder Hinsicht antirassistische Einstellung:
“What I want to live and die for, is equal rights for
all, equal possibilities to learn and work for poor
and rich alike” (Boas nach Cole 1983: 37). Die anti-
rassistische Position von Boas findet ihren Grund
in einem kulturellen Determinismus, der die men-
talen Strukturen und die Lebensformen bestimmt,
in der Anerkennung der Gleichheit der Werte al-
ler Kulturen und zugleich ihrer prinzipiellen Un-
vergleichbarkeit, womit jeder Hierarchisierung der
Boden entzogen wird. Skeptisch und kritisch äu-
ßert sich Boas Zeit seines Lebens gegenüber evolu-
tionistischen Sichtweisen, insbesondere gegen die
Vorstellung einer Universalgeschichte im Stile He-
gels, dessen Philosophie der Geschichte bekannt-
lich die nordamerikanisch-indianischen sowie die
afrikanischen Kulturen nicht als Teil der Weltge-
schichte betrachtete. Die “List der Weltvernunft”
kann sich ihrer nicht bedienen, da sie zu nichts zu
gebrauchen sind.

Damit zielt Boas’ Kritik immer während auf
eine Kultur- und Humanforschung, die ausgehend
vom biologischen Erbe des Menschen vermeintli-
che Schlüsse auf seine kulturellen Errungenschaf-
ten (und umgekehrt) zieht. Die zu seinem 50-jäh-
rigen Doktorjubiläum gehaltene Rede mit dem Ti-
tel “Rasse und Kultur” in Kiel im Juli 1931 be-
schließt Boas mit den Worten: “Das Verhalten eines
Volkes wird nicht wesentlich durch seine biologi-
sche Abstammung bestimmt, sondern durch seine
kulturelle Tradition. Die Erkenntnis dieser Grund-
sätze wird der Welt und besonders Deutschland
viele Schwierigkeiten ersparen” (1932: 19). Diese
vorausblickende Sichtweise wird Boas auch dazu
veranlassen, nicht nur als Wissenschaftler sondern

auch als politischer Aktivist gegen den Rassenwahn
der Nationalsozialisten vorzugehen. Gegen diesen
“nordischen Unsinn” wird Boas als Initiator eines
wissenschaftlichen Manifests auftreten, “that was
released to the public on 10 December 1938, just
as the Nazis’ Aryan Nation threatened Europe. It
had the signatures of 1284 scientists from 167 uni-
versities – 64 were members of the National Acade-
my of Sciences. This ‘manifesto’ was the result of
a dogged five-year campaign led by Franz Boas
whose explicit goal was to unite scientists and their
organizations in an effort to ‘counteract the vicious,
pseudo scientific activity of so-called scientists who
try to prove the close relation between racial de-
scent and mental character’” (Baker 2004: 43).

Gegen die häufig anzutreffende Ansicht, dass
Boas durch seinen Aufenthalt auf Baffin-Land
gleichsam seine “Initiation” bei fremden Kulturen
erlebte, welche die Transformation vom Naturwis-
senschaftler zum Anthropologen bedingte, spricht
eine durchgehende Kontinuität seines Interesses an
fremden Kulturen seit seiner Kindheit. Die Exis-
tenz des “Anderen” in Gestalt fremder Kulturen ist
für Boas eine Selbstverständlichkeit und das Wis-
sen, dass gerade fremde bzw. vermeintlich “pri-
mitive” Kulturen einen unabdingbaren Beitrag zur
“Plentitude of Humanity” leisten, macht sie für
Boas interessant. Daher hatte der Aufenthalt auf
Baffin-Land zwar Einfluss auf seine Sicht der Wis-
senschaften, weniger aber auf seine Persönlichkeit:
“I know now that I will be the same as when I left
[Germany]. What I have seen and experienced here
has not changed me, perhaps made me a little more
sensitive to all the beauty and goodness that is to be
found at home, and also I take greater pleasure in
associating with others than formerly” (Boas nach
Cole 1983: 45). Unbestritten war aber der Aufent-
halt auf Baffin-Land für Boas die “Initiation” für
ein anderes Verständnis von Anthropologie. So de-
finiert Boas auch in seinen Vorlesungen von 1916
die primäre Aufgabe der Anthropologie folgender-
maßen: “To understand the development of our own
present conditions as based on events of the past”
(Boas 1916). Damit gibt er eine Definition von
Anthropologie, die dem Verständnis von M. Fou-
cault sehr nahe kommt, insofern auch für Foucault
die Aufgabe der “Wissenschaften vom Menschen”
darin besteht, ein historisch-kritisches Bewusstsein
der Gegenwart zu erarbeiten. Aus dieser Perspek-
tive wird Boas dann auch die Geschichtswissen-
schaften kritisieren, die sich ausschließlich “with
the development of Europe and of countries related
to Europe” beschäftigen und im Gegensatz dazu
die Anthropologie als “the history of mankind as
a whole” betrachten (Boas 1916). Es ist diese “kri-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


558 Bernhard Josef Tilg und Friedrich Pöhl

tische Haltung”, die Boas sowohl in wissenschaft-
licher Hinsicht als auch in seinem Engagement als
“spezifischen” – sprich – politischen Intellektuellen
zum “Aufklärer” macht. Denn folgen wir Foucault,
so kann man Kants kurzen Text “Was ist Aufklä-
rung?” ebenso mit “Was ist Kritik?” umschreiben:
“In einem gewissen Sinne ist die Kritik das Hand-
buch der in der Aufklärung mündig gewordenen
Vernunft, und umgekehrt ist die Aufklärung das
Zeitalter der Kritik” (Foucault 1990: 41).

Schließlich erstreckt sich die Kontinuität, die
Boas’ Leben auszeichnet, bis zu seinem Tode wäh-
rend eines Essens zu Ehren von P. Rivet. Franz
Boas starb wie er lebte, nämlich “in den Schuhen
und nicht im Bett” (Girtler 2001: 577) und, wie
der damals anwesende Lévi-Strauss mutmaßt, mit
der alten “Pelzmütze auf dem Kopf, die von seinen
Expeditionen zu den Eskimos stammen musste”
(1996: 60).

Es war Boas’ Beharrlichkeit, die es ermöglich-
te, die damals vorherrschende evolutionistische und
ethnozentristische Anthropologie in ihre Grenzen
zu verweisen, nicht zuletzt deshalb, weil seine
Schüler/innen in vielerlei Hinsicht seine Grundge-
danken vertraten und weiterentwickelten. Dies lässt
sich jedenfalls von der amerikanischen Anthropo-
logie behaupten, weshalb die zahlreichen Publika-
tionen zu Boas im amerikanischen Sprachraum die
Relevanz seines Schaffens unterstreichen. Bedenkt
man, was Boas Zeit seines Lebens sowohl für die
deutsche Kultur und Sprache als auch für die deut-
sche und österreichische Wissenschaft getan hat, ist
es um so verwunderlicher, dass der Name Boas in
vielen Bereichen der deutschen Anthropologie und
Ethnologie bis heute gleichsam unbekannt ist. Im
Zuge der Vorbereitungen für eine Vorlesung mit
dem Titel “Anthropologie und der wissenschaftli-
che Rassismus: Franz Boas und seine Zeit” an der
Universität Innsbruck wurde von uns das Exem-
plar der Universitätsbibliothek Innsbruck von Kul-
tur und Rasse (1921b) ausgeliehen. Zu unserem
Erstaunen waren die Bögen des Buches noch nicht
aufgeschnitten.

Wir danken der American Philosophical Society in Phil-
adelphia, die es uns durch eine Phillips Library Research
Fellowship 2006 ermöglicht hat, die Boas Papers zu stu-
dieren. Auch möchten wir Prof. Ludger Müller-Wille
(McGill University, Montreal) danken, der unsere Arbeit
in vielerlei Hinsicht unterstützt hat; ganz besonders auch
für unser langes Gespräch am 16. Mai 2006 und die damit
verbundene Gastfreundschaft.

Zitierte Literatur

Baker, Lee D.
2004 Franz Boas out of the Ivory Tower. Anthropological

Theory 4: 29–51.

Balibar, Étienne, und Immanuel Wallerstein
1990 Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Ham-

burg: Argument-Verlag.

Bastian, Adolf
1893 Controversen in der Ethnologie. Band 1: Die Geographi-

schen Provinzen in ihren culturgeschichtlichen Berüh-
rungspuncten. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung.

Baudrillard, Jean
1978 Agonie des Realen. Berlin: Merve Verlag.
1992 Transparenz des Bösen. Berlin: Merve Verlag.

Berman, Judith
1996 “The Culture as It Appears to the Indian Himself.” Boas,

George Hunt, and the Methods of Ethnography. In: G. W.
Stocking, Jr. (ed.), Volksgeist as Method and Ethic. Es-
says on Boasian Ethnography and the German Anthropo-
logical Tradition; pp. 215–256. Wisconsin: University
of Wisconsin Press. (History of Anthropology, 8)

Bitterli, Urs
1991 Die “Wilden” und die “Zivilisierten”. Grundzüge einer

Geistes- und Kulturgeschichte der europäisch-überseei-
schen Begegnung. München: C. H. Beck Verlag. [1976]

Boas, Franz
1885 Baffin-Land. Geographische Ergebnisse einer in den

Jahren 1883 und 1884 ausgeführten Forschungsreise.
Dr. A. Petermanns Mitteilungen (Ergänzungsheft 80): 1–
100.

1888 Brief an seine Frau, 10. Juli 1888. Philadelphia: Ameri-
can Philosophical Society (Boas Papers).

1911 Handbook of American Indian Languages. Part 1. Wash-
ington: Government Printing Office. (Smithsonian Insti-
tution, Bureau of American Ethnology, Bulletin, 40)

1916 Vorlesungen. Philadelphia: American Philosophical So-
ciety (Boas Papers).

1921a Ethnology of the Kwakiutl Based on Data Collected
by George Hunt. In: Thirty-Fifth Annual Report of the
Bureau of American Ethnology to the Secretary of the
Smithsonian Institution 1913–1914. Part 1: pp. 43–794.
Washington: Government Printing Office.

1921b Kultur und Rasse. Berlin: Walter de Gruyter.
1932 Rasse und Kultur. Jena: Verlag von Gustav Fischer.
1941 The Myth of the Race. Philadelphia: American Philo-

sophical Society (Boas Papers).
1955a Das Geschöpf des sechsten Tages. Berlin: Colloquium

Verlag.
1955b Primitive Art. New York: Dover Publications. [1927]
1982 Race, Language, and Culture. Chicago: The University

of Chicago Press. [1940]

Bunzl, Matti
2004 Boas, Foucault, and the “Native Anthropologist”: Notes

toward a Neo-Boasian Anthropology. American Anthro-
pologist 106: 435–442.

Cassirer, Ernst
1994 Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil:

Die Sprache. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft. [1923]

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


“Donnerwetter, wir sprechen Deutsch!” 559

Codere, Helen (ed.)
1966 Introduction. In: H. Codere (ed.), Kwakiutl Ethnography.

Franz Boas; pp. xi–xxxii. Chicago: The University of
Chicago Press.

Cole, Douglas
1983 “The Value of a Person Lies in His Herzensbildung.”

Franz Boas’ Baffin Island Letter-Diary, 1883–1884. In:
G. W. Stocking, Jr. (ed.), Observers Observed. Essays on
Ethnographic Fieldwork; pp. 13–52. Madison: Univer-
sity of Wisconsin Press. (History of Anthropology, 1)

1999 Franz Boas. The Early Years, 1858–1906. Seattle: Uni-
versity of Washington Press.

Darwin, Charles
2005 Die Abstammung des Menschen. Frankfurt: Fischer Ver-

lag. [1871]

Du Bois, William, E. Burghardt
2003 The Souls of Black Folk. New York: Barnes & Noble

Classics. [1903]

Dürr, Michael
1992 Die Suche nach “Authentizität”: Texte und Sprachen

bei Franz Boas. In: M. Dürr, E. Kasten und E. Renner
(Hrsg.); pp. 103–124.

Dürr, Michael, Erich Kasten und Egon Renner (Hrsg.)
1992 Franz Boas. Ethnologe, Anthropologe, Sprachwissen-

schaftler. Ein Wegbereiter der modernen Wissenschaft
vom Menschen. Wiesbaden: Dr. Ludwig Reichert Ver-
lag. (Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbe-
sitz, Ausstellungskataloge, 4)

Elliott, Michael A.
2002 The Culture Concept. Writing and Difference in the Age

of Realism. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Firla, Monika
1997 Kants Thesen vom “Nationalcharakter” der Afrikaner,

seine Quellen und der nicht vorhandene “Zeitgeist”. Ras-
sismus und Kulturalismus – IWK Mitteilungen 3: 7–16.

Foucault, Michel
1990 Was ist Aufklärung? In: E. Erdmann, R. Forst und A.

Honneth (Hrsg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik
der Aufklärung; pp. 35–54. Frankfurt: Campus Verlag.

Girtler, Roland
2001 Franz Boas. Burschenschafter und Schwiegersohn eines

österreichischen Revolutionärs von 1848. Anthropos 96:
572–577.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
1929 System der Philosophie. Teil 3: Die Philosophie des

Geistes. In: H. Glockner (Hrsg.), Sämtliche Werke.
Bd. 10. Stuttgart: Friedrich Frommann Verlag.

Hoxie, Frederick E.
2001 The Campaign to Assimilate the Indians, 1880–1920.

Lincoln: University of Nebraska Press.

Kant, Immanuel
1977a Kritik der Urteilskraft. In: W. Weischedel (Hrsg.), Werk-

ausgabe. Bd. 10. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.
1977b Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Po-

litik und Pädagogik 1. In: W. Weischedel (Hrsg.), Werk-
ausgabe. Bd. 11. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

1977c Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Po-
litik und Pädagogik 2. In: W. Weischedel (Hrsg.), Werk-
ausgabe. Bd. 12. Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

1977d Vorkritische Schriften 2 bis 1768. In: W. Weischedel
(Hrsg.), Werkausgabe. Bd. 2. Frankfurt: Suhrkamp Ver-
lag.

Kasten, Erich
1992a Franz Boas. Ein engagierter Wissenschaftler in der Aus-

einandersetzung mit seiner Zeit. In: M. Dürr, E. Kasten
und E. Renner (Hrsg.); pp. 7–37.

1992b Masken, Mythen und Indianer. Franz Boas’ Ethnogra-
phie und Museumsmethode. In: M. Dürr, E. Kasten und
E. Renner (Hrsg.); pp. 79–102.

Knötsch, Carol Cathleen
1992 Franz Boas als teilnehmender Beobachter in der Arktis.

In: M. Dürr, E. Kasten und E. Renner (Hrsg.); pp. 57–
78.

Lévi-Strauss, Claude
1996 Das Nahe und das Ferne. Frankfurt: Fischer Verlag.
1992 Strukturale Anthropologie II. Frankfurt: Suhrkamp Ver-

lag.

Mead, Margaret
1959 Apprenticeship under Boas. In: W. Goldschmidt (ed.),

The Anthropology of Franz Boas. Essays on the Cen-
tennial of His Birth; pp. 29–45. San Francisco: Howard
Chandler. (The American Anthropological Association,
61; No. 5, Part 2; Memoir, 89)

Mosse, George L.
1991 Die völkische Revolution. Frankfurt: Athenäum Verlag.

Müller-Wille, Ludger
1992 Franz Boas. Auszüge aus seinem Baffin-Tagebuch,

1883–1884 (19. September bis 15. Oktober 1883). In:
M. Dürr, E. Kasten und E. Renner (Hrsg.); pp. 39–56.

Müller-Wille, Ludger (ed.)
1998 Franz Boas among the Inuit of Baffin Island. Toronto:

University of Toronto Press.

Rodekamp, Volker (Hrsg.)
1994 Franz Boas 1858–1942. Ein amerikanischer Anthro-

pologe aus Minden. Bielefeld: Verlag für Regionalge-
schichte. (Texte und Materialien aus dem Mindener Mu-
seum, 11)

Sahlins, Marshall
1985 Kultur und praktische Vernunft. Frankfurt: Suhrkamp

Verlag.

Stocking, George W., Jr.
1968 Race, Culture, and Evolution. Essays in the History

of Anthropology. Chicago: The University of Chicago
Press.

Stocking, George W., Jr. (ed.)
1974 Franz Boas. A Franz Boas Reader. The Shaping of

American Anthropology 1883–1911. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.

Thieme, Frank
1988 Rassentheorien zwischen Mythos und Tabu. Der Beitrag

der Sozialwissenschaft zur Entstehung und Wirkung der
Rassenideologie in Deutschland. Frankfurt: Peter Lang
Verlag.

Williams, Jr., Vernon J.
1996 Rethinking Race. Franz Boas and His Contemporaries.

Lexington: The University Press of Kentucky.

Wolf, Eric
1991 Die Völker ohne Geschichte. Europa und die andere

Welt seit 1400. Frankfurt: Campus Verlag.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-547

