
3. Die metaphysische Revision der Intuition

Die Intuition der Verschiedenheit von Personen und die damit einher­
gehende hierarchische Differenzierung von Rationalität und Moralität 
könnte auf einem bloßen Vorurteil beruhen. Vielleicht nimmt der Utili­
tarismus die Verschiedenheit der Personen nicht ernst, doch gibt es 
einen guten Grund, dies zu tun? Diese Argumentationsstrategie schlägt 
Derek Parfit in seinem Hauptwerk Reasons and Persons ein; mit ihr 
versucht er, Rawls’ Idee des Gesellschaftsvertrags über eine Revision 
des ihm zugrunde liegenden Verhältnisses von Rationalität und Morali­
tät zu kritisieren. Parfit setzt schon bei Rawls’ Prämisse an; von ihr 
ausgehend ist Rawls’ Utilitarismus-Kritik nicht unbedingt falsch, doch 
wenn sich die Prämisse selbst als unhaltbar erweisen sollte, steht Rawls’ 
Argument auf schwachen Füßen. Wenn die Intuition der Verschieden­
heit von Personen in Frage gestellt wird, dann verliert Rawls nicht nur 
die intuitive Grundlage für die Ablehnung des Utilitarismus, er ist auch 
der Basis seines Arguments für die Idee des Gesellschaftsvertrags be­
raubt. Parfit zielt auf eine Revision und Korrektur unserer Vorbehalte 
gegenüber dem Utilitarismus, die wir mit der Intuition der Verschieden­
heit von Personen zusammengefaßt haben.

Dabei bedient er sich einer bestimmten Metaphysik der Person; er be­
streitet, daß Personen in irgendeiner moralisch bedeutsamen Weise 
getrennt oder verschieden seien, indem er die metaphysische Einheit 
oder Kontinuität innerhalb des Lebens einer einzigen Person anzweifelt. 
Seine These lautet. Wenn das, was die Getrenntheit der Personen aus­
macht, nämlich daß sie jeweils ein kontinuierliches und damit ein von 
anderen klar zu unterscheidendes Leben führen, entfallt, so ist man auch 
der Grundlage beraubt, weiterhin von einer Verschiedenheit der Perso­
nen, von der damit verbundenen Verhältnisbestimmung von Rationalität 
und Moralität und schließlich den sich daraus ableitenden Vorbehalten 
gegenüber einer utilitaristischen Moraltheorie auszugehen. Wenn sich 
der Identifizierung von angeblich verschiedenen Personen Schwierig­
keiten in den Weg stellen, so verliert die Redeweise von einer Verschie­
denheit ihren Sinn. Sind erst einmal die trennenden Mauern zwischen 
den einzelnen Personen gefallen, dann, denken wir an das Verhältnis 

102

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Rationalität und Moralität, wird es auch möglich, Opfer von Rech­
ten und Wohlfahrtsansprüchen zwischen verschiedenen Personen zum 
Zwecke der Maximierung des Gesamtnutzens zu rechtfertigen. Bisher 
blieben diese Opfer innerhalb der Rationalitätstheorie der Klugheit auf 
verschiedene, temporal begrenzte Nutzenniveaus innerhalb des Lebens 
einer einzigen Person zum Zweck eines höheren Individualnutzens 
beschränkt. Schließlich hat ein bestimmter Lebensabschnitt einer Person 
keine moralischen Ansprüche gegenüber anderen Lebensabschnitten der 
gleichen Person. Und sicherlich können diese Ansprüche, wenn es denn 
moralische und nicht nur prudentielle Ansprüche sein sollten, nicht mit 
Hilfe eines äußeren, politischen Zwanges durchgesetzt werden. Die 
einzelne Person muß diese Aufgabe schon selbst lösen und versuchen, 
eine Selbstherrschaft, eine Souveränität über ihr eigenes Leben - gegen 
innere und äußere Widerstände - durchzusetzen.

Das ist also der große Sprung von einer Metaphysik der Person zu ei­
ner allgemeinen Ethik und zu einer politischen Philosophie des Utilita­
rismus, zu welchem Derek Parfit ansetzt. Weder ist seine Metaphysik 
der Person besonders neu - schon David Hume oder William James 
kann man als deren Vorläufer ausmachen - noch läßt sich seine utilitari­
stische Sozialethik als ausgereift und vollständig ansehen. Den spezifi­
schen Reiz von Parfits Unternehmen macht jedoch der Brückenschlag 
zwischen reduktionistischer Metaphysik und utilitaristischer Moraltheo­
rie aus. Die Metaphysik der Person führt Parfit insbesondere dazu, die 
Symmetrie von intrapersonalen und interpersonalen Entscheidungs­
prozessen zu rehabilitieren; durch die Revision der Rawlsschen Intuition 
will Parfit dem Rationalitäts- und dem Moralitätsbegriff einen neuen 
Sinngehalt verleihen und sie in ein neues Verhältnis setzen, das zuletzt 
die Plausibilität einer utilitaristischen Moralität wiederherstellt. Hat die 
metaphysische Revision unserer moralischen Alltagsintuition erst ein­
mal die instrumentalistische Klugheitskonzeption der Rationalität eli­
miniert, so sieht sich der Utilitarismus nicht mehr den intuitiven Vorbe­
halten ausgesetzt, die Rawls’ in seiner Theorie der Gerechtigkeit arti­
kuliert hat.25

25 Es gibt eine interessante Parallele von Parfits Kritik der Vertragstheorie mit deijenigen der 
sogenannten Kommunitarier wie Alasdair Maclntyre (1981), Michel Sandel (1982) oder 
Charles Taylor (1985a und b, 1989). Diese haben ebenfalls die Intuition einer Getrenntheit der 
Personen in Frage gestellt; sie tun dies aber aus anderen Gründen und ziehen auch andere 
Schlußfolgerungen als Parfit. Denn während die Kommunitarier eine angeblich atomistische 
Sichtweise des Selbst in den Theorien des Gesellschaftsvertrags als weder empirisch haltbar 
noch normativ wünschbar verwerfen, kritisiert Parfit die Annahme eines kontinuierlichen und 
in einen größeren zeitlichen Zusammenhang integrierten Selbsts. Eine merkwürdige Umkeh­
rung der Perspektive! Während nämlich die Kommunitarier das Selbst als in einem bestimmten 
größeren sozialen Kontext eingebettet und integriert sehen, aus dem es nicht - wie das im 

103

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zunächst will ich hier den metaphysischen Status von Parfits revisio- 
närer Strategie beleuchten und mich dabei seiner reduktionistischen 
Sichtweise der personalen Identität (3. 1.) sowie einigen für den Fort­
gang unserer Untersuchung wichtigen Analogien zwischen personaler 
und kollektiver Identität, zwischen personalem und politischem Handeln 
zuwenden (3. 2 ). Die reduktionistische Sichtweise der personalen Iden­
tität bereitet den Boden für Parfits Kritik der Klugheitstheorie der Ra­
tionalität und ihre daraus abzuleitende Konversion in die Gegenwarts­
ziel-Theorie der Rationalität (3. 3 ). Diese neue Rationalitätstheorie ist 
nun ihrerseits eng verknüpft mit der übergreifenden Strategie, einer 
utilitaristischen Moraltheorie wieder Plausibilität zu verschaffen (3. 4). 
Abschließend will ich einige Fragen aufgreifen, die mit der Publizitäts­
bedingung der Begründung einer Konzeption der politischen Moralität 
zu tun haben, und die um das Verhältnis von theoretischer und prakti­
scher Rationalität kreisen werden (3. 5 ).

3. 1. Personale Identität und Moralität

Parfit ist bereit, den deskriptiven Status der Rawlsschen Intuition anzu­
erkennen, er würde der These also zustimmen, daß Rawls unseren Ge­
rechtigkeitssinn auf korrekte Art und Weise beschreibt. Doch Parfit hält 
dem Rawlsschen Unternehmen entgegen, daß unser Gerechtigkeitssinn 
fehlerhaft ist. Anstatt ihn bloß zu beschreiben, hält er es für wichtiger, 
ihn auf seine Richtigkeit hin zu befragen. Seine Überprüfung fällt nega­
tiv aus: unsere moralischen Intuitionen sind oft unbegründbar. Deshalb 
zielt Parfit darauf ab, unseren Gerechtigkeitssinn zu korrigieren, ihn so 
zu verändern, daß er mit seiner revisionären Metaphysik der Person 
übereinstimmt. Peter Strawson hat zwei Möglichkeiten unterschieden, 
Metaphysik zu betreiben: Eine deskriptive Metaphysik begnügt sich 
damit, die tatsächliche Struktur unserer Gedanken über die Welt zu 
beschreiben. Eine revisionäre Metaphysik dagegen zielt darauf ab, eine 

Urzustand geschieht - herausabstrahiert werden dürfe, schlägt Parfit die entgegengesetzte 
Richtung ein und desintegriert das Selbst in ein Bündel von zeitlich sukzessiven, atomistisch 
vereinzelten Ereignissen und Erfahrungen. Für die Kommunitarier ist das isolierte Selbst zu 
dünn, für Parfit scheint es jedoch zu dick. Wenn die Kommunitarier und Parfit also mit ver­
schiedenen Annahmen operieren und zu unterschiedlichen Schlußfolgerungen kommen, so sind 
sie sich doch in der Ablehnung einer Konzeption der Person einig, die wie die Rawlssche auf 
einer Priorität des Selbst gegenüber einer je bestimmten Konzeption des guten Lebens beruht. 
Beide machen die Gruppe oder das Kollektiv zum eigentlichen Rechtssubjekt. Den Rechtsan­
sprüchen der Individuen kommt darin jeweils nur eine abgeleitete Bedeutung zu (vgj. Gewirth 
1982, 150).

104

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bessere Struktur dieser Gedanken über die Welt hervorzubringen (1959, 
9); und es geht dabei um die Struktur unserer Gedanken, nicht um die 
Struktur der Welt selbst! Strawson zählt sich selbst zu den deskriptiven 
Metaphysikern;26 * * 29 Parfit sieht sich demgegenüber als revisionären Meta­
physiker aus Temperament. Die Philosophie sollte nach Parfit unsere 
Meinungen und Überzeugungen über die Welt nicht nur wiedergeben 
und interpretieren; wenn diese falsch sind, sollte sie sie auch verändern 
(RP, x). Parfits Hauptargument setzt bei der Prämisse an, daß die Welt 
vollständig beschrieben werden kann, ohne dabei die Existenz von Per­
sonen besonders berücksichtigen zu müssen. Diese These mündet in die 
sogenannte reduktionistische Sicht der personalen Identität'.
”Reductiomsts can completely describe reality without claiming that persons 
exist.” (RP, 213) “We could therefore redescribe any person’s life in impersonal 
terms. In explaining the unity of this life, we need not claim, that it is the life of 
a particular person. We could describe what, at different times, was thought and 
feit and observed and done, and how these various events were interrelated. 
Persons would be mentioned here only in the descriptions of the content of 
many thoughts, desires, memories, and so on. Persons need not be claimed to be 
the thinkers of any of these thoughts.” (RP, 251)

Denn für eine erschöpfende Beschreibung der Wirklichkeit ist es nicht 
notwendig, daß wir bestimmte aufeinander bezogene physische und 
mentale Ereignisse auf die eine oder andere Weise gruppieren oder bün­
deln und daß wir diese verschiedenen Bündel dann Personen nennen.
”A person’s existence just consists in the existence of a brain and body, and the 
occurrence of a series of interrelated physical and mental events.” (RP, 211)

Parfit leugnet keineswegs die Existenz von Personen, in manchen Fällen 
mag es durchaus sinnvoll sein, von Personen zu sprechen; er streitet 
auch nicht ab, daß man sich über ein Kriterium der personalen Identität 
in der Zeit unterhalten kann; doch hängt von der Antwort auf diese 
Frage viel weniger ab, als man annehmen mag. Denn als Referenzpunkt 
bedürfen unsere Theorien von personaler wie auch politischer Moralität 
- und Parfit nimmt hier keine besondere Trennung zwischen personaler 
und politischer Moralität vor - nur der objektiven Tatsache, daß es in 
der objektiven Welt verschiedene, gänzlich impersonal zu beschreibende 
und nur mehr oder weniger lustvolle oder schmerzhafte Ereignisse und 
Erfahrungen gibt. Diese Erfahrungen von Freude oder Leid werden hier 

26 Rawls würde man wohl ebenfalls dieser Kategorie einer deskriptiven Metaphysik zurech­
nen können, obwohl Rawls die Abhängigkeit seiner Gerechtigkeitskonzeption von spezifischen
metaphysischen Doktrinen gerade vermeiden will (TJ § 34, 214; TJ § 69, 454). Er sieht diesen
Begriff mit zu vielen Ambiguitäten kontaminiert und zieht daher vor, ihn zu vermeiden (PL,
29 FN. 31).

105

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quasi als von bestimmten Subjekten, denen Handlungen zugeschrieben 
werden können, unabhängige Tatsachen in der Welt aufgefaßt.

Die einzelnen Vorkommnisse zu beobachten und zu registrieren und 
dabei die schmerzhaften Ereignisse oder Sinneswahmehmungen mög­
lichst zu vermeiden und möglichst viele lustvolle Erlebnisse herbeizu­
fuhren, in dieser Aufgabenstellung erschöpft sich die Zwecksetzung 
moralischen Denkens und Tuns. Denn der Schmerz oder eine Frustra­
tion bestimmter Wünsche ist objektiv als schlecht zu beurteilen und das 
unabhängig davon, wem sie zuzurechnen sind. Umgekehrt ist ein lust­
volles Erlebnis eine gute Sache, wieder unabhängig davon, wem es zu­
gehört oder wem es zugeschrieben werden kann. Wir haben also eine 
Konzeption von Personen als bloßer Rezipienten von mehr oder weniger 
lustvollen Erfahrungen, von Lustbehältern bzw. Schmerzempfängern, 
die in keinem wesentlichen Zusammenhang - etwa vermittelt über ihr 
eigenes Tun und Lassen - zu diesen, ihnen einfach zustoßenden Dingen 
stehen. Die Idee der freien Selbstbestimmung, die Idee einer Hand­
lungsfähigkeit, die bestimmte Ereignisse in der Welt im Willen eines 
Subjekts verwurzelt, die Idee einer Person als eines Rechtssubjekts sind 
dieser Metaphysik der Person im Grunde fremd.

Parfits Theorie der personalen Identität ist vor allem als Kritik an der 
angeblich immer noch weit verbreiteten Auffassung des Selbst als eines 
kontinuierlichen, cartesianischen Ego zu verstehen. Eine Person zu 
einem bestimmten Zeitpunkt ist dann mit einer Person zu einem ande­
ren Zeitpunkt identisch, wenn beiden Personen zu diesen Zeitpunkten 
die gleiche geistige Substanz zugesprochen werden kann. Abgesehen 
davon, ob Parfit mit dieser Kritik an der sogenannten nicht- 
reduktionistischen Sichtweise, die bei der Frage nach einem Kriterium 
der personalen Identität neben der physischen oder psychischen Konti­
nuität ein weiteres Faktum annimmt, das die Reidentifizierbarkeit einer 
Person in der Zeit erlaubt, nicht bereits weit offenstehende Türen ein­
rennt, wird es im vorliegenden Abschnitt darum gehen, ob diese reduk- 
tionistische Sichtweise tatsächlich die weitreichenden Schlußfolge­
rungen hinsichtlich einer neuen Moraltheorie erlaubt, die Parfit aus ihr 
ziehen zu können meint.

Parfits Illustrierung seines Gedankengangs mit zahlreichen Science- 
Fiction Beispielen nimmt sich recht unterhaltsam aus, denn er nimmt 
mehrere Gedankenexperimente zu Hilfe, um unsere gewöhnlichen An­
nahmen über unsere Identität in ungewöhnlichen Situationen auf die 
Probe zu stellen. Wenn sie dieser Probe nicht standhalten, so haben wir 
sie zu korrigieren. So stellt sich Parfit beispielsweise vor, daß uns die 
Technik in Zukunft Transport- und Reisemöglichkeiten zur Verfügung 

106

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellen wird, die wir bisher nur aus Science-Fiction Filmen kennen. Im 
Raumschiff Enterprise werden die Besatzungsmitglieder bei Bedarf von 
Scottie auf fremde Planeten gebeamt. Stellen wir uns nun vor, wir 
könnten mit einem solchen Teletransporter eines Tages zum Mars rei­
sen. Wir werden bei Antritt der Reise auf der Erde von einem Computer 
in kleinste Teile zerlegt, alle relevanten Informationen über unsere Zu­
sammensetzung werden gespeichert und mit Lichtgeschwindigkeit zum 
Mars gefunkt. Dort werden wir von einem anderen Computer nach dem 
Vorbild unseres Erdenkörpers naturgetreu wieder zusammengesetzt. 
Vielleicht, so stellt sich Parfit vor, wird uns diese Form der Telemotion 
eines Tages so selbstverständlich werden wie es uns das Fernsehen ge­
worden ist (RP, 199ff ).

Es könnte natürlich einmal ein Unfall passieren. Vielleicht wird bei 
einem dieser Unfälle das Original aufgrund eines technischen Fehlers 
nicht zerstört, sondern lebt auf der Erde weiter, während auf dem Plane­
ten Mars die Zusammensetzung eines neuen Menschen nach dem Vor­
bild auf der Erde fehlerfrei verläuft. Was passiert nun? Muß die Repro­
duktion auf dem Mars um ihr Leben bangen? Doch der Zufall steht auf 
ihrer Seite; denn die Ableseprozedur hat dazu geführt, daß das Original 
auf der Erde in einigen Tagen an einem unheilbaren Herzleiden sterben 
muß. Statt der unmittelbaren Zerstörung des Originals auf der Erde 
während der Ableseprozedur zögert sich also sein Tod nur um ein paar 
Tage hinaus. In der Zwischenzeit haben das Original und die Kopie auf 
dem Mars immerhin Gelegenheit, sich über eine Satellitenverbindung 
zu sehen und miteinander zu sprechen. Wird sich das Original nun 
nicht glücklich schätzen können, daß es eine Kopie von ihm gibt, die 
nach seinem Ableben seine Freund- und Liebschaften wird fortsetzen, 
seine Projekte und Lebensziele wird verwirklichen können? Oder wird 
das Original den eigenen Tod bedauern, als ob es keine Möglichkeit der 
Fortsetzung seines Lebens gäbe? Selbst wenn unsere gewöhnlichen Kri­
terien der personalen Identität hier keine Anwendung mehr zu finden 
scheinen, denn es gibt hier weder eine physische noch eine direkte psy­
chische Kontinuität in unserem gewöhnlichen Sinne, so scheint es doch, 
daß hier die Möglichkeit des Überlebens als einer Fortsetzung der Le­
bensziele dieses Menschen gegeben ist. Parfit kommt zu der Schlußfol­
gerung, daß es im Grunde das Überleben ist, welches für uns wichtig 
ist, nicht die Erhaltung der personalen Identität. Die Frage, welche 
Person nun mit der ursprünglichen Person identisch ist, endet in diesem 
fiktiven Fall in einem für die Hauptsache des durch den kopierten Dop­
pelgänger gewährleisteten Überlebens völlig irrelevanten Dilemma.

Die reduktionistische Sicht der personalen Identität führt schließlich 
zu der These, daß es eigentlich gar nicht auf die personale Identität an­

107

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


komme: „ The main conclusion to be drawn is that personal identity is 
not what matters.“ (RP, 255) Denn ähnliche Schlußfolgerungen ergeben 
sich zum Beispiel im Falle einer Fusion von zwei verschiedenen Perso­
nen. Die Frage der personalen Identität tritt in den Hintergrund, und 
damit verliert auch die Intuition einer Verschiedenheit von Personen an 
Bedeutung. Es geht der Person nur noch ums Überleben in Form einer 
wenn auch indirekten physischen oder psychischen Kontinuität. Zwei 
Personen können demnach verschieden sein, und sie können doch die 
gleiche Person sein, insofern sie über ein identisches Gedächtnis und 
über identische Lebensziele verfugen. Interpersonale Nutzenvergleiche 
und darauf beruhende interpersonale Kompensationen wären somit pro­
blemlos möglich. Eine und dieselbe Person kann selbst aus zwei ver­
schiedenen Personen zusammengesetzt sein. Mit diesen hypothetischen 
Möglichkeiten und Paradoxien über die personale Identität greift Parfit 
auch unsere gewöhnliche Begriffs- und Verhältnisbestimmung von Ra­
tionalität und Moralität an.

Drei Einwände lassen sich gegen diese Sichtweise geltend machen: 
Korsgaard (1996a: 13. Personal identity and the unity of agency: A 
Kantian response to Parfit, 363 - 397) betont zunächst, daß es in den 
praktischen Fragen, mit denen sich die Moraltheorie zu beschäftigen 
hat, nicht auf ein metaphysisches Kriterium der personalen Identität 
anzukommen braucht. Es kommt also nicht so sehr auf bestimmte physi­
sche oder psychische Verbindungen in der Zeit an, um von ein und 
derselben Person zu verschiedenen Zeitpunkten sprechen zu können. 
Wichtig ist in diesem Zusammenhang jedoch eine andere Frage: Sind 
die jeweiligen Interventionen und Manipulationen dieser Kontinuität 
von der betroffenen Person selbst autorisiert oder nicht? Und hat das 
betroffene Subjekt die Zustimmung zu den Veränderungen gegeben, die 
sein früheres Selbst mit seinem späteren Selbst in Verbindung setzen?
“Writers on personal identity often teil stories about mad surgeons who make 
changes in our memories or characters. These writers usually emphasize the fact 
that after the surgical Intervention we are altered, we have changed. But surely 
part of what creates the sense of lost identity is that the person is changed by 
Intervention, from outside. The stories might affect us differently if we imagined 
the changes initiated by the person herselfi as a result of her own choice. You 
are not a different person just because you are very different. Authorial psycho- 
logical connectedness is consistent with drastic changes, provided those changes 
are the result of actions by the person herself or reactions for which she is re- 
sponsible.” (Korsgaard 1996a, 379f.; meine Hervorhebungen)

Habe ich der Telemotion zugestimmt, habe ich die damit auftauchenden 
Folgeprobleme in einer Art notariell beurkundeter Nachfolgeerklärung 

108

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von vornherein geregelt, so dürfte sich die Frage nicht mehr stellen, ob 
die Kopie auf dem Mars nun mein legitimer Nachfolger im Falle meines 
Erdentodes sein wird oder nicht. Selbst wenn ich großen physischen 
oder psychischen Veränderungen ausgesetzt bin, bleibe ich dieselbe 
Person, solange ich mich selbst als Ursache - oder wenigstens als je­
mand, der diese Veränderung freiwillig annimmt, akzeptiert oder autori­
siert - begreifen kann. Der entscheidende Punkt ist dabei, daß das Fort­
bestehen oder die Fortentwicklung der Person wesentlich eine Frage der 
moralischen Verantwortlichkeit der betreffenden Person selbst und nicht 
eine Frage der Metaphysik der personalen Identität in der Zeit ist. Und 
daraus folgt: eine Metaphysik der personalen Identität in der Zeit ist 
wesentlich auch als Resultat einer ihr vorhergehenden moraltheoreti­
schen Position bzw. einer ethischen Auffassung der betreffenden Perso­
nen zu konstruieren. Parfit sagt: ,,If we have changed our view about 
the nature of personal identity, we ought to change our beliefs about 
rationality, and about morality.“ (RP, 282) Das Gegenteil könnte aber 
ebenso gut zutreffen: Wenn wir unsere Annahmen bezüglich der Ratio­
nalität, und bezüglich der Moralität nicht ändern wollen, müssen wir 
vielleicht die metaphysischen Spekulationen Parfits über die Natur der 
personalen Identität in Zweifel ziehen.

Der erste Einwand mündet in einen zweiten, der in Frage stellt, ob es 
tatsächlich nur die geistige Substanz eines cartesianischen Ego ist, die 
eine Sorge um mein persönliches zukünftiges Leben und eine Reidenti- 
fizierung in der Zeit begründen kann? Eine Revision unserer metaphysi­
schen Ansichten über den Grund unserer Kontinuität als Person in der 
Zeit muß nicht unbedingt mit dem Verlust unseres Interesses an unserer 
künftigen Wohlfahrt einhergehen. Denn vielleicht ist es uns nicht 
gleichgültig, wer denn eigentlich überlebt, selbst wenn es uns haupt­
sächlich nur auf das eigene Überleben ankommen sollte. Unter Umstän­
den mögen uns aber andere Dinge wichtiger sein als unser eigenes 
Überleben. Schließlich ist es ein imbestreitbares empirisches Faktum, 
daß die Menschen ihr Überleben nicht jederzeit über alle anderen Werte 
stellen. Es läßt sich auch nicht pauschal sagen, daß dieses Faktum nur 
auf die Irrationalität dieser Menschen zurückzufuhren sei. Unter Um­
ständen kann es rational sein, auf das bloße Überleben zu verzichten, 
wenn damit andere Dinge, die mit meiner Identität als Person, die mit 
dem, was meine Person eigentlich ausmacht geopfert werden müßten 
zur einschlägigen Debatte vgl. Noonan 1989, Perry 1976; Williams 
1973a; Reid 1975; Hume 1969: Book I, Part IV, vi: Of personal iden­
tity). Hierbei ist die Frage nach der Identität der Person nicht nur als 
Frage nach dem Kriterium der Reidentifizierbarkeit einer Person in der 
Zeit zu verstehen. Sie zielt auch auf die qualitativen Lebensinhalte einer 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmten Person ab. Die qualitative Identität einer Person in der Ge­
sellschaft ist unter Umständen genauso bedeutsam wie ihre numerische 
Identität in der Zeit.

Ein letzter Einwand zielt auf die merkwürdige Vereinfachung all der 
Gedankenexperimente, welche die betreffende Person schon von vorn­
herein als scheinbar völlig isoliert darstellt. Die menschlichen Bezie­
hungen, die diese Person mit ihren Mitmenschen pflegt, die rechtlichen 
Verhältnisse, die diese Person zum Teil auch selbst geschaffen hat und 
die sie an andere Personen binden, scheinen wie in Luft aufgelöst und 
für die Frage nach der Identität der Person in der Zeit ohne Bedeutung. 
Auf dieses Versäumnis bei Parfit hat Strawson hingewiesen:
”He treats the issue almost exclusively from the point of view of the person 
whose continuity is in question, paying relatively little attention to that person’s 
place in society or his relations to others. ... Properties can be divided. Families 
present more difficulty.” (1984, 44; vgl. Daniels 1996, 132f.)

Bildet die Frage nach einem Kriterium der personalen Identität in der 
Zeit, überhaupt eine sinnvolle Fragestellung, wenn man dabei vom so­
zialen und rechtlichen Kontext dieser Person abstrahiert? Wenn die 
gesellschaftlichen Umstände einer Person bei ihrer Reidentifizierung in 
der Zeit keine wesentliche Rolle spielen, so mag auch der Umkehrschluß 
zutreffen, daß nämlich ein bestimmtes metaphysisches Kriterium der 
personalen Identität in der Zeit keine wesentliche Rolle für die Beurtei­
lung gesellschaftlicher oder rechtlicher Verhältnisse spielt.

Ein Argument kann Parfit gegen diese Einwände noch vorbringen, 
und dieses Argument macht Anleihen beim Buddhismus, welcher in den 
individuellen Wünschen und Begierden selbst nur eine Verfehlung des 
rechten Glücks zu sehen vermag. Nach Parfit haben wir nämlich prakti­
sche Gründe, die reduktionistische Sichtweise der personalen Identität 
zu akzeptieren, Gründe, die zuletzt viel wichtiger sein mögen, als die 
Behauptung, daß sie die wahre Sichtweise ist, „ the true view about all 
people at all times“ (RP, 273). Denn diese Sicht der personalen Identi­
tät eröffnet uns geradezu phantastische Aussichten auf ein langes und 
erfülltes Leben, und zwar auf eine Weise, die wir uns bisher nicht haben 
vorstellen können. Wir gewinnen damit plötzlich die Möglichkeit, die 
zeitlich eng gesteckten Grenzen unseres endlichen Lebens zu über­
schreiten. Uns wird ein Überleben in Aussicht gestellt, obwohl oder 
gerade weil die personale Identität keine Rolle mehr spielt. So scheint 
zuletzt eine Sicht des guten Lebens, eine bestimmte Ethik sowohl Parfits 
Metaphysik der Person als auch seiner utilitaristischen Konzeption der 
Moralität zugrunde zu liegen.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie schon Rawls im Begriff einer stabilen wohlgeordneten Gesell­
schaft ist auch Parfit an einer Konvergenz von verschiedenen Quellen 
sowohl der praktischen als auch der theoretischen Rationalität interes­
siert. Die Tatsache, daß die reduktionistische Theorie der personalen 
Identität uns zu trösten vermag, denn sie verheißt uns ein Überleben 
nach unserem Tod, bedeutet, daß Parfit sich nicht scheut, auch die prak­
tische Rationalität, also die Sorge um das gute Leben, für die Absiche­
rung der Ergebnisse seines Gebrauchs der theoretischen Rationalität, 
seiner spekulativen Metaphysik der Person, in Anspruch zu nehmen. 
Parfit hebt ein geradezu emanzipatorisches Potential seiner revisionären 
Metaphysik hervor; die Emanzipation bezieht sich hier aber nicht auf 
die Befreiung von einer ungerechten politischen Herrschaft, sondern auf 
eine Befreiung von der Herrschaft, welche die vergehende Zeit über uns 
ausübt. Als sterbliche Personen scheinen wir dieser ohne unser Einver­
ständnis oder ein Mitspracherecht unentrinnbar unterworfen. Parfits 
Metaphysik verheißt uns eine Befreiung von dieser Herrschaft als wir 
durch psychologische Kontinuitäten unser Überleben auch jenseits der 
Identität unserer Person sichern können. Die Emanzipation von der 
Herrschaft der Zeit bezieht sich gleichzeitig auch auf die unüberwind­
lich scheinende Begrenzung auf unser eigenes Leben, das wir abgetrennt 
und isoliert von anderen Personen fristen müssen.

”1 seemed imprisoned in myself, My life seemed like a glass tunnel, through 
which I was moving faster every year, and at the end of which there was dark- 
ness. I now live in the open air. There is still a difference between my life and 
the lives of other people. But the difference is less.” (Parfit RP, 281)

Die Möglichkeit eines fließenden Übergangs von einer Person zur ande­
ren bereichert unser Leben, wir gewinnen dadurch ein viel breiteres 
Lebensspektrum. Wir können Fusionen mit anderen Personen eingehen; 
und wir können damit letztlich sogar unseren Tod durch das Fortleben 
in und mit anderen Personen überwinden.

”1 find the truth liberating, and consoling. It makes me less concemed about my 
own future, and my death, and more concemed about others. I welcome this 
widening in my concem.” (Parfit RP, 347)

Parfit gerät also zuletzt sogar ins Schwärmen über die Möglichkeiten 
einer neuen Freiheit, die ihm seine Sicht eröffnet. Freiheit bedeutet für 
ihn nicht so etwas wie Selbstbestimmung, sondern er sieht seine Freiheit 
eher in einem Selbstverlust, im Aufgeben der engen Sorge bloß um das 
eigene Leben. Doch auch an dieser Sicht sind Zweifel wohl in mehrfa­
cher Hinsicht angebracht, muß doch zum einen die Sicht der Freiheit als 
Selbstbestimmung gar nicht notwendigerweise Parfits Freiheitsbegriff 

111

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widersprechen. Im Gegenteil, erstere könnte letzterer vielmehr zugrunde 
liegen. Seine eigene Vorstellung von Freiheit ist geradezu parasitär 
gegenüber einer Sicht von Freiheit als Selbstbestimmung. Ohne das 
Recht zur Selbstbestimmung, ohne bestimmte garantierte Menschen­
rechte hätte Parfit gar nicht erst die Möglichkeit, seine eigene Sicht­
weise zu propagieren. Und außerdem stellt sich die Frage, wie Parfit mit 
denen zu verfahren gedenkt, die seine eigenen Vorstellungen von Frei­
heit nicht teilen.

Parfit spricht zwar von einer neuen utilitaristischen Moraltheorie, mit 
dem Spezifikum einer politischen Vernunft beschäftigt er sich aber nicht. 
Sollte Parfit sich liberal zeigen und abweichende Meinungen solange 
tolerieren, bis er deren Träger durch bessere Argumente von seiner 
eigenen Ansicht überzeugt hat, kann seine utilitaristische Moraltheorie 
wohl auch nicht als Grundlage einer politischen Konzeption der Ge­
rechtigkeit dienen. Ist er dagegen im Namen der Wahrheit bereit, ab­
weichende Meinungen gegen ihr besseres Wissen und gegen ihren Wil­
len zu ihrem wahren Glück zu verhelfen, so wird seine Moraltheorie 
zuletzt Auswirkungen zeitigen, die auch Derek Parfit nicht mehr zu 
akzeptieren bereit sein wird. Bei Parfit fehlen einfach konkretere Hin­
weise zur spezifischen Frage nach den Kriterien der Legitimität politi­
scher Herrschaft, obwohl sich bei ihm durchaus Überlegungen zum 
Begriff der kollektiven Identität und des kollektiven Handelns finden, 
die auch von zentraler Bedeutung für die uns später interessierende 
Frage nach der politischen Autonomie der Staatsbürgerschaft eines 
Gemeinwesens sein wird.

3. 2. Kollektives Handeln

Parfit begnügt sich nicht mit der Revision unserer Sicht der personalen 
Identität, er will auch unsere Sicht auf die Gesellschaft verändern. Sind 
Personen erst einmal als nicht mehr wesentlich voneinander verschie­
dene Wesen definiert, so hat diese neue Sichtweise der Inhalte und des 
Verhältnisses von Rationalität und Moralität auch Konsequenzen für die 
Beurteilung unseres Handelns in der Zeit und in der Gesellschaft. Die 
reduktionistische Auffassung der personalen Identität ist in unmittelba­
rem Zusammenhang mit einer reduktionistischen Auffassung der kollek­
tiven Identität zu sehen. Kollektive Akteure sind individuellen Akteuren 
vergleichbar; Nationen sind demnach auch individuellen Personen ver­
gleichbar.

112

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


“A person is like a nation.” (Parfit RP, 275) ”When wie consider nations, most 
of us are Reductionists. We believe that the existence of a nation involves 
nothing more than the existence of its citizens, living together on its temtory, 
and acting together in a certain way.” (RP, 332)

Auch kollektive Akteure sind bei Parfit nicht organische Einheiten mit 
einer eigenen, überpersönlichen Seele, sondern bloß mehr oder weniger 
zufällig entstandene Agglomerationen von Einzelpersonen, die be­
stimmte physische oder psychische Charakteristika teilen, darüber hin­
aus jedoch durch keine tieferen Gemeinsamkeiten zusammengehalten 
werden. Nationen sind ebenso wenig wie Personen diejenigen moralisch 
bedeutsamen Einheiten, auf die es einer moralischen oder politischen 
Theorie ankommen würde (RP, 341).

Was Parfit bei seiner Analogie zwischen Nationen und Personen je­
doch übersieht, betrifft die Tatsache, daß sich die Nationen (wie auch 
Personen) nicht einfach passiv und willenlos in das ihnen gemeinsam 
widerfahrende Schicksal in der Geschichte oder in den internationalen 
Kontext fugen. Die unpersönliche Beschreibung des Universums würde 
Lücken aufweisen, Lücken, die sich daraus ergeben, daß Personen etwas 
bewirken und verändern können; und sie haben zudem für die Folgen 
ihrer Handlungen auch Verantwortung zu tragen. Und das ist bei Natio­
nen auf einer kollektiven Ebene nicht viel anders. Schließlich geht das 
Bestreben der Bürger eines Gemeinwesens dahin, einen Staat zu grün­
den, der geographisch gegenüber anderen Staaten abgegrenzt ist und vor 
allem auch in politischer Hinsicht über eine in Form einer Verfassung 
festgelegte Entscheidungsprozedur verfugt. Sie legt fest, wie die gemein­
schaftliche Willensbildung verläuft und wie die auf diese Weise legiti­
mierten Entscheidungen durchgesetzt werden sollen. Ein Staat, wie 
auch andere mögliche kollektive Akteure (vgl. Abschnitt 5. 4. 2 ), ver­
fugt Korsgaard zufolge über eine spezifische Form der kollektiven Iden­
tität, die über die Parfitsche Agglomeration von Personen hinausgeht.
„A state is not merely a group of citizens living on a shared temtory. We have a 
state only where these citizens have constituted themselves into a single agent. 
For a group of citizens to view themselves as a state ... we do not need to posit 
the state as a separately existing entity. All we need is to grant an authoritative 
Status to certain choices and decisions made by certain citizens or bodies, as its 
legislative voice. Obviously a state is not a deep metaphysical entity underlying 
a nation, but rather something a nation can make of itself “ (1996a, 373)

Der Staat kann Brennpunkt eines Zugehörigkeitsgefuhls seiner Bürger 
werden, ohne daß es dabei einer besonderen metaphysischen geistigen 
oder physischen Substanz bedürfte. Ein Staat bleibt nach dem Völker­
recht auch bei bestimmten Veränderungen seiner Verfassung und seiner 

113

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geographischen Grenzen immer noch ein und derselbe Staat. Ihm kom­
men die gleichen Rechte zu, und er steht in der Verantwortung für die 
gleichen Pflichten aus internationalen Verträgen wie seine historischen 
Vorgänger. Und auch einem Staat kann es unter Umständen eher auf 
diese Art einer praktischen Identität denn auf sein nacktes Überleben in 
Form von psychologischen Kontinuitäten ankommen.

Mit anderen Worten: Der Staat bleibt die gleiche künstliche Person 
mit einem bestimmten Rechtsstatus, selbst wenn er sich im Laufe der 
Zeit qualitativ (demographisch, kulturell, wirtschaftlich) verändern 
sollte. Es gibt Formen der kollektiven Selbstbestimmung, die eine Form 
der kollektiven Identität in der Zeit herstellen, ohne dabei einer beson­
deren kollektiven geistigen Substanz zu bedürfen, die unabhängig von 
den Mitgliedern dieses Verbandes bestehen würde. Die kollektive Hand­
lungsfähigkeit bedarf nicht unbedingt der Verschmelzung aller Staats­
bürger zu einem monolithischen Gebilde, das keine Einzelpersonen 
mehr kennen würde. Analog dazu bedarf es keiner geistigen Substanz 
für das Individuum, um eine moralisch bedeutsame Identität und Ver­
antwortlichkeit der Person in der Zeit auszubilden; denn auch eine Per­
son kann ihre Identität in der Zeit als eine Art öffentliche Identität eta­
blieren, die sich über ihre Rechte und Pflichten in einer politischen 
Gemeinschaft definiert. Parfit täuscht sich also, wemi er denkt, Natio­
nen - in Analogie zu den moralischen Personen - den Status von signifi­
kanten moralischen Einheiten verweigern zu können.

Selbst wenn wir also an der Analogie zwischen Personen und Natio­
nen festhalten wollen, ergeben sich daraus nicht die Schlußfolgerungen, 
die Parfit aus ihr zieht. Es verhält sich vielmehr umgekehrt; gerade die 
Tatsache, daß Nationen über keine sie einende metaphysische Einheit in 
der Zeit verfugen, aber dennoch eine praktische, rechtliche Identität in 
Form etwa eines Staates annehmen können und für vergangene Verbre­
chen zur Rechenschaft gezogen oder haftbar gemacht werden können, 
ihre Grenzen zu verteidigen trachten, über eine innere Verfaßtheit ver­
fügen, die auch geschichtliche Entwicklungen zu lenken oder wenig­
stens zu beeinflussen versucht und dem Willen der Staatsbürger unter­
wirft, könnte uns zum Analogieschluß führen, auch die reduktionisti- 
sche Sicht der personalen Identität zu verwerfen. Wie eine Nation kann 
sich auch eine Person als ein zeitlich erstrecktes Subjekt ihrer Handlun­
gen und ihrer Rechtsansprüche entwerfen und selbst verstehen, ohne 
dabei schon einer cartesianischen Metaphysik der geistigen Substanz zu 
bedürfen, die ihre Identität in der Zeit garantiert.

In der internationalen Politik ist es offensichtlich, daß Nationen er­
heblich mehr am Schutz ihrer Identität und Integrität interessiert sind 
als Parfits Annahmen erklären könnten. Es gibt internationale Konflikte 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie es interpersonale Konflikte innerhalb einer Gesellschaft gibt; man 
kann nicht davon ausgehen, daß die Grenzen zwischen den Nationen 
ohne jegliche moralische Bedeutung wären; Nationen kämpfen um ihre 
Verschiedenheit und ihre Grenzen genauso wie dies verschiedene Per­
sonen tun, und dieser Verschiedenheit der Nationen liegt zuletzt ein der 
Verschiedenheit von Personen ähnliches Verhältnis von Rationalität 
und Moralität auf der Ebene kollektiver Akteure zugrunde. So erlaubt 
uns die Analogie zwischen Personen und Nationen zum Schluß eine zu 
Parfits geradezu konträre Schlußfolgerung; die Analogie bestätigt uns 
eher in der Annahme, daß die Handlungseinheit \yzw. -fähigkeit eines 
Subjekts wie auch seine moralischen Ansprüche gegenüber anderen 
Subjekten nicht von einer metaphysischen Integration und Synthese 
aller seiner Elemente abhängt. Doch seien damit nur vorläufige Reak­
tionen gegen Parfits Theorie angeführt; innerhalb der Grenzen der vor­
liegenden Untersuchung kann ich keine umfassende kritische Diskus­
sion von Parfits reduktionistischer Sichtweise der personalen Identität 
unternehmen. Eine systematische Antwort auf Parfits Einwände gegen 
Rawls3 4 Intuition einer Verschiedenheit von Personen werde ich erst in 
Kapitel 6 entwickeln.

3. 3. Konversion der Klugheit

Unabhängig von der reduktionistischen Sicht der personalen Identität, 
die Parfit in Teil 3 Personal Identity seines Buches präsentiert, entwic­
kelt er in Teil 2 Rationality and Time seines Buches eine Kritik der 
Klugheitstheorie der Rationalität. Beide Argumentationsstränge fuhren 
ihn zuletzt zum gleichen Ergebnis, der Revision nämlich der Begriffe 
und des Verhältnisses von Rationalität und Moralität. Da wir mit der 
reduktionistischen Auffassung der personalen Identität Gefahr laufen, 
uns in für unsere Zwecke unnötige metaphysische Spekulationen zu 
verirren, möchte ich in diesem Abschnitt den zweiten Argumentations­
strang verfolgen, der auch die Terminologie wieder aufnehmen wird, 
mit der wir uns im vorhergehenden Kapitel vertraut gemacht haben.

Der Hauptpunkt der Kritik Parfits an der Klugheitstheorie der Ratio­
nalität besteht in dem Vorwurf, daß die Klugheitstheorie eine hybride 
Form der Rationalität zur Grundlage hat (RP, 143). Parfit sagt, daß die 
Klugheitstheorie (Self-interest Theory of Rationality), also die prudenti- 
elle Konzeption der Rationalität inkohärent sei, denn sie nehme einer­
seits eine temporale Neutralität von Gründen, andererseits aber eine 
personale Relativität von Gründen an. Für die Klugheitstheorie ist es

115

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irrelevant, zu welchem Zeitpunkt meines Lebens ich einen bestimmten 
Nutzen als Kompensation für bestimmte Opfer, die ich in der Gegen­
wart erbringe, erhalten werde; ich verstehe mich als ein und dieselbe 
Person, die sich kontinuierlich in der Zeit durchhält. Nicht jedoch ist es 
dieser Theorie zufolge von Belang, w/n nun der Nutzen als zu er­
wartendes Resultat meines Handelns zukommt. Bin nicht ich es, der - 
wenigstens zu einem späteren Zeitpunkt - von meinen Opfern profitiert, 
so liegt für die Klugheitstheorie der Rationalität kein guter Grund vor, 
überhaupt ein Opfer in der Gegenwart zu erbringen. Der Altruismus er­
scheint ihr als irrational, wenn es denn nicht eine Identifikation mit 
einer anderen Person gibt, um deren Wohlfahrt ich mich wie um meine 
eigene Wohlfahrt sorge.

Parfit hält diese Doppelmoral im Sinne zweier verschiedener Hand­
lungsanweisungen für zwei verschiedene Gebiete, die seiner Meinung 
nach einheitlich behandelt werden sollten, für unbegründet. Sein Vorbe­
halt beruht aber nicht auf moralischen Gründen, er gründet in der Auf­
fassung, die praktische Rationalität habe sich in ihren temporalen und 
sozialen Dimensionen symmetrisch zu verhalten. Gründe können doch 
nicht, je nach Anwendungsgebiet in der Zeit oder in der Gesellschaft, 
einerseits neutral und andererseits relativ sein: Entweder sind Gründe 
vollständig neutral, dann gibt es keinen Grund, die eigene Person ge­
genüber anderen zu bevorzugen. Die Neutralität der Rationalität würde 
dann eine Unparteilichkeit gegenüber anderen Personen nahelegen, eine 
Parteilichkeit gegenüber sich selbst verbieten, und zwar genauso wie die 
Klugheit eine Unparteilichkeit gegenüber allen Lebensabschnitten vor­
schreibt. Oder aber Gründe sind vollständig relativ, dann gibt es wahr­
haft keinen Grund, sich gegenüber verschiedenen Lebensabschnitten 
seines eigenen Lebens neutral zu verhalten. Die Relativität der Rationa­
lität würde dann eine Parteilichkeit nicht nur gegenüber der eigenen 
Person, sondern auch gegenüber der Gegenwart - und zu Lasten der 
Zukunft - vorschreiben.

Parfit gleicht also die Dimension der Temporalität des menschlichen 
Lebens der Dimension der Sozialität des Menschen an, und da sich nach 
seiner Theorie der personalen Identität eine Person nicht als dieselbe in 
der Zeit durchhält und Parfit ein objektives Verstreichen der Zeit (the 
objectivity of temporal becoming; RP, 178) als zusätzliche Prämisse in 
sein Argument mit aufnimmt, plädiert er schließlich für eine vollstän­
dige Relativität von Handlungsgründen in beiden Dimensionen der 
menschlichen Existenz. Die Objektivität des zeitlichen Werdens und 
Vergehens läßt es entgegen der Klugheitstheorie als wichtig erscheinen, 
wann wir etwas tim sollen und wann ein Nutzen oder ein Vorteil unseres 
Handelns für uns spürbar wird. Was nützt es mir, wenn ich meine Le­

116

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bensversicherung erst in 30 Jahren ausbezahlt bekomme? Und was kann 
es mir schaden, wenn ich erst in 30 Jahren die schädlichen Folgen mei­
nes lebenslangen Rauchens zu spüren bekomme?27

Parfit ersetzt deshalb die Klugheitstheorie durch die kritische Gegen­
wartsziel-Theorie der Rationalität (Critical Present-aim Theory\ RP, 
126). Ihr zufolge kann es rational sein, die gegenwärtigen Ziele zu ver­
folgen, selbst wenn sie auf Kosten der zukünftigen Wohlfahrt gehen 
sollten. Damit ist keinem puren Hedonismus das Wort geredet, denn 
welche spezifischen Inhalte diese jeweiligen Gegenwartswünsche an­
nehmen ist offen und einer kritischen Deliberation zu unterwerfen. Es 
müssen nicht die tatsächlichen, empirischen Wünsche des Subjekts sein, 
die den Standard der kritischen Gegenwartsziel-Theorie abgeben; diese 
besitzt ein kritisches Potential, an dem sich umgekehrt die empirischen 
Wünsche messen lassen müssen. Die deliberativ legitimierten Wünsche 
müssen sich durchaus nicht allein auf die Lust, das unmittelbare, gegen­
wärtige Wohlbefinden der Person bzw. der temporal individuierten 
Erlebnis- bzw. Empfindungseinheit beziehen. Die Gegenwartsziele sind 
vielmehr mit einem breiten Spektrum von Inhalten wie der Ehre, der 
Kontemplation, des Spiels usw. vereinbar. Nur können diese Wünsche, 
ob sie empirisch oder kritisch zu rechtfertigen sind, nicht als Motivation 
für ein langfristiges Planen, Deliberieren und Handeln wirksam werden; 
auf ihre eigentümliche Weise hoffen sie nur passiv auf die Erfüllung 
ihrer Präferenzen, in Aktivität vermögen sie sich anscheinend nicht 
recht umzusetzen.

Für Parfit ist die Vernunft also durchaus nicht wie bei Hume die 
Sklavin der Leidenschaften und Augenblickswünsche. Sie hat hier ein 
kritisches Geschäft zu übernehmen und diese Augenblickswünsche 
inhaltlich zu überprüfen. Die kritische Gegenwartsziel-Theorie der 
Rationalität betrifft nicht nur die Form der Rationalitätstheorie hin­
sichtlich der Zeitlichkeit, bezieht sich dann aber auch auf den Inhalt 
oder das zu erstrebende Gute. Sie beinhaltet ein Vermögen zur Bewer­
tung der gesteckten Ziele. Der Maßstab der Kritik bleibt bei Parfit je­
doch im Unklaren, sieht man von dem etwas vagen Hinweis auf die 
Deliberation über Ziele ab. Beispielsweise kann es einen Gegenwarts­
wunsch geben, anderen Menschen zu helfen, auch wenn dies nicht un­

27 Zur Kritik der objektiven Realität der Zeit siehe dagegen Kant (1977: Bd. III. Kritik do- 
reinen Vernunft, 78ff.) und McTaggait (1934). Nagel (1970) und Sidgwick (1981) haben 
dagegen mit einer Parfits Strategie ähnlichen Argumentation andere Schlüsse gezogen; so leitet 
Nagel aus einer Metaphysik der Person, die diese als ein kontinuierliches Subjekt in der Zeit 
sieht, eine vollständige Neutralität von Handlungsgründen ab. Aus der temporalen Neutralität 
der Klugheit schließt er auf eine interpersonale Neutralität von Handlungsgründen, welche 
dann auch den Altruismus ermöglicht.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedingt klug ist; ein anderes Beispiel betrifft die kreative, schöpferische 
Arbeit des Menschen. Auch wenn der Perfektionismus für das eigene 
Wohlbehagen unklug sein mag, ein Künstler möchte auf jeden Fall, daß 
seine Werke so gut wie möglich sind (RP, 192).28 Irrationalität kann 
man ihm wegen seines Verstoßes gegen die Klugheit deshalb aber nicht 
vorwerfen; denn er kann im Sinne einer kritischen Gegenwartsziel- 
Theorie der Rationalität handeln.

Resultat dieser Überlegungen zur Rationalitätstheorie ist nun eine neue 
Bestimmung des Verhältnisses von Rationalität und Moralität. Wir 
brauchen keinen grundsätzlichen Gegensatz mehr anzunehmen zwi­
schen einer instrumentell orientierten Rationalitätstheorie und einer 
distributiv orientierten Moraltheorie. Auch wenn die Rationalität selbst 
weiterhin als maximierend verstanden wird, nimmt sie doch einen di­
stributiven Aspekt mit auf; ihr ist die Verteilung der Wohlfahrt inner­
halb eines Menschenlebens nicht mehr gleichgültig; sie ist nicht mehr 
unparteiisch gegenüber verschiedenen Lebensabschnitten. Sie gibt der 
Gegenwart einen Vorrang gegenüber der Vergangenheit und der Zu­
kunft. Und die Moralität bleibt zwar weiterhin distributiv, doch da ihr 
jetzt die Rationalität mit einer distributiven Komponente entgegen­
kommt, und da jetzt selbst das intrapersonale Zeitverhältnis zum An­
wendungsgebiet der Moralität avanciert, ist ihre Reichweite so groß 
geworden, daß ihre distributive Sorge an Gewicht und Bedeutung ver­
liert und gegenüber einer maximierend verstandenen Rationalität in den 
Hintergrund tritt.
„We regard the unity of each life as, in its nature, less deep, and as a matter of 
degree. We may therefore think the boundaries between lives to be less hke 
those between, say, the squares on a chess-board - dividing what is all pure 
white from what is all jet black - and more like the boundaries between differ­
ent countries. They may then seem less morally important.44 (Parfit RP, 339)

Wenn der bei Rawls charakteristische Unterschied von Rationalität und 
Moralität nicht verschwindet, so verliert doch die Moralität damit ihre 

28 Wolf (1986) und Kagan (1986) weisen daraufhin, daß Parfit die Gegenwartsziel-Theorie 
der Rationalität gegen die Klugheitstheorie ausspiek, obwohl erstere die letztere nicht auszu­
schließen brauche. Sie bilde keinen echten Gegensatz zur Klugfreitstheorie, letztere stelle 
vielmehr nur eine mögliche Variante der ersteren dar. Es gibt schließlich auch eine Variante 
der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität, die mit der Klugheitstheorie der Rationalität 
identisch ist; wenn nämlich die deliberativ gerechtfertigten Gegenwartsziele eben gerade den 
langfristigen, lebensumgreifenden Nutzen einer Person im Sinne der Klugheitstheorie zum 
Inhalt haben. Parfit tut nicht viel mehr, als unseren Rationalitätsbegriff auf eine breitere, 
formale Basis zu stellen und gegen bestimmte Inhalte zu neutralisieren. Eine triftige Kritik der 
Klugheitstheorie do* Rationalität liegt bei ihm aber nicht vor.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klare Priorität oder wie Parfit sagt, ihr größeres Gewicht (weight) ge­
genüber der Rationalität.
„The question is whether we should accept the principles of distributive justice, 
and, if so, how much weight we ought to give these principles. I claim that, on 
the Reductionist View, it is more plausible to give these principles less weight, 
or even no weight/4 (RP, 342)

Die Ausdehnung der Rationalität auf eine kollektive Einheit, wo sie 
dann das definiert, was als Moralität verstanden wird, gewinnt dadurch 
an Plausibilität. Denn, und das allgemeine Ziel von Parfits Überlegun­
gen darf über diesen Einzelüberlegungen zum Rationalitätsproblem 
nicht aus dem Auge verloren werden, die neue Rationalitätstheorie kann 
als Versuch gewertet werden eine neue Moraltheorie auch des Utilita­
rismus zu stützen. Die Kritik des Utilitarismus von Rawls (vgl. Ab­
schnitt 2.1.) verliert dann ihre wichtigste Stütze. Freiheitsrechte und die 
Sorge um die soziale Gerechtigkeit sind durch den neuen Personbegriff 
nicht mehr sinnvoll anzuwenden, die Stabilität der Gesellschaft wird 
über eine neue Theorie der Rationalität sichergestellt; und dem Öffent­
lichkeitspostulat werde ich mich gleich noch zuwenden (Abschnitt 3. 
5.). Parfits Theorie möchte regelrecht das Selbstverständnis des Men­
schen korrigieren, er strebt regelrecht eine Konversion ihrer Meinungen 
und Überzeugungen bezüglich ihrer Vorstellung des Guten an; sie sollen 
nicht mehr zunächst an ihre eigene zukünftige Wohlfahrt denken, son­
dern sich den anderen Gesellschaftsmitgliedem näher fühlen, sich mit 
ihnen identifizieren, denn sie sind es, die ihr Überleben sichern. Daher 
wird auch das Stabilitätsproblem im Idealbild einer utilitaristischen 
Gesellschaft, wie Parfit es andeutungsweise zeichnet, keine größeren 
Schwierigkeiten mehr aufwerfen.

Doch darf das Stabilitätsproblem (die dritte Aufgabe der politischen 
Philosophie) nicht mit dem Transitionsproblem (der vierten Aufgabe) 
identifiziert werden. Das Problem der Stabilität betrifft nur die Möglich­
keit oder Denkbarkeit eines Ideals unter der Voraussetzung von günsti­
gen Umständen, die hier vor allem die bereits vollzogene Konvertierung 
aller Mitglieder einer utilitaristischen Gesellschaftsordnung betreffen. 
Das Transitionsproblem, welches den Übergang von den bestehenden 
Verhältnissen hin zum Ideal betrifft, wird von Parfit weitgehend igno­
riert. Parfit wird es schwer haben, viele Anhänger für seine neue Lehre 
zu finden; zu viele psychologische Widerstände stehen der Akzeptanz 
seiner Theorie im Wege. Die meisten Menschen sind sich selbst gegen­
über parteiisch und nicht bereit, sich mit anderen Menschen zu iden­
tifizieren oder gar ein Gedankenexperiment bezüglich einer möglichen 
Fusion ernsthaft durchzuführen. Jedenfalls hat Parfit das Problem, wie 

119

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er das Ideal zu erreichen gedenkt, wenn es noch so weit von der Realität 
entfernt ist. Darüber hinaus stellt sich uns auch die Frage, inwieweit wir 
seine Vorstellungen nun überhaupt als mögliche Quelle der Evaluation 
und Kritik der Idee der politischen Legitimität verwenden können, an 
der wir vor allem interessiert sind. Diese hat vielleicht gegenüber der 
allgemeinen Moraltheorie besonderen Anforderungen zu genügen, die 
bei Parfit nicht hinreichend reflektiert sind.

3. 4. Der Utilitarismus als politische Moralität?

In Kapitel 15 Personal Identity and Morality seines dritten Teiles Per­
sonal Identity beschäftigt sich Parfit mit den Schlußfolgerungen, die aus 
seiner Erörterung der personalen Identität und der Rationalitätstheorie 
für die Moraltheorie zu ziehen sind. Nur zwei von drei wichtigen The­
mengebiete werden in diesem Kapitel angesprochen: Zuerst geht es 
Parfit um die Konsequenzen unseres Verständnisses der personalen 
Autonomie und der persönlichen Verantwortlichkeit. Hier wird auch das 
Problem des Paternalismus angesprochen. Schon hier hätte man sich in 
diesem Zusammenhang allerdings eine ausführlichere Diskussion von 
individuellen Freiheitsrechten gewünscht. Der zweite Themenbereich 
betrifft die distributive Gerechtigkeit. Wie sollen die Güter in einer 
Gesellschaft verteilt werden? Neben den Freiheitsrechten hätte man sich 
allerdings dann auch eine Diskussion der spezifischen Probleme der 
politischen Moralität gewünscht. Fragen also, welche die demokratische 
Mitbestimmung, die eine politische Autonomie oder kollektive Verant­
wortlichkeit der Staatsbürger betreffen und die damit zusammenhän­
gende Frage nach der Rechtfertigung des Zwangsbefugnis des Staates 
vermißt man bei Parfit.

3 .4. 1. Personale Autonomie und Temporalität

Die Kritik der Klugheit führt Parfit zu einem neuen Verständnis der 
personalen Autonomie. Denn nachdem sich die Rationalität auf die 
Gegenwart begrenzt, wird unser zukünftiges Selbst plötzlich schutzlos 
den Handlungen unseres Gegenwarts-Selbst ausgeliefert; deshalb unter­
stellt Parfit es dem speziellen Schutz der Moralität. Zwar mag es dann 
rational sein zu rauchen, doch es wird unmoralisch, da wir von uns 
verschiedene Personen auf unrechte Weise schädigen; paternalistische 
Interventionen können dann unter Umständen moralisch gerechtfertigt 

120

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein; der Verstoß gegen die Klugheit ist ein moralisches Vergehen, und 
es gibt moralische Gründe, gegen sie vorzugehen.
”We should claim that great imprudence is morally wrong. This claim strength- 
ens the case for patemalistic Intervention. ... Since we ought to believe that 
great imprudence is seriously wrong, we ought to believe that we should prevent 
such imprudence, even if this involves coercion. Autonomy does not include the 
right to impose upon oneself, for no good reason, great harm.” (Parflt RP, 321)

Die personale Autonomie wird bei Parfit deshalb aus der Sorge um den 
Schutz aller kurzsichtig gegenwartsfixierten Lebensabschnitte einer Per­
son heraus eingeschränkt. Der um die Vollkommenheit seines Werkes 
besorgte Künstler, der dabei seine Gesundheit aufs Spiel setzt, könnte 
somit unter Umständen ein moralisches Unrecht begehen, an welchem 
ihn andere Personen - stellvertretend für das in seinen Rechten beein­
trächtige zukünftige Selbst des Künstlers - hindern dürften. Ein zukünf­
tiges Selbst hätte sonst vielleicht unter der Tyrannei seines vergangenen 
Selbst zu leiden, es würde sich dann in seiner Autonomie beeinträchtigt 
sehen. Wenn mein früheres Selbst mir die externen Effekte eines in 
bezug auf die Zeit „egoistischen“ Lebenswandels aufbürdet, so kann 
man hier nicht mehr von Selbstbestimmung sondern muß von einer 
besonderen Art der Fremdbestimmung, nämlich einer temporalisierten 
Form der Heteronomie sprechen, gegen die man unter Umständen sogar 
mit Zwangsmitteln vorgehen könnte. Der Paternalismus erscheint aus 
der Sorge um die Möglichkeit einer von Vergangenheit und Zukunft 
unbelasteten Selbstbestimmung des Gegenwart-Selbst gerechtfertigt.

Mit dieser These befindet sich Parfit nicht in einem direktem Gegen­
satz zum klassisch liberalen Grundsatz, die Interventionen des Staats 
auf den Schutz der Rechtsverletzungen von anderen Personen zu be­
grenzen (vgl. Feinberg 1984, Humboldt 1967, Mill 1991). Denn Parfit 
propagiert im strengen Sinne keinen Paternalismus, wenn er ein zu­
künftiges Selbst als eine vom gegenwärtigen Selbst verschiedene Person 
ansieht! Die Unterscheidung von Handlungen, die nur das Selbst ange­
hen (self-regarding actio ns), und Handlungen, die auch andere Perso­
nen betreffen (pther-regarding actions), ist innerhalb seiner Theorie gar 
nicht mehr sinnvoll zu treffen; sie ist jedenfalls auch auf das Selbstver­
hältnis einer Person in der Zeit anzuwenden. Wenn diese Unterschei­
dung eingezogen wird, verliert die liberale Kritik staatlicher Interven­
tionen mit Hilfe moralistischer oder paternalistischer Begründungen 
einfach ihren Anwendungsbereich. Doch einerseits ist bei Parfit von 
keinem Staat die Rede, der etwa in die Autonomie der Person eingreifen 
würde, und andererseits wird die liberale Intuition hinsichtlich der Be­
ziehungen zwischen politischem Handeln und unseren Konzeptionen 

121

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Rationalität und Moralität auf einer rein formalen Ebene nicht an­
getastet.

Nur der jeweilige Sinngehalt dieser Begriffe ist es, der sich verändert 
hat; sie haben unter der Hand eine neue Bedeutung angenommen, wer­
den aber weiterhin im gleichen Kontext für die gleichen Argumente 
gebraucht; die Abgrenzung eines Selbst von einem anderen Selbst er­
fährt hier eine radikale Neubeschreibung, doch die Funktion dieser 
Abgrenzung für eine moralphilosophische Argumentation verändert 
sich nicht grundlegend. Geht man davon aus, daß Parfit unter Umstän­
den auch daran denkt, seine moralischen Forderungen mit Hilfe der 
staatlichen Zwangsgewalt durchzusetzen, so scheint es nach wie vor 
nicht legitim, daß dieser Zwangsapparat zur Durchsetzung des Guten 
für einen Menschen verwendet werden darf. Eine gerechtfertigte Herr­
schaftsordnung stellt immer noch darauf ab, Schaden von Personen 
abzuwenden und deren Rechte zu schützen. Verändert haben sich aller­
dings die Grenzen, die eine Person von einer anderen Person trennen; 
und revidiert worden ist die dem Nutzenrezipienten zugrundeliegende 
Einheit.

Die Frage der personalen Autonomie hat sich damit in eine Frage der 
distributiven Gerechtigkeit verwandelt und aufgelöst. Die individuelle 
Person verliert das Recht, über ihr eigenes Leben nach eigenem Gutdün­
ken zu bestimmen, denn dieses Leben ist nun nicht mehr ihr Leben; die 
Wohlfahrt seines zukünftigen Selbst bedarf des besonderen Schutzes, ob 
dieser Schutz nun in die Verantwortung einer politischen Handlungsin­
stanz fallt oder nicht.29 Die Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität läßt 
die Person nur noch im Sinne der jeweiligen Augenblickswünsche den­
ken und handeln, die Verteilung von Vor- und Nachteilen innerhalb des 
Lebens einer Person kann damit zu einer quasi öffentlichen Angelegen­
heit werden. Wo bisher die Rationalität zuständig war, muß nun die 
Moralität mit einspringen und aushelfen; im Gegenzug wird auch eine 
spezielle, utilitaristische Konzeption der Rationalität den bisherigen 
Platz unserer moralischen Intuitionen einnehmen.

Durch die Konversion der Klugheit zur Gegenwartsziel-Theorie der 
Rationalität hat die distributive Gerechtigkeit an Reichweite gewonnen; 
die Verteilungsgerechtigkeit kommt nicht nur zwischen nicht mehr 
wesentlich zu unterscheidenden Personen zur Anwendung, sie erstreckt 

29 Korsgaard weist daraufhin, daß Parfit den Unterschied zwischen personaler und politischer 
Gerechtigkeit verwischt; die personale Gerechtigkeit kann sehr wohl Bestandteil einer Moral­
theorie sein, ohne daß damit schon eine politische Intervention zu deren Realisierung gerecht­
fertigt wäre: ”We should be opposed to paternalism, then, not because self-concern lies 
outside morality, but because freedom is a condition ofliving one ’s own life, or even, as we 
say, ofbeing one ’s own person. ” (1996a, 383)

122

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich auch auf die Wohlfahrtsverteilung zwischen verschiedenen zeitli­
chen Abschnitten innerhalb des Lebens einer Person selbst. Rauchen 
wird zu einem moralischen Problem; selbst wenn ich in meinen eigenen 
vier Wänden niemanden mit dem Tabakgenuß schade, so sind alle mei­
ne zukünftigen Lebensabschnitte betroffen, die einen berechtigten An­
spruch auf Berücksichtigung anmelden können. Durch das Rauchen fügt 
man einem zukünftigen Selbst eventuell einen gesundheitlichen Scha­
den zu, und deshalb könnte das Rauchen moralisch zu verurteilen sein. 
Es ist nicht mehr nur als irrationales Verhalten einer Person anzusehen, 
es wird möglicherweise zu einem Unrecht gegenüber einem anderen 
Selbst.

3. 4. 2. Verteilung und Maximierung

Wenn wir uns der distributiven Gerechtigkeit zuwenden, so hat sich ihr 
Anwendungsbereich - etwa gegenüber der begrenzten Reichweite auf 
die Grundstruktur einer Gesellschaft - ausgeweitet. Die reduktionisti- 
sche Sicht der personalen Identität führt Parfit zur Anwendung von 
Prinzipien der Verteilungsgerechtigkeit auch innerhalb des Lebens 
einer Person, nicht nur zwischen verschiedenen Personen (vgl. Griffin 
WB, 35); es gibt keine wesentliche Differenz mehr zwischen dem Un­
terschied von verschiedenen Personen und dem Unterschied von ver­
schiedenen Zeitpunkten im Leben einer Person. Und diese Ausweitung 
der Reichweite der distributiven Gerechtigkeit entfernt uns zunächst von 
der Plausibilität einer utilitaristischen Moraltheorie (RP, 324). Nicht 
einmal mehr im Leben einer Person hat die instrumentelle, maximie­
rende Konzeption der prudentiellen Rationalität einen Platz. Was jedoch 
zunächst als Abrücken vom Utilitarismus erscheinen konnte, dient in 
Wahrheit seiner Stärkung. Denn unmittelbar nach der Ausdehnung 
ihrer Reichweite spricht Parfit davon, daß die distributive Gerechtigkeit 
mit der Ausweitung gleichzeitig an Gewicht verloren habe.

Die Ausweitung der Verteilungsgerechtigkeit geht mit einer partiel­
len Subordination - wie schon im klassischen Utilitarismus - unter den 
Imperativ einer maximierenden Rationalität einher; gerecht ist danach, 
was dem größtmöglichen Gesamtnutzen dient. Da es unmöglich gewor­
den ist, zwischen verschiedenen Personen zu unterscheiden, hat die 
distributive Gerechtigkeit nach Parfit ihren Sinn verloren und wird nun 
der verallgemeinerten Maximierung der allgemeinen Wohlfahrt erneut 
untergeordnet. Die für Rawls‘ Intuition charakteristische hierarchische 
Differenz von Rationalität und Moralität wird von Parfit eingezogen 
bzw. umgekehrt, und die distributive Gerechtigkeit wird wieder ein 

123

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Instrument für die Maximierung des Gesamtnutzens. Sie wird Mittel für 
einen außer und über ihr liegenden Zweck.

So ist es zwar nach der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität nicht 
rational, einen augenblicklichen Glücksmoment für die zukünftige 
Wohlfahrt oder für diejenige anderer Mitmenschen zu opfern. Doch es 
ist eine moralische Forderung, dies zu tun, wenn damit der Gesamtnut­
zen dieses seltsamen Konglomerats ununterscheidbarer Personen ver­
mehrt wird. Und da die Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität darüber 
hinaus vollkommen offen gegenüber verschiedenen Inhalten war, kann 
sich das zum Vorteil dieser neuen Moralitätskonzeption auswirken und 
ihr entgegenkommen. In der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität 
könnte gerade auch eine utilitaristische Moralkonzeption einen Veran­
kerung finden, wenn die gegenwärtigen Ziele ihr entsprechend ausge­
richtet werden. Der Nettoeffekt, der sich nach Parfit aus diesem Manö­
ver über eine Ausdehnung der Reichweite und einer gleichzeitigen Ver­
ringerung des Gewichts der Verteilungsgerechtigkeit ergibt, legt die 
Wiedereinführung einer utilitaristischen Sicht nahe:
„Though ... the Reductionist View supports widening the scope of distributive 
principles, it also supports giving these principles less weight. And, if we give 
these principles no weight, it will make no difference that we have given them 
wider scope. This is how the net effect might be the Utilitarian View.“ (Parfit 
RP, 335)

Nachdem sich die Verschiedenheit der Personen durch die Desintegra­
tion der Person in der Zeit selbst als falsch erwiesen hat, kann man die 
Methode der rationalen Entscheidungswahl wieder auf die Gesellschaft 
als Kollektivsubjekt einer Nutzenfünktion ausdehnen. Der klassische 
Utilitarismus kann so über den Umweg einer revisionären Metaphysik 
der Person und den daraus sich ergebenden Konsequenzen hinsichtlich 
des Verhältnisses von Rationalität und Moralität seine Plausibilität als 
oberstes Prinzip der Normenbegründung zurückgewinnen. Das kluge, 
egoistische oder einfach seine eigenen Ziele verfolgende Individuum, 
das im Zentrum der moralischen Intuition von Rawls stand, durch die 
spezifischen Bedingungen des Urzustands in seinen Möglichkeiten der 
Parteilichkeit begrenzt war und sozusagen das Bollwerk gegen die utili­
taristische Konflation aller Personen in einem idealen Beobachter bil­
dete, ist mit dieser reduktionistischen Metaphysik gewissermaßen elimi­
niert worden.

Ein Einwand drängt sich gegen diese Argumentationsstrategie Parfits 
allerdings auf. Denn selbst wenn die Grenzen zwischen verschiedenen 
Personen durchlässiger werden, selbst wenn man auch die Verschieden­
heit von Zeitpunkten innerhalb des Lebens einer Person für Fragen der 

124

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verteilungsgerechtigkeit öffnen kann und die These tatsächlich ernst 
genommen werden muß, daß Fragen der intrapersonalen mit der Frage 
der interpersonalen Verteilungsgerechtigkeit verknüpft sind und die 
Grenzen, die wir um die respektiven Anwendungsbereiche der Moralität 
und der Rationalität zu ziehen gewohnt sind, fehlerhaft sind, bedeutet 
das nicht, daß diesen Grenzen deshalb gar keine moralische Bedeutung 
zukäme, daß sie überhaupt kein Gewicht mehr hätten und deshalb nicht 
mehr berücksichtigt werden müßten. Es können sich neue Grenzen um 
Gruppen von Personen gegenüber anderen Gruppen bilden, es können 
sich Grenzen auch zwischen verschiedenen größeren Lebensabschnitten, 
zwischen verschiedenen Netzwerken intensiverer psychologischer Zu­
sammenhänge bilden; und dafür wäre dann unsere bisherige Auffassung 
einer Konzeption der distributiven Gerechtigkeit weiterhin von Belang 
(vgl. Nagel 1981, 124f. FN. 16; Schultz 1986, 736; Daniels 1996, 124). 
Daß es weiterhin unterschiedliche Anwendungsbereiche für unser Kon­
zeptionen der Moralität und der Rationalität gibt, ist also nicht durch 
die These zu entkräften, daß wir diese Anwendungsbereiche bisher nicht 
richtig voneinander abgegrenzt hätten.

Selbst wenn sich die Reichweite distributiver Prinzipien durch die re- 
duktionistische Sicht der personalen Identität ausgeweitet haben sollte, 
läßt sich kein Verlust ihres Gewichts daraus ableiten. Parfit hat Rawls’ 
Einwände gegen den Utilitarismus nicht direkt zurückgewiesen. Er ist 
ihnen nur ausgewichen und übersieht dessen Hauptkritik, daß nämlich 
Opfer der Rechte einer Person zur Vermehrung des Gesamtnutzens 
moralisch unzulässig sind. Er wendet Rawls’ Einwand gegen den Utili­
tarismus zunächst einmal gegen die Methode der rationalen Entschei­
dungswahl und spezieller gegen die prudentielle Konzeption der Ratio­
nalität an: Nicht einmal innerhalb eines einigen Lebens können Opfer 
des augenblicklichen Nutzens zum größeren Individualnutzen als ge­
rechtfertigt angesehen werden; denn die prudentielle Konzeption der 
Rationalität spielt beim frühen Rawls von A Theory of Justice eine nicht 
unerhebliche Rolle. Ob man mit einer Kritik dieser Konzeption aber 
allein schon Rawls’ Argumente in Frage stellen kann, ist zu bezweifeln. 
Parfits Argumentation beruht nicht zuletzt auf einer Überschätzung der 
Bedeutung der Methode der rationalen Entscheidungswahl in Rawls’ 
Argument im besonderen und in der Vertragstheorie im allgemeinen. 
Die Idee des Gesellschaftsvertrags kann möglicherweise auch ohne ei­
nen direkten Bezug auf diese Methode der rationalen Entscheidungs­
wahl und der von ihr implizierten temporalen Neutralität von Hand­
lungsgründen auskommen (vgl. Abschnitt 6. 2 ).

Der Unterschied von Moralität und Rationalität wird von Parfit also 
nicht eigentlich aufgehoben. Rationalität hat nur einen radikal anti­

125

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individualistischen Sinngehalt erhalten, dem man je nach Weltanschau­
ung vielleicht sogar zustimmen kann. Doch die Frage, wie sie sich zur 
Moralität verhält, ob sie ihr untergeordnet werden soll oder nicht, ist 
damit nicht beantwortet. Wenn Parfit in seiner Kritik eines fragwürdi­
gen Personenkonzepts und einer damit verbundenen Rationalitätskon­
zeption, das der Methode der rationalen Entscheidungswahl als Klug­
heit zugrunde liegt, auch erfolgreich ist, so scheitert er doch mit seinem 
Anspruch, die fundamentale Differenz und Hierarchie zwischen Mora­
lität und Rationalität einzuebnen. Der Sinngehalt der Intuition einer 
Verschiedenheit von Personen kann als weitgehend unabhängig von der 
metaphysischen Grenzziehung um die dieser Intuition zugrundeliegen­
den Einheiten verstanden werden. Schließlich kam es der Vertragstheo­
rie nur auf die grundlegende Differenz von Rationalität und Moralität 
an, wobei letzterer gegenüber ersterer zugleich eine - zunächst unbe­
gründete - Priorität zukommt.

3 . 4. 3. Demokratie versus politischer Paternalismus

Wohl macht Parfit einige interessante Ausführungen zum Problem des 
kollektiven Handelns, doch leider ergänzt er diese nicht um eine Diskus­
sion der Demokratie, der Partizipation auch der Person in der politi­
schen Willensbildung. Die Abwesenheit eines freien und die Zeit über­
dauernden personalen Willens spiegelt sich bei Parfit auch in der Abwe­
senheit eines gemeinschaftlichen Willens innerhalb einer Nation wieder. 
Obwohl sein Interesse nicht speziell der politischen Moralität gilt, so 
muß man bei Parfit hier doch eine bemerkenswerte Lücke seiner Mo­
raltheorie konstatieren. Parfit bleibt uns Ausführungen auch über die 
Konstitution einer politischen Herrschaftseinheit schuldig; für die ad­
äquate Beantwortung von Fragen, die etwa den Paternalismus oder die 
distributive Gerechtigkeit betreffen, wäre dies allerdings notwendig 
gewesen. Das bereits auf der Ebene der personalen Handlungseinheit 
konstatierte Manko einer Reflexion über die Bedingungen verantwortli­
chen Handelns findet sich im Bereich der Politik wieder.

Wie sollen wir uns überhaupt die gesellschaftlichen Interventionen 
vorstellen, die uns daran hindern können, unserem zukünftigen Selbst 
zu schaden? Wird es Gesetze geben, die jedem Bürger eine bestimmte 
berufliche Laufbahn zuweisen, damit er seinem zukünftigen Selbst und 
auch der Gemeinschaft insgesamt nützlich sein kann? Wird ihm zuletzt 
sogar von einer nach dem Nutzenkalkül vorgehenden Agentur ein Le­
benspartner zugewiesen? Denn welche Entscheidungen haben größeren 
Einfluß auf das Wohlbefinden unseres zukünftigen Selbst als diejenigen 

126

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der beruflichen Lebensplanung und der privaten Familiengestaltung? 
Und was noch wichtiger ist: Wie sollen wir uns überhaupt die pater­
nalistische Staatsinstanz mit Hilfe von Parfits eigener Theorie der per­
sonalen Identität vorstellen, die auf diese Weise in unsere Lebenspla­
nung eingreift? Läßt sich die reduktionistische Sicht der personalen 
Identität und die mit ihr verknüpfte kritische Gegenwartsziel-Theorie 
der Rationalität auf diesen Vater anwenden? Doch wie könnte dieser 
sich denn um die zukünftige Wohlfahrt anderer Menschen sorgen, wenn 
sich seine Sorge nicht einmal auf die eigene Zukunft erstreckt? Parfit 
hätte mit seiner kritischen Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität 
vielleicht die Möglichkeit, das sei der Fairneß wegen zugegeben, den 
politisch Verantwortlichen bestimmte Ziele, die eine Verantwortung für 
das Wohlergehen anderer Menschen umfassen, anzuempfehlen. Selbst 
wenn Parfit recht hat mit seiner Annahme, daß Gründe entweder voll­
ständig (in der Zeit und zwischen Personen) relativ oder vollständig 
neutral sind, so scheint seine Sicht des Paternalismus einer Theorie der 
Handlungsfähigkeit zu bedürfen, die mit seiner Theorie der personalen 
Identität und derjenigen der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalität 
wenn nicht inkonsistent, so doch schwer zu vereinbaren ist.

Diese bemerkenswerte Abwesenheit einer Reflexion über die Konsti­
tution und Legitimation politischer Handlungs- und Herrschaftseinhei­
ten hat man nicht zuletzt in einem engen Zusammenhang mit Parfits 
reduktionistischer Auffassung der personalen Identität zu sehen, die 
bereits die Dimension der Handlungsfähigkeit und Verantwortlichkeit 
ausgegrenzt hat. Schließlich können die verschiedenen mehr oder weni­
ger lustvollen Vorkommnisse, Erfahrungen oder Sinneswahmehmun- 
gen, aus denen sich eine Person zusammensetzt, nicht für irgend etwas, 
das ihnen zustößt oder das tatsächlich passiert, verantwortlich gemacht 
werden. Nicht weiter überraschen kann deshalb auch, daß sein Begriff 
einer kollektiven Identität es als undenkbar erscheinen läßt, einen Be­
griff von kollektiver Handlungsfähigkeit und einem diesem Begriff kor­
respondierenden Begriff einer kollektiven politischen Verantwort­
lichkeit beiseite zu stellen (vgl. zur Selbstbezüglichkeit der Verantwort­
lichkeit Abschnitt 5. 4. 4 ).

Wenn Parfit aber generell recht hätte, daß die Intuition der Verschie­
denheit von Personen falsch ist, dann hätten wir das Verhältnis zwi­
schen Rationalität und Moralität neu zu bestimmen. Es gäbe keinen 
relevanten Unterschied mehr zwischen einer auf die Gesellschaft ausge­
weiteten Klugheit und der Gerechtigkeit. Und insofern es eine Differenz 
gäbe, würde jedenfalls die Verteilungsgerechtigkeit dem Anspruch nach 
einer Maximierung des Gesamtnutzens untergeordnet. Doch an dieser 
Stelle meiner Untersuchung möchte ich keine systematische und umfas­

127

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sende Kritik von Parfits Theorie durchführen; erst im Rahmen der Prä­
sentation des Rawlsschen Konstruktivismus (in Abschnitt 6. 2.) soll eine 
Konzeption der Person präsentiert werden, die einerseits die Einwände 
Parfits ernst nimmt, andererseits die problematischen Konsequenzen 
seiner Moraltheorie hinsichtlich der Aufgaben der politischen Philo­
sophie zu vermeiden erlaubt. Bevor ich jetzt zu einer zweiten utilitaristi­
schen Herausforderung der Rawlsschen Vertragstheorie übergehe, will 
ich die Erörterung der revisionären Strategie Parfits abschließen, indem 
ich auf die besondere Bestimmung des Verhältnisses von theoretischer 
und praktischer Rationalität eingehe, die im Zusammenhang mit seinem 
Plädoyer für eine utilitaristische Moraltheorie zu sehen ist.

3. 5. Selbstauslöschende Theorien und Esoterik

Parfit gründet seine Theorie auf eine bestimmte Metaphysik, die uns 
Auskunft darüber gibt, wie die Welt beschaffen ist und beschrieben 
werden soll. Die praktische Rationalität leitet sich bei Parfit aus der 
Beschaffenheit der Welt und aus dem ab, was wir über sie wissen soll­
ten. Umgekehrt verheißt uns diese Weitsicht aber über die Wahrheit 
hinaus einen praktischen Trost. Diese Sichtweise stellt sich als vorteil­
haft für unser Wohlbefinden heraus; sie befreit uns von unseren engen 
Scheuklappen auf unser eigenes Leben. Die Metaphysik erfahrt bei Par­
fit so noch zusätzliche Unterstützung durch eine Sicht des guten Lebens, 
einer von ihr ganz unabhängigen Quelle aus der praktischen Rationali­
tät. Und selbst wenn hier eine Selbsttäuschung vorliegen sollte, nach 
welcher ich mir aus praktischen Erwägungen eine Meinung über mich 
oder die Welt einbilde, obwohl ich gleichzeitig weiß, daß diese Meinung 
nicht der Wahrheit entspricht (Davidson 1986b; Elster 1983, 148ff), 
muß diese von einem praktischen Standpunkt aus nicht notwendig als 
irrational erscheinen.

Gleichgültig wie stark man diesen Trost als praktisches Argument für 
eine Metaphysik in Anspruch nehmen darf und wie stark man seine 
Rolle in Parfits Metaphysik bewerten mag, beansprucht Parfit jedenfalls, 
daß seine Theorie auch unabhängig davon die wahre Theorie sei. Doch 
nun könnte man zurückfragen, ob die Wahrheit einer Theorie schon ein 
hinreichender Grund ist, dieser Theorie auch Glauben zu schenken? 
Könnte es nicht weitere Gesichtspunkte geben - die Einführung der 
Kategorie des Trostes scheint diese Zwischenfrage zu stützen -, die ei­
nen Einfluß darauf haben, ob wir eine Behauptung auch glauben sollten 
oder nicht? Parfit scheint anzunehmen, daß es nicht in allen Fällen oder 

128

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedenfalls nicht für alle Menschen gleichermaßen rational ist, an die 
Wahrheit zu glauben. Doch was soll es bedeuten, wenn Parfit selbst im 
Besitz der Wahrheit zu sein beansprucht? Ist das überhaupt noch ein 
glaubwürdiger Anspruch? Wenn sich Parfit einfach selbst als Utilitari­
sten ausgibt, und wenn er auch offen zugibt, daß die theoretische Ratio­
nalität in ihrem empirischen und gesellschaftlichen Gebrauch (also was 
wir über uns selbst und unsere Gesellschaft glauben) der praktischen 
Rationalität (also im vorliegenden Fall der Gesamtnutzenmaximierung) 
untergeordnet ist, hat dann der Anspruch, hier eine wahre Theorie zu 
vertreten, überhaupt noch ein von der Moraltheorie unabhängiges Ge­
wicht? Die Gefahr, sich dabei in einem Zirkel zu bewegen, ist nicht 
gering.

Die Tatsache, daß Parfit ein Utilitarist ist, mag ein möglicher, wenn 
auch nicht hinreichender Grund dafür sein, daß er uns von der wahren 
Sicht zu überzeugen versucht, doch eigentlich könnte es ihm gleichgül­
tig sein, ob wir die wahre Sicht auch glauben oder nicht. Für Utilitari­
sten ist die Wahrhaftigkeit von keiner grundsätzlichen Bedeutung, die 
Wahrheit selbst hat für sie keinen unabhängigen Wert (vgl. dagegen D. 
Lewis 1972, der diesbezüglich zu einer Ehrenrettung des Utilitarismus 
ansetzt). Sollte ein Utilitarist an den Wert der Wahrheit unabhängig von 
deren Bedeutung für den Gesamtnutzen glauben, so kann er dadurch 
schon kein echter Utilitarist mehr sein, der per definitionem nur an eine 
einzige Quelle der Rechtfertigung unserer Meinungen, Handlungen und 
Institutionen glauben kann. Deswegen hat man Parfit zufolge auch das 
Öffentlichkeitserfordemis, wenn überhaupt, mit Hilfe des utilitaristi­
schen Prinzips der Gesamtnutzenmaximierung zu rechtfertigen. Nur 
steht dann eben in Frage, ob man das Öffentlichkeitserfordernis über­
haupt rechtfertigen kann (vgl. Scheffler 1982, 46; Brink 1989, 88f , 
Sidgwick 1981, 490).

Damit sind auch allgemeine Zweifel hinsichtlich der Möglichkeit an­
gesprochen, insbesondere hinsichtlich der verschiedenen Quellen der 
theoretischen und der praktischen Vernunft eine kohärente Struktur der 
Vernunft zu artikulieren. Parfit ist etwa bereit zuzulassen, daß uns die 
theoretische und die praktische Vernunft zu unterschiedlichen Schluß­
folgerungen führen werden: Selbstauslöschende (self-effacing; RP 24) 
Theorien sind in diesem Sinne Theorien der praktischen Rationalität, 
die zwar einerseits wahr sind, andererseits jedoch für ihren eigenen 
Erfolg zur Bedingung haben, daß entweder überhaupt niemand oder 
jedenfalls nur ganz wenige Auserwählte diese kennen oder an diese 
glauben. Die Wahrheit einer Theorie muß deshalb nicht der beste und 
letzte Grund sein, an diese Theorie auch zu glauben (vgl. Scheffler 
1982a, 50). Wenn letztere Bedingung zutrifft, daß nämlich nur einige 

129

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenige sie kennen dürfen und sollen, kann man auch von esoterischen 
Theorien sprechen. Vom Standpunkt der jeweiligen Theorie selbst aus 
gesehen ist es dann besser, daß die Inhalte der jeweiligen Theorie ge­
genüber den von ihr betroffenen Personen geheim gehalten werden. 
Selbstauslöschende Moraltheorien haben zur Bedingung ihres Erfolges 
gerade die Tatsache, daß sie nur von einigen wenigen bewußt angewen­
det werden können.

Warum diese Geheimhaltung? Selbstauslöschende Theorien gehören 
zur großen Klasse der sogenannten selbstzerstörerischen Theorien, die 
ihrerseits auf dem Paradoxon beruhen, daß die beabsichtigte Verfolgung 
und Verwirklichung ihrer moralischen oder außermoralischen Zielvor­
gaben gerade nicht zum jeweils gewünschten Erfolg fuhren würde. Die 
gute Absicht steht hier bei der moralisch erwünschten Wirkung im We­
ge. Und deshalb - um des Zieles willen, das bei dieser Klasse der er­
folgsorientierten Moraltheorien den Ausschlag gibt - wäre es besser, gar 
nicht erst diese Absicht zur Verwirklichung des Zieles zu hegen. Der 
gute Wille ist dann eher ein Hindernis denn die Voraussetzung einer 
guten Tat; und die gerechte Gesellschaft ist das Produkt von unbeab­
sichtigten Nebenfolgen des an anderen Zielen orientierten menschlichen 
Handelns! Der theoretische Gebrauch der Vernunft, die Erkenntnis der 
Richtigkeit beispielsweise einer bestimmten Moraltheorie, und der 
praktische Gebrauch der Vernunft, also die Bestimmung des menschli­
chen Handelns gemäß vernünftiger Kriterien, gehen hier auseinander. 
Eine Moraltheorie ist dann selbstzerstörerisch, wenn die Handlungen 
einer Person, die im Sinne dieser Theorie zu handeln beabsichtigt, vom 
Standpunkt dieser Theorie aus gesehen schlechte Folgen zeitigen. Eine 
pazifistische Gesinnungsethik beispielsweise, wenn es denn überhaupt 
richtig ist, daß sie unter ungünstigen Umständen einen Krieg zur Folge 
haben könnte, könnte als Beispiel einer solchen selbstzerstörerischen 
Moraltheorie gelten.

Die Klugheitstheorie der Rationalität könnte als weiteres Beispiel ei­
ner nun außermoralischen Theorie angeführt werden, die selbstzerstöre­
risch ist. Es ist im Sinne der Klugheit nicht besonders klug, sein Han­
deln nur am eigenen Wohlergehen zu orientieren. Auch andere Theo­
rien der praktischen Rationalität können selbstzerstörerisch sein. So hat 
etwa Sidgwick auf das fundamentale Paradoxon des Hedonismus auf­
merksam gemacht. "The Impulse toward pleasure, if too predominant, 
defeats its own aim.” (1981, 48) In diesen Fällen wäre es besser, wenn 
wir andere Beweggründe unseres Handelns hätten, denn die Hand­
lungsintention vereitelt immer den Erfolg; ihre bloße Existenz steht 
ihrer Realisierung im Wege. So wäre es manchmal in unserem eigenen 
Interesse, eben nicht absichtlich nur unsere eigenen Interessen zu ver­

130

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgen. Die Uneigennützigkeit kann sich als das beste Mittel zur Verfol­
gung des eigenen Nutzens erweisen. Die Legitimation unseres Handelns 
muß also nicht immer mit dessen Motivation zusammenfallen; und 
diese Differenz zwischen einem objektiven Beurteilungsmaßstab und 
einer subjektiven Entscheidungstheorie kann sowohl bei Moraltheorien 
als auch bei Rationalitätstheorien auftreten.

Selbst wenn der eigene Nutzen beispielsweise die richtige Konzeption 
der praktischen Rationalität sein mag, so könnte es doch besser sein, an 
die Richtigkeit der Uneigennützigkeit zu glauben. Die praktische Ratio­
nalität instrumentalisiert in diesem Fall eine theoretische Irrationalität 
zu ihrem eigenen Vorteil. Genauso verhält es sich natürlich auch mit 
moralischen Theorien, nach denen die Orientierung am eigenen Nutzen 
manchmal besser ist als die eifrige Verfolgung eines moralischen Zieles 
mit verheerenden Folgen. Selbstzerstörerische Theorien, ob mm morali­
sche oder nichtmoralische Theorien, sind also durch eine Inkompatibili­
tät von theoretischer und praktischer Rationalität gekennzeichnet. Es 
mag dann gute Gründe für eine theoretische Irrationalität etwa in Form 
der Selbsttäuschung geben, um von einem praktischen Standpunkt aus 
gesehen rational zu handeln.

Zwei weitere Unterscheidungen sind dieser ersten Unterscheidung 
von selbstzerstörerischen versus nicht selbstzerstörerischen Moraltheo­
rien zur Seite zu stellen (vgl. Parfit RP, 53ff. und 87ff). Zum einen 
kann man zwischen individuell und kollektiv selbstzerstörerischen 
Theorien unterscheiden. Eine Theorie ist individuell selbstzerstörerischa 
wenn nur die Handlungen einer einzigen Person betroffen sind, wie wir 
es im Falle der Klugheitstheorie der Rationalität kennengelemt haben. 
Eine Theorie ist kollektiv selbstzerstörerisch^ wenn wie im Konsequen- 
tialismus beispielsweise die Orientierung aller Menschen einer Gesell­
schaft zusammengenommen an den so oder so bestimmten Konsequen­
zen genau zum gegenteiligen Ergebnis führen würde. Eine Theorie ist 
direkt selbstzerstörerischwenn wir zwar, wie im Gefangenendilemma, 
durchaus erfolgreich unsere jeweiligen Ziele erreichen, aber dennoch - 
im Sinne der Theorie selbst - bessere Resultate hätten erzielen können, 
wenn wir anders handeln würden; und das hat nichts damit zu tun, ob 
die handelnden Personen über die zu erreichenden Ziele etwas wissen 
oder nicht. Eine Theorie ist dagegen nur indirekt selbstzerstörerisch, 
wenn es gerade die Absichten der Handelnden im Sinne der Theorie 
sind, die den Erfolg im Sinne der Theorie vereiteln. Direkt selbstzerstö­
rerische Theorien beinhalten diesen Bezug zu den Absichten nicht; 
unabhängig davon, wie man handeln will, man kann nicht das beste 
Resultat im Sinne der Theorie erreichen.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine direkte Selbstzerstörung der Theorie ist durchaus ein gutes Ar­
gument gegen die Theorie; eine bloß indirekte Art der Selbstzerstörung 
der Theorie, die letztlich auf ihre falsche Übertragung in menschliche 
Handlungsmotivc und -dispositionen zurückzufuhren ist, kann dagegen 
kein Argument gegen die Theorie selbst sein. Eine Theorie, die wie der 
Konsequentialismus indirekt selbstzerstörerisch sein kann, fordert nicht 
von den sie anwendenden Personen, daß sie sich selbst die Erfüllung der 
Forderung dieser Theorie und die Verwirklichung der Ziele dieser Theo­
rie zum Zweck setzen, sie könnten andere Motive für ihr Handeln haben 
und trotzdem die Forderungen dieser Theorie - indirekt - erfüllen. Men­
schen, die aus purem Egoismus das moralisch Richtige tun, sind uns 
deshalb auch oft lieber als Menschen voller guter Wünsche und Absich­
ten, die letztlich nichts bewirken. Indirekt selbstzerstörerische Theorien 
müssen also im Gegensatz zu direkt selbstzerstörerischen Theorien, die 
man besser ganz aufgeben sollte, nicht grundsätzlich falsch sein. In 
Steven Spielbergs Schindlers Liste handelt Oskar Schindler anfangs 
noch als bloßer Egoist, der wenigstens das moralisch Mögliche in der 
gegebenen Situation tut. Doch verändern sich die Motive seines Han­
delns im Laufe des Films in eine genuin moralische Sorge um das 
Überleben der Gruppe von Juden, die auf seiner Liste stehen.

Die Notwendigkeit der Geheimhaltung ist jedoch kein Argument ge­
gen die Möglichkeit der Wahrheit oder Richtigkeit dieser Theorie; und 
deshalb ist es auch auf den ersten Blick nicht selbstverständlich, warum 
die Öffentlichkeit beispielsweise einer Gerechtigkeitskonzeption das sine 
qua non ihrer Rechtfertigung sein sollte. Nur wenn man von der zusätz­
lichen Prämisse einer Einheit und Kohärenz der verschiedenen Ver­
nunftvermögen insgesamt ausgeht (Rawls 1989), kann man selbstauslö­
schende und entsprechend auch selbstzerstörerische Theorien erfolg­
reich kritisieren; nur dann läßt sich gewissermaßen ein Meta-Prinzip 
der Möglichkeit überhaupt einer rationalen Argumentation aufstellen, 
das Inkonsistenzen zwischen theoretischer und praktischer Vernunft 
abzuweisen erlaubt. Dann ist beispielsweise eine Geheimhaltung zum 
Erfolg einer selbstauslöschenden Moraltheorie nicht mehr zwingend 
notwendig, und der jeweilig verantwortlich Handelnde hat es selbst in 
der Hand, die Folgen von zu naiven guten Absichten vorherzusehen, 
und sein Handeln - wenn auch nicht seine an einer richtigen Theorie 
ausgerichteten Absichten - den Erfolgsbedingungen der Theorie ent­
sprechend zu korrigieren und diesen anzupassen. Diese Fragen werden 
noch bedeutsam werden, wenn wir im übernächsten Kapitel auf die 
praktische Relevanz der Moraltheorie zu sprechen kommen.

132

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Resultat dieses Kapitels für den Fortgang unserer Untersuchung 
könnte man in Form einer Frage formulieren: Sind Personen wirklich 
voneinander verschieden? Und wenn dem nicht so sein sollte, würde 
diese Erkenntnis schon genügen, um den vertragstheoretischen Ansatz 
in Frage zu stellen? Parfit argumentiert mit genau dieser Methode und 
diesem Ziel: Er greift die Intuition einer Verschiedenheit von Personen 
an und leitet daraus bestimmte Folgerungen für die Moraltheorie ab. 
Selbst wenn die Schlußfolgerungen, die sich aus der Ablehnung dieser 
These ergeben, nicht mit unseren gewöhnlichen Überzeugungen über­
einstimmen sollten, besteht noch kein Grund, an dieser These blind 
festzuhalten. Unsere gewöhnlichen moralischen Überzeugungen könn­
ten falsch sein, und Parfits Vorschlag, die These der Verschiedenheit 
von Personen in Zweifel zu ziehen, bietet schließlich einen kohärenten 
und zunächst einmal gar nicht unplausiblen Gegenvorschlag der Be­
gründung, einer inhaltlichen Interpretation und der damit verbundenen 
Möglichkeit der gesellschaftlichen Stabilität einer utilitaristischen Kon­
zeption der Moralität an.

Auf einer rein formalen Ebene kann man die Ablehnung einer Ver­
schiedenheit der Personen als eine zweifache Erweiterung unserer Be­
griffe der Rationalität und der Moralität verstehen. Der Anwendungsbe­
reich der Rationalität hat sich gegenüber unserem eigenen Verständnis 
nun auch auf die Beziehungen zwischen Personen ausgeweitet; und im 
Gegenzug hat auch die Moralität, die nun für die Beziehungen zwischen 
verschiedenen zeitlichen Abschnitten innerhalb des Lebens einer einzi­
gen Person eine Rolle spielt, an Reichweite gewonnen. Mit dieser dop­
pelten Erweiterung leistet Parfit einen nicht zu überschätzenden Beitrag 
zur gegenwärtigen Diskussion in der Moraltheorie: Denn die Klug­
heitstheorie der Rationalität erkennt nicht an, daß Moralität nicht nur 
zwischen verschiedenen Personen sondern auch für das Selbstverhältnis 
einer einzigen Person von Bedeutung ist. Die Klugheitstheorie der Ra­
tionalität hat die Moralität aus dem Selbstverhältnis einer Person ausge­
blendet; sie reduziert alle Lebensabschnitte zu bloßen Mitteln der Ma­
ximierung der individuellen Wohlfahrt über das ganze Leben hinweg. 
Und von dieser Theorie ausgehend fällt es nicht allzu schwer, den utili­
taristischen Schritt ihrer Verallgemeinerung auf die ganze Gesellschaft 
nachzuvollziehen. Wenn der Vertragstheoretiker diese Herausforderung 
nun beantworten will, so hat er eine Antwort auf diese doppelte Erweite­
rung von Rationalität und Moralität zu finden. Rationalität hat auch 
eine Rolle im Verhältnis zwischen verschiedenen Personen zu spielen; 
und der Moralität muß im Gegenzug innerhalb des Lebens einer einzi­
gen Person eine eigenständige Bedeutung zukommen.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein weiterer Problemkreis, der von Parfit angesprochen wird, betrifft 
das Problem der Erfordernis der Öffentlichkeit einer Gerechtigkeitskon­
zeption. Solange dieses Erfordernis einfach nur postuliert und als Argu­
ment gegen eine utilitaristische Moraltheorie angeführt wird, bewegt 
man sich in einem sterilen Zirkel. Wir bedürfen daher eines unabhängi­
gen Arguments, um dieses Erfordernis zu begründen; möglicherweise 
werden wir eine Basis dafür in einem bestimmten Ideal der Person fin­
den. Wenn eine Person allerdings bloß als ein Behälter von lustvollen 
oder schmerzhaften Erfahrungen verstanden wird, dann spielt die Mei­
nung der Person über die Rolle der Moralität in der Gesellschaft für den 
Utilitaristen tatsächlich keine Rolle. Doch wenn man es als ebenso 
wichtig ansieht, daß Personen bestimmte Meinungen mit einem Wahr­
heitsanspruch vertreten, wenn man es als von Bedeutung ansieht, daß 
Personen bestimmte Meinungen über die moralischen Prinzipien haben 
und verteidigen, die ihre Handlungen und ihre gesellschaftlichen Insti­
tutionen regulieren, dann könnte das Erfordernis der Öffentlichkeit 
vielleicht ein von strategischen Gesichtspunkten unabhängiges Funda­
ment gewinnen.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102 - am 17.01.2026, 14:46:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1. Personale Identität und Moralität
	3.2. Kollektives Handeln
	3.3. Konversion der Klugheit
	3.4. Der Utilitarismus als politische Moralität?
	3.4.1. Personale Autonomie und Temporalität
	3.4.2. Verteilung und Maximierung
	3.4.3. Demokratie versus politischer Paternalismus

	3.5. Selbstauslöschende Theorien und Esoterik

