3. Die metaphysische Revision der Intuition

Die Intuition der Verschiedenheit von Personen und die damit einher-
gehende hierarchische Differenzierung von Rationalitdt und Moralitit
konnte auf einem blofien Vorurteil beruhen. Vielleicht nimmt der Utili-
tarismus die Verschiedenheit der Personen nicht ernst, doch gibt es
einen guten Grund, dies zu tun? Diese Argumentationsstrategie schlagt
Derek Parfit in seinem Hauptwerk Reasons and Persons ein; mit ihr
versucht er, Rawls’ Idee des Gesellschaftsvertrags iiber ecine Revision
des ihm zugrunde liegenden Verhiltnisses von Rationalitit und Morali-
tdt zu kritisieren. Parfit setzt schon bei Rawls’ Pramisse an; von ihr
ausgehend ist Rawls’ Utilitarismus-Kritik nicht unbedingt falsch, doch
wenn sich die Primisse selbst als unhaltbar erweisen sollte, steht Rawls’
Argument auf schwachen Fiilen. Wenn die Intuition der Verschieden-
heit von Personen in Frage gestellt wird, dann verliert Rawls nicht nur
die intuitive Grundlage fiir die Ablehnung des Utilitarismus, er ist auch
der Basis seines Arguments fiir die Idee des Gesellschaftsvertrags be-
raubt. Parfit zielt auf eine Revision und Korrektur unserer Vorbehalte
gegeniiber dem Utilitarismus, die wir mit der Intuition der Verschieden-
heit von Personen zusammengefalit haben.

Dabei bedient er sich einer bestimmten Metaphysik der Person; er be-
streitet, daB Personen in irgendeiner moralisch bedeutsamen Weise
getrennt oder verschieden seien, indem er die metaphysische Einheit
oder Kontinuitit innerhalb des Lebens einer einzigen Person anzweifelt.
Seine These lautet: Wenn das, was die Getrenntheit der Personen aus-
macht, nimlich daB sie jeweils ein kontinuierliches und damit ein von
anderen klar zu unterscheidendes Leben fiihren, entfillt, so ist man auch
der Grundlage beraubt, weiterhin von einer Verschiedenheit der Perso-
nen, von der damit verbundenen Verhiltnisbestimmung von Rationalitéit
und Moralitit und schlieBlich den sich daraus ableitenden Vorbehalten
gegeniiber einer utilitaristischen Moraltheorie auszugehen. Wenn sich
der Identifizierung von angeblich verschiedenen Personen Schwierig-
keiten in den Weg stellen, so verliert die Redeweise von einer Verschie-
denheit ihren Sinn. Sind erst einmal die trennenden Mauern zwischen
den einzelnen Personen gefallen, dann, denken wir an das Verhiltnis

102

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Rationalitit und Moralitat, wird es auch moglich, Opfer von Rech-
ten und Wohlfahrtsanspriichen zwischen verschiedenen Personen zum
Zwecke der Maximierung des Gesamtnutzens zu rechtfertigen. Bisher
bliecben diese Opfer innerhalb der Rationalititstheorie der Klugheit auf
verschiedene, temporal begrenzte Nutzenniveaus innerhalb des Lebens
einer einzigen Person zum Zweck eines hdheren Individualnutzens
beschriankt. Schlieflich hat ein bestimmter Lebensabschnitt einer Person
keine moralischen Anspriiche gegeniiber anderen Lebensabschnitten der
gleichen Person. Und sicherlich kénnen diese Anspriiche, wenn es denn
moralische und nicht nur prudentielle Anspriiche sein sollten, nicht mit
Hilfe eines dufleren, politischen Zwanges durchgesetzt werden. Die
einzelne Person muf} diese Aufgabe schon selbst 16sen und versuchen,
eine Selbstherrschaft, eine Souverdnitit iiber ihr eigenes Leben - gegen
innere und duflere Widerstinde - durchzusetzen.

Das ist also der grofie Sprung von einer Metaphysik der Person zu ei-
ner allgemeinen Ethik und zu einer politischen Philosophie des Utilita-
rismus, zu welchem Derek Parfit ansetzt. Weder ist seine Metaphysik
der Person besonders neu - schon David Hume oder William James
kann man als deren Vorldufer ausmachen - noch 148t sich seine utilitari-
stische Sozialethik als ausgereift und vollstindig ansehen. Den spezifi-
schen Reiz von Parfits Unternechmen macht jedoch der Briickenschlag
zwischen reduktionistischer Metaphysik und utilitaristischer Moraltheo-
rie aus. Die Metaphysik der Person fithrt Parfit insbesondere dazu, die
Symmetrie von intrapersonalen und interpersonalen Entscheidungs-
prozessen zu rehabilitieren; durch die Revision der Rawlsschen Intuition
will Parfit dem Rationalitits- und dem Moralitdtsbegriff einen neuen
Sinngehalt verleihen und sie in ein neues Verhiltnis setzen, das zuletzt
die Plausibilitét einer utilitaristischen Moralitdt wiederherstellt. Hat die
metaphysische Revision unserer moralischen Alltagsintuition erst ein-
mal die instrumentalistische Klugheitskonzeption der Rationalitét eli-
miniert, so siecht sich der Utilitarismus nicht mehr den intuitiven Vorbe-
halten ausgesetzt, dic Rawls’ in seiner Theorie der Gerechtigkeit arti-
kuliert hat.*

»* Es gibt eine interessante Parallele von Parfits Kritik der Vertragstheorie mit derjenigen der
sogenannten Kommunitarier wie Alasdair Maclntyre (1981), Michel Sandel (1982) oder
Charles Taylor (1985a und b, 1989). Diese haben ebenfalls die Intuition einer Getrenntheit der
Personen in Frage gestellt; sie tun dies aber aus anderen Grinden und ziehen auch andere
SchluBfolgerungen als Parfit. Denn wihrend die Kommunitarier eine angeblich atomistische
Sichtweise des Selbst in den Theorien des Gesellschaftsvertrags als weder empirisch haltbar
noch normativ wiinschbar verwerfen, kritisiert Parfit die Annahme eines kontinuierlichen und
in einen groBeren zeitlichen Zusammenhang integrierten Selbsts. Eine merkwiirdige Umkeh-
rung der Perspektive! Wahrend namlich die Kommunitarier das Selbst als in einem bestimmten
groBeren sozialen Komtext eingebettet und integriert sehen, aus dem es nicht - wie das im

103

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zunichst will ich hier den metaphysischen Status von Parfits revisio-
ndrer Strategic beleuchten und mich dabei seiner reduktionistischen
Sichtweise der personalen Identitit (3. 1.) sowie einigen fiir den Fort-
gang unserer Untersuchung wichtigen Analogien zwischen personaler
und kollektiver Identitit, zwischen personalem und politischem Handeln
zuwenden (3. 2.). Die reduktionistische Sichtweise der personalen Iden-
titat bereitet den Boden fiir Parfits Kritik der Klugheitstheorie der Ra-
tionalitit und ihre daraus abzuleitende Konversion in die Gegenwarts-
ziel-Theorie der Rationalitit (3. 3.). Diese neue Rationalititstheorie ist
nun ihrerseits eng verkniipft mit der iibergreifenden Strategie, einer
utilitaristischen Moraltheorie wieder Plausibilitit zu verschaffen (3. 4.).
Abschliefend will ich einige Fragen aufgreifen, die mit der Publizitits-
bedingung der Begriindung einer Konzeption der politischen Moralitit
zu tun haben, und die um das Verhiltnis von theoretischer und prakti-
scher Rationalitit kreisen werden (3. 5.).

3. 1. Personale Identitdt und Moralitdt

Parfit ist bereit, den deskriptiven Status der Rawlsschen Intuition anzu-
erkennen; er wiirde der These also zustimmen, dal Rawls unseren Ge-
rechtigkeitssinn auf korrekte Art und Weise beschreibt. Doch Parfit halt
dem Rawlsschen Unternehmen entgegen, dafl unser Gerechtigkeitssinn
fehlerhaft ist. Anstatt ihn blofl zu beschreiben, hilt er es fiir wichtiger,
ihn auf seine Richtigkeit hin zu befragen. Seine Uberpriifung fillt nega-
tiv aus: unsere moralischen Intuitionen sind oft unbegriindbar. Deshalb
zielt Parfit darauf ab, unseren Gerechtigkeitssinn zu korrigieren, ihn so
zu verdndern, da er mit seiner revisionidren Metaphysik der Person
iibereinstimmt. Peter Strawson hat zwei Moglichkeiten unterschieden,
Metaphysik zu betreiben: Eine deskriptive Metaphysik begniigt sich
damit, die tatsichliche Struktur unserer Gedanken iiber die Welt zu
beschreiben. Eine revisiondre Metaphysik dagegen zielt darauf ab, eine

Urzustand geschieht - herausabstrahiert werden dirfe, schligt Parfit die entgegengesetzte
Richtung ein und desintegriert das Selbst in en Biindel von zeitlich sukzessiven, atomistisch
vereinzelten Ereignissen und Erfahrungen. Fir die Kommunitarier ist das isolierte Selbst zu
diinn, fiir Parfit scheint es jedoch zu dick. Wenn die Kommunitarier und Parfit also mit ver-
schiedenen Annahmen operieren und zu unterschiedlichen SchluBfolgerungen kommen, so sind
sie sich doch in der Ablehnung einer Konzeption der Person einig, die wie die Rawlssche auf
einer Prioritit des Selbst gegeniiber einer je bestimmten Konzeption des guten Lebens beruht.
Beide machen die Gruppe oder das Kollektiv zum eigentlichen Rechtssubjekt. Den Rechtsan-
sprichen der Individuen kommt darin jeweils nur eine abgeleitete Bedeutung zu (vgl. Gewirth
1982, 150).

104

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bessere Struktur dieser Gedanken iiber die Welt hervorzubringen (1959,
9); und es geht dabei um die Struktur unserer Gedanken, nicht um die
Struktur der Welt selbst! Strawson zahlt sich selbst zu den deskriptiven
Metaphysikern,* Parfit sicht sich demgegeniiber als revisiondren Meta-
physiker aus Temperament. Die Philosophie sollte nach Parfit unsere
Meinungen und Uberzeugungen iiber die Welt nicht nur wiedergeben
und interpretieren; wenn diese falsch sind, sollte sie sie auch verdndern
(RP, x). Parfits Hauptargument setzt bei der Pramisse an, dafl die Welt
vollstindig beschrieben werden kann, ohne dabei die Existenz von Per-
sonen besonders beriicksichtigen zu miissen. Diese These miindet in die
sogenannte reduktionistische Sicht der personalen ldentitdt:

”Reductionists can completely describe reality without claiming that persons
exist.” (RP, 213) “We could therefore redescribe any person’s life in impersonal
terms. In explaining the unity of this life, we need not claim, that it is the life of
a particular person. We could describe what, at different times, was thought and
felt and observed and done, and how these various events were interrelated.
Persons would be mentioned here only in the descriptions of the content of
many thoughts, desires, memories, and so on. Persons need not be claimed to be
the thinkers of any of these thoughts.” (RP, 251)

Denn fiir eine erschépfende Beschreibung der Wirklichkeit ist es nicht
notwendig, daB wir bestimmte aufeinander bezogene physische und
mentale Ereignisse auf die eine oder andere Weise gruppieren oder biin-
deln und daB wir diese verschiedenen Biindel dann Personen nennen.

”A person’s existence just consists in the existence of a brain and body, and the
occurrence of a series of interrelated physical and mental events.” (RP, 211)

Parfit leugnet keineswegs die Existenz von Personen, in manchen Fillen
mag es durchaus sinnvoll sein, von Personen zu sprechen; er streitet
auch nicht ab, daB man sich iiber ein Kriterium der personalen Identitit
in der Zeit unterhalten kann; doch hingt von der Antwort auf diese
Frage viel weniger ab, als man annehmen mag. Denn als Referenzpunkt
bediirfen unsere Theorien von personaler wie auch politischer Moralitéit
- und Parfit nimmt hier keine besondere Trennung zwischen personaler
und politischer Moralitdt vor - nur der objektiven Tatsache, dah es in
der objektiven Welt verschiedene, ginzlich impersonal zu beschreibende
und nur mehr oder weniger lustvolle oder schmerzhafte Ereignisse und
Erfahrungen gibt. Diese Erfahrungen von Freude oder Leid werden hier

¢ Rawls wiirde man wohl ebenfalls dieser Kategorie einer deskriptiven Metaphysik zurech-
nen konnen, obwohl Rawls die Abhangigkeit seiner Gerechtigkeitskonzeption von spezifischen
metaphysischen Doktrinen gerade vermeiden will (TJ § 34, 214; TJ § 69, 454). Er sieht diesen
Begriff mit zu vielen Ambiguitaten kontaminiert und zieht daher vor, ihn zu vermeiden (PL,
29 FN. 31).

105

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

quasi als von bestimmten Subjekten, denen Handlungen zugeschrieben
werden konnen, unabhingige Tatsachen in der Welt aufgefafit.

Die einzelnen Vorkommnisse zu beobachten und zu registrieren und
dabei die schmerzhaften Ereignisse oder Sinneswahrnehmungen mog-
lichst zu vermeiden und méglichst viele lustvolle Erlebnisse herbeizu-
fithren, in dieser Aufgabenstellung erschopft sich die Zwecksetzung
moralischen Denkens und Tuns. Denn der Schmerz oder eine Frustra-
tion bestimmter Wiinsche ist objektiv als schlecht zu beurteilen und das
unabhingig davon, wem sie zuzurechnen sind. Umgekehrt ist ein lust-
volles Erlebnis eine gute Sache, wieder unabhingig davon, wem es zu-
gehort oder wem es zugeschrieben werden kann. Wir haben also eine
Konzeption von Personen als blofier Rezipienten von mehr oder weniger
lustvollen Erfahrungen, von Lustbehdltern bzw. Schmerzempfingern,
die in keinem wesentlichen Zusammenhang - etwa vermittelt iiber ihr
eigenes Tun und Lassen - zu diesen, ihnen einfach zustoflenden Dingen
stehen. Die Idee der freien Selbstbestimmung, die Idee einer Hand-
lungsfahigkeit, die bestimmte Ereignisse in der Welt im Willen eines
Subjekts verwurzelt, die Idee einer Person als eines Rechtssubjekts sind
dieser Metaphysik der Person im Grunde fremd.

Parfits Theorie der personalen Identitit ist vor allem als Kritik an der
angeblich immer noch weit verbreiteten Auffassung des Selbst als eines
kontinuierlichen, cartesianischen Ego zu verstehen. Eine Person zu
einem bestimmten Zeitpunkt ist dann mit einer Person zu einem ande-
ren Zeitpunkt identisch, wenn beiden Personen zu diesen Zeitpunkten
die gleiche geistige Substanz zugesprochen werden kann. Abgesehen
davon, ob Parfit mit dieser Kritik an der sogenannten nicht-
reduktionistischen Sichtweise, die bei der Frage nach einem Kriterium
der personalen Identitit neben der physischen oder psychischen Konti-
nuitdt ein weiteres Faktum annimmt, das die Reidentifizierbarkeit einer
Person in der Zeit erlaubt, nicht bereits weit offenstehende Tiiren ein-
rennt, wird es im vorliegenden Abschnitt darum gehen, ob diese reduk-
tionistische Sichtweise tatsichlich die weitreichenden Schlufifolge-
rungen hinsichtlich einer neuen Moraltheorie erlaubt, die Parfit aus ihr
ziehen zu kénnen meint.

Parfits Illustrierung seines Gedankengangs mit zahlreichen Science-
Fiction Beispielen nimmt sich recht unterhaltsam aus, denn er nimmt
mehrere Gedankenexperimente zu Hilfe, um unsere gewohnlichen An-
nahmen iiber unsere Identitit in ungewohnlichen Situationen auf die
Probe zu stellen. Wenn sie dieser Probe nicht standhalten, so haben wir
sie zu korrigieren. So stellt sich Parfit beispielsweise vor, dafl uns die
Technik in Zukunft Transport- und Reisemoglichkeiten zur Verfiigung

106

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellen wird, die wir bisher nur aus Science-Fiction Filmen kennen. Im
Raumschiff Enterprise werden die Besatzungsmitglieder bei Bedarf von
Scottie auf fremde Planeten gebeam!. Stellen wir uns nun vor, wir
konnten mit einem solchen Teletransporter eines Tages zum Mars rei-
sen. Wir werden bei Antritt der Reise auf der Erde von einem Computer
in kleinste Teile zerlegt, alle relevanten Informationen iiber unsere Zu-
sammensetzung werden gespeichert und mit Lichtgeschwindigkeit zum
Mars gefunkt. Dort werden wir von einem anderen Computer nach dem
Vorbild unseres Erdenkorpers naturgetreu wieder zusammengesetzt.
Vielleicht, so stellt sich Parfit vor, wird uns diese Form der Telemotion
eines Tages so selbstverstidndlich werden wie es uns das Fernsehen ge-
worden ist (RP, 199f.).

Es konnte natiirlich einmal ein Unfall passieren. Vielleicht wird bei
einem dieser Unfille das Original aufgrund eines technischen Fehlers
nicht zerstort, sondern lebt auf der Erde weiter, wihrend auf dem Plane-
ten Mars die Zusammensetzung eines neuen Menschen nach dem Vor-
bild auf der Erde fehlerfrei verlauft. Was passiert nun? Mub} die Repro-
duktion auf dem Mars um ihr Leben bangen? Doch der Zufall steht auf
ihrer Seite; denn die Ableseprozedur hat dazu gefiihrt, dafl das Original
auf der Erde in einigen Tagen an einem unheilbaren Herzleiden sterben
mub. Statt der unmittelbaren Zerstorung des Originals auf der Erde
wihrend der Ableseprozedur zogert sich also sein Tod nur um ein paar
Tage hinaus. In der Zwischenzeit haben das Original und die Kopie auf
dem Mars immerhin Gelegenheit, sich iiber eine Satellitenverbindung
zu sehen und miteinander zu sprechen. Wird sich das Original nun
nicht gliicklich schiatzen konnen, daB es eine Kopie von ihm gibt, die
nach seinem Ableben seine Freund- und Liebschaften wird fortsetzen,
seine Projekte und Lebensziele wird verwirklichen konnen? Oder wird
das Original den eigenen Tod bedauern, als ob es keine Moglichkeit der
Fortsetzung seines Lebens gibe? Selbst wenn unsere gewohnlichen Kri-
terien der personalen Identitdt hier keine Anwendung mehr zu finden
scheinen, denn es gibt hier weder eine physische noch eine direkte psy-
chische Kontinuitdt in unserem gewohnlichen Sinne, so scheint es doch,
daf hier die Maglichkeit des Uberlebens als einer Fortsetzung der Le-
bensziele dieses Menschen gegeben ist. Parfit kommt zu der Schluffol-
gerung, daB es im Grunde das Uberleben ist, welches fiir uns wichtig
ist, nicht die Erhaltung der personalen Identitit. Die Frage, welche
Person nun mit der urspriinglichen Person identisch ist, endet in diesem
fiktiven Fall in einem fiir die Hauptsache des durch den kopierten Dop-
pelgianger gewihrleisteten Uberlebens vollig irrelevanten Dilemma.

Die reduktionistische Sicht der personalen Identitit fithrt schlieflich
zu der These, da} es eigentlich gar nicht auf die personale Identitdit an-

107

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

komme: ,, The main conclusion to be drawn is that personal identity is
not what matters. “ (RP, 255) Denn dhnliche Schlufifolgerungen ergeben
sich zum Beispiel im Falle einer Fusion von zwei verschiedenen Perso-
nen. Die Frage der personalen Identitit tritt in den Hintergrund, und
damit verliert auch die Intuition einer Verschiedenheit von Personen an
Bedeutung. Es geht der Person nur noch ums Uberleben in Form einer
wenn auch indirekten physischen oder psychischen Kontinuitdt. Zwei
Personen konnen demnach verschieden sein, und sie kénnen doch die
gleiche Person sein, insofern sie iiber ein identisches Gedichtnis und
iiber identische Lebensziele verfiigen. Interpersonale Nutzenvergleiche
und darauf beruhende interpersonale Kompensationen wiren somit pro-
blemlos moglich. Eine und dieselbe Person kann selbst aus zwei ver-
schiedenen Personen zusammengesetzt sein. Mit diesen hypothetischen
Moglichkeiten und Paradoxien iiber die personale Identitdt greift Parfit
auch unsere gewohnliche Begriffs- und Verhaltnisbestimmung von Ra-
tionalitdt und Moralitit an.

Drei Einwidnde lassen sich gegen diese Sichtweise geltend machen:
Korsgaard (1996a: 13. Personal identity and the unity of agency. A
Kantian response fo Parfit, 363 - 397) betont zunichst, daB es in den
praktischen Fragen, mit denen sich die Moraltheorie zu beschiftigen
hat, nicht auf ein metaphysisches Kriterium der personalen Identitit
anzukommen braucht. Es kommt also nicht so sehr auf bestimmte physi-
sche oder psychische Verbindungen in der Zeit an, um von ein und
derselben Person zu verschiedenen Zeitpunkten sprechen zu konnen.
Wichtig ist in diesem Zusammenhang jedoch eine andere Frage: Sind
die jeweiligen Interventionen und Manipulationen dieser Kontinuitit
von der betroffenen Person selbst auforisiert oder nicht? Und hat das
betroffene Subjekt die Zustimmung zu den Verdnderungen gegeben, die
sein fritheres Selbst mit seinem spéteren Selbst in Verbindung setzen?

“Writers on personal identity often tell stories about mad surgeons who make
changes in our memories or characters. These writers usually emphasize the fact
that after the surgical intervention we are altered, we have changed. But surely
part of what creates the sense of lost identity is that the person is changed by
intervention, from outside. The stories might affect us differently if we imagined
the changes initiated by the person herself, as a result of her own choice. You
are not a different person just because you are very different. Authorial psycho-
logical connectedness is consistent with drastic changes, provided those changes
are the result of actions by the person herself or reactions for which she is re-
sponsible.” (Korsgaard 1996a, 379f.; meine Hervorhebungen)

Habe ich der Telemotion zugestimmt, habe ich die damit auftauchenden
Folgeprobleme in einer Art notariell beurkundeter Nachfolgeerkldrung

108

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von vornherein geregelt, so diirfte sich die Frage nicht mehr stellen, ob
die Kopie auf dem Mars nun mein legitimer Nachfolger im Falle meines
Erdentodes sein wird oder nicht. Selbst wenn ich groflen physischen
oder psychischen Verinderungen ausgesetzt bin, bleibe ich dieselbe
Person, solange ich mich selbst als Ursache - oder wenigstens als je-
mand, der diese Verdnderung freiwillig annimmt, akzeptiert oder autori-
siert - begreifen kann. Der entscheidende Punkt ist dabei, da} das Fort-
bestehen oder die Fortentwicklung der Person wesentlich eine Frage der
moralischen Verantwortlichkeit der betreffenden Person selbst und nicht
eine Frage der Metaphysik der personalen Identitit in der Zeit ist. Und
daraus folgt: eine Metaphysik der personalen Identitit in der Zeit ist
wesentlich auch als Resultat einer ihr vorhergehenden moraltheoreti-
schen Position bzw. einer ethischen Auffassung der betreffenden Perso-
nen zu konstruieren. Parfit sagt: ., If we have changed our view about
the nature of personal identity, we ought to change our beliefs about
rationality, and about morality.“ (RP, 282) Das Gegenteil konnte aber
ebenso gut zutreffen: Wenn wir unsere Annahmen beziiglich der Ratio-
nalitit, und beziiglich der Moralitit nicht 4ndern wollen, miissen wir
vielleicht die metaphysischen Spekulationen Parfits tiber die Natur der
personalen Identitit in Zweifel ziehen.

Der erste Einwand miindet in einen zweiten, der in Frage stellt, ob es
tatsdchlich nur die geistige Substanz eines cartesianischen Ego ist, die
eine Sorge um mein personliches zukiinftiges Leben und eine Reidenti-
fizierung in der Zeit begriinden kann? Eine Revision unserer metaphysi-
schen Ansichten iiber den Grund unserer Kontinuitit als Person in der
Zeit muf} nicht unbedingt mit dem Verlust unseres Interesses an unserer
kiinftigen Wohlfahrt einhergehen. Denn vielleicht ist es uns nicht
gleichgiiltig, wer denn eigentlich iiberlebt, selbst wenn es uns haupt-
sdchlich nur auf das eigene Uberleben ankommen sollte. Unter Umstin-
den mogen uns aber andere Dinge wichtiger sein als unser eigenes
Uberleben. SchlieBlich ist es ein unbestreitbares empirisches Faktum,
daB die Menschen ihr Uberleben nicht jederzeit iiber alle anderen Werte
stellen. Es 146t sich auch nicht pauschal sagen, dah} dieses Faktum nur
auf die Irrationalitit dieser Menschen zuriickzufithren sei. Unter Um-
stinden kann es rational sein, auf das bloBe Uberleben zu verzichten,
wenn damit andere Dinge, die mit meiner Identitdt als Person, die mit
dem, was meine Person eigentlich ausmacht geopfert werden miiiten
zur einschligigen Debatte vgl. Noonan 1989; Perry 1976; Williams
1973a; Reid 1975; Hume 1969: Book I, Part 1V, vi: Of personal iden-
fity). Hierbei ist die Frage nach der Identitit der Person nicht nur als
Frage nach dem Kriterium der Reidentifizierbarkeit einer Person in der
Zeit zu verstehen. Sie zielt auch auf die qualitativen Lebensinhalte einer

109

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestimmten Person ab. Die qualitative Identitiit einer Person in der Ge-
sellschaft ist unter Umstinden genauso bedeutsam wie ihre numerische
Identitit in der Zeit.

Ein letzter Einwand zielt auf die merkwiirdige Vereinfachung all der
Gedankenexperimente, welche die betreffende Person schon von vorn-
herein als scheinbar véllig isoliert darstellt. Die menschlichen Bezie-
hungen, die diese Person mit ihren Mitmenschen pflegt, die rechtlichen
Verhiltnisse, die diese Person zum Teil auch selbst geschaffen hat und
die sie an andere Personen binden, scheinen wie in Luft aufgelost und
fiir die Frage nach der Identitit der Person in der Zeit ohne Bedeutung.
Auf dieses Versdumnis bei Parfit hat Strawson hingewiesen:

“He treats the issue almost exclusively from the point of view of the person
whose continuity is in question, paying relatively little attention to that person’s
place in society or his relations to others. ... Properties can be divided. Families
present more difficulty.” (1984, 44; vgl. Daniels 1996, 132f.)

Bildet die Frage nach einem Kriterium der personalen Identitt in der
Zeit, iberhaupt eine sinnvolle Fragestellung, wenn man dabei vom so-
zialen und rechtlichen Kontext dieser Person abstrahiert? Wenn die
gesellschaftlichen Umstéinde einer Person bei ihrer Reidentifizierung in
der Zeit keine wesentliche Rolle spielen, so mag auch der Umkehrschluf3
zutreffen, daf namlich ein bestimmtes metaphysisches Kriterium der
personalen Identitét in der Zeit keine wesentliche Rolle fiir die Beurtei-
lung gesellschaftlicher oder rechtlicher Verhiltnisse spielt.

Ein Argument kann Parfit gegen diese Einwidnde noch vorbringen,
und dieses Argument macht Anleihen beim Buddhismus, welcher in den
individuellen Wiinschen und Begierden selbst nur eine Verfehlung des
rechten Gliicks zu sehen vermag. Nach Parfit haben wir ndmlich prakti-
sche Griinde, die reduktionistische Sichtweise der personalen Identitat
zu akzeptieren, Griinde, die zuletzt viel wichtiger sein mégen, als die
Behauptung, daf sie die wahre Sichtweise ist, ,, the true view about all
people at all times” (RP, 273). Denn diese Sicht der personalen Identi-
tat eroffnet uns geradezu phantastische Aussichten auf ein langes und
erfiilltes Leben, und zwar auf eine Weise, die wir uns bisher nicht haben
vorstellen kénnen. Wir gewinnen damit plotzlich die Moglichkeit, die
zeitlich eng gesteckten Grenzen unseres endlichen Lebens zu iiber-
schreiten. Uns wird ein Uberleben in Aussicht gestellt, obwohl oder
gerade weil dic personale Identitit keine Rolle mehr spielt. So scheint
zuletzt eine Sicht des guten Lebens, eine bestimmte Ethik sowohl Parfits
Metaphysik der Person als auch seiner utilitaristischen Konzeption der
Moralitit zugrunde zu liegen.

110

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie schon Rawls im Begriff einer stabilen wohlgeordneten Gesell-
schaft ist auch Parfit an einer Konvergenz von verschiedenen Quellen
sowohl der praktischen als auch der theoretischen Rationalitdt interes-
siert. Die Tatsache, daB die reduktionistische Theorie der personalen
Identitit uns zu frésten vermag, denn sie verheifit uns cin Uberleben
nach unserem Tod, bedeutet, daB Parfit sich nicht scheut, auch die prak-
tische Rationalitit, also die Sorge um das gute Leben, fiir die Absiche-
rung der Ergebnisse seines Gebrauchs der theorefischen Rationalitit,
seiner spekulativen Metaphysik der Person, in Anspruch zu nehmen.
Parfit hebt ein geradezu emanzipatorisches Potential seiner revisiondren
Metaphysik hervor; die Emanzipation bezieht sich hier aber nicht auf
die Befreiung von einer ungerechten politischen Herrschaft, sondern auf
eine Befreiung von der Herrschaft, welche die vergehende Zeit iiber uns
ausiibt. Als sterbliche Personen scheinen wir dieser ohne unser Einver-
stindnis oder ein Mitspracherecht unentrinnbar unterworfen. Parfits
Metaphysik verheifit uns eine Befreiung von dieser Herrschaft als wir
durch psychologische Kontinuititen unser Uberleben auch jenseits der
Identitit unserer Person sichern kénnen. Die Emanzipation von der
Herrschaft der Zeit bezieht sich gleichzeitig auch auf die uniiberwind-
lich scheinende Begrenzung auf unser eigenes Leben, das wir abgetrennt
und isoliert von anderen Personen fristen miissen.

I seemed imprisoned in myself, My life seemed like a glass tunnel, through
which I was moving faster every year, and at the end of which there was dark-
ness. ] now live in the open air. There is still a difference between my life and
the lives of other people. But the difference is less.” (Parfit RP, 281)

Die Moglichkeit eines flieBenden Ubergangs von einer Person zur ande-
ren bereichert unser Leben, wir gewinnen dadurch ein viel breiteres
Lebensspektrum. Wir kénnen Fusionen mit anderen Personen eingehen;
und wir konnen damit letztlich sogar unseren Tod durch das Fortleben
in und mit anderen Personen iiberwinden.

I find the truth liberating, and consoling. It makes me less concerned about my
own future, and my death, and more concerned about others. I welcome this
widening in my concern.” (Parfit RP, 347)

Parfit gerdt also zuletzt sogar ins Schwirmen iiber die Moglichkeiten
einer neuen Freiheit, die ihm seine Sicht eroffnet. Freiheit bedeutet fiir
ihn nicht so etwas wie Selbstbestimmung, sondern er sieht seine Freiheit
eher in einem Selbstverlust, im Aufgeben der engen Sorge bloff um das
eigene Leben. Doch auch an dieser Sicht sind Zweifel wohl in mehrfa-
cher Hinsicht angebracht, mufl doch zum einen die Sicht der Freiheit als
Selbstbestimmung gar nicht notwendigerweise Parfits Freiheitsbegriff

111

https://doi.org/10.5771/6783485993003-102 - am 17.01.2028, 14:48:06. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ XM


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

widersprechen. Im Gegenteil, erstere konnte letzterer vielmehr zugrunde
licgen. Seine eigene Vorstellung von Freiheit ist geradezu parasitar
gegeniiber einer Sicht von Freiheit als Selbstbestimmung. Ohne das
Recht zur Selbstbestimmung, ohne bestimmte garantierte Menschen-
rechte hatte Parfit gar nicht erst die Moglichkeit. seine eigene Sicht-
weise zu propagieren. Und auflerdem stellt sich die Frage, wie Parfit mit
denen zu verfahren gedenkt, die seine eigenen Vorstellungen von Frei-
heit nicht teilen.

Parfit spricht zwar von einer neuen utilitaristischen Moraltheorie, mit
dem Spezifikum einer politischen Vernunft beschiftigt er sich aber nicht.
Sollte Parfit sich liberal zeigen und abweichende Meinungen solange
tolerieren, bis er deren Triger durch bessere Argumente von seiner
eigenen Ansicht iiberzeugt hat, kann seine utilitaristische Moraltheorie
wohl auch nicht als Grundlage einer politischen Konzeption der Ge-
rechtigkeit dienen. Ist er dagegen im Namen der Wahrheit bereit, ab-
weichende Meinungen gegen ihr besseres Wissen und gegen ihren Wil-
len zu ihrem wahren Gliick zu verhelfen, so wird seine Moraltheorie
zuletzt Auswirkungen zeitigen, die auch Derek Parfit nicht mehr zu
akzeptieren bereit sein wird. Bei Parfit fehlen einfach konkretere Hin-
weise zur spezifischen Frage nach den Kriterien der Legitimitit politi-
scher Herrschaft, obwohl sich bei ihm durchaus Uberlegungen zum
Begriff der kollektiven Identitit und des kollektiven Handelns finden,
die auch von zentraler Bedeutung fiir die uns spiter interessierende
Frage nach der politischen Autonomie der Staatsbiirgerschaft eines
Gemeinwesens sein wird.

3. 2. Kollektives Handeln

Parfit begniigt sich nicht mit der Revision unserer Sicht der personalen
Identitit, er will auch unsere Sicht auf die Gesellschaft verindern. Sind
Personen erst einmal als nicht mehr wesentlich voneinander verschie-
dene Wesen definiert, so hat diese neue Sichtweise der Inhalte und des
Verhiltnisses von Rationalitit und Moralitit auch Konsequenzen fiir die
Beurteilung unseres Handelns in der Zeit und in der Gesellschaft. Die
reduktionistische Auffassung der personalen Identitit ist in unmittelba-
rem Zusammenhang mit einer reduktionistischen Auffassung der kollek-
tiven Identitdat zu sehen. Kollektive Akteure sind individuellen Akteuren
vergleichbar; Nationen sind demnach auch individuellen Personen ver-
gleichbar.

112

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

“A person is like a nation.” (Parfit RP, 275) "When wie consider nations, most
of us are Reductionists. We believe that the existence of a nation involves
nothing more than the existence of its citizens, living together on its territory,
and acting together in a certain way.” (RP, 332)

Auch kollektive Akteure sind bei Parfit nicht organische Einheiten mit
einer eigenen, iiberpersonlichen Seele, sondern blofd mehr oder weniger
zufillig entstandene Agglomerationen von Einzelpersonen, die be-
stimmte physische oder psychische Charakteristika teilen, dariiber hin-
aus jedoch durch keine tieferen Gemeinsamkeiten zusammengehalten
werden. Nationen sind ebenso wenig wie Personen diejenigen moralisch
bedeutsamen Einheiten, auf die es einer moralischen oder politischen
Theorie ankommen wiirde (RP, 341).

Was Parfit bei seiner Analogie zwischen Nationen und Personen je-
doch iibersieht, betrifft die Tatsache, dafl sich die Nationen (wie auch
Personen) nicht einfach passiv und willenlos in das ihnen gemeinsam
widerfahrende Schicksal in der Geschichte oder in den internationalen
Kontext fiigen. Die unpersonliche Beschreibung des Universums wiirde
Liicken aufweisen, Liicken, die sich daraus ergeben, daB} Personen etwas
bewirken und verdndern konnen; und sie haben zudem fiir die Folgen
ihrer Handlungen auch Verantwortung zu tragen. Und das ist bei Natio-
nen auf einer kollektiven Ebene nicht viel anders. SchlieBllich geht das
Bestreben der Biirger cines Gemeinwesens dahin, einen Staat zu griin-
den, der geographisch gegeniiber anderen Staaten abgegrenzt ist und vor
allem auch in politischer Hinsicht iiber eine in Form einer Verfassung
festgelegte Entscheidungsprozedur verfiigt. Sie legt fest, wie die gemein-
schaftliche Willensbildung verlduft und wie die auf diese Weise legiti-
mierten Entscheidungen durchgesetzt werden sollen. Ein Staat, wie
auch andere mogliche kollektive Akteure (vgl. Abschnitt 5. 4. 2.), ver-
fiigt Korsgaard zufolge iiber eine spezifische Form der kollektiven Iden-
titat, die iiber die Parfitsche Agglomeration von Personen hinausgeht.

A state is not merely a group of citizens living on a shared territory. We have a
state only where these citizens have constituted themselves into a single agent.
For a group of citizens to view themselves as a state ... we do not need to posit
the state as a separately existing entity. All we need is to grant an authoritative
status to certain choices and decisions made by certain citizens or bodies, as its
legislative voice. Obviously a state is not a deep metaphysical entity underlying
a nation, but rather something a nation can make of itself. (1996a, 373)

Der Staat kann Brennpunkt eines Zugehorigkeitsgefiihls seiner Biirger
werden, ohne daf es dabei einer besonderen metaphysischen geistigen
oder physischen Substanz bediirfte. Ein Staat bleibt nach dem Volker-
recht auch bei bestimmten Veridnderungen seiner Verfassung und seiner

113

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geographischen Grenzen immer noch ein und derselbe Staat. Thm kom-
men die gleichen Rechte zu, und er steht in der Verantwortung fiir die
gleichen Pflichten aus internationalen Vertragen wie seine historischen
Vorginger. Und auch einem Staat kann es unter Umstinden eher auf
diese Art einer praktischen Identitit denn auf sein nacktes Uberleben in
Form von psychologischen Kontinuititen ankommen.

Mit anderen Worten: Der Staat bleibt die gleiche kiinstliche Person
mit einem bestimmten Rechtsstatus, selbst wenn er sich im Laufe der
Zeit qualitativ (demographisch, kulturell, wirtschaftlich) veridndern
sollte. Es gibt Formen der kollektiven Selbstbestimmung, die eine Form
der kollektiven Identitdt in der Zeit herstellen, ohne dabei einer beson-
deren kollektiven geistigen Substanz zu bediirfen, die unabhingig von
den Mitgliedern dieses Verbandes bestehen wiirde. Die kollektive Hand-
lungsfihigkeit bedarf nicht unbedingt der Verschmelzung aller Staats-
biirger zu einem monolithischen Gebilde, das keine Einzelpersonen
mehr kennen wiirde. Analog dazu bedarf es keiner geistigen Substanz
fiir das Individuum, um eine moralisch bedeutsame Identitit und Ver-
antwortlichkeit der Person in der Zeit auszubilden; denn auch eine Per-
son kann ihre Identitit in der Zeit als eine Art 6ffentliche Identitit eta-
blieren, die sich iiber ihre Rechte und Pflichten in einer politischen
Gemeinschaft definiert. Parfit tduscht sich also, wenn er denkt, Natio-
nen - in Analogie zu den moralischen Personen - den Status von signifi-
kanten moralischen Einheiten verweigern zu konnen.

Selbst wenn wir also an der Analogie zwischen Personen und Natio-
nen festhalten wollen, ergeben sich daraus nicht die Schlufifolgerungen,
die Parfit aus ihr zieht. Es verhilt sich vielmehr umgekehrt; gerade die
Tatsache, dafl Nationen iiber keine sie einende metaphysische Einheit in
der Zeit verfiigen, aber dennoch eine praktische, rechtliche Identitit in
Form etwa eines Staates annehmen kénnen und fiir vergangene Verbre-
chen zur Rechenschaft gezogen oder haftbar gemacht werden konnen,
ihre Grenzen zu verteidigen trachten, iiber eine innere VerfaBitheit ver-
fiigen, die auch geschichtliche Entwicklungen zu lenken oder wenig-
stens zu beeinflussen versucht und dem Willen der Staatsbiirger unter-
wirft, konnte uns zum AnalogieschluB} fithren, auch die reduktionisti-
sche Sicht der personalen Identitit zu verwerfen. Wie eine Nation kann
sich auch eine Person als ein zeitlich erstrecktes Subjekt ihrer Handlun-
gen und ihrer Rechtsanspriiche entwerfen und selbst verstehen, ohne
dabei schon einer cartesianischen Metaphysik der geistigen Substanz zu
bediirfen, die ihre Identitit in der Zeit garantiert.

In der internationalen Politik ist es offensichtlich, dafl Nationen er-
heblich mehr am Schutz ihrer Identitit und Integritit interessiert sind
als Parfits Annahmen erkldren konnten. Es gibt internationale Konflikte

114

17.01.2026, 14:46:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie es interpersonale Konflikte innerhalb einer Gesellschaft gibt; man
kann nicht davon ausgehen, dafl die Grenzen zwischen den Nationen
ohne jegliche moralische Bedeutung wiren, Nationen kimpfen um ihre
Verschiedenheit und ihre Grenzen genauso wie dies verschiedene Per-
sonen tun, und dieser Verschiedenheit der Nationen liegt zuletzt ein der
Verschiedenheit von Personen &dhnliches Verhiltnis von Rationalitit
und Moralitit auf der Ebene kollektiver Akteure zugrunde. So erlaubt
uns die Analogie zwischen Personen und Nationen zum Schluf} eine zu
Parfits geradezu kontriare Schlufifolgerung, die Analogie bestitigt uns
eher in der Annahme, daf die Handlungseinheit bzw. -fihigkeit eines
Subjekts wie auch seine moralischen Anspriiche gegeniiber anderen
Subjekten nicht von einer metaphysischen Integration und Synthese
aller seiner Elemente abhingt. Doch seien damit nur vorldufige Reak-
tionen gegen Parfits Theorie angefiihrt, innerhalb der Grenzen der vor-
liegenden Untersuchung kann ich keine umfassende kritische Diskus-
sion von Parfits reduktionistischer Sichtweise der personalen Identitit
unternehmen. Eine systematische Antwort auf Parfits Einwinde gegen
Rawls® Intuition einer Verschiedenheit von Personen werde ich erst in
Kapitel 6 entwickeln.

3. 3. Konversion der Klugheit

Unabhingig von der reduktionistischen Sicht der personalen Identitit,
die Parfit in Teil 3 Personal Identity seines Buches prisentiert, entwik-
kelt er in Teil 2 Rationality and Time seines Buches eine Kritik der
Klugheitstheorie der Rationalitit. Beide Argumentationsstrange fiihren
ihn zuletzt zum gleichen Ergebnis, der Revision nimlich der Begriffe
und des Verhiltnisses von Rationalitdt und Moralitit. Da wir mit der
reduktionistischen Auffassung der personalen Identitit Gefahr laufen,
uns in fiir unsere Zwecke unnétige metaphysische Spekulationen zu
verirren, mochte ich in diesem Abschnitt den zweiten Argumentations-
strang verfolgen, der auch die Terminologie wieder aufnehmen wird,
mit der wir uns im vorhergehenden Kapitel vertraut gemacht haben.

Der Hauptpunkt der Kritik Parfits an der Klugheitstheorie der Ratio-
nalitdt besteht in dem Vorwurf, daB} die Klugheitstheorie eine hybride
Form der Rationalitit zur Grundlage hat (RP, 143). Parfit sagt, daB die
Klugheitstheorie (Self-interest Theory of Rationality), also die prudenti-
elle Konzeption der Rationalitit inkohérent sei, denn sie nehme einer-
seits eine temporale Neutralitdt von Griinden, andererseits aber eine
personale Relativitdt von Griinden an. Fur die Klugheitstheorie ist es

115

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

irrelevant, zu welchem Zeitpunkt meines Lebens ich einen bestimmten
Nutzen als Kompensation fiir bestimmte Opfer, die ich in der Gegen-
wart erbringe, erhalten werde; ich verstehe mich als ein und dieselbe
Person. die sich kontinuierlich in der Zeit durchhilt. Nicht jedoch ist es
dieser Theorie zufolge von Belang, wem nun der Nutzen als zu er-
wartendes Resultat meines Handelns zukommt. Bin nicht ich es, der -
wenigstens zu einem spiteren Zeitpunkt - von meinen Opfern profitiert,
so liegt fiir die Klugheitstheorie der Rationalitit kein guter Grund vor,
iiberhaupt ein Opfer in der Gegenwart zu erbringen. Der Altruismus er-
scheint ihr als irrational, wenn es denn nicht eine Identifikation mit
einer anderen Person gibt, um deren Wohlfahrt ich mich wie um meine
eigene Wohlfahrt sorge.

Parfit hilt diese Doppelmoral im Sinne zweier verschiedener Hand-
lungsanweisungen fiir zwei verschiedene Gebiete, die seiner Meinung
nach einheitlich behandelt werden sollten, fiir unbegriindet. Sein Vorbe-
halt beruht aber nicht auf moralischen Griinden, er griindet in der Auf-
fassung, die praktische Rationalitiit habe sich in ihren femporalen und
sozialen Dimensionen symmetrisch zu verhalten. Griinde konnen doch
nicht, je nach Anwendungsgebiet in der Zeit oder in der Gesellschaft,
einerseits neutral und andererseits relativ sein: Entweder sind Griinde
vollstandig neutral, dann gibt es keinen Grund, die eigene Person ge-
geniiber anderen zu bevorzugen. Die Neutralitit der Rationalitit wiirde
dann eine Unparteilichkeit gegeniiber anderen Personen nahelegen, eine
Parteilichkeit gegeniiber sich selbst verbieten, und zwar genauso wie die
Klugheit eine Unparteilichkeit gegeniiber allen Lebensabschnitten vor-
schreibt. Oder aber Griinde sind vollstdndig relativ, dann gibt es wahr-
haft keinen Grund, sich gegeniiber verschiedenen Lebensabschnitten
seines eigenen Lebens neutral zu verhalten. Die Relativitit der Rationa-
litdt wiirde dann eine Parteilichkeit nicht nur gegeniiber der eigenen
Person, sondern auch gegeniiber der Gegenwart - und zu Lasten der
Zukunft - vorschreiben.

Parfit gleicht also die Dimension der Temporalitit des menschlichen
Lebens der Dimension der Sozialitdt des Menschen an, und da sich nach
seiner Theorie der personalen Identitit eine Person nicht als dieselbe in
der Zeit durchhilt und Parfit ein objektives Verstreichen der Zeit (the
objectivity of temporal becoming; RP, 178) als zusitzliche Pramisse in
sein Argument mit aufnimmt, plidiert er schlieBlich fiir eine vollstdn-
dige Relativitit von Handlungsgriinden in beiden Dimensionen der
menschlichen Existenz. Die Objektivitit des zeitlichen Werdens und
Vergehens 14Bt es entgegen der Klugheitstheorie als wichtig erscheinen,
wann wir etwas tun sollen und wann ein Nutzen oder ein Vorteil unseres
Handelns fiir uns spiirbar wird. Was niitzt es mir, wenn ich meine Le-

116

17.01.2026, 14:46:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bensversicherung erst in 30 Jahren ausbezahlt bekomme? Und was kann
es mir schaden, wenn ich erst in 30 Jahren die schidlichen Folgen mei-
nes lebenslangen Rauchens zu spiiren bekomme? *’

Parfit ersetzt deshalb die Klugheitstheorie durch die kritische Gegen-
wartsziel-Theorie der Rationalitit (Crifical Present-aim Theory, RP,
126). Ihr zufolge kann es rational sein, die gegenwirtigen Ziele zu ver-
folgen, sclbst wenn sie auf Kosten der zukiinftigen Wohlfahrt gehen
sollten. Damit ist keinem puren Hedonismus das Wort geredet, denn
welche spezifischen Inhalte diese jeweiligen Gegenwartswiinsche an-
nehmen ist offen und einer kritischen Deliberation zu unterwerfen. Es
miissen nicht die tatsichlichen, empirischen Wiinsche des Subjekts sein,
die den Standard der kritischen Gegenwartsziel-Theorie abgeben; diese
besitzt ein kritisches Potential, an dem sich umgekehrt die empirischen
Wiinsche messen lassen miissen. Die deliberativ legitimierten Wiinsche
miissen sich durchaus nicht allein auf die Lust, das unmittelbare, gegen-
wirtige Wohlbefinden der Person bzw. der temporal individuierten
Erlebnis- bzw. Empfindungseinheit beziehen. Die Gegenwartsziele sind
vielmehr mit einem breiten Spektrum von Inhalten wie der Ehre, der
Kontemplation, des Spiels usw. vereinbar. Nur konnen diese Wiinsche,
ob sie empirisch oder kritisch zu rechtfertigen sind, nicht als Motivation
fiir ein /angfristiges Planen, Deliberieren und Handeln wirksam werden,;
auf ihre eigentiimliche Weise hoffen sie nur passiv auf die Erfiillung
ihrer Priferenzen, in Aktivitit vermogen sie sich anscheinend nicht
recht umzusetzen.

Fir Parfit ist die Vernunft also durchaus nicht wie bei Hume die
Sklavin der Leidenschaften und Augenblickswiinsche. Sie hat hier ein
kritisches Geschift zu iibernehmen und diese Augenblickswiinsche
inhaltlich zu iberprifen. Die kritische Gegenwartsziel-Theorie der
Rationalitit betrifft nicht nur die Form der Rationalititstheorie hin-
sichtlich der Zeitlichkeit, bezieht sich dann aber auch auf den Inhalt
oder das zu erstrebende Gute. Sie beinhaltet ein Vermogen zur Bewer-
tung der gesteckten Ziele. Der Mafistab der Kritik bleibt bei Parfit je-
doch im Unklaren, sicht man von dem etwas vagen Hinweis auf die
Deliberation iiber Ziele ab. Beispielsweise kann es einen Gegenwarts-
wunsch geben, anderen Menschen zu helfen, auch wenn dies nicht un-

7 Zur Kritik der objektiven Realitit der Zeit siehe dagegen Kant (1977: Bd. III. Kritik der
reinen Vemunft, 78ff) und McTaggart (1934). Nagel (1970) und Sidgwick (1981) haben
dagegen mit einer Parfits Strategie ahnlichen Argumentation andere Schliisse gezogen; so leitet
Nagel aus einer Metaphysik der Person, die diese als ein kontinuierliches Subjekt in der Zeit
sieht, eine vollstandige Neutralitit von Handlungsgriinden ab. Aus der temporalen Neutralitat
der Klugheit schlieBt er auf eine interpersonale Neutralitit von Handlungsgriinden, welche
dann auch den Altruismus erméglicht.

117

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bedingt klug ist; ein anderes Beispiel betrifft die kreative, schopferische
Arbeit des Menschen. Auch wenn der Perfektionismus fiir das eigene
Wohlbehagen unklug sein mag, ein Kiinstler mochte auf jeden Fall, dafl
seine Werke so gut wie moglich sind (RP, 192).** Irrationalitit kann
man ihm wegen seines Verstofles gegen die Klugheit deshalb aber nicht
vorwerfen; denn er kann im Sinne einer kritischen Gegenwartsziel-
Theorie der Rationalitit handeln.

Resultat dieser Uberlegungen zur Rationalititstheorie ist nun eine neue
Bestimmung des Verhiltnisses von Rationalitit und Moralitit. Wir
brauchen keinen grundsitzlichen Gegensatz mehr anzunehmen zwi-
schen einer instrumentell orientierten Rationalitdtstheorie und einer
distributiv orientierten Moraltheorie. Auch wenn die Rationalitit selbst
weiterhin als maximierend verstanden wird, nimmt sie doch einen di-
stributiven Aspekt mit auf; ihr ist die Verteilung der Wohifahrt inner-
halb eines Menschenlebens nicht mehr gleichgiiltig; sie ist nicht mehr
unparteiisch gegeniiber verschiedenen Lebensabschnitten. Sie gibt der
Gegenwart einen Vorrang gegeniiber der Vergangenheit und der Zu-
kunft. Und die Moralitit bleibt zwar weiterhin distributiv, doch da ihr
jetzt die Rationalitit mit einer distributiven Komponente entgegen-
kommt, und da jetzt selbst das intrapersonale Zeitverhdltnis zum An-
wendungsgebiet der Moralitit avanciert, ist ihre Reichweite so grof
geworden, dal} ihre distributive Sorge an Gewicht und Bedeutung ver-
liert und gegeniiber einer maximierend verstandenen Rationalitit in den
Hintergrund tritt.

»We regard the unity of each life as, in its nature, less deep, and as a matter of
degree. We may therefore think the boundaries between lives to be less like
those between, say, the squares on a chess-board - dividing what is all pure
white from what is all jet black - and more like the boundaries between differ-
ent countries. They may then seem less morally important. (Parfit RP, 339)

Wenn der bei Rawls charakteristische Unterschied von Rationalitit und
Moralitidt nicht verschwindet, so verliert doch die Moralitdt damit ihre

% Wolf (1986) und Kagan (1986) weisen darauf hin, daB Parfit die Gegenwartsziel-Theorie
der Rationalitit gegen die Klugheitstheorie ausspielt, obwohl erstere die letztere nicht auszu-
schlieBen brauche. Sie bilde keinen echten Gegensatz zur Klugheitstheorie, letztere stelle
vielmehr nur eine mogliche Variante der ersteren dar. Es gibt schlieBlich auch eine Variante
der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit, die mit der Klugheitstheorie der Rationalitat
identisch ist; wenn nimlich die deliberativ gereditfertigten Gegenwartsziele eben gerade den
langfristigen, lebensumgreifenden Nutzen einer Person im Sinne der Klugheitstheorie zum
Inhalt haben. Parfit tut nicht viel mehr, als unseren Rationalititsbegriff auf eine breitere,
formale Basis zu stellen und gegen bestimmte Inhalte zu neutralisieren. Eine triftige Kritik der
Klugheitstheorie der Rationalitat liegt bei thm aber nicht vor.

118

https://doi.org/10.5771/6783485993003-102 - am 17.01.2028, 14:48:06. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ XM


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

klare Prioritit oder wie Parfit sagt, ihr groferes Gewicht (weight) ge-
geniiber der Rationalitat.

,»-The question is whether we should accept the principles of distributive justice,
and, if so, how much weight we ought to give these principles. I claim that, on
the Reductionist View, it is more plausible to give these principles less weight,
or even no weight.” (RP, 342)

Die Ausdehnung der Rationalitdt auf eine kollektive Einheit, wo sie
dann das definiert, was als Moralitit verstanden wird, gewinnt dadurch
an Plausibilitit. Denn, und das allgemeine Ziel von Parfits Uberlegun-
gen darf iiber diesen Einzeliiberlegungen zum Rationalititsproblem
nicht aus dem Auge verloren werden, die neue Rationalititstheorie kann
als Versuch gewertet werden eine neue Moraltheorie auch des Utilita-
rismus zu stiitzen. Die Kritik des Utilitarismus von Rawls (vgl. Ab-
schnitt 2.1.) verliert dann ihre wichtigste Stiitze. Freiheitsrechte und die
Sorge um die soziale Gerechtigkeit sind durch den neuen Personbegriff
nicht mehr sinnvoll anzuwenden, die Stabilitdt der Gesellschaft wird
iiber eine neue Theorie der Rationalitit sichergestellt; und dem Offent-
lichkeitspostulat werde ich mich gleich noch zuwenden (Abschnitt 3.
5.). Parfits Theoriec mochte regelrecht das Selbstverstindnis des Men-
schen korrigieren, er strebt regelrecht eine Konversion ihrer Meinungen
und Uberzeugungen beziiglich ihrer Vorstellung des Guten an; sie sollen
nicht mehr zunichst an ihre eigene zukiinftige Wohlfahrt denken, son-
dern sich den anderen Gesellschaftsmitgliedern niher fiithlen, sich mit
ihnen identifizieren, denn sie sind es, die ihr Uberleben sichern. Daher
wird auch das Stabilitdtsproblem im Idealbild einer utilitaristischen
Gesellschaft, wie Parfit es andeutungsweise zeichnet, keine grofieren
Schwierigkeiten mehr aufwerfen.

Doch darf das Stabilititsproblem (die dritte Aufgabe der politischen
Philosophie) nicht mit dem Transitionsproblem (der vierten Aufgabe)
identifiziert werden. Das Problem der Stabilitit betrifft nur die Méglich-
keit oder Denkbarkeit eines Ideals unter der Voraussetzung von giinsti-
gen Umstédnden, die hier vor allem die bereits vollzogene Konvertierung
aller Mitglieder einer utilitaristischen Gesellschaftsordnung betreffen.
Das Transitionsproblem, welches den Ubergang von den bestehenden
Verhiltnissen hin zum Ideal betrifft, wird von Parfit weitgehend igno-
riert. Parfit wird es schwer haben, viele Anhinger fiir seine neue Lehre
zu finden; zu viele psychologische Widerstinde stchen der Akzeptanz
seiner Theorie im Wege. Die meisten Menschen sind sich selbst gegen-
iiber parteiisch und nicht bereit, sich mit anderen Menschen zu iden-
tifizieren oder gar ein Gedankenexperiment beziiglich einer moglichen
Fusion ernsthaft durchzufiihren. Jedenfalls hat Parfit das Problem, wie

119

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er das Ideal zu erreichen gedenkt, wenn es noch so weit von der Realitit
entfernt ist. Dariiber hinaus stellt sich uns auch die Frage, inwieweit wir
seine Vorstellungen nun iiberhaupt als mogliche Quelle der Evaluation
und Kritik der Idee der politischen Legitimitit verwenden konnen, an
der wir vor allem interessiert sind. Diese hat vielleicht gegeniiber der
allgemeinen Moraltheorie besonderen Anforderungen zu geniigen, die
bei Parfit nicht hinreichend reflektiert sind.

3. 4. Der Utilitarismus als politische Moralitdt?

In Kapitel 15 Personal Identity and Morality seines dritten Teiles Per-
sonal Identity beschiftigt sich Parfit mit den Schlufifolgerungen, die aus
seiner Erdrterung der personalen Identitit und der Rationalititstheorie
fiir die Moraltheorie zu ziehen sind. Nur zwei von drei wichtigen The-
mengebiete werden in diesem Kapitel angesprochen: Zuerst geht es
Parfit um die Konsequenzen unseres Verstindnisses der personalen
Autonomie und der personlichen Verantwortlichkeit. Hier wird auch das
Problem des Paternalismus angesprochen. Schon hier hitte man sich in
diesem Zusammenhang allerdings eine ausfiihrlichere Diskussion von
individuellen Freiheitsrechten gewiinscht. Der zweite Themenbereich
betrifft die distributive Gerechtigkeit. Wie sollen die Giiter in einer
Gesellschaft verteilt werden? Neben den Freiheitsrechten hitte man sich
allerdings dann auch eine Diskussion der spezifischen Probleme der
politischen Moralitit gewiinscht. Fragen also, welche die demokratische
Mitbestimmung, die eine politische Autonomie oder kollektive Verant-
wortlichkeit der Staatsbiirger betreffen und die damit zusammenhén-
gende Frage nach der Rechtfertigung des Zwangsbefugnis des Staates
vermifit man bei Parfit.

3. 4. 1. Personale Autonomie und Temporalitit

Die Kritik der Klugheit fithrt Parfit zu einem neuen Verstindnis der
personalen Autonomie. Denn nachdem sich die Rationalitit auf die
Gegenwart begrenzt, wird unser zukiinftiges Selbst plotzlich schutzlos
den Handlungen unseres Gegenwarts-Selbst ausgeliefert; deshalb unter-
stellt Parfit es dem speziellen Schutz der Moralitit. Zwar mag es dann
rational sein zu rauchen, doch es wird unmoralisch, da wir von uns
verschiedene Personen auf unrechte Weise schiadigen; paternalistische
Interventionen konnen dann unter Umstinden moralisch gerechtfertigt

120

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sein; der Verstoh gegen die Klugheit ist ein moralisches Vergehen, und
es gibt moralische Griinde, gegen sie vorzugehen.

”We should claim that great imprudence is morally wrong. This claim strength-
ens the case for paternalistic intervention. ... Since we ought to believe that
great imprudence is seriously wrong, we ought to believe that we should prevent
such imprudence, even if this involves coercion. Autonomy does not include the
right to impose upon oneself, for no good reason, great harm.” (Parfit RP, 321)

Die personale Autonomie wird bei Parfit deshalb aus der Sorge um den
Schutz aller kurzsichtig gegenwartsfixierten Lebensabschnitte einer Per-
son heraus eingeschrinkt. Der um die Vollkommenheit seines Werkes
besorgte Kiinstler, der dabei seine Gesundheit aufs Spiel setzt, konnte
somit unter Umstinden ein moralisches Unrecht begehen, an welchem
ihn andere Personen - stellvertretend fiir das in seinen Rechten beein-
trichtige zukiinftige Selbst des Kiinstlers - hindern diirften. Ein zukiinf-
tiges Selbst hitte sonst vielleicht unter der Tyrannei seines vergangenen
Selbst zu leiden; es wiirde sich dann in seiner Autonomie beeintrachtigt
schen. Wenn mein fritheres Selbst mir die externen Effekte eines in
bezug auf die Zeit ,egoistischen Lebenswandels aufbiirdet, so kann
man hier nicht mehr von Selbstbestimmung sondern muf} von einer
besonderen Art der Fremdbestimmung, ndmlich einer temporalisierten
Form der Heteronomie sprechen, gegen die man unter Umstinden sogar
mit Zwangsmitteln vorgehen kénnte. Der Paternalismus erscheint aus
der Sorge um die Moglichkeit einer von Vergangenheit und Zukunft
unbelasteten Selbstbestimmung des Gegenwart-Selbst gerechtfertigt.

Mit dieser These befindet sich Parfit nicht in einem direktem Gegen-
satz zum klassisch liberalen Grundsatz, die Interventionen des Staats
auf den Schutz der Rechtsverletzungen von anderen Personen zu be-
grenzen (vgl. Feinberg 1984, Humboldt 1967, Mill 1991). Denn Parfit
propagiert im strengen Sinne keinen Paternalismus, wenn er ein zu-
kiinftiges Selbst als eine vom gegenwartigen Selbst verschiedene Person
ansieht! Die Unterscheidung von Handlungen, die nur das Selbst ange-
hen (self-regarding actions), und Handlungen, die auch andere Perso-
nen betreffen (other-regarding actions), ist innerhalb seiner Theorie gar
nicht mehr sinnvoll zu treffen; sie ist jedenfalls auch auf das Selbstver-
hiltnis einer Person in der Zeit anzuwenden. Wenn diese Unterschei-
dung eingezogen wird, verliert die liberale Kritik staatlicher Interven-
tionen mit Hilfe moralistischer oder paternalistischer Begriindungen
einfach ihren Anwendungsbereich. Doch einerseits ist bei Parfit von
keinem Staat die Rede, der etwa in die Autonomie der Person cingreifen
wiirde, und andererseits wird die liberale Intuition hinsichtlich der Be-
ziechungen zwischen politischem Handeln und unseren Konzeptionen

121

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Rationalitdt und Moralitit auf einer rein formalen Ebene nicht an-
getastet.

Nur der jeweilige Sinngehalt dieser Begriffe ist es, der sich verdndert
hat; sie haben unter der Hand eine neue Bedeutung angenommen, wer-
den aber weiterhin im gleichen Kontext fiir die gleichen Argumente
gebraucht; die Abgrenzung eines Selbst von einem anderen Selbst er-
fahrt hier eine radikale Neubeschreibung, doch die Funktion dieser
Abgrenzung fiir eine moralphilosophische Argumentation verdndert
sich nicht grundlegend. Geht man davon aus, daf} Parfit unter Umstin-
den auch daran denkt, seine moralischen Forderungen mit Hilfe der
staatlichen Zwangsgewalt durchzusetzen, so scheint es nach wie vor
nicht legitim, daf dieser Zwangsapparat zur Durchsetzung des Guten
fiir einen Menschen verwendet werden darf. Eine gerechtfertigte Herr-
schaftsordnung stellt immer noch darauf ab, Schaden von Personen
abzuwenden und deren Rechte zu schiitzen. Verindert haben sich aller-
dings die Grenzen, die eine Person von einer anderen Person trennen,
und revidiert worden ist die dem Nutzenrezipienten zugrundeliegende
Einheit.

Die Frage der personalen Autonomie hat sich damit in eine Frage der
distributiven Gerechtigkeit verwandelt und aufgelost. Die individuelle
Person verliert das Recht, iiber ihr eigenes Leben nach eigenem Gutdiin-
ken zu bestimmen, denn dieses Leben ist nun nicht mehr ihr Leben; die
Wohlfahrt seines zukiinftigen Selbst bedarf des besonderen Schutzes, ob
dieser Schutz nun in die Verantwortung einer politischen Handlungsin-
stanz fallt oder nicht.” Die Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit 14t
die Person nur noch im Sinne der jeweiligen Augenblickswiinsche den-
ken und handeln, die Verteilung von Vor- und Nachteilen innerhalb des
Lebens einer Person kann damit zu einer quasi 6ffentlichen Angelegen-
heit werden. Wo bisher die Rationalitat zustindig war, mufl nun die
Moralitdt mit einspringen und aushelfen; im Gegenzug wird auch eine
spezielle, utilitaristische Konzeption der Rationalitit den bisherigen
Platz unserer moralischen Intuitionen einnehmen.

Durch die Konversion der Klugheit zur Gegenwartsziel-Theorie der
Rationalitit hat die distributive Gerechtigkeit an Reichweite gewonnen,;
die Verteilungsgerechtigkeit kommt nicht nur zwischen nicht mehr
wesentlich zu unterscheidenden Personen zur Anwendung, sie erstreckt

»  Korsgaard weist darauf hin, daB Parfit den Unterschied zwischen personaler und politischer
Gerechtigkeit verwischt; die personale Gerechtigkeit kann sehr wohl Bestandteil einer Moral-
theorie sein, ohne daBl damit schon eine politische Intervention zu deren Realisierung gerecht-
fertigt ware: "We should be opposed to paternalism, then, not because self-concern lies
outside morality, but because freedom is a condition of living one’s own life, or even, as we
say, of being one’s own person.” (1996a, 383)

122

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich auch auf die Wohlfahrtsverteilung zwischen verschiedenen zeitli-
chen Abschnitten innerhalb des Lebens einer Person selbst. Rauchen
wird zu einem moralischen Problem; selbst wenn ich in meinen eigenen
vier Winden niemanden mit dem Tabakgenuf schade, so sind alle mei-
ne zukiinftigen Lebensabschnitte betroffen, die einen berechtigten An-
spruch auf Beriicksichtigung anmelden kénnen. Durch das Rauchen fiigt
man einem zukiinftigen Selbst eventuell einen gesundheitlichen Scha-
den zu, und deshalb kénnte das Rauchen moralisch zu verurteilen sein.
Es ist nicht mehr nur als irrationales Verhalten einer Person anzusehen,
es wird moglicherweise zu einem Unrecht gegeniiber einem anderen
Selbst.

3. 4. 2. Verteilung und Maximierung

Wenn wir uns der distributiven Gerechtigkeit zuwenden, so hat sich ihr
Anwendungsbereich — etwa gegeniiber der begrenzten Reichweite auf
die Grundstruktur einer Gesellschaft - ausgeweitet. Die reduktionisti-
sche Sicht der personalen Identitit fithrt Parfit zur Anwendung von
Prinzipien der Verteilungsgerechtigkeit auch innerhalb des Lebens
einer Person, nicht nur zwischen verschiedenen Personen (vgl. Griffin
WB, 35); es gibt keine wesentliche Differenz mehr zwischen dem Un-
terschied von verschiedenen Personen und dem Unterschied von ver-
schiedenen Zeitpunkten im Leben einer Person. Und diese Ausweitung
der Reichweite der distributiven Gerechtigkeit entfernt uns zunichst von
der Plausibilitit einer utilitaristischen Moraltheorie (RP, 324). Nicht
einmal mehr im Leben einer Person hat die instrumentelle, maximie-
rende Konzeption der prudentiellen Rationalitit einen Platz. Was jedoch
zunichst als Abriicken vom Utilitarismus erscheinen konnte, dient in
Wahrheit seiner Stirkung. Denn unmittelbar nach der Ausdehnung
ihrer Reichweite spricht Parfit davon, daB die distributive Gerechtigkeit
mit der Ausweitung gleichzeitig an Gewicht verloren habe.

Die Ausweitung der Verteilungsgerechtigkeit geht mit einer partiel-
len Subordination - wie schon im klassischen Utilitarismus - unter den
Imperativ einer maximierenden Rationalitdt einher; gerecht ist danach,
was dem grofitmoglichen Gesamtnutzen dient. Da es unmoglich gewor-
den ist, zwischen verschiedenen Personen zu unterscheiden, hat die
distributive Gerechtigkeit nach Parfit ihren Sinn verloren und wird nun
der verallgemeinerten Maximierung der allgemeinen Wohlfahrt erneut
untergeordnet. Die fiir Rawls‘ Intuition charakteristische hierarchische
Differenz von Rationalitit und Moralitit wird von Parfit eingezogen
bzw. umgekehrt, und die distributive Gerechtigkeit wird wieder ein

123

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Instrument fiir die Maximierung des Gesamtnutzens. Sie wird Mittel fiir
einen aufler und iiber ihr liegenden Zweck.

So ist es zwar nach der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit nicht
rational, einen augenblicklichen Gliicksmoment fiir die zukiinftige
Wohlfahrt oder fiir diejenige anderer Mitmenschen zu opfern. Doch es
ist eine moralische Forderung, dies zu tun, wenn damit der Gesamtnut-
zen dieses seltsamen Konglomerats ununterscheidbarer Personen ver-
mehrt wird. Und da die Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit dariiber
hinaus vollkommen offen gegeniiber verschiedenen Inhalten war, kann
sich das zum Vorteil dieser neuen Moralitidtskonzeption auswirken und
ihr entgegenkommen. In der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit
konnte gerade auch eine utilitaristische Moralkonzeption einen Veran-
kerung finden, wenn die gegenwirtigen Ziele ihr entsprechend ausge-
richtet werden. Der Nettoeffekt, der sich nach Parfit aus diesem Mang-
ver iiber eine Ausdehnung der Reichweite und einer gleichzeitigen Ver-
ringerung des Gewichts der Verteilungsgerechtigkeit ergibt, legt die
Wiedereinfithrung einer wutilitaristischen Sicht nahe:

»Though ... the Reductionist View supports widening the scope of distributive
principles, it also supports giving these principles less weight. And, if we give
these principles no weight, it will make no difference that we have given them
wider scope. This 1s how the net effect might be the Utilitarian View.“ (Parfit
RP, 335)

Nachdem sich die Verschiedenheit der Personen durch die Desintegra-
tion der Person in der Zeit selbst als falsch erwiesen hat, kann man die
Methode der rationalen Entscheidungswahl wieder auf die Gesellschaft
als Kollektivsubjekt einer Nutzenfunktion ausdehnen. Der klassische
Utilitarismus kann so iiber den Umweg einer revisiondren Metaphysik
der Person und den daraus sich ergebenden Konsequenzen hinsichtlich
des Verhiltnisses von Rationalitit und Moralitit seine Plausibilitat als
oberstes Prinzip der Normenbegriindung zuriickgewinnen. Das kluge,
egoistische oder einfach seine eigenen Ziele verfolgende Individuum,
das im Zentrum der moralischen Intuition von Rawls stand, durch die
spezifischen Bedingungen des Urzustands in seinen Moglichkeiten der
Parteilichkeit begrenzt war und sozusagen das Bollwerk gegen die utili-
taristische Konflation aller Personen in e¢inem idealen Beobachter bil-
dete, ist mit dieser reduktionistischen Metaphysik gewissermalien elimi-
niert worden.

Ein Einwand dringt sich gegen diese Argumentationsstrategie Parfits
allerdings auf. Denn sclbst wenn die Grenzen zwischen verschiedenen
Personen durchlissiger werden, selbst wenn man auch die Verschieden-
heit von Zeitpunkten innerhalb des Lebens einer Person fiir Fragen der

124

17.01.2026, 14:46:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verteilungsgerechtigkeit 6ffnen kann und die These tatsichlich ernst
genommen werden mufl, da} Fragen der intrapersonalen mit der Frage
der interpersonalen Verteilungsgerechtigkeit verkniipft sind und die
Grenzen, die wir um die respektiven Anwendungsbereiche der Moralitit
und der Rationalitit zu ziehen gewohnt sind, fehlerhaft sind, bedeutet
das nicht, daff diesen Grenzen deshalb gar keine moralische Bedeutung
zukame, daf} sie iiberhaupt kein Gewicht mehr hitten und deshalb nicht
mehr beriicksichtigt werden miifiten. Es kénnen sich neue Grenzen um
Gruppen von Personen gegeniiber anderen Gruppen bilden, es konnen
sich Grenzen auch zwischen verschiedenen groferen Lebensabschnitten,
zwischen verschiedenen Netzwerken intensiverer psychologischer Zu-
sammenhinge bilden; und dafiir wiare dann unsere bisherige Auffassung
einer Konzeption der distributiven Gerechtigkeit weiterhin von Belang
(vgl. Nagel 1981, 124f. FN. 16; Schultz 1986, 736, Daniels 1996, 124).
Daf} es weiterhin unterschiedliche Anwendungsbereiche fiir unser Kon-
zeptionen der Moralitit und der Rationalitit gibt, ist also nicht durch
die These zu entkriften, dah wir diese Anwendungsbereiche bisher nicht
richtig voneinander abgegrenzt hitten.

Selbst wenn sich die Reichweite distributiver Prinzipien durch die re-
duktionistische Sicht der personalen Identitit ausgeweitet haben sollte,
laBt sich kein Verlust ihres Gewichts daraus ableiten. Parfit hat Rawls’
Einwidnde gegen den Utilitarismus nicht direkt zuriickgewiesen. Er ist
ithnen nur ausgewichen und iibersicht dessen Hauptkritik, daB namlich
Opfer der Rechte einer Person zur Vermehrung des Gesamtnutzens
moralisch unzulissig sind. Er wendet Rawls’ Einwand gegen den Utili-
tarismus zunichst einmal gegen die Methode der rationalen Entschei-
dungswahl und spezieller gegen die prudentielle Konzeption der Ratio-
nalitdt an: Nicht einmal innerhalb eines einigen Lebens kénnen Opfer
des augenblicklichen Nutzens zum grofieren Individualnutzen als ge-
rechtfertigt angesehen werden; denn die prudentielle Konzeption der
Rationalitit spielt beim frithen Rawls von A Theory of Justice eine nicht
unerhebliche Rolle. Ob man mit einer Kritik dieser Konzeption aber
allein schon Rawls’ Argumente in Frage stellen kann, ist zu bezweifeln.
Parfits Argumentation beruht nicht zuletzt auf einer Uberschitzung der
Bedeutung der Methode der rationalen Entscheidungswahl in Rawls’
Argument im besonderen und in der Vertragstheorie im allgemeinen.
Die Idee des Gesellschaftsvertrags kann moglicherweise auch ohne ei-
nen direkten Bezug auf diese Methode der rationalen Entscheidungs-
wahl und der von ihr implizierten temporalen Neutralitit von Hand-
lungsgriinden auskommen (vgl. Abschnitt 6. 2.).

Der Unterschied von Moralitidt und Rationalitit wird von Parfit also
nicht eigentlich aufgehoben. Rationalitit hat nur einen radikal anti-

125

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

individualistischen Sinngehalt erhalten, dem man je nach Weltanschau-
ung vielleicht sogar zustimmen kann. Doch die Frage, wie sie sich zur
Moralitit verhilt, ob sie ihr untergeordnet werden soll oder nicht, ist
damit nicht beantwortet. Wenn Parfit in seiner Kritik eines fragwiirdi-
gen Personenkonzepts und einer damit verbundenen Rationalitétskon-
zeption, das der Methode der rationalen Entscheidungswahl als Klug-
heit zugrunde liegt, auch erfolgreich ist, so scheitert er doch mit seinem
Anspruch, die fundamentale Differenz und Hierarchie zwischen Mora-
litdt und Rationalitdt einzuebnen. Der Sinngehalt der Intuition einer
Verschiedenheit von Personen kann als weitgehend unabhingig von der
metaphysischen Grenzzichung um die dieser Intuition zugrundeliegen-
den Einheiten verstanden werden. Schlieflich kam es der Vertragstheo-
rie nur auf die grundlegende Differenz von Rationalitit und Moralitit
an, wobei letzterer gegeniiber ersterer zugleich eine - zunéchst unbe-
griindete - Prioritit zukommt.

3. 4. 3. Demokratie versus politischer Paternalismus

Wohl macht Parfit einige interessante Ausfithrungen zum Problem des
kollektiven Handelns, doch leider erginzt er diese nicht um eine Diskus-
sion der Demokratie, der Partizipation auch der Person in der politi-
schen Willensbildung. Die Abwesenheit eines freien und die Zeit iiber-
dauernden personalen Willens spiegelt sich bei Parfit auch in der Abwe-
senheit eines gemeinschaftlichen Willens innerhalb einer Nation wieder.
Obwohl sein Interesse nicht speziell der politischen Moralitit gilt, so
mufl man bei Parfit hier doch eine bemerkenswerte Liicke seiner Mo-
raltheorie konstatieren. Parfit bleibt uns Ausfithrungen auch iiber die
Konstitution einer politischen Herrschaftseinheit schuldig; fiir die ad-
dquate Beantwortung von Fragen, dic etwa den Paternalismus oder die
distributive Gerechtigkeit betreffen, wire dies allerdings notwendig
gewesen. Das bereits auf der Ebene der personalen Handlungseinheit
konstatierte Manko einer Reflexion iiber die Bedingungen verantwortli-
chen Handelns findet sich im Bereich der Politik wieder.

Wie sollen wir uns iiberhaupt die gesellschaftlichen Interventionen
vorstellen, die uns daran hindern koénnen, unserem zukiinftigen Selbst
zu schaden? Wird es Gesetze geben, die jedem Biirger eine bestimmte
berufliche Laufbahn zuweisen, damit er seinem zukiinftigen Selbst und
auch der Gemeinschaft insgesamt niitzlich sein kann? Wird ihm zuletzt
sogar von einer nach dem Nutzenkalkiil vorgehenden Agentur ein Le-
benspartner zugewiesen? Denn welche Entscheidungen haben grofieren
Einflu® auf das Wohlbefinden unseres zukiinftigen Selbst als diejenigen

126

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der beruflichen Lebensplanung und der privaten Familiengestaltung?
Und was noch wichtiger ist: Wie sollen wir uns iiberhaupt die pater-
nalistische Staatsinstanz mit Hilfe von Parfits eigener Theorie der per-
sonalen Identitdt vorstellen, die auf diese Weise in unsere Lebenspla-
nung eingreift? LaBt sich die reduktionistische Sicht der personalen
Identitit und die mit ihr verkniipfte kritische Gegenwartsziel-Theorie
der Rationalitit auf diesen Vater anwenden? Doch wie kénnte dieser
sich denn um die zukiinftige Wohlfahrt anderer Menschen sorgen, wenn
sich seine Sorge nicht einmal auf die eigene Zukunft erstreckt? Parfit
hitte mit seiner kritischen Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitit
vielleicht die Moglichkeit, das sei der Fairnef wegen zugegeben, den
politisch Verantwortlichen bestimmte Ziele, die eine Verantwortung fiir
das Wohlergehen anderer Menschen umfassen, anzuempfehlen. Selbst
wenn Parfit recht hat mit seiner Annahme, daf} Griinde entweder voll-
stindig (in der Zeit und zwischen Personen) relativ oder vollstindig
neutral sind, so scheint seine Sicht des Paternalismus einer Theorie der
Handlungsfahigkeit zu bediirfen, die mit seiner Theorie der personalen
Identitit und derjenigen der Gegenwartsziel-Theorie der Rationalitiit
wenn nicht inkonsistent, so doch schwer zu vereinbaren ist.

Diese bemerkenswerte Abwesenheit einer Reflexion iiber die Konsti-
tution und Legitimation politischer Handlungs- und Herrschaftseinhei-
ten hat man nicht zuletzt in einem engen Zusammenhang mit Parfits
reduktionistischer Auffassung der personalen Identitit zu sehen, die
bereits die Dimension der Handlungsfihigkeit und Verantwortlichkeit
ausgegrenzt hat. Schliefilich kénnen die verschiedenen mehr oder weni-
ger lustvollen Vorkommnisse, Erfahrungen oder Sinneswahrnehmun-
gen, aus denen sich eine Person zusammensetzt, nicht fiir irgend etwas,
das ihnen zustoft oder das tatsichlich passiert, verantwortlich gemacht
werden. Nicht weiter iiberraschen kann deshalb auch, daB sein Begriff
einer kollektiven Identitit es als undenkbar erscheinen 14ft, einen Be-
griff von kollektiver Handlungsfihigkeit und einem diesem Begriff kor-
respondierenden Begriff einer kollektiven politischen Verantwort-
lichkeit beiseite zu stellen (vgl. zur Selbstbeziiglichkeit der Verantwort-
lichkeit Abschnitt 5. 4. 4.).

Wenn Parfit aber generell recht hitte, dald die Intuition der Verschie-
denheit von Personen falsch ist, dann hitten wir das Verhiltnis zwi-
schen Rationalitit und Moralitdt neu zu bestimmen. Es gibe keinen
relevanten Unterschied mehr zwischen einer auf die Gesellschaft ausge-
weiteten Klugheit und der Gerechtigkeit. Und insofern es eine Differenz
gibe, wiirde jedenfalls die Verteilungsgerechtigkeit dem Anspruch nach
einer Maximierung des Gesamtnutzens untergeordnet. Doch an dieser
Stelle meiner Untersuchung méchte ich keine systematische und umfas-

127

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sende Kritik von Parfits Theorie durchfiithren; erst im Rahmen der Pra-
sentation des Rawlsschen Konstruktivismus (in Abschnitt 6. 2.) soll eine
Konzeption der Person prisentiert werden, die einerseits die Einwidnde
Parfits ernst nimmt, andererseits die problematischen Konsequenzen
seiner Moraltheorie hinsichtlich der Aufgaben der politischen Philo-
sophie zu vermeiden erlaubt. Bevor ich jetzt zu einer zweiten utilitaristi-
schen Herausforderung der Rawlsschen Vertragstheorie iibergehe, will
ich die Erorterung der revisionaren Strategie Parfits abschlieen, indem
ich auf die besondere Bestimmung des Verhiltnisses von theoretischer
und praktischer Rationalitit eingehe, die im Zusammenhang mit seinem
Pladoyer fiir eine utilitaristische Moraltheorie zu sehen ist.

3. 5. Selbstausloschende Theorien und Esoterik

Parfit griindet seine Theorie auf eine bestimmte Metaphysik, die uns
Auskunft dariiber gibt, wie die Welt beschaffen ist und beschrieben
werden soll. Die praktische Rationalitit leitet sich bei Parfit aus der
Beschaffenheit der Welt und aus dem ab, was wir iiber sie wissen soll-
ten. Umgekehrt verheifit uns diese Weltsicht aber iiber die Wahrheit
hinaus einen praktischen Trost. Diese Sichtweise stellt sich als vorteil-
haft fiir unser Wohlbefinden heraus; sie befreit uns von unseren engen
Scheuklappen auf unser eigenes Leben. Die Metaphysik erfihrt bei Par-
fit so noch zusitzliche Unterstiitzung durch eine Sicht des guten Lebens,
einer von ihr ganz unabhingigen Quelle aus der praktischen Rationali-
tat. Und selbst wenn hier eine Selbsttiuschung vorliegen sollte, nach
welcher ich mir aus praktischen Erwigungen eine Meinung iiber mich
oder die Welt einbilde, obwohl ich gleichzeitig weil, daB diese Meinung
nicht der Wahrheit entspricht (Davidson 1986b; Elster 1983, 148ff),
muf} diese von einem praktischen Standpunkt aus nicht notwendig als
irrational erscheinen.

Gleichgiiltig wie stark man diesen Trost als praktisches Argument fiir
eine Metaphysik in Anspruch nehmen darf und wie stark man seine
Rolle in Parfits Metaphysik bewerten mag, beansprucht Parfit jedenfalls,
daB seine Theorie auch unabhingig davon die wahre Theorie sei. Doch
nun konnte man zuriickfragen, ob die Wahrheit einer Theorie schon ein
hinreichender Grund ist, dieser Theorie auch Glauben zu schenken?
Konnte es nicht weitere Gesichtspunkte geben - die Einfithrung der
Kategorie des Trostes scheint diese Zwischenfrage zu stiitzen -, die ei-
nen Einfluf} darauf haben, ob wir eine Behauptung auch glauben sollten
oder nicht? Parfit scheint anzunchmen, daB} es nicht in allen Fillen oder

128

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedenfalls nicht fiir alle Menschen gleichermaflen rational ist, an die
Wahrheit zu glauben. Doch was soll es bedeuten, wenn Parfit selbst im
Besitz der Wahrheit zu sein beansprucht? Ist das iiberhaupt noch ein
glaubwiirdiger Anspruch? Wenn sich Parfit einfach selbst als Utilitari-
sten ausgibt, und wenn er auch offen zugibt, dal die theoretische Ratio-
nalitdt in ihrem empirischen und gesellschaftlichen Gebrauch (also was
wir iiber uns selbst und unsere Gesellschaft glauben) der praktischen
Rationalitdt (also im vorliegenden Fall der Gesamtnutzenmaximierung)
untergeordnet ist, hat dann der Anspruch, hier eine wahre Theorie zu
vertreten, iiberhaupt noch ein von der Moraltheorie unabhingiges Ge-
wicht? Die Gefahr, sich dabei in einem Zirkel zu bewegen, ist nicht
gering.

Die Tatsache, dafl Parfit ein Utilitarist ist, mag ein moglicher, wenn
auch nicht hinreichender Grund dafiir sein, daf} er uns von der wahren
Sicht zu iiberzeugen versucht, doch eigentlich konnte es ihm gleichgiil-
tig sein, ob wir die wahre Sicht auch glauben oder nicht. Fiir Utilitari-
sten ist die Wahrhaftigkeit von keiner grundsitzlichen Bedeutung, die
Wabhrheit selbst hat fiir sie keinen unabhingigen Wert (vgl. dagegen D.
Lewis 1972, der diesbeziiglich zu ciner Ehrenrettung des Utilitarismus
ansetzt). Sollte ein Utilitarist an den Wert der Wahrheit unabhiingig von
deren Bedeutung fiir den Gesamtnutzen glauben, so kann er dadurch
schon kein echter Utilitarist mehr sein, der per definitionem nur an eine
einzige Quelle der Rechtfertigung unserer Meinungen, Handlungen und
Institutionen glauben kann. Deswegen hat man Parfit zufolge auch das
Offentlichkeitserfordernis, wenn iiberhaupt, mit Hilfe des utilitaristi-
schen Prinzips der Gesamtnutzenmaximierung zu rechtfertigen. Nur
steht dann eben in Frage, ob man das Offentlichkeitserfordernis iiber-
haupt rechtfertigen kann (vgl. Scheffler 1982, 46, Brink 1989, 88f;
Sidgwick 1981, 490).

Damit sind auch allgemeine Zweifel hinsichtlich der Moglichkeit an-
gesprochen, insbesondere hinsichtlich der verschiedenen Quellen der
theoretischen und der praktischen Vernunft eine kohdrente Struktur der
Vernunft zu artikulieren. Parfit ist etwa bereit zuzulassen, dab uns die
theoretische und die praktische Vernunft zu unterschiedlichen Schluf}-
folgerungen fithren werden: Selbstausloschende (self-effacing; RP 24)
Theorien sind in diesem Sinne Theorien der praktischen Rationalitit,
die zwar einerseits wahr sind, andererseits jedoch fiir ihren eigenen
Erfolg zur Bedingung haben, dafl entweder iiberhaupt niemand oder
jedenfalls nur ganz wenige Auserwihlte diese kennen oder an diese
glauben. Die Wahrheit einer Theorie muf3 deshalb nicht der beste und
letzte Grund sein, an diese Theorie auch zu glauben (vgl. Scheffler
1982a, 50). Wenn letztere Bedingung zutrifft, daB nidmlich nur einige

129

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenige sie kennen diirfen und sollen, kann man auch von esoterischen
Theorien sprechen. Vom Standpunkt der jeweiligen Theorie selbst aus
gesehen ist es dann besser, daB die Inhalte der jeweiligen Theorie ge-
geniiber den von ihr betroffenen Personen geheim gehalten werden.
Selbstausléschende Moraltheorien haben zur Bedingung ihres Erfolges
gerade die Tatsache, daf sie nur von einigen wenigen bewufit angewen-
det werden konnen.

Warum diese Geheimhaltung? Selbstausloschende Theorien gehdren
zur groflen Klasse der sogenannten selbstzerstorerischen Theorien, die
ihrerseits auf dem Paradoxon beruhen, daf die beabsichtigte Verfolgung
und Verwirklichung ihrer moralischen oder auflermoralischen Zielvor-
gaben gerade nicht zum jeweils gewiinschten Erfolg fithren wiirde. Die
gute Absicht steht hier bei der moralisch erwiinschten Wirkung im We-
ge. Und deshalb - um des Zieles willen, das bei dieser Klasse der er-
folgsorientierten Moraltheorien den Ausschlag gibt - wire es besser, gar
nicht erst diese Absicht zur Verwirklichung des Zieles zu hegen. Der
gute Wille ist dann eher ein Hindernis denn die Voraussetzung einer
guten Tat; und die gerechte Gesellschaft ist das Produkt von unbeab-
sichtigten Nebenfolgen des an anderen Zielen orientierten menschlichen
Handelns! Der theoretische Gebrauch der Vernunft, die Erkenntnis der
Richtigkeit beispielsweise einer bestimmten Moraltheorie, und der
praktische Gebrauch der Vernunft, also die Bestimmung des menschli-
chen Handelns gemaB verniinftiger Kriterien, gehen hier auseinander.
Eine Moraltheorie ist dann selbstzerstorerisch, wenn die Handlungen
einer Person, die im Sinne dieser Theorie zu handeln beabsichtigt, vom
Standpunkt dieser Theorie aus gesehen schlechte Folgen zeitigen. Eine
pazifistische Gesinnungsethik beispielsweise, wenn es denn iiberhaupt
richtig ist, daf} sie unter ungiinstigen Umstinden einen Krieg zur Folge
haben konnte, konnte als Beispiel einer solchen selbstzerstérerischen
Moraltheorie gelten.

Die Klugheitstheorie der Rationalitit konnte als weiteres Beispiel ei-
ner nun auflermoralischen Theorie angefiihrt werden, die selbstzerstore-
risch ist: Es ist im Sinne der Klugheit nicht besonders klug, sein Han-
deln nur am eigenen Wohlergehen zu orientieren. Auch andere Theo-
rien der praktischen Rationalitit konnen selbstzerstérerisch sein. So hat
etwa Sidgwick auf das fundamentale Paradoxon des Hedonismus auf-
merksam gemacht: "The impulse toward pleasure, if too predominant,
defeats its own aim." (1981, 48) In diesen Fillen wire es besser, wenn
wir andere Beweggriinde unseres Handelns hitten, denn die Hand-
lungsintention vereitelt immer den Erfolg; ihre blofle Existenz steht
ihrer Realisierung im Wege. So wire es manchmal in unserem eigenen
Interesse, eben nicht absichtlich nur unsere eigenen Interessen zu ver-

130

17.01.2026, 14:46:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgen. Die Uneigenniitzigkeit kann sich als das beste Mittel zur Verfol-
gung des eigenen Nutzens erweisen. Die Legitimation unseres Handelns
muf also nicht immer mit dessen Motivation zusammenfallen; und
diese Differenz zwischen einem objektiven Beurteilungsmafstab und
einer subjektiven Entscheidungstheorie kann sowohl bei Moraltheorien
als auch bei Rationalitéitstheorien auftreten.

Selbst wenn der eigene Nutzen beispielsweise die richtige Konzeption
der praktischen Rationalitiit sein mag, so konnte es doch besser sein, an
die Richtigkeit der Uneigenniitzigkeit zu glauben. Die praktische Ratio-
nalitit instrumentalisiert in diesem Fall eine theoretische Irrationalitét
zu ihrem eigenen Vorteil. Genauso verhilt es sich natiirlich auch mit
moralischen Theorien, nach denen die Orientierung am eigenen Nutzen
manchmal besser ist als die eifrige Verfolgung eines moralischen Zieles
mit verheerenden Folgen. Selbstzerstorerische Theorien, ob nun morali-
sche oder nichtmoralische Theorien, sind also durch eine /nkompatibili-
tdt von theoretischer und praktischer Rationalitidt gekennzeichnet. Es
mag dann gute Griinde fiir eine theoretische Irrationalitit etwa in Form
der Selbsttiuschung geben, um von einem praktischen Standpunkt aus
gesehen rational zu handeln.

Zwei weitere Unterscheidungen sind dieser ersten Unterscheidung
von selbstzerstorerischen versus nicht selbstzerstorerischen Moraltheo-
rien zur Seite zu stellen (vgl. Parfit RP, 53ff. und 87ff)). Zum einen
kann man zwischen individuell und kollektiv selbstzerstorerischen
Theorien unterscheiden. Eine Theorie ist individuell selbstzerstirerisch,
wenn nur die Handlungen einer einzigen Person betroffen sind, wie wir
es im Falle der Klugheitstheorie der Rationalitit kennengelernt haben.
Eine Theorie ist kollektiv selbstzerstirerisch, wenn wie im Konsequen-
tialismus beispielsweise die Orientierung aller Menschen einer Gesell-
schaft zusammengenommen an den so oder so bestimmten Konsequen-
zen genau zum gegenteiligen Ergebnis fithren wiirde. Eine Theorie ist
direkt selbstzerstorerisch, wenn wir zwar, wie im Gefangenendilemma,
durchaus erfolgreich unsere jeweiligen Ziele erreichen, aber dennoch -
im Sinne der Theorie selbst - bessere Resultate hitten erzielen konnen,
wenn wir anders handeln wiirden; und das hat nichts damit zu tun, ob
die handelnden Personen iiber die zu errcichenden Ziele etwas wissen
oder nicht. Eine Theorie ist dagegen nur indirekt selbstzerstorerisch,
wenn es gerade die Absichten der Handelnden im Sinne der Theorie
sind, die den Erfolg im Sinne der Theorie vereiteln. Direkt selbstzersto-
rerische Theorien beinhalten diesen Bezug zu den Absichten nicht;
unabhingig davon, wie man handeln will, man kann nicht das beste
Resultat im Sinne der Theorie erreichen.

131

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine direkte Selbstzerstorung der Theorie ist durchaus ein gutes Ar-
gument gegen dic Theorie; eine blofl indirekte Art der Selbstzerstorung
der Theorie. die letztlich auf ihre falsche Ubertragung in menschliche
Handlungsmotive und -dispositionen zuriickzufiihren ist, kann dagegen
kein Argument gegen die Theorie selbst sein. Eine Theorie, die wie der
Konsequentialismus indirckt selbstzerstorerisch sein kann, fordert nicht
von den sie anwendenden Personen, daB sie sich selbst die Erfiillung der
Forderung dieser Theorie und dic Verwirklichung der Ziele dieser Theo-
rie zum Zweck setzen, sie konnten andere Motive fiir ihr Handeln haben
und trotzdem die Forderungen dieser Theorie - indirekt - erfiillen. Men-
schen, die aus purem Egoismus das moralisch Richtige tun, sind uns
deshalb auch oft lieber als Menschen voller guter Wiinsche und Absich-
ten, die letztlich nichts bewirken. Indirekt selbstzerstorerische Theorien
miissen also im Gegensatz zu direkt selbstzerstorerischen Theorien, die
man besser ganz aufgeben sollte, nicht grundsitzlich falsch sein. In
Steven Spielbergs Schindlers Liste handelt Oskar Schindler anfangs
noch als blofler Egoist, der wenigstens das moralisch Mdgliche in der
gegebenen Situation tut. Doch verdndern sich die Motive seines Han-
delns im Laufe des Films in eine genuin moralische Sorge um das
Uberleben der Gruppe von Juden, die auf seiner Liste stehen.

Die Notwendigkeit der Geheimhaltung ist jedoch kein Argument ge-
gen dic Moglichkeit der Wahrheit oder Richtigkeit dieser Theorie; und
deshalb ist es auch auf den ersten Blick nicht selbstverstindlich, warum
die Offentlichkeit beispielsweise einer Gerechtigkeitskonzeption das sine
qua non ihrer Rechtfertigung sein sollte. Nur wenn man von der zusitz-
lichen Pramisse einer Finheit und Kohdrenz der verschiedenen Ver-
nunftvermogen insgesamt ausgeht (Rawls 1989), kann man selbstauslo-
schende und entsprechend auch selbstzerstorerische Theorien erfolg-
reich kritisieren; nur dann 1Bt sich gewissermallen ein Meta-Prinzip
der Moglichkeit iiberhaupt einer rationalen Argumentation aufstellen,
das Inkonsistenzen zwischen theoretischer und praktischer Vernunft
abzuweisen erlaubt. Dann ist beispielsweise eine Geheimhaltung zum
Erfolg einer selbstausloschenden Moraltheorie nicht mehr zwingend
notwendig, und der jeweilig verantwortlich Handelnde hat es selbst in
der Hand, die Folgen von zu naiven guten Absichten vorherzusehen,
und sein Handeln - wenn auch nicht seine an einer richtigen Theorie
ausgerichteten Absichten - den Erfolgsbedingungen der Theorie ent-
sprechend zu korrigieren und diesen anzupassen. Diese Fragen werden
noch bedeutsam werden, wenn wir im iibernichsten Kapitel auf die
praktische Relevanz der Moraltheorie zu sprechen kommen.

132

17.01.2026, 14:46:06.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Resultat dieses Kapitels fiir den Fortgang unserer Untersuchung
kénnte man in Form einer Frage formulieren: Sind Personen wirklich
voneinander verschieden? Und wenn dem nicht so sein sollte, wiirde
diese Erkenntnis schon geniigen, um den vertragstheoretischen Ansatz
in Frage zu stellen? Parfit argumentiert mit genau dieser Methode und
diesem Ziel: Er greift die Intuition einer Verschiedenheit von Personen
an und leitet daraus bestimmte Folgerungen fiir die Moraltheorie ab.
Selbst wenn die Schluffolgerungen, die sich aus der Ablehnung dieser
These ergeben, nicht mit unseren gewohnlichen Uberzeugungen iiber-
einstimmen sollten, besteht noch kein Grund, an dieser These blind
festzuhalten. Unsere gewohnlichen moralischen Uberzeugungen kénn-
ten falsch sein, und Parfits Vorschlag, die These der Verschiedenheit
von Personen in Zweifel zu ziehen, bietet schlieBlich einen kohédrenten
und zundchst einmal gar nicht unplausiblen Gegenvorschlag der Be-
griindung, einer inhaltlichen Interpretation und der damit verbundenen
Moglichkeit der gesellschaftlichen Stabilitit einer utilitaristischen Kon-
zeption der Moralitit an.

Auf einer rein formalen Ebene kann man die Ablehnung einer Ver-
schiedenheit der Personen als eine zweifache Erweiterung unserer Be-
griffe der Rationalitit und der Moralitit verstehen. Der Anwendungsbe-
reich der Rationalitit hat sich gegeniiber unserem eigenen Verstindnis
nun auch auf die Beziehungen zwischen Personen ausgeweitet; und im
Gegenzug hat auch die Moralitit, die nun fiir die Beziechungen zwischen
verschiedenen zeitlichen Abschnitten innerhalb des Lebens einer einzi-
gen Person eine Rolle spielt, an Reichweite gewonnen. Mit dieser dop-
pelten Erweiterung leistet Parfit einen nicht zu iiberschitzenden Beitrag
zur gegenwirtigen Diskussion in der Moraltheorie: Denn die Klug-
heitstheorie der Rationalitit erkennt nicht an, da8 Moralitidt nicht nur
zwischen verschiedenen Personen sondern auch fiir das Selbstverhiltnis
einer einzigen Person von Bedeutung ist. Die Klugheitstheorie der Ra-
tionalitit hat die Moralitit aus dem Selbstverhiltnis einer Person ausge-
blendet; sie reduziert alle Lebensabschnitte zu bloflen Mitteln der Ma-
ximierung der individuellen Wohlfahrt iiber das ganze Leben hinweg.
Und von dieser Theorie ausgehend fillt es nicht allzu schwer, den utili-
taristischen Schritt ihrer Verallgemeinerung auf die ganze Gesellschaft
nachzuvollziehen. Wenn der Vertragstheoretiker diese Herausforderung
nun beantworten will, so hat er eine Antwort auf diese doppelte Erweite-
rung von Rationalitit und Moralitdt zu finden. Rationalitéit hat auch
eine Rolle im Verhiltnis zwischen verschiedenen Personen zu spielen,
und der Moralitit mufl im Gegenzug innerhalb des Lebens einer einzi-
gen Person eine eigenstindige Bedeutung zukommen.

133

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein weiterer Problemkreis, der von Parfit angesprochen wird, betrifft
das Problem der Erfordernis der Offentlichkeit einer Gerechtigkeitskon-
zeption. Solange dieses Erfordernis einfach nur postuliert und als Argu-
ment gegen eine utilitaristische Moraltheorie angefiihrt wird, bewegt
man sich in einem sterilen Zirkel. Wir bediirfen daher eines unabhingi-
gen Arguments, um dieses Erfordernis zu begriinden; moglicherweise
werden wir eine Basis dafiir in einem bestimmten /deal der Person fin-
den. Wenn eine Person allerdings blof als ein Behilter von lustvollen
oder schmerzhaften Erfahrungen verstanden wird, dann spielt die Mei-
nung der Person iiber die Rolle der Moralitiit in der Gesellschaft fiir den
Utilitaristen tatsichlich keine Rolle. Doch wenn man es als ebenso
wichtig ansieht, dal Personen bestimmte Meinungen mit einem Wahr-
heitsanspruch vertreten, wenn man es als von Bedeutung ansieht, dafl
Personen bestimmte Meinungen iiber die moralischen Prinzipien haben
und verteidigen, die ihre Handlungen und ihre gesellschaftlichen Insti-
tutionen regulieren, dann kénnte das Erfordernis der Offentlichkeit
vielleicht ein von strategischen Gesichtspunkten unabhingiges Funda-
ment gewinnen.

134

17.01.2026, 14:46:06.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1. Personale Identität und Moralität
	3.2. Kollektives Handeln
	3.3. Konversion der Klugheit
	3.4. Der Utilitarismus als politische Moralität?
	3.4.1. Personale Autonomie und Temporalität
	3.4.2. Verteilung und Maximierung
	3.4.3. Demokratie versus politischer Paternalismus

	3.5. Selbstauslöschende Theorien und Esoterik

