
Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes

Perspektiven aus der Hebräischen Bibel, der rabbinischen

Literatur und der frühen jüdischen Mystik

Beate Ego

Ein Gott, der Emotionen empfindet, sogar Trauer und Schmerz? Was für die grie-

chische Philosophie mit ihrem Grundaxiom der »Apathie Gottes«1 undenkbar ist,

bildet in der Vorstellungswelt der Hebräischen Bibel und der später entstande-

nen spätantiken jüdischen Literatur ein wichtiges Theologumenon. Wie Abraham

J. Heschel bereits in seiner Dissertation »Das prophetische Bewußtsein«, erschie-

nen 1935, deutlich gemacht hat, ist der Gott Israels ein leidenschaftlicher Gott, der

vom Geschick seines Volkes unmittelbar betroffen ist und darauf in höchst emo-

tionaler Art undWeise reagiert.2 Besonders eindrücklich in diesem Kontext ist das

Motiv, wonach Gott auf so elementare Art und Weise mit seinem Volk verbunden

ist, dass er angesichts von Israels Erfahrungen der Zerstörung und des Krieges so-

gar weinen kann – so eine Aussage in Jer 14,17, wo JHWH in einer Ich-Rede sagt,

dass seine Augen vor Tränen überfließen, da »die Tochter seines Volkes« unheilbar

verwundet ist.

1 Zum Apathieaxiom vgl. Hossenfelder, Malte: Art. »Apathie«, in: RGG4 Band 1 (1998), S. 582f.;

Janowski, Bernd: »Die Empathie des Schöpfergottes. Gen *6,5-8,22 und das Apathie-Axiom«,

in: Ders., Das hörendeHerz. Beiträge zur Theologie undAnthropologie des Alten Testaments

Band 6, Göttingen: 2018, S. 175-200, hier S. 175f.189; Maas, Wilhelm: Unveränderlichkeit Got-

tes. Zum Verhältnis von griechisch-philosophischer und christlicher Gotteslehre (= PThSt,

Band 1), München/Paderborn/Wien: 1974 (alle mit weiterführender Literatur).

2 Heschel, Abraham J.: Das prophetische Bewußtsein. Inaugural-Dissertation zur Erlangung

der Doktorwürde, genehmigt von der Philosophischen Fakultät der Friedrich-Wilhelms-

Universität zu Berlin, Berlin: 1935, hier insbes. S. 127-165; vgl. auch die engl. Ausgabe: The

Prophets. 2 Bände, New York: 1962. Hier finden sich – im Gegensatz zur Erstfassung – auch

zahlreiche Textbeispiele. Insbesondere die Arbeiten des Systematikers JürgenMoltmann ha-

ben an diese Publikationen angeknüpft und dasMotiv vomMitleidenGottes amGeschick der

Menschen christologisch entfaltet; hierzu sowie zu anderen theologischen Leidenstheologi-

en vgl. Jacob, Edmond: »Le Dieu souffrant, un thème théologique vétérotestamentaire«, in:

ZAW 95 (1983), S. 1-8; hier S. 2-4.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Beate Ego

Dieser Beitrag möchte aus der Vielzahl der Traditionen zur göttlichen Em-

pathie, die in den letzten Jahren bereits im Interesse der alttestamentlichen3

und judaistischen Forschung4 standen, einen besonderen Blick auf das Motiv des

Weinens Gottes5 lenken und dieses – wenn auch exemplarisch, so dennoch über

die bisherige Forschung hinausführend – in einen umfassenderen traditionsge-

schichtlichen Zusammenhang stellen. Vor diesem Hintergrund möchte dieser

Beitrag einige grundlegende Perspektiven dieser Vorstellung aus der Hebräischen

Bibel (I.), der rabbinischen Literatur (II.) sowie der Überlieferung der frühen jüdi-

schen Mystik in den Hekhalot-Texten (III.) darlegen und nach ihrer theologischen

Funktion fragen: Wo und in welcher Form begegnet dieses Motiv und warum

erzählen die Überlieferung der Hebräischen Bibel sowie die späteren jüdischen

Texte vom Schmerz Gottes? Ein knappes Fazit wird den Beitrag abschließen (IV.).

I. Die Hebräische Bibel: Gottes Weinen im Jeremiabuch

Der prominenteste Beleg für Gottes Mitleiden am Geschick seines Volkes, der wohl

in der Hebräischen Bibel geradezu singulär ist, findet sich in der Überlieferung des

Jeremiabuches in Jer 14,14-18 in einer Gottesrede.6 JHWH wendet sich hier direkt

an Jeremia und entlarvt die Falschpropheten mit ihren vermeintlichen Heilsver-

kündigungen.

14 Aber der HERR sprach zu mir: Die Propheten weissagen Lüge in meinem Na-

men; ich habe sie nicht gesandt und ihnen nichts befohlen und nicht zu ihnen

geredet. Sie predigen euch falsche Offenbarungen, nichtige Wahrsagung und ih-

res Herzens Trug.

15 Darum spricht der HERR: Wider die Propheten, die in meinem Namen weis-

sagen, obgleich ich sie nicht gesandt habe, und die dennoch predigen, es werde

3 Vgl. hierzu E. Jacob: 1983, S. 5-8; B. Janowski: 2018, S. 175-200; Scharbert, Josef: Der Schmerz

im Alten Testament (= Bonner Biblische Beiträge, Band 8), Bonn: 1955, S. 216-225; Scharbert,

Josef: Art. »Schmerz«, in: Neues Bibel-Lexikon Band III (2001), S. 493f. behandelt das Motiv

des göttlichen Schmerzes nur am Rande.

4 Für die rabbinischen Überlieferungen s. Kuhn, Peter: Gottes Trauer und Klage in der rab-

binischen Überlieferung (Talmud und Midrasch) (= AGJU, Band 13), Leiden: 1978; vgl. auch

Ego, Beate: »Israels Not und Gottes Klage. Zu einem Theologumenon der rabbinischen Li-

teratur«, in: Jahrbuch für Biblische Theologie 16 (2001), S. 91-108. Für die Hekhalot-Literatur

vgl. Ego, Beate: »Trauer und Erlösung. ZumMotiv derHandGottes in 3 Hen §§ 68-70«, in: René

Kieffer/Jan Bergmann (Hg.), La Main de Dieu/Die Hand Gottes (= Wissenschaftliche Unter-

suchungen zum Neuen Testament, Band 94), Tübingen: 1997, S. 171-188.

5 Vgl. hierzu P. Kuhn: 1978, S. 400-403; B. Ego: 2001, S. 93f.; B. Ego: 1997, S. 179f.

6 Manche Ausleger wollen hier nicht JHWH als Sprecher annehmen, sondern vielmehr den

Propheten. Dies erscheint mir allerdings vor demHintergrund der Redeeinleitung in V. 17aα

»Und du sollst zu ihnen dieses Wort sagen …« nicht plausibel.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes 37

weder Schwert noch Hungersnot in dies Land kommen: Solche Propheten sollen

sterben durch Schwert und Hunger.

16 Und die Leute, denen sie weissagen, sollen auf den Gassen Jerusalems liegen,

vom Schwert und Hunger hingestreckt, und niemand wird sie begraben, sie und

ihre Frauen, Söhne und Töchter; und ich will ihre Bosheit über sie ausschütten.

17 Und du sollst zu ihnen dies Wort sagen: Meine Augen fließen über von Tränen,

unaufhörlich Tag und Nacht; denn die Jungfrau, die Tochter meines Volks, ist völ-

lig zerschlagen und unheilbar verwundet.

18 Gehe ich hinaus aufs Feld, siehe, so liegen dort vom Schwert Erschlagene; kom-

me ich in die Stadt, siehe, so liegen dort vor Hunger Verschmachtete. Sogar Pro-

pheten und Priester müssen in ein Land ziehen, das sie nicht kennen.7

Dem positiven Zukunftsbild von Propheten, die aber keine Autorität durch eine

Entsendung durch JHWH haben, hält Gott die Ankündigung einer militärischen

Katastrophe entgegen, die sowohl diese Heilsweissager als auch das gesamte Volk

betreffen wird. Die Falschpropheten und ihre Adressaten werden den Tod durch

das Schwert bzw. den Hunger finden (V. 15f.18); zudemwird Priestern und anderen

Propheten (es ist zu vermuten, dass sich dies auf echte JHWH-Propheten bezieht),

das Exil angedroht (V. 18b). Diese Unheilsansagen bilden einen Rahmen um V. 17,

in dem das gesamte Geschehen aus der Perspektive Gottes beleuchtet wird. JHWH

selbst, auch wenn er das Geschehen selbst verursacht hat (vgl. V. 19: »Warum hast

du uns denn so geschlagen …«), ist angesichts der tiefen Verwundung der Tochter

seines Volkes (gemeint ist wohl Jerusalem) emotional so tief betroffen, dass Tag

und Nacht Tränen aus seinen Augen fließen.8 Somit begegnet Israel – vermittelt

über das prophetische Wort – dem Schmerz seines Gottes. Die Funktion des Mo-

tivs ist offensichtlich, insofern Gottes Weinen sein Mitgefühl mit dem Geschick

seines Volkes zum Ausdruck bringt, das dann wiederum den Ausgangspunkt für

das göttliche Rettungshandeln darstellen kann (vgl. Jer 31,20; s.a. Jes 49,15; 66,13).9

Das Motiv bildet einen Kontrapunkt zu der Vorstellung, wonach Gott sein Volk für

7 Übersetzung: Luther 2017.

8 Vgl. zu diesem Text Fischer, Georg: Jeremia (= Herders theologischer Kommentar zum Alten

Testament, Band 38), Freiburg i.Br.: 2005, S. 484 (Lit.); Schmidt,Werner H.: Das Buch Jeremia.

Kapitel 1-20 (= ATD, Band 20), Göttingen: 2008, S. 272. Eine Diskussion des alttestamentli-

chen Befundes müsste auch noch Jer 4,19-22; 9,1-10 und 12,7-13 mit einbeziehen; hierzu Ro-

berts, Jimmy J. M.: »The Motif of the Weeping God in Jeremiah and its Background in the

Lament Tradition of the Ancient Near East«, in: Ders., The Bible and the Ancient Near East.

Collected Essays,Winona Lake: 2002, S. 132-142, hier S. 138-142. Auch bei diesen Belegenwird

allerdings in der Forschung darüber diskutiert, ob JHWH tatsächlich als Sprecher fungiert

oder ob es sich hier um die Rede des Propheten handelt. Wie Roberts deutlich gemacht hat,

hat das Motiv des Weinens Gottes seine Wurzeln in der altorientalischen Stadtklagen; vgl.

ebd., S. 135-137.

9 Vgl. J. Scharbert: 1955, S. 20; J. Scharbert: 2001, S. 493f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Beate Ego

seine Übertretungen mit der militärischen Katastrophe bestraft hat, und so zeigt

sich hier ein extrem ambivalentes Gottesbild, das letztlich aber versucht, die de-

struktiven Aspekte desselben in eine positive Dynamik zu stellen.

II. Gottes Schmerz und Trauer in der rabbinischen Literatur

Während das Motiv des Weinens Gottes angesichts der Not seines Volkes in der

biblischen Literatur nur eine marginale Rolle spielt,10 ist es in der rabbinischen

Überlieferung breit belegt. Es ist das Verdienst des Judaisten Peter Kuhn, die ein-

schlägigen Passagen aus Talmud und Midrasch zum Motiv der Klage und Trauer

Gottes einer eingehenden Untersuchung unterzogen zu haben. Die 75 Texte bzw.

Textgruppen, die der Autor in seinem Werk gesammelt, übersetzt und kommen-

tiert hat, bezeugen die Relevanz dieser Vorstellung vomklagendenGott imRahmen

der jüdischen Literatur aufs Deutlichste und belegen deren große Bedeutung im

Kontext der jüdischen Vorstellungswelt. Peter Kuhn konnte zeigen, dass das Motiv

der Trauer und Klage Gottes die gesamte »Geschichte« Israels – von Adams Fall bis

in die Gegenwart der Rabbinen – durchzieht. Da jedoch die überwiegende Mehr-

zahl der Texte Gottes Klage mit der Einnahme Jerusalems und der Zerstörung des

Ersten bzw. Zweiten Tempels sowie dem Exil Israels verbindet, ist es wahrschein-

lich, dass die Ereignisse des Jahres 70 n. Chr. auch in historischer Hinsicht den

Anlass für die Entstehung dieser Überlieferungen bildeten. Diese Annahme wird

auch dadurch unterstützt, dass die frühesten Belege, die aus der Zeit unmittel-

bar nach der Zerstörung des Zweiten Tempels zu stammen scheinen, explizit auf

dieses Motiv rekurrieren. Ein Schwerpunkt der Überlieferungsbildung zeigt sich

dann in Texten, die in die Zeit zwischen der Mitte des 3. Jh. n. Chr. bis zur Mitte

des 4. Jh. zu datieren sind.11 Wie ich an anderer Stelle gezeigt habe, reagieren sol-

che Überlieferungen auf den Anspruch der immer stärker werdenden Kirche, an

die Stelle des alten Israel getreten zu sein, das von seinem Gott wegen der Nicht-

anerkennung Jesu von Nazareth als Messias definitiv verlassen wurde. Als Beweis

für diese geschichtstheologische Weltdeutung dient die Zerstörung des Jerusale-

mer Tempels im Jahre 70 n. Chr. Die Kirche versteht sich somit als »verus Israel«,

das das alte Gottesvolk substituiert.12

Innerhalb dieses breiten Rahmens ist auch das Motiv des Weinens Gottes in

einer Vielzahl von rabbinischen Texten überliefert. So enthalten 33 der insgesamt

75 Texte bzw. Textgruppen, die Peter Kuhn zusammengestellt hat, dieses Bild. Aus

10 Vgl. P. Kuhn: 1978, S. 469-479.

11 Vgl. P. Kuhn: 1978, S. 351-357.

12 Für Einzelnachweise vgl. B. Ego: 2001, S. 100-104.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes 39

der Vielzahl der Belege sei hier exemplarisch auf eine Überlieferung aus Pesikta

Rabbati 29 (136b) verwiesen, da diese explizit Jer 14,17 aufgreift:

Und du sollst dies Wort sprechen: So spricht der Herr: ›Meine Augen sollen von

Tränen rinnen des tags und des nachts …‹ (Jer 14,17). Die Schrift macht nicht klar, ob

›Meine Augen sollen von Tränen rinnen‹ der Prophet spricht oder nicht. Aber was

sie (weiter) sagt: ›des tags und des nachts''– das ist doch unmöglich für Fleisch und

Blut, tags und nachts (ohne Essen und Schlaf) zu weinen. Und sie (die Schrift) sagt

(ferner): ›WermachtmeinHaupt zuWassern undmein Auge zu einer Tränenquel-

le, damit ich beweine des tags und des nachts die Erschlagenen der Tochter meines

Volkes!‹ (Jer 8,23). Daraus ist zu entnehmen, dass sie (die Schrift) vom Heiligen,

gepriesen sei Er, spricht; denn vor Ihm gibt es keinen Schlaf; es heißt ja: ›Siehe, es

schlummert noch schläft nicht der Hüter Israels‹ (Ps 121,4).13

Israels Begegnungmit dem Schmerz Gottes, der sich in seinemWeinen ausdrückt,

wird hier über das Schriftstudium vermittelt. Die Auslegung bezieht sich zunächst

auf die Ambivalenz des zu interpretierenden Textes, wonach die Aussage vom Rin-

nen der Tränen auch als Aussage des Propheten verstanden werden kann. Diese

Interpretation wird dann aber abgelehnt, da einMensch, der zumÜberleben Essen

und Schlaf braucht, letztlich nicht »des tags und nachts«, also permanent, weinen

kann. Nur Gott, der – so Ps 121,4 – nicht schläft, kann somit hier gemeint sein.

Wie Peter Kuhn deutlich gemacht hat, übernimmt »Gott einerseits ganz und gar

menschliche (rabbin.) Trauerbräuche …, [vollzieht] sie aber andererseits in kosmi-

schen Ausmaßen … und [hält] so in der stärksten Vermenschlichung seiner Trauer

sein übermenschliches Wesen durch«.14

 

Ein besonders eindrücklicher Midrasch vom Weinen Gottes wird in bBer 59a er-

zählt:

R. Qatina war einst auf dem Weg. Als er (dabei) an der Tür des Hauses eines To-

tenbeschwörers vorbeikam, da erdröhnte ein Getöse. Er sagte: Weiß denn dieser

Totenbeschwörer, was dieses Getöse (bedeutet)? Da antwortete er ihm: Qatina,

Qatina, warum sollte ich es nicht wissen: In der Stunde, da der Heilige, Er sei ge-

priesen, seiner Kinder gedenkt, wie sie in Not unter den Völkern der Welt leben,

da lässt er zwei Tränen ins großeMeer fallen, und der Schall davon tönt von einem

Ende der Welt bis zum anderen, und das (ergibt) das Getöse.

Der Totenbeschwörer wird hier zum Mäeuten, der R. Qatina gleichsam die Begeg-

nungmit dem klagenden Gott erschließt. Dass demMotiv von Gottes Klage auch in

13 Zitiert nach P. Kuhn: 1978, S. 200f. Die parallele und ältere Überlieferung aus Ekha Rabba zu

Klgl 1,16 (78) rekurriert hier nur auf Jer 8,23 und Ps 121,4.

14 P. Kuhn: 1978, S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Beate Ego

der rabbinischen Literatur diese Funktion zukommt, zeigt ein Midrasch aus dem

Werk Seder Eliahu Rabba 30 [28] 149, wo es heißt:

R. Çadoq trat einmal in das Haus des Heiligtums ein und sah, wie es zerstört war.

Da sprach er: Mein Vater, der du in den Himmeln bist! Du hast deine Stadt zer-

stört, hast deinen Tempel verbrannt, hast dich zur Ruhe gesetzt und bist sorglos

und ruhig geblieben! Augenblicklich schlummerte da R. Çadoq ein und erblick-

te (im Traum) den Heiligen, gepriesen sei Er, wie er in Trauerrede dastand, und

die Dienstengel, die nach ihm Trauerworte sprachen, und Er sprach: Wehe (über

dich), … Jerusalem!15

Vorwurfsvoll richtet sich R. Çadoq (ein Tannait der 1. Generation, ca. 2. Hälfte des

1. Jh. n. Chr.) in dieser Szenerie, die eindeutig die Zerstörung Jerusalems und des

Tempels voraussetzt, an seinen Gott, wenn er ihn für die Zerstörung Jerusalems

und des Heiligtums verantwortlich macht und ihm zudem vorwirft, von diesen Er-

eignissen unberührt zu sein. Mit der Aussage, dass Gott selbst die Zerstörung des

Tempels bewirkt habe, um Israel für seine Sünden zu bestrafen, erscheint R. Çadoq

als Vertreter der rabbinischen Vorstellungswelt, wie sie in Midrasch und Talmud

häufig als Erklärungsmodell für die Zerstörung Jerusalems belegt ist.16Wenn diese

Position auch an keiner Stelle im Verlauf der Erzählung korrigiert wird, so erfährt

R. Çadoq allerdings bei seiner Charakterisierung von Gottes Reaktion angesichts

derWiderfahrnisse seines VolkesWiderspruch.Denn nun sieht er in einemTraum-

gesicht einen himmlischen Trauergottesdienst, bei dem Gott selbst einen klagen-

den Weheruf über Jerusalem spricht, woraufhin die Engel respondieren. R. Çadoq

begegnet der Trauer Gottes somit in einem visionären Zustand, und die Überliefe-

rung kontrastiert zwei unterschiedliche Gottesbilder: Dem unbewegten, a-pathi-

schen, affekt- und leidenschaftslosen Gott steht der trauernde, leidende und von

den menschlichen Widerfahrnissen betroffene »pathetische« Gott gegenüber. Got-

tes »Apathie« wird dabei negativ konnotiert, wohingegen seine Trauer und Klage

positiv gedeutet werden. Sie sind – so legt es der Kontext zunächst einmal nahe –

als Ausdruck für Gottes Mitleid und für seine Verbundenheit und Anteilnahme

am Geschick seines Volkes zu verstehen und implizieren somit, dass Israel auch

weiterhin – trotz seiner Schuld – von der Liebe Gottes umschlossen bleibt. Somit

15 Zitiert nach P. Kuhn: 1978, S. 265f.

16 Zum Verständnis der Zerstörung Jerusalems als gerechter Strafe Gottes für die vorangegan-

gene Schuld Israels sowie einer kritischen Auseinandersetzungmit dieser These vgl. Golden-

berg, Robert: »Early Rabbinic Explanations of the Destruction of Jerusalem«, in: The Journal

of Jewish Studies 33 (1982), S. 517-525. Für weitere Deutungen der Zerstörung des Jerusalemer

Tempels vgl. Stemberger, Günter: »Reaktionen auf die Tempelzerstörung in der rabbinischen

Literatur«, in: Johannes Hahn (Hg.), Zerstörungen des Jerusalemer Tempels (= Wissenschaft-

liche Untersuchungen zum Neuen Testament, Band 147), Tübingen: 2002, S. 207-236.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes 41

besteht – um einen Begriff aus der Studie von Peter Kuhn aufzunehmen – eine

»Schicksalsverbundenheit zwischen Gott und Volk«17.

Vom Trost, den Israel durch das Motiv der göttlichen Anteilnahme an seinem

Geschick erfährt, spricht explizit ein Midrasch in Seder Eliahu Zutta SEZ 21 (36).

Danach ist Gott über seine eigene Tat der Tempelzerstörung so unglücklich, dass

fortan auch er sein himmlisches Heiligtum nicht mehr betreten will. Solche Texte

offenbaren eine »Tragödie« Gottes. Er selbst war es, der sein Volk in die Katastro-

phe der Tempelzerstörung schicken musste, weil es gesündigt und ihn verlassen

hatte. Damit entspricht Gott zwar seiner Gerechtigkeit; er entfremdet sich aber

insofern von sich selbst, als er nicht mehr seinem eigentlichen »Gefühl« nach Isra-

el ein liebender Vater sein kann.Gerade in dieser Spannung liegt nun aber auch das

Hoffnungspotenzial dieses Motivs, denn Israel weiß, dass Gott nicht »auf immer

in einer von ihm selbst ursprünglich nicht gewollten Lebensform bleiben [wird].

Seine eigene ›Erlösung‹ wird aber auch die Erlösung Israels notwendig mit ein-

schließen, da das Schicksal des Volkes demGottes streng korrespondiert.«18 Dieser

Sachverhalt artikuliert sich in dem oben zitierten Midrasch, wenn das Motiv vom

»unbehausten Gott« durch Vorstellungen von Israels Erlösung gerahmt wird.

III. Gottes Weinen in der frühen jüdischen Mystik:
Henochs Himmelsreise vor den Thron Gottes

Eine weitere Entwicklung des Motivs vom Leiden und Schmerz Gottes findet dann

in den Überlieferungen der frühen jüdischenMystik in der sog. Hekhalot-Literatur

statt.19 In diesem Kontext nimmt eine Überlieferung, die in §§ 68-70 der Schrift

»3. Henoch« tradiert ist, eine Schlüsselrolle ein.20 DiesesWerk erfuhr seine Endre-

daktion in der Zeit zwischen 700 und 900 n. Chr.; als Abfassungsort ist Babylonien

wahrscheinlich.21 Der Text spielt innerhalb der Hekhalot-Literatur aber insofern

eine Sonderrolle, als er »eine große Affinität zur apokalyptischen und klassisch-

17 P. Kuhn: 1978, S. 360.

18 P. Kuhn: 1978, S. 362; allgemein zumMotiv der göttlichen Trauer und Klage als Trost für Israel

vgl. ebd., S. 351-378.

19 Der Terminus »Hekhalot« bedeutet »Paläste«; er bezieht sich auf die Paläste in der himmli-

schen Welt, die besondere Personen während ihrer Himmelsreise visionär schauen können;

vgl. zur Hekhalot-Literatur insgesamt als Standardwerk Schäfer, Peter: Die Ursprünge der jü-

dischen Mystik, Berlin: 2011, S. 336-446.

20 Zu diesem Abschnitt ausführlicher B. Ego: 1997; insbesondere zum 3. Henoch vgl. P. Schäfer:

2011, S. 426-439.

21 Vgl. P. Schäfer: 2011, S. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Beate Ego

rabbinischen Traditionen«22 aufweist; diese sind als ein Spätprodukt der Entwick-

lung der Hekhalot-Überlieferungen anzusehen.23

Erzählt wird von R. Yishmacel, einem Rabbinen aus dem 2. Jh. n. Chr., der ei-

ne Himmelsreise unternimmt, in der er die himmlische Welt Gottes mit ihren Ge-

heimnissen schauen darf. Dabei ist ihm eine Engelsgestalt namens »Metatron« be-

hilflich; dieser fungiert als eine Art »Reiseführer«, der mit ihm durch die himm-

lischen Räume wandert. Dieser Metatron ist kein anderer als der vorsintflutliche

Henoch, der in einen Engel verwandelt wurde (daher der Name des Textes; vgl.

Gen 5,24). Es ist anzunehmen, dass das Motiv der Himmelsreise als eine Chiffre

für einen religiös-meditativen Zustand fungiert, der durch Askese und Schriftstu-

dium evoziert werden kann.

R. Yishmacel reist also in die himmlische Welt. Nachdem er dort zunächst die

Geheimnisse der Schöpfung schaut, so z.B. die Bewegungen der Himmelskörper

oder den Ort, an dem Regen, Hagel und Schnee aufbewahrt sind, bekommt er

schließlich Einblick in die künftigen Ereignisse der Geschichte. R. Yishmacel wird

von Metatron vor den Thron Gottes geführt. Die Schau der Gottheit, die hier er-

folgt, fokussiert auf die »Hand Gottes«:

R. Yishmacel sagte:

Es sprach zu mir Meṭaṭron:

Komm, und ich zeige dir die Rechte Gottes,

die nach hinten gestreckt ist wegen der Zerstörung des Tempels.

Alle Arten von Glanzlichtern strahlen von ihr auf,

und mit ihr wurden die 955 Himmel geschaffen.

Sogar die Śerafim und die Ofannim dürfen sie nicht anblicken

bis zum Tag der künftigen Erlösung.

 

Ich ging mit ihm,

er nahmmich an seine Hand,

hob mich empor auf seinen Flügeln

und zeigte sie mir

mit allen Arten von Lob, Jubel und Preis:

Kein Mund kann ihr Lob künden,

kein Auge sie anblicken

wegen der Fülle ihrer Größe,

ihres Preises,

ihrer Würde,

22 Ebd.

23 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes 43

ihrer Herrlichkeit

und ihrer Pracht (§ 68 Anfang).24

Gottes Hand präsentiert sich hier als eine Art himmlisches Mysterium, das in der

gegenwärtigen Weltzeit weder von Engeln noch von Menschen angeblickt werden

kann – umso überraschender ist es freilich, dass hier nun R. Yishmacel die Schau

dieses Geheimnisses angekündigt wird. Unverkennbar bei dieser Beschreibung ist

der Rückgriff auf traditionelle Motive: Gottes Hand ist bereits in der biblischen

Überlieferung Zeichen der göttlichen Macht und Größe (so z.B. Dtn 4,34; 5,15; 7,19;

11,2; Jer 32,21; vgl. auch das Motiv des göttlichen Arms in Ex 15,16; Ps 79,11; 89,11.14

u.ö.).25

Wenn die Hand Gottes hier aber nach hinten gestreckt ist, so kommt damit

seine Trauer über die Zerstörung des Tempels zum Ausdruck. Mit dem Bild vom

Verbergen der Hand Gottes greift 3 Hen auf traditionelle rabbinische Vorstellungs-

inhalte zurück. So weiß der Midrasch zu den Klageliedern Ekha Rabba 2,6 (22b/c)

in einer Auslegung zu Klgl 2,3, dass Gottes Rechte während des Exils auf seinem

Rücken gebunden ist. Gottes Hand, so die Fortsetzung des Textes in 3 Hen, steht

nun im Zentrum eines Bittgottesdienstes. Die Gerechten, die einst die eschatologi-

sche Freude Jerusalems sehenwerden, bitten umErbarmen und rufen die Hand an,

aufzuwachen und sich damit aus ihrer Passivität zu lösen, d.h. endlich zugunsten

Israels einzugreifen und das Volk aus seiner Unterdrückung zu erlösen.

Und nicht genug damit,

sondern auch alle Seelen der Gerechten,

die gewürdigt werden, die Freude Jerusalems zu sehen,

stehen bei ihr [d.h. der göttlichen Hand],

preisen vor ihr und bitten um Erbarmen vor ihr,

indem sie dreimal täglich sagen:

Wach auf, wach auf,

bekleide dich mit Macht,

Arm des Herrn (Jes 51,9),

so wie es heißt:

24 Übersetzung nach: Schäfer, Peter/Herrmann, Klaus (Hg.): Übersetzung der Hekhalot-

Literatur I. § 1-80, in Zusammenarbeit mit Ulrike Hirschfelder und Gerold Necker (= Texte

und Studien zum Antiken Judentum, Band 46), Tübingen: 1995, S. 150. Die Zitate wurden an

die neue Rechtschreibung angepasst.

25 ZumMotiv derHand vgl.Wagner, Andreas: Art. Hand (AT), in: DasWissenschaftliche Bibelle-

xikon im Internet (www.wibilex.de) 2007 vom [15.08.2020] (www.bibelwissenschaft.de/stich-

wort/40970/); vgl. auchWagner, Andreas: Art. Arm (AT), in: DasWissenschaftliche Bibellexi-

kon im Internet (www.wibilex.de) 2007 vom [15.08.2020] (www.bibelwissenschaft.de/stich-

wort/41407/).

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Beate Ego

Er ließ seinen glorreichen Arm zur rechten Seite desMose gehen (Jes 63,12) (§ 68 Fortset-

zung).26

Der Aufruf der Gerechten stellt in diesem Text ein liturgisches Geschehen dar, das

dreimal täglich stattfindet. Diese Aussage erinnert an die anderen Darstellungen

des himmlischen Gottesdienstes, wie er im Rahmen der Überlieferungen der frü-

hen jüdischen Mystik immer wieder aufs Neue beschrieben werden kann: Dreimal

am Tag erklingt in den Höhen nämlich die Qeduscha, das Trishagion (vgl. Jes 6,3)

mit dem die Engel und auch der Fromme aus Israel, der in die himmlischenWelten

hinaufgestiegen ist, die Heiligkeit des Weltenkönigs verkündigen. Gerade dieser

Kontrast zwischen der traditionellen Liturgie der Engel, die man an dieser Stelle

wohl auch erwarten würde, und dem hier geschilderten Bittgottesdienst vor der

passiven, weil in Trauer verharrenden göttlichen Hand macht dieses Geschehen

höchst eindrucksvoll und unterstreicht die Dimension der Unerlöstheit von Welt

und Gott.

Das Motiv der göttlichen Trauer tritt in der unmittelbaren Folge dieses Textes

noch deutlicher hervor, wenn es nun in einem bizarren und fast surreal anmuten-

den Bild heißt:

In jener Stunde weinte die rechte Hand Gottes,

und fünf Tränenflüsse strömten hervor von ihren fünf Fingern,

fielen in das große Meer und ließen die ganze Welt erbeben,

so wie es heißt:

»Die Erde birst und zerbirst,

die Erde bricht und zerbricht,

[die Erde schwankt und wankt]

wie ein Betrunkener taumelt die Erde,

schwankt wie eine wacklige Hütte (Jes 24,19f.) –

fünf mal, entsprechend den fünf Fingern der großen rechten Hand (§ 68 Fortset-

zung).27

Wieder sind es Überlieferungen aus dem klassischen rabbinischen Midrasch, die

den Ausführungen in 3 Hen zugrunde liegen, denn unverkennbar klingt hier der

Midrasch aus bBer 59a an, in dem R. Qatina die Tränen Gottes hört, die dröhnend

auf die Erde fallen. Der Text setzt aber ganz eigene Akzente, insofern das Motiv

hier mit der göttlichen Hand verbunden wird.

Die Überlieferung in 3 Hen bleibt nun nicht bei diesem Bild stehen, sondern

geht noch einen Schritt weiter, indem sie diese paradoxe Situation auflöst:

26 Übersetzung nach: P. Schäfer/K. Herrmann (Hg.): 1995, S. 151. Die Angaben zu den Bibelstel-

len wurden vom Apparat in den Text eingetragen.

27 Übersetzung nach: P. Schäfer/K. Herrmann (Hg.): 1995, S. 151f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes 45

Wenn der Heilige, er sei gepriesen, sieht,

dass es keinen Gerechten in (jener) Generation gibt,

keinen Frommen auf der Erde,

keine Gerechtigkeit unter den Menschen,

niemanden wie Mose,

keinen Fürsprecher wie Samuel,

der um Erbarmen vor Gott bitten könnte

um der Erlösung willen,

um der Befreiung willen,

um seines Königtums willen,

dass es offenbar werde in der ganzen Welt,

um seiner großen rechten Hand willen,

dass er sie wieder nach vorne hole,

ummit ihr (die) große Erlösung für Israel zu bewirken –

dann erinnert sich der Heilige, er sei gepriesen, sogleich seiner eigenen Gerech-

tigkeit,

seines eigenen Verdienstes,

seines eigenen Erbarmens,

seiner eigenen Liebeswerke

und errettet für sich selbst seinen großen Arm,

und seine Gerechtigkeit wird ihn stützen […].

Der Heilige, er sei gepriesen, sagte in jener Stunde:

Wie lange soll ich noch auf die Menschen warten,

dass sie mit ihrer Gerechtigkeit Erlösung für meinen Arm bringen?

Ummeiner selbst willen,

ummeines Verdienstes und meiner Gerechtigkeit willen

will ich meinen Arm erlösen und meinen Sohn mit ihm von den Weltvölkern er-

retten,

wie es heißt:

Ummeinetwillen, nur ummeinetwillen handle ich,

denn sonst würde mein Name entweiht (Jes 48,11) (§ 69).28

Bezeichnend für diese Passage ist die Aussage, wonach es für die Erlösung des

göttlichen Armes der Fürsprecher bedarf; Gott selbst ist demnach – so paradox dies

klingen mag – für seine Rettung zunächst auf Menschen angewiesen. Da es jedoch

im Gegensatz zur Vergangenheit gegenwärtig solche Fürsprecher nicht mehr gibt,

schreitet Gott nun selbst zum Handeln ein. Er offenbart seinen großen Arm allen

Weltbewohnern. Gottes Arm ist in diesem Kontext zunächst selbst Gegenstand der

Erlösung. Erst wenn er seinen eigenen Arm befreit hat, kann auch Israel von den

28 Übersetzung nach: P. Schäfer/K. Herrmann (Hg.): 1995, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Beate Ego

Weltvölkern erlöst werden. Der Fortgang des Textes zeigt dann: Der Messias wird

erscheinen und das zerstreute Volk von den vier Enden der Erde nach Jerusalem

zum eschatologischen Festbankett hinaufführen (so die Quintessenz von § 70). Mit

einer Zusammenstellung mehrerer Schriftzitate findet diese Traditionseinheit ih-

ren Abschluss:

Der Herr entblößt seinen heiligen Arm

vor den Augen der Völker,

und alle Enden der Erde

werden die Erlösung unseres Gottes sehen (Jes 52,10).

Und es heißt:

Der Herr allein hat ihn [gemeint ist Jakob] geleitet,

kein fremder Gott war bei ihm (Dtn 32,12).

(Und es heißt):

Der Herr wird König sein über die ganze Erde (Sach 14,9) (§ 70 Ende).29

Die Nebeneinanderstellung dieser Verse zeigt das Spezifikum des Motivs von

der Erlösung der Hand Gottes noch einmal aufs Deutlichste: Die Offenbarung

des göttlichen Armes entspricht zunächst einmal der göttlichen Erlösung. Die

Konstruktus-Verbindung »yeshu‘at elohenu – die Erlösung unseres Gottes« aus

Jes 52,10 ist sowohl Genetivus objectivus als auch Genetivus subjectivus. Es geht

zunächst um Gottes eigene Erlösung. Diese ist aber – das zeigt das folgende Zitat

Dtn 32,12 – mit der Errettung Israels und dessen Heimführung ins Land iden-

tisch. Die Passage kulminiert schließlich in der Zitation von Sach 14,9, die diese

Aspekte zusammenfasst. Somit wird deutlich, dass nicht nur die Not des Volkes

aufs Engste mit dem Schmerz Gottes verbunden ist, sondern dass genau diese

Verbindung auch die Grundlage für die künftige Erlösung darstellt. Neben der

göttlichen Macht, die sich in Gottes Schöpfungshandeln, seiner Herrschaft über

die himmlischen Scharen und in seinem eschatologischen Eingreifen realisiert,

steht Gottes Niedrigkeit und Trauer als Ausdruck der Liebe zu seinem Volk. Diese

Elemente sind direkt aufeinander bezogen. Die Macht Gottes, die in den Schilde-

rungen der himmlischen Welten mit den Gott preisenden und verherrlichenden

Engeln immer wieder zum Ausdruck kommt, ist keine isolierte Größe, vor der

Israel in Furcht und Zittern zu verharren hat, sondern sie wird vielmehr funktional

auf die Erlösung des Volkes hin geordnet. Nur aufgrund der ihr innewohnenden

Dynamis vermag sich die Hand Gottes zu offenbaren und damit auch Israel von

den Weltvölkern zu erlösen. Das Erlösungsgeschehen ist geradezu ein Prozess,

der durch die Spannung zwischen dem Gebundensein der göttlichen Hand und

ihrer eigentlichen Herrlichkeitsgestalt evoziert wird. Neben dem mächtigen Gott,

29 Übersetzung nach: P. Schäfer/K. Herrmann (Hg.): 1995, S. 155. Die Ergänzung in der Klammer

wurde von der Anmerkung in den Haupttext übertragen.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottes Weinen angesichts der Not seines Volkes 47

dessen Beschreibung alle menschlichen Sprachmöglichkeiten übersteigt, steht

der niedrige und leidende Gott. Dieser partizipiert als Zeichen der Liebe und

Verbundenheit am Leid seines Volkes und garantiert so auch dessen künftige

Erlösung. Auch die himmlische Welt nimmt somit am Leid Israels teil, so wie

Israel dann an der Erlösung Gottes teilhaben kann.

IV. Fazit und Ausblick

Das Motiv von Gottes Trauer und Klage, in dem sich sein Schmerz über das Ge-

schick Israels und des Jerusalemer Tempels artikuliert, findet sich in Ansätzen be-

reits in der Überlieferung der Hebräischen Bibel. Medium der Begegnung mit die-

sem Gott ist das prophetische Wort. Wenn das Motiv auch nur spärlich belegt ist,

so wird doch bereits deutlich, dass hier ein Ausgleich zu demTheologumenon eines

strafenden Gottes geschaffen wird.Wohl angeregt durch die Erfahrung der Zerstö-

rung des Zweiten Tempels im Jahre 70 n. Chr. und die Begegnung mit der immer

stärker und selbstbewusster auftretenden Kirche, die das Ende der Heilsgeschichte

Israels postuliert, gewinnt das Motiv in der rabbinischen Literatur zunehmend an

Bedeutung.Die Begegnungmit demSchmerzGottes findet in der Schriftauslegung

statt sowie im Modus der Narration, wobei als Medium auch besondere Menschen

wie der Totenbeschwörer oder Traumgesichte eine Rolle spielen können.

Die Überlieferung im 3. Henoch kann auf diese Traditionen zurückgreifen und

diese weiter entfalten.Das Besondere an dieser Überlieferung ist, dass nun eine Vi-

sualisierung des Geschehens erfolgt, die weit über das hinausgeht, was sich in den

Midraschim findet: R. Yishmacel schaut bei seiner Himmelsreise die göttliche Ge-

stalt in ihrem Schmerz unmittelbar. Er wird zum Zeugen des göttlichen Schmerzes

und seiner Erlösung. Indem er später (als literarische Figur) von den himmlischen

Ereignissen um die göttliche Hand erzählt, partizipieren – literarisch vermittelt –

auch die Rezipienten dieser Überlieferung an dieser Begegnung und werden zu ob-

servers of pain. Damit werden sie in die atemberaubendeDynamik eines kosmischen

Erlösungsgeschehens hineingenommen, das ihnen auch ihre eigene Existenz im

Horizont von Schmerz und Hoffnung zu erschließen vermag.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455470-003 - am 14.02.2026, 16:57:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

