VI. Eine nicht-fundamentalistische These
zum Grenzdiskurs

»Was die Menschen als Rechtferti-
gung gelten lassen, — zeigt, wie sie
denken und leben.“!

1. Ontologische Optionen

1) Menschenwiirde ist ein Begriff der Kantschen Mo-
ralphilosophie, einer Ethik, die, gegen eine durch Ari-
stoteles begriindete Tradition, mit dem Anspruch
strenger Wissenschaftlichkeit auftritt und diesen An-
spruch dadurch zu sichern sucht, daf} sie a) das Pro-
blem der Handlung zu einem Problem des Willens
macht und b) den Willen und seine Freiheit als ,eine
Art von Causalitit lebender Wesen, so fern sie ver-
niinftig sind“ (GMS 446,;), bzw. als ,eine Causalitit
nach unwandelbaren Gesetzen, aber von besonderer
Art“ (GMS 446, ) versteht. Die Anlehnung an die Ka-
tegorie der Kausalitit in der theoretischen Philoso-
phie und ein Gesetzesbegriff, der sich am Paradigma
des Naturgesetzes orientiert, sind Indikatoren des wis-
senschaftlichen Anspruchs und zugleich die Instru-
mente seiner Durchsetzung.

I Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 325.

416

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Gedanke der Menschenwiirde spielt im Rahmen
der Moralphilosophie Kants eine prominente Rolle,?
kann aber innerhalb des moralphilosophischen Dis-
kurses nicht begriindet werden. Er ist vielmehr neben
seiner internen Rolle extern Moment der Begriinden-
des dieses Diskurses und seiner wissenschaftlichen
Geltung.

»Gesetzt aber, es gibe etwas, dessen Dasein an sich selbst
einen absoluten Werth hat, was als Zweck an sich selbst ein
Grund bestimmter Gesetze sein konnte, so wiirde in ithm
und nur in ihm allein der Grund eines méglichen kategori-
schen Imperativs, d.1. praktischen Gesetzes, liegen.“ (GMS
428, )

Wenn es eine Wiirde des Menschen gibt, dann gibt es
auch ein moralisches Gesetz, dann ist praktische Phi-
losophie, deren Wissenschaftlichkeit von der Moglich-
keit einer ,blofle[n] Gesetzmafligkeit tberhaupt®
(GMS 402,,) im Praktischen abhingt, als Wissenschaft
moglich. Die wissenschaftliche Geltung der Moralphi-
losophie Kants hingt damit von der Durchfiihrbar-
keit des Gedankens menschlicher Wiirde ab.

2) Die Ausdriicke ,absoluter Wert‘ und ,Zweck an sich
selbst, mit denen Kant die Idee der Menschenwiirde
erlautert, sind wortlich verstanden ebenso erhaben
wie unverstindlich und damit einem Sinnlosigkeits-
bzw. Unsinnigkeitsverdacht (Wittgenstein),> wenn

2 Cf. den kategorischen Imperativ in der sog. Zweck-Formel; GMS
4295012

3 Wittgenstein, Tractatus 4.003: ,Die meisten Sitze und Fragen,
welche iiber philosophische Dinge geschrieben worden sind, sind

417

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht einem Ideologieverdacht (Marx) ausgesetzt. Wir
haben versucht, sie vor dieser Kritik in Schutz zu neh-
men, indem wir sie als absolute Metaphern deuteten.
Absolute Metaphern sind Ausdriicke des Redens tiber
die Grenze der Sprache, der Welt, tiber die Moglich-
keitsbedingungen menschlicher Selbst- und Weltver-
standigung. Sie besitzen keine sinnvolle wortliche Be-
deutung und lassen sich auch nicht in korrekte deskrip-
tive tatsachensprachliche Ausdriicke iibersetzen. Thre
Interpretation, die gleichwohl méglich sein soll, muff
ithre Funktionsbedeutung angeben, die sie innerhalb
eines Diskurses oder innerhalb eines Kontextes besit-
zen. Gelingt dies, und findet sich ein entsprechender
Kontext oder ein entsprechender Diskurs, besitzt die
praktische Philosophie Kants wissenschaftliche Gel-
tung in Abhingigkeit und nur in Abhingigkeit von
einem Diskurs, der sich allein metaphorisch fithren
1alt, weil seine Ausdriicke, wortlich, deskriptiv und
tatsachensprachlich verstanden, sogleich unter das
Sinnlosigkeitsverdikt fallen.

nicht falsch, sondern unsinnig. Wir kénnen daher Fragen dieser Art
iberhaupt nicht beantworten, sondern nur ihre Unsinnigkeit fest-
stellen. Die meisten Fragen und Sitze der Philosophen beruhen dar-
auf, dafl wir unsere Sprachlogik nicht verstehen. (Sie sind von der
Art der Frage, ob das Gute mehr oder weniger identisch sei als das
Schone.) Und es ist nicht verwunderlich, daff die tiefsten Probleme
eigentlich keine Probleme sind.“ Einen Unsinnigkeitsverdacht hegt
er konsequenterweise auch gegen seine eigenen metaphysischen
(grammatischen) Sitze. Cf. ders., Tractatus 6.54.: ,Meine Sitze er-
liutern dadurch, daf} sie der, welcher mich versteht, am Ende als un-
sinnig erkennt, wenn er durch sie — auf ihnen — Giber sie hinausgestie-
gen ist. (Er mufl sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf
ihr hinaufgestiegen 1st.)*

418

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Diskurs erliegt nicht dem ,metaphorischen
Schein“,* der dazu verfithrt, Aussagen iiber das Ganze
der Welt oder die Moglichkeit des Sich Verstiandigens
iber sich selbst und die Welt, weil sie sich derselben
Worter und derselben Syntax bedienen miissen, wie
Aussagen uber etwas in der Welt zu behandeln. Gera-
de weil beide Aussagentypen sich derselben Worter
und derselben Syntax bedienen miissen, besteht er auf
der Notwendigkeit, Aussagen des ersten Typs als Me-
taphern zu verstehen, freilich - gegen die realistic
fallacy von Dogmatismus und Skeptizismus — als ab-
solute Metaphern.

Absolute Metaphern miissen sich in Regeln umformu-
lieren lassen. Sie sind Regeln oder Grundsitze fir un-
ser Denken und Handeln. Menschliche Wiirde ist
kein konstitutiver Begriff eines Gegenstands mensch-
licher Erkenntnis, sondern ein regulativer Begriff
menschlicher Selbstverstindigung. Menschenwiirde
1a8¢ sich unmoglich verifizieren,® die Inanspruchnah-
me ihres Begriffs als Regel jedoch justifizieren. Der

4 Apel, Transformation der Philosophie (1973) 1237, 248, 250. Ebd.
I 237: ,Wie kann die Philosophie diesem ,metaphorischen Schein®
ihrer Sprache entrinnen? — Dies ist das eigentliche Problem, das
Wittgenstein im Tractatus gestellt hat.”

5 An etwas dhnliches muf§ auch Apel, Transformation der Philoso-
phie (1973) 1327 gedacht haben, wenn er fragt: ,,Und kann man Me-
taphern nicht auch so verstehen, daff man den ,metaphorischen
Schein‘ durchschaut?“

6 Die Behauptung, Menschenwiirde sei eine ,Seinsgegebenheit®,
ist in einem nicht-wissenschaftlichen Sinn dogmatisch, da sich fir
sie weder ein Verifikations- noch ein Falsifikationsverfahren ange-
ben lif}t (Zitat: Diirig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 11
Randnummer 17).

419

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdruck ist nicht eo ipso, aufgrund seiner sprach-
lichen und logischen Form, sinnlos.” Er sucht die
Grenze menschlicher Selbst- und Weltverstindigung
zu markieren. Er gehort in einen bzw. den Grenzdis-
kurs. Ich erlautere den transzendentalphilosophi-
schen Letztrechtfertigungsanspruch.

3) Der Grenzdiskurs unternimmt den Versuch, die Be-
dingungen der Moglichkeit eines menschlichen Selbst-
und Weltverstandnisses auf diskursivem Wege zu be-
stimmen. Er stellt somit selbst ein Selbstverstindnis
dar. Da er jedoch die Bedingung moglicher Selbstver-
stindnisse zum Gehalt hat, ist er (seinem Selbstver-
stindnis nach) nicht ein Diskurs unter anderen, son-
dern der schlechthin unhintergehbare Diskurs tiber
die schlechthin unhintergehbare Méglichkeitsbedin-
gung menschlicher Selbstverstindigung. Er soll auf
diese Weise auch nicht lediglich eine Grenze zuriick-
schieben, um eine unendliche Iteration von Meta-
ebenen der Selbstverstindigung, Selbstaufklirung
und deren Absicherung zu erdffnen, sondern sich
selbst durchsichtig sein. Er fallt mit der von ithm mar-
kierten Grenze zusammen.

7 Wolff, The Autonomy of Reason (1973) 199f.: ,As I understand
him, Kant is arguing that we cannot exhaustively divide all proposi-
tions into those which can in principle be known by us and those
which have no cognmve significance or value whatsoever. There re-
main classes of propositions which play a legitimate cognitive role
even though they do not meet the conditions of theoretical
knowledge established by the Critigue of Pure Reason. Among
these propositions are moral principles, judgements of beauty (...)
and the proposition (...), that insofar as I (or my reason) undertake
to act, I must regard myself as free.”

420

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Diskurs muff Sitze enthalten, die nicht nur ein
bestimmtes Selbst- oder Weltverstindnis auflern, son-
dern tber die Moglichkeitsbedingungen moglicher
Selbst- und Weltverstindigung so reden, daf} er darin
seine eigene Moglichkeitsbedingung mit artikuliert,
ohne tiber die von ihm diskursiv entwickelten Bedin-
gungen hinaus weitere Bedingungen fir die eigene
Moglichkeit voraussetzen zu mussen.® Dies ist nicht
moglich, ohne die Struktur der Selbstriickbezuglich-
keit in Anspruch zu nehmen.’ (Inwiefern es moglich
ist, diese noch einmal in demselben Sinn diskursiv zu
entwickeln, wie sie in Anspruch genommen wird,
bleibt problematisch.)

Entscheidend ist: Der Grenzdiskurs will bis zuletzt
tiber ontologische Optionen reden und fir sie argu-
mentieren konnen und auch das Reden tiber das Op-
tieren noch in ein und denselben Diskurs einbinden,
ohne — der Russellschen Typenlehre gemiafl — auf Me-
taebenen ausweichen zu mussen. Dazu besteht er auf
der Sagbarkeit der Grenze, auf der Moglichkeit, Sub-

8 Apel, Transformation der Philosophie (1973) I 230: ,Diese Sitze
niamlich begniigen sich ja nicht damit, (...) Aussagen iiber empiri-
sche Tatsachen in der Welt zu machen, sondern erheben den An-
spruch, a priori giiltige Aussagen tiber die Welt im ganzen, d. h. aber
tiber die Form der Welt, d. h. aber iiber die Form der Darstellung
der Welt und damit tiber ihre eigene Bedingung der Moglichkeit zu
machen.“

% Eine terminologische Unterscheidung von 1) Selbstverstindi-
gung und 2) Selbstverstindnis ist schwierig, weil 1) der Prozef§ ist,
der zu 2) fithrt, wihrend 2) die Méglichkeitsbedingung von 1) zum
Gebhalt hat. Praxis und Resultat durchdringen einander wechselsei-

tlg.

421

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jektivitit als Grenze ,auf dieser Grenze“ (Prol § 57,
357,) zu verhandeln.!°

Eine Philosophie a la Wittgenstein muf} sie dagegen
als das Unsagbare voraussetzen und von innen her ex
negativo so auszubauen suchen, daf} sie sich an den
Rindern dieses Denkens zeigt.!»? Damit lidt diese
Philosophie das Denken einer Selbstreflexivitit thren
Rezipienten auf, die im Nachvollzug auf sie zuriick-
greifen miissen, um zu verstehen, dafl die Sprache und
die Welt implizit auf ihre Grenze verweisen. Sie kon-
nen somit nicht anders, als dieses ,sacrificium intellec-
tus‘ zu begehen, wenn sie mit metaphysischen All-
Sitzen wie ,,Die Welt ist alles, was der Fall ist“ oder

10 Cf. dagegen Wittgenstein, Tractatus 5.632.

11 Wittgenstein, Tractatus 5.633: ,,Wo in der Welt ist ein metaphysi-
sches Subjekt zu merken? Du sagst, es verhilt sich hier ganz, wie
mit Auge und Gesichtsfeld. Aber das Auge siehst du wirklich nichr.
Und nichts am Gesichtsfeld 1iflt darauf schliefen, daf} es von einem
Auge gesehen wird.“ Ebd. 5.62: ,Dafl die Welt meine Welt ist, das
zeigt sich darin, daf8 die Grenzen der Sprache (der Sprache, die ich al-
lein verstehe) die Grenzen meiner Welt bedeuten. — Als weiteres
Beispiel einer nicht-diskursiven Grenzbestimmung in der Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts, die auf ein sich Zeigen setzt, cf. Heideg-
ger, Sein und Zeit (1979) 35: ,,Der phinomenologische Begriff von
Phinomen meint als das Sichzeigende das Sein des Seienden, seinen
Sinn“, nicht das empirisch Seiende, sondern den Horizont (die
Grenze) des Verstehens.

12 Rorty, Wittgenstein, Heidegger und die Hypostasierung der
Sprache (1991) 75: , Der frithe Wittgenstein erkennt (.. .), was Frege
und der frithe Russell iibersehen haben, nimlich daf} die Suche nach
der nicht-empirischen Wahrheit iiber die Bedingungen der Moglich-
keit der Beschreibbarkeit das selbstbeziigliche Problem ihrer
eigenen Moglichkeit aufwirft.“ Kritisch zur Basis der Wittgenstein-
schen Unterscheidung von Sagen und sich Zeigen cf. Apel, Wittgen-
stein und Heidegger: Kritische Wiederholung eines Vergleichs
(1991) 56 u. Fn. 40.

422

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht der
Dinge“"® etwas anfangen wollen (mit Sitzen, denen
Kant nur den Status von Regeln fiir unser Denken zu-
gestiinde).

Aufschluflreich ist zudem, dafl Wittgenstein sich
nicht mit einer Darstellung, die es der unsagbaren
Grenze von Sprache und Welt erlaubt, sich zu zeigen,
begniigt, um des weiteren davon zu schweigen. Nein,
als Philosoph sagt er, dafl sie sich zeigt, muf§ er sagen,
daf sie sich zeigt, welil sie sich sonst nicht zeigt.

4) Der Grenzdiskurs ist ein Geltungsdiskurs und als
solcher ein Rechtfertigungsdiskurs. Er rechtfertigt
die Inanspruchnahme von Ideen oder Grenzbegrif-
fen, d.h. von solchen Metaphern, die sich in Regeln
umformulieren lassen und als Regeln menschlicher
Selbstverstindigung Gehalt eines unhintergehbaren
Selbstverstindnisses sein sollen. Aus dem in 3) Gesag-
ten folgt: Der Grenzdiskurs ist (auch) ein Selbstrecht-
fertigungsdiskurs.

Es ist bei Kant am Ende nur eine einzige Idee, die de-
duziert wird: Die Idee der Fretheit. Freiheit ist als Au-
tonomie fiir Kant ein Wort fur Subjektivitat. Als Auto-
nomie eignet der Freiheit bereits selbst die Selbstrefle-
xivitit, auf die das Deduktionsverfahren zu ihrer
Rechtfertigung rekurrieren mufl. Weil Freiheit Bedin-
gung der Moglichkeit menschlicher Selbstverstandi-
gung ist — denn ohne Freiheit als Autonomie der Ver-
nunft kein Selbstverhiltnis und kein Selbstbewuf3t-
sein —, bekleidet ihre Idee, anders als die von Gott und

13 Wittgenstein, Tractatus 1; 1.1. Cf. KrV B 447.

423

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unsterblichkeit, eine Sonderstellung. Gott und Un-
sterblichkeit kénnten immer nur als Ideen im Rah-
men besonderer Selbstverstindisse auftauchen. Frei-
heit, wie die Subjektivititsphilosophie sie denkt, ist
dagegen bereits unverzichtbares Interpretament der
Selbstbewuf3tseinsstruktur des Subjekts: a) als Gehalt
eines uber sich selbst aufgeklirten Selbstbewuf3tseins
und b) als dessen Erméglichungsgrund. Darum muf}
die Deduktion das zu Deduzierende bereits voraus-
setzen und rechtfertigt die Idee der Freiheit somit
durch die Tat."* Der Grenzdiskurs ist, wie er sich
sieht, ein sich selber selbstrechtfertigender Diskurs
und kraft seines Gelingens ein durch sich selbst ge-
rechtfertigter.

5) Das Deduktionsverfahren appliziert Subjektivitit
auf sich selbst und sucht auf diesem Wege die prinzi-
pielle Unmoglichkeit von Alternativen darzulegen.
Freiheit ist als Grenzbegriff menschlicher Selbstver-
stindigung gesichert, weil sie sich nicht wegverniinf-
teln 1af3t, da selbst die verniinftelnde Vernunft Freiheit
in Anspruch nimmt, ohne die kein Selbstverstindnis,
auch kein Freiheit abstreitendes oder widerlegendes,
moglich wire. Ist der Gebrauch des Freiheitsbegriffs
als Regulativ gerechtfertigt, so gilt dies auch fir die
Idee der menschlichen Wiirde.

14 Hintikka, Transcendental Arguments: Genuine and Spurious
(1972) 278: ,,The conclusion (the possibility of certain conceptual
practices) is arrived at by reasoning which itself relies on these prac-
tices. The conclusion makes possible the very argument by means
of which it is established.“

424

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6) Die Konklusion einer transzendentalen Deduktion
ist ein Satz normativen Charakters. Wir haben drei
Grade normativer Kraft eines solchen Satzes unter-
schieden:

a) die Erlaubnis des Gebrauchs eines Vernunftbegriffs
in praktischer Riicksicht. Der mittels des Vernunft-
schlusses gerechtfertigte regulative Vernunftbegriff
gehort legitimerweise zum Repertoire menschlicher
Selbstverstindigung.

b) das Gebot, sich dieses Begriffs unter der Anwen-
dungsbedingung kontingenter Selbstverstindigung
zu bedienen.

c) das kategorische Gebot, nach dem ein einzig mog-
liches Selbstverstindnis in jedem Denken und Han-
deln mit prisent zu sein hat. Dann ist jedes Denken
und Handeln stets auch eine Selbstverstindigung und
eine Aktualisierung dieses Selbstverstindnisses.'
Nach dem Modell stirkstmoglicher Normativitit ist
der Grenzdiskurs selbst gerechtfertigt, weil er von
dem, was er deduziert, selbst Gebrauch machen muf.
Auch er kann unter den Bedingungen, die er selber er-
zeugt, weder ohne Selbstwiderspruch bestritten noch
ohne petitio principii begriindet werden. Auf diese
Weise hitte sich Transzendentalphilosophie als einzig
mogliche Philosophie selber deduziert und eine abso-
lute Rechtfertigung von Freiheit und Menschenwiir-
de aus dem unhintergehbaren und unabweisbaren
Selbstbewufitsein der Vernunft als Selbstriickbeziig-
lichkeit gewonnen.

15 Cf. dagegen Habermas, Entgegnung (1986) 346.

425

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7) Auf seiner Spitze wird das Programm der Begriin-
dung von Freiheit und Menschenwiirde durch den
Nachweis ihrer Alternativenlosigkeit und ihrer Funk-
tion als ,Sinn-Apriori’, liee es sich realisieren, terrori-
stisch, weil es die hermeneutische Freiheit mensch-
licher Selbstverstandigung aufhebt. Ein ,Reden ohne
Alternativen“'® ist entweder ein bereits terrorisiertes
oder ein selber terroristisches bzw. totalitires Reden.
Auf ebendieser Spitze erweist es sich aber zugleich als
undurchfiithrbar. Der Ausdruck ,absolute Rechtferti-
gung® ist selbstwiderspriichlich (und kann ohne Re-
grefl nicht wieder metaphorisch aufgelost werden)
und widerstreitet der Behauptung, eine Deduktion be-
stimmter Begriffe sei notwendig. Eine Rechtfertigung
von Geltungsanspriichen ist nur dann erforderlich
und sinnvoll, wenn es berechtigte oder wenigstens ver-
stindliche Einwinde und Zweifel an der Legitimitit
des zu Rechtfertigenden gibt.

Auch nach Bubners Deutung des Deduktionsverfah-
rens als Nachweis der Alternativenlosigkeit muf zu-
mindest die Moglichkeit von Alternativen in Betracht
gezogen werden, selbst wenn sie sich als blof§ ver-
meintliche, als sich zum zu rechtfertigenden Wissen
blof parasitir verhaltende, herausstellen.'” Darum ist
der Status dieser Vermeintlichkeit zu untersuchen,

16 Bubner, Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argu-
mente (1982) 314.

17 Zum transzendentalen Argument als ,,,kind of ,parasitism‘ argu-
ment“ cf. Rorty, Verificationism and Transcendental Arguments
(1971) 5. Ebd. 11: ,then the whole dialectical force of these argu-
ments must be to show the ,parasitism® of suggested alternative con-
cepts.“ Das ist, wie Rorty, von Bubner abweichend, es sieht, immer

426

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von der abhingt, ob es plausibel ist, iberhaupt eine
Rechtfertigung zu fordern. Es muf} etwas geben, des-
sen Opposition gegen den Geltungsanspruch eine ei-
gene Berechtigung hat. Andernfalls bedarf es keiner
Rechtfertigung.

Gibt es nichts, was als Alternative in Erwagung ge-
zogen werden konnte, ist es sinnlos zu zeigen, dafl es
keine Alternativen gibt. Dann bleibt nur ein trotziges:
Wir wissen eben, was wir wissen, und handeln, wie
wir handeln, und es gibt nichts zu rechtfertigen. Wir
konnten uns nur auf das beziehen, was wir ohnehin
immer tun. Alternativenlosigkeit macht die guaestio
juris zu einer quaestio facti — eine Tendenz, die schon

nur Mal fiir Mal im Hinblick auf bestimmte vermeintliche Alternati-
ven moglich. Er glaubt nicht, dafl Alternativen nicht nur faktisch,
sondern auch prinzipiell abgewiesen werden konnen. Ebd. 11: ,But
it would be strange if we could know in advance of someone’s pro-
posing an alternative conceptual framework that it too would be
parasitic on the conventional one. No one would believe the claim
that any new theory in physics would necessarily be such that it
could never replace, but could at most supplement, our present
theories. One would have to have an extraordinary faith in the diffe-
rence between philosophy and science to think that things could be
otherwise in metaphysics.“ (Cf. Geuss, Quine und die Unbestimmt-
heit der Ontologie (1975) 50) Rorty erhebt damit jedoch lediglich
die blof} abstrakte Méglichkeit von Alternativen zum Prinzip, die
Bubner ebenso prinzipiell und ohne Bezug auf bestimmte Alternati-
ven ausschliefit. Cf. Rorty, Transcendental Arguments, Self-Refe-
rence, and Pragmatism (1979) 82. Niquet, Transzendentale Argu-
mente (1991) 541: ,,,Parasitism‘-Argumente sind negative, ad homi-
nem gerichtete Argumente, die solche Alternativen als Verstehbar-
keits-Parasiten dingfest machen, keinesfalls aber die objektive Giil-
tigkeit eines Bedingungsgefiiges (conceptual framework) rechtferti-
gen, dem der Status eines kategorialen Sinn-Apriori aller moglichen
Alternativbegriffe verstehbarer Erfahrung zugeschrieben werden
koénnte.

427

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im zweiten Abschnitt der Kantschen Freiheitsdeduk-
tion lag. Wollte man dagegen argumentieren, die De-
monstration der Alternativenlosigkeit sei ja gerade
die Rechtfertigung, dreht sich das Argument im Kreis.
Wer Alternativen als solche perhorresziert, fithrt den
Gedanken der Rechtfertigung ad absurdum. Und eine
Begriindung transzendentaler Ideen sollte ja nur mit-
tels einer transzendentale Deduktion genannten
Rechtfertigung moglich sein. So schlagt Alternativen-
losigkeit von der Bedingung der Moglichkeit letztgiil-
tiger Rechtfertigung in die Bedingung ihrer Unmog-
lichkeit um."®

8) Bubner stellt die Alternativenlosigkeit nach demsel-
ben Modell dar, das wir im ersten Kapitel als Reduk-
tion praktischer auf theoretische Konflikte beschrie-
ben haben. Das bedeutet: Haben wir uns den Sachver-
halt nur zureichend klargemacht, dann sehen wir, daf§
wir in Wirklichkeit gar keine Wahl haben. Der Schein,
es gibe Alternativen, rithrt von einem Mangel an Refle-
xion her, den die Deduktion behebt. Darum diirfen
wir schlieflen, daff ein Opponent entweder tiber dassel-
be Erkenntnis- oder Moralsystem verfiigt wie wir —
d. h. wir konnen ihn verstehen, sein System dem unse-
ren integrieren und es damit als eigenstindiges Uber-

18 Cf. Derrida, De la grammatologie (1967) 109/(1983) 130. Cf.
Tietz, Transzendentale Argumente versus Conceptual Scheme
(1992) 928. — Nicht Davidson und Rorty schaffen, wie Bubner,
Selbstbeztiglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente
(1984) 79 thnen vorwirft, das Begriindungsproblem ab, statt es zu 16-
sen, sondern Bubner selbst. Cf. Geuss, Bemerkungen zu Ridiger
Bubners Beitrag (1984) 90. Cf. Kap. III, 4.2, Fn. 100.

428

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

flissig machen —, oder sein System ist vollig unver-
standlich, ja prinzipiell unméglich zu verstehen.' Bub-
ners Rekonstruktion der transzendentalen Deduktion
bringt darum im Grunde kein transzendentales, son-
dern ein idealistisches Deutungsmodell in Anschlag.
Das Konzept der Rechtfertigung betrifft externe Fra-
gen, und externe Fragen sind praktische (Carnap). Da-
rum pladiere ich dafiir, eine Debatte tiber solche Fra-
gen und uber die Rechtfertigung ihrer Begriffe und Re-
geln am Modell praktischer Konflikte, wie wir es in
Anlehnung an eine These von Bernard Williams um-
rissen haben, zu orientieren.?’ Das bedeutet, daf} Alter-
nativen in ihrer Eigenstindigkeit ernst genommen
werden missen.?! Auf einer internen wie externen Wi-
derstandigkeit gegen den Rechtsanspruch auf Ver-
nunftideen muf} bestanden werden.

9) Meine These lautet: Es gibt unter den Bedingungen
einer nicht-idealistischen Philosophie, weil eine abso-
lute Rechtfertigung keinen Sinn macht, keine absolu-
te Geltung eines Vernunftbegriffs und damit keine ab-
solute Begriindung der Menschenwiirde. Das starkst-
mogliche normative Modell laflt sich nicht halten,

19 Das erinnert an die Argumentation, deren normativer Kraft die
Bibliothek von Alexandria zum Opfer fiel. Nach der Eroberung der
Stadt im Jahr 642 wurde, wie die Anekdote erzahlt, iber das Schick-
sal der Bibliothek aufgrund eines Alternativenlosigkeitsnachweises
fiir den Qoran entschieden: denn jedes Buch, das im Einklang mit
der Heiligen Schrift steht, ist tiberfliissig und darf verbrannt wer-
den, jedes Buch aber, das der Lehre des Qoran widerspricht, ist ket-
zerisch und muf verbrannt werden.

20 Cf. Kap. [, 2.2.

21 Cf. R6d, Metaphysik ohne Evidenz (1994) 10f.

429

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weil es auf einem schwicheren fuft: erst miissen Alter-
nativen als solche anerkannt sein, dann kann ihr Gel-
tungsanspruch abgewiesen werden.

10) Diese These ist nicht mehr transzendental be-
grindbar und verlangt einen Grenzdiskurs anderer
Art. Er kann sich nicht auf einen kategorischen Impe-
rativ oder eine Regel aller Regelhaftigkeit berufen,
mit der alle Regelsysteme homogenisiert oder wider-
stindige exkommuniziert werden konnen. Das wire
zwar kraft absoluter Kohirenz eine Garantie fiir die
Identitit der Person, ithre Freiheit und ithre Wiirde,
doch keine gerechtfertigte, sondern eine blof} gesetzte.
Gegen die Hermetik des Absoluten ist ein Modell zu
denken, das fiir sich die metaphorische Beschreibung
als relativ offenes in Anspruch nimmt. Zwar steht die
Person nach diesem Modell weiterhin unter Koha-
renzbedingungen und soll auf Identitit nicht verzich-
tet werden, doch handelt es sich um Identitat nach ei-
nem schwicheren Begriff. Nicht eine Alternativen
ausschlieflende Regel aller Regelhaftigkeit ist gefragt,
sondern eine Regel, die einen schwachen Identitats-
typ ermoglicht, mit dem sich von einem Regelsystem
in ein anderes Gbergehen 1aflt, so dafl Alternativen als
solche sichtbar werden. Dieser Grenzdiskurs muff an-
dere Diskurse und ihre Regelsysteme in ihrem Recht
anerkennen, um sich selbst als Grenzdiskurs verste-
hen zu konnen. Er muf} sie nicht akzeptieren, aber er
muf} zugestehen, daf} sie Alternativen darstellen, daf}
sie sich, um es zu wiederholen, weder in einem allum-
fassenden Diskurs auflosen noch aus der Diskursivi-
tit Uberhaupt ausgrenzen lassen.

430

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es geht folglich nicht darum, gegen die Alternativen-
losigkeitsthese eine Kontingenzthese zu universalisie-
ren. Eher mufl es heiflen: Fir diesen Grenzdiskurs
stellt nicht die hermetische Absicherung der Grenze
(Singular), sondern die Méglichkeit der Uberschrei-
tung der Grenzen (Plural) die philosophische Heraus-
forderung dar. Ohne Idenutit #nd Differenz ist we-
der von Einheit noch von Mannigfaltigkeit zu reden.

11) Zu einer relativ offenen Ontologie gehort es so-
mit, dafl sie nicht holistisch ist. Die Grenzbestim-
mung, die der ihr entsprechende neue Typ eines
Grenzdiskurses trifft, markiert nicht ezne Grenze fiir
die ganze Welt, den Kosmos des Sagbaren, oder wie
immer man diese Totalitit beschreiben will, sondern
eine Mannigfaltigkeit von Grenzen. Es geht in diesem
Grenzdiskurs, wie er als praktischer zu fihren ist,??
um die Produktion einer Vielfalt verschiedener be-
grenzter Regelsysteme oder Ordnungen,” die kraft
menschlicher Kreativitit wandelbar sind. Sie lassen
sich a) mit Hilfe neu erdachter absoluter Metaphern
kreieren, sie konnen b) aufgegeben und vergessen wer-
den, und c) konnen verinderte Aufgaben Anlafl ge-
ben, sie jeweils bescheiden zu modifizieren und zu er-
weitern.* So verschiebt der Grenzdiskurs mit dem

22 Vielleicht lifit er sich als eine selber Grenzen ziehende Herme-
neutik der Grenzen umschreiben.

23 Cf. Lauener, Probleme der Ontologie (1978) 88.

24 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 11:
Dafl ,Metaphern absolut genannt werden, bedeutet nur, daf§ sie sich
gegeniiber dem terminologischen Anspruch als resistent erweisen,
nicht in Begrifflichkeit aufgelost werden konnen, nicht aber, daf§

431

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mut zur fundamentalen ontologischen Konjektur?®
kraft seiner Metaphern (autonom) Grenzen, statt der
einen unabinderlich vorgegebenen Grenze (hetero-
nom) die Bedingung der Méglichkeit der Autonomie
abzulesen. Und er ist auch nicht genétigt, — utopisch
oder ideologisch — einen ,Fortschritt des Ganzen‘ zu
denken.

12) Laflt sich ein schwaches Modell des Grenzdiskur-
ses denken, dann eroffnet sich — zumindest prinzipiell
— zugleich die Moglichkeit, menschliche Wiirde an-
ders als nach dem subjektivitatsphilosophischen Para-
digma zu denken, dank der hermeneutischen Freiheit
menschlicher Selbstverstindigung zu anderen Selbst-
verstindnissen zu gelangen. Dann wird der transzen-
dentalphilosophische Diskurs zum Diskurs unter an-
deren depotenziert.

13) Ich schliele eine historische These an:
Ich behaupte, daff sich bereits im Grenzdiskurs Kants
— da er iiber weite Strecken, wie ich denke, notwen-

nicht eine Metapher durch eine andere ersetzt bzw. vertreten oder
durch eine genauere korrigiert werden kann. Auch absolute Meta-
phern haben daher Geschichte. Sie haben Geschichte in einem radi-
kaleren Sinn als Begriffe, denn der historische Wandel einer Meta-
pher bringt die Metakinetik geschichtlicher Sinnhorizonte und
Sichtweisen selbst zum Vorschein, innerhalb deren Begriffe ihre
Modifikationen erfahren.”

25> Cf. Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960)
11: ,[D]ie Metaphorologie sucht an die Substruktur des Denkens
heranzukommen, an den Untergrund, die Nihrlosung der systema-
tischen Kristallisationen, aber sie will auch faflbar machen, mit wel-
chem ,Mut" sich der Geist in seinen Bildern selbst voraus ist und wie
sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte entwirft.”

432

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dig polemisch gefithrt werden muf} (cf. z.B. KrV B
766-797), d.h. in Abwehr von Dogmatismus, Skepti-
zismus, vor allem aber in Abwehr eines der Vernunft
selbst innewohnenden Hangs zur Dialektik — Elemen-
te zu einem Grenzdiskurs der Grenziiberschreitung
finden, die so vor Kant nicht reflektiert worden sind
und die nach Kant in den absolutistischen Systemen
des Idealismus marginalisiert und zum Verschwinden
gebracht werden muflten: eine Anerkennung anderer
Diskurse, die nicht nach dem Modell von Herr und
Knecht aufgelost werden kann. Das bedeutet: Kant ge-
braucht den regulativen Begriff der Grenze stets auch
normativ.

Die Austreibung des Kantschen Grenzgedankens lifit
sich als die Geburt des Idealismus deuten, der Gren-
zen in einer Weise iberschreitbar macht, die sie zum
Verschwinden bringt.?® Kant bereitet im Unterschied
dazu einen Grenzgedanken vor, der erst in der Philo-
sophie des 20. Jahrhunderts, etwa in der Sprachspiel-
theorie des spaten Wittgenstein, virulent wird.

26 So Hegel in immer wieder leicht variierten Anliufen: Hegel, Lo-
gik I, V 145: ,Es pflegt (. ..) viel auf die Schranken des Denkens, der
Vernunft usf. gehalten zu werden, und es wird behauptet, es konne
iiber die Schranke nicht hinausgegangen werden. In dieser Behaup-
tung liegt die Bewufitlosigkeit, dafl darin selbst, dafl etwas als
Schranke bestimmt ist, dariiber bereits hinausgegangen ist.“ Ders.,
Fragment zur Philosophie des Geistes, XI 529 {.: ,Weil der Geist die
zur Existenz gekommene Freiheit des Begriffs ist, so ist jene ihm
unangemessene Realitat, die Schranke, fiir ihn. Eben darin, dafl sie
fiir ihn ist, steht er iber derselben, und die Beschrinktheit des Gei-
stes hat damit eben diesen ganz anderen Sinn als die der natiirlichen
Dinge; daf§ er sich als beschrinkt weif}, ist der Beweis seiner Unbe-
schranktheit. Die Schranken der Vernunft, die Beschrinkung des
Geistes sind Vorstellungen, welche ebenso fiir ein Letztes, ein fiir

433

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Grenzdiskurs und Grenziiberschreitung

1) Es gibt sie faktisch: andere Theorien der Menschen-
wiirde (Ambrosius, Pico della Mirandola,”” Manetti,
Block, Bloch, Heidegger etc.), andere Konzeptionen
der praktischen Philosophie, andere menschliche
Selbstverstindnisse, andere Philosophien. Doch die

sich gewisses Faktum als fiir etwas Bekanntes und fiir sich Verstind-
liches gelten. Sie [sind] aber so wenig ein fiir sich Verstandliches,
daf} die Natur des Endlichen und Unbeschrinkten und ebendamit
sein Verhiltnis zum Unendlichen den schwersten Punkt der Philo-
sophie ausmachen; ebenso ist die Schranke nicht das Letzte, son-
dern vielmehr, indem und weil der bewufite Mensch von der Schran-
ke weifl und spricht, ist sie Gegenstand fiir ihn und er hinaus iiber
sie. Diese einfache Reflexion liegt ganz nahe, und sie ist es, die nicht
gemacht wird, indem von den Schranken der Vernunft und des Gei-
stes gesprochen wird.“ (Eckige Klammern im zitierten Text) Ebd.
531: ,Der Begriff oder die wahrhafte Unendlichkeit iiberhaupt und
damit die des Geistes ist, dafl die Schranke als Schranke fiir ihn sei,
dafd er sich in seiner Allgemeinheit bestimme, d. 1. sich eine Schran-
ke setze, aber daf§ sie als ein Schein sei; er ist dies, ewig sich diesen
Schein zu setzen, die Endlichkeit nur als ein Scheinen in ithm zu ha-
ben, d.1. sich Begriff so zu sein, wie der Begriff in der Philosophie
ist. Das Sein des Geistes [ist] nicht Sein, insofern es von der Tatig-
keit unterschieden wird, sondern sein Sein ist eben diese Bewegung,
sich als Anderes seiner selbst zu setzen, und dies Andere seiner auf-
zuheben, zum Scheine herabzusetzen und so in sich zuriickzukeh-
ren; diese sich hervorbringende Identitit [. . .]“ (Text bricht ab; ecki-
ge Klammern Teil des zitierten Textes). — Kant expliziert seine be-
scheidenere Konzeption der Verkniipfung eines Diesseits und eines
Jenseits der Grenze, das dabei, ,,wie denn das in der That auch nicht
zu hoffen ist“, ,nicht im Mindesten bekannter” wird, in Prol § 57,
354,,—357,; Zitat: 354y..,.

27 Giovanni Pico della Mirandola, De dignitate hominis [1496]
(1968), ist ein gutes Bexsplel fur die Konzeption einer Wesenswiir-
de, die nicht an einer einzigen bestimmten Eigenschaft des Men-
schen festgemacht ist. Pico erzihlt die Schopfungsgeschichte neu.
Als es daran ging, den Menschen zu erschaffen, hatte Gott bereits
alle Archetypen verbraucht (verum nec erat in archetypis unde no-

434

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berufung auf ein Faktum dieser Art reicht als Argu-
ment nicht aus, um den transzendental Argumentie-
renden vom Alleinvertretungsanspruch fiir die Philo-
sophie abriicken zu lassen (was er faktisch, wenn sich
seine philosophische Lebensform von Argumentatio-
nen bereits emanzipiert hat, verstindlicherweise auch
sonst nicht tun wird). Eine Philosophie kantschen
Typs ist keineswegs blind dafiir, daf philosophische
Positionen vertreten wurden und gegenwirtig und in
Zukunft vertreten werden, die von ihrer abweichen.
Doch es geht, darauf weist sie zu Recht hin, um Gel-
tung. Und da es, so ihr Argument, nur eine Vernunft
gebe, konne es, weil Philosophie allein aus dieser
Quelle schopfe, auch nur eine Philosophie geben.

»Es klingt arrogant, selbststichtig und fiir die, welche ihrem
alten System noch nicht entsagt haben, verkleinerlich, zu be-
haupten: dafl vor dem Entstehen der kritischen Philosophie
es noch gar keine gegeben habe. - Um nun tiber diese schein-
bare Anmaflung absprechen zu konnen, kommt es auf die
Frage an: 0b es wohl mebr als eine Philosophie geben kinne.
Verschiedene Arten zu philosophiren und zu den ersten Ver-
nunftprincipien zuriickzugehen, um darauf mit mehr oder
weniger Gliick ein System zu griinden, hat es nicht allein ge-
geben, sondern es mufite viele Versuche dieser Art, deren je-
der auch um die gegenwirtige sein Verdienst hat, geben;

vam sobolem effingeret (ebd. 28)). Ebd. 29: ,,So beschlofl der Werk-
meister in seiner Giite, daf} er, dem er nichts Eigenes mehr geben
konnte, an allem zugleich teilhitte, was den einzelnen sonst je fiir
sich zugeteilt war.“ So liegt, wie Pico es deutet, die Wiirde des Men-
schen darin, dafl er sein Wesen irgendwo zwischen Pflanze und En-
gel oder Gottessohnschaft wihlen kann. Achtung ist danach einem
,Chamileon zu zollen. Ebd. 30: ,,Quis hunc nostrum chamaeleonta
non admiretur?“

435

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber da es doch, objectiv betrachtet, nur Eine menschliche
Vernunft geben kann: so kann es auch nicht viel Philosophie-
en geben, d.i. es ist nur Ein wahres System derselben aus
Principien moglich, so mannigfaltig und oft widerstreitend
man auch tiber einen und denselben Satz philosophirt haben
mag. So sagt der Moralist mit Recht: es giebt nur Eine Tu-
gend und Lehre derselben, d. 1. ein einziges System, das alle
Tugenden durch Ein Princip verbindet (...), ohne doch dar-
um, weil das nexe System alle andere ausschliefit, das Ver-
dienst der ilteren (...) zu schmilern: weil ohne dieser ihre
Entdeckungen, oder auch mifllungene Versuche wir zu je-
ner Einheit des wahren Princips der ganzen Philosophie in
einem System nicht gelangt wiren. — Wenn also jemand ein
System der Philosophie als sein eigenes Fabrikat ankiindigt,
so ist es eben so viel, als ob er sagte: vor dieser Philosophie
sei gar keine andere noch gewesen. Denn wollte er einriu-
men, es wire eine andere (und wahre) gewesen, so wiirde es
Uber dieselbe Gegenstinde zweierlei wahre Philosophieen
gegeben haben, welches sich widerspricht. — Wenn also die
kritische Philosophie sich als eine solche ankiindigt, vor der
es uiberall noch gar keine Philosophie gegeben habe, so thut
sie nichts anders, als was alle gethan haben, thun werden, ja
thun missen, die eine Philosophie nach ihrem eigenen Plane
entwerfen.“ (MS 206,-207,)

Das Fortschrittsmodell neutralisiert die Divergenz
und die Eigenstindigkeit der Positionen. Es gibt da-
nach einen jeweils letzten Standpunkt, und von die-
sem aus betrachtet werden alle anderen philosophi-
schen Versuche zu Vorldufern in der Arbeit an dem
einen (wahren) System. Gleichzeitig riumt Kant ande-
ren Philosophien dasselbe Recht ein, sich als End-
punkt des systematischen Fortschritts zu verstehen,
und erklirt, dafl sie sich notwendig so verstehen miis-
sen. Wer einen philosophischen Wahrheitsanspruch
erhebt, muf in eins, um sich nicht in einen performati-

436

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ven Selbstwiderspruch zu verwickeln, einen Einzig-
keitsanspruch erheben.

Freilich ist das eher eine Bemerkung zur Strategie phi-
losophischer Selbstprisentation als ein versteckter
Hinweis auf eine mogliche Pluralitit philosophischer
Entwiirfe. Ob ein aktueller Letztstand die Endgestalt
der Philosophie ausmacht und mithin letztgerechtfer-
tigt ist, lafle sich nicht entscheiden. Unter der Fort-
schrittspramisse zeigt sich nur, daf} eine Vermutung
dieser Art immer genau dann widerlegt ist, wenn die
Philosophiegeschichte nicht abbricht und weiterrei-
chende philosophische Versuche der Offentlichkeit
vorgelegt werden. Auch wenn sich jeder aktuelle
Letztstand als das Auge Gottes wihnt, ja wahnen
muf}, kann er doch jederzeit von einem Gottesauge
nichster Stufe angeblickt, beurteilt und im Rahmen
der Fortschrittsgeschichte rubriziert werden.

2) Interessanter ist das synchrone Problem, das die kri-
tische Philosophie mit dem Dogmatismus und vor al-
lem mit dem Skeptizismus als den Vertretern ver-
meintlicher Alternativen hat. In Gestalt des Skeptizis-
mus besitzt sie damit einen Widersacher, der seiner-
seits die Prinzipien der Vernunft fir bloff vermeintli-
che erklart (cf. KrV B 793). So wird das Geltungspro-
blem nicht durch einen Einzigkeitsanspruch (Alterna-
tivenlosigkeitsanspruch) behoben?® — schon gar nicht
durch blof} (jeweilige) faktische philosophiegeschicht-
liche Letztheit. Das Problem stellt sich tiberhaupt erst

28 Cf. Baumgartner, Zur methodischen Struktur der Transzenden-
talphilosophie Immanuel Kants (1984) 84.

437

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch konkurrierende Geltungsanspriiche, und es
wird dadurch verschirft, dal der Skeptizismus, der
die Inanspruchnahme der Ideen fir illegitim halt, das-
selbe Ziel wie der kritische Teil der Transzendentalphi-
losophie verfolgt: ,nichts, als die Absicht, die Ver-
nunft in ihrer Selbsterkenntnis weiter zu bringen®,
wozu ihn ,ein gewisser Unwille iber den Zwang* an-
treibt,

»den man der Vernunft antun will, indem man mit ihr grof§
tut, und sie zugleich hindert, ein freimiitiges Gestindnis
ithrer Schwichen abzulegen, die ihr bei der Prifung ihrer
selbst offenbar werden.“ (KrV B 773)

3) Wir haben den Dogmatismus und den Skeptizis-
mus, gegen die Kants kritische Philosophie antritt, als
Positionen gedeutet, die sich in ihrer pointierten
Form erst aus der Kantschen Rekonstruktion erge-
ben.?? Wir kénnen nun weiter gehen und ihre Kon-
frontation als eine philosophiehistorische Projektion
derjenigen Schwierigkeiten interpretieren, die die Ver-
nunft, wie Kant sie sieht, mit sich selbst hat. Ihr eignet
eine — naturwichsige — Dialektik, ein Hang, gegen
sich selbst zu verniinfteln. Im Widerspruch zu den
Prinzipien und dem Interesse einer kritischen Ver-
nunft droht sie, selbst dogmatisch oder skeptizistisch
zu werden.

»Denn irgendeine Metaphysik ist immer in der Welt gewe-
sen, und wird auch wohl ferner, mit ihr aber auch eine Dia-

29 Cf. Kap. III, 2.

438

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lektik der reinen Vernunft, weil sie ihr natiirlich ist, darin an-
zutreffen sein.“ (KrV B XXXI)3°

Eine solche Dialektik stellt sich iibermichtig und un-
verfugbar ein. Sie gehort zur Natur (Wesen) der Ver-
nunft und ist zugleich wie etwas Naturhaftes an ihr,
ihr eigener inwendiger Widerpart. Der andere Ver-
nunftteil hat sich gegen die Dialektik als der eigentlich
verniinftige oder kritische zu behaupten und rein zu
halten und die verntnftelnde Vernunft fiir sich zu in-
strumentalisieren.

»Metaphysik fithrt uns in den dialektischen Versuchen der
reinen Vernunft (die nicht willkiirlich oder muthwilliger
Weise angefangen werden, sondern dazu uns die Natur der
Vernunft selbst treibt) auf Grenzen; und die transscendenta-
le Ideen, eben dadurch, dafl man ihrer nicht Umgang haben
kann, daf sie sich gleichwohl niemals wollen realisiren las-
sen, dienen dazu, nicht allein uns wirklich die Grenzen des
reinen Vernunftgebrauchs zu zeigen, sondern auch die Art,
solche zu bestimmen; und das ist auch der Zweck und
Nutzen dieser Naturanlage unserer Vernunft“ (Prol § 57,
35316—23)'31

Kant zeigt, wie ich ihn lese, drei verschiedene Antwor-
ten der Vernunft auf die ihr innewohnende Dialektik.

30 Cf. GMS 405,;: , natiirliche Dialektik“. GMS 405, s ,Also ent-
spinnt sich eben sowohl in der praktischen gemeinen Vernunft,
wenn sie sich cultivirt, unvermerkt eine Dialektik, welche sie no-
thigt, in der Philosophie Hiilfe zu suchen, als es ihr im theoretischen
Gebrauche widerfihrt, und die erstere wird daher wohl eben so we-
nig als die andere irgendwo sonst, als in einer vollstindigen Kritik
unserer Vernunft Ruhe finden.“

31 Cf. KpV 107,,-108,.

439

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Die Vernunft sieht sich, ,von dem sicheren Sitze
der Kritik“ (KrV B 775) aus, als Zuschauer des Streits
der Antagonisten, den sie sogar wiinscht, da er zur
Klirung ihrer eigenen Position beitragt. Threr unan-
gefochtenen Kritik beugen sich alle dialektischen Ver-
suche.?

b) Die Dialektik der dogmatischen Vernunft und die
Antwort des Skeptizismus darauf tangieren die Ver-
nunft selbst unmittelbar und verunsichern sie, doch
weil} sie sich aus dieser Lage selber zu befreien und
ihre Selbstanfechtungen zu unterdriicken. Es gibt zu-
mindest eine Menge beschwichtigender Reden, die
auf die formale Starke und Reinheit der kritischen Ver-
nunft und ihre Uberlegenheit iiber den naturwiichsi-
gen Vernunftteil setzen.

Es ,entsprang doch eine besondere Verwirrung in der Wis-
senschaft, die nicht bestimmen kann, wie weit und warum
nur bis dahin und nicht weiter der Vernunft zu trauen sei;
dieser Verwirrung aber kann nur durch férmliche und aus
Grundsitzen gezogene Grenzbestimmung unseres Ver-
nunftgebrauchs abgeholfen und allem Riickfall auf kiinftige
Zeit vorgebeugt werden.“ (Prol § 57, 351, ,)**

c) Zuletzt ist zumindest als Moglichkeit in Betracht
zu ziehen, daf} das Mifltrauen, das die Vernunft gegen

32 KrV B 775: ,,Auch bedarf die Vernunft gar sehr eines solchen
Streits, und es wire zu wiinschen, daff er eher und mit uneinge-
schrinkter offentlicher Erlaubnis wire gefilhrt worden. Denn
umso frither wire eine reife Kritik zustande gekommen, bei deren
Erscheinung alle diese Streithindel von selbst wegfallen miissen, in-
dem die Streitenden ihre Verblendung und Vorurteile, welche sie
verunreinigt haben, einsehen lernen.“

33 Cf. KrV B XXXI u. GMS 405,,_ss.

440

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich selbst hegt, unaufhebbar ist, da selbst die kritisie-
rende Vernunft nicht gegen eine Dialektik gefeit ist,
eben weil sie ein und dieselbe Vernunft ist wie die kriti-
sterte. So kann stets nur die jeweils kritisierte Ver-
nunft vom Dialektikverdacht freigesprochen werden,
nicht aber die kritisierende, was auf die Verlallichkeit
ihres Urteils iber die kritisierte zuriickschlagt. Der
kritische Gebrauch der Vernunft hitte den dialekti-
schen Gebrauch dieser Vernunft zum Wiederginger.
Er wird 1thn nicht los.

»Alle reine Verstandeserkenntnisse haben das an sich, daf§
sich ihre Begriffe in der Erfahrung geben und ihre Grundsit-
ze durch Erfahrung bestatigen lassen; dagegen die transscen-
denten Vernunfterkenntnisse sich weder, was ihre /deen be-
trifft, in der Erfahrung geben, noch ihre Sitze jemals durch
Erfahrung bestatigen, noch widerlegen lassen; daher der da-
bei vielleicht einschleichende Irrthum durch nichts anders
als reine Vernunft selbst aufgedeckt werden kann, welches
aber sehr schwer ist, weil eben diese Vernunft vermittelst
ithrer Ideen natiirlicher Weise dialektisch wird, und dieser
unvermeidliche Schein durch keine objective und dogmati-
sche Untersuchungen der Sachen, sondern blos durch sub-
jective der Vernunft selbst, als eines Quells der Ideen, in
Schranken gehalten werden kann.“ (Prol § 42, 329,, )

Eine Befangenheit des Gerichtshofs der Vernunft ist
auch in ,letzter‘ Instanz nicht mit Sicherheit auszu-
schlieflen.

Die Antwort c), liflt sich einwenden, ist keine Ant-
wort, sondern das Eingestindnis einer Vernunft-
schwiche, wie sie auch die kritische Vernunft nicht
eingestehen darf: Die skizzierte Aporetik tangiert die
Philosophie in threr Wiirde (cf. KrV B 86), und es

441

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann zu ihr dank einer strikten Selbstreflexivitit der
reinen Vernunft gar nicht kommen.* Der regulative
Gebrauch der Ideen ist sowohl von Dogmatismus als
auch von Skeptizismus frei. Das regulative Moment
(Praktizitit der Vernunft) zeigt an, daf} Transzenden-
talphilosophie nicht dogmatisch verfihrt und sich
ebenso ein kritisches wie selbstkritisches Potential be-
wahrt, der Regelgehalt beweist, dafl sie nicht dem
Skeptizismus verfallt, sondern an den Ideen festhilt.
Ein Regelskeptizismus lifit sich Kant nicht nachsagen.
Indes ist die Reflexivitit, auf die eine sich tber sich
selbst aufklirende und sich von ihrer naturwiichsigen
Dialektik reinigende Vernunft zuriickgreift, ihrerseits
ein als Regel eingebrachtes Vernunftpostulat. Gezeigt
werden kann somit lediglich, daff Transzendentalphi-
losophie auf strikte Selbstreflexivitit nicht verzichten
und ohne diese, wie sie sich sieht, auch nicht angemes-
sen rekonstruiert werden kann.

4) Der Besitz einer Regel aller Regelhaftigkeit soll die
Philosophie Kants vor innerverniinftigen dialekti-
schen Anfechtungen bewahren. Nun ist es aber gera-
de die raffinierteste Form der Dialektik, die genau die
Geltung dieser Regel — in Gestalt des kategorischen
Imperativs — und ihre Universalitit in Frage stellt. So

34 KpV 16, ,[R]eine Vernunft, wenn allererst dargethan worden,
dafd es eine solche gebe, bedarf keiner Kritik. Sie ist es, welche selbst
die Richtschnur zur Kritik alles ithres Gebrauchs enthilt.“ Das ist
nach einem Werk, das ,Kritik der reinen Vernunft heif3t und zu des-
sen interpretatorischen Gemeinplitzen es gehort, dafl der Genitiv
im Titel nicht nur als subjectivus, sondern auch als objectivus zu le-
sen ist, liberraschend.

442

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

~entspringt aber eine natsrliche Dialektik, d.i. ein Hang,
wider jene strenge Gesetze der Pflicht zu verniinfteln und
ihre Giiltigkeit, wenigstens ihre Reinigkeit und Strenge in
Zweifel zu ziehen und sie wo moglich unsern Wiinschen
und Neigungen angemessener zu machen, d.1i. sie im Grun-

de zu verderben und um ihre ganze Wiirde zu bringen®
(GMS 405,,_,,).%

Gegen solche Angriffe sind die Legitimitat, Geltung
und Notwendigkeit dieser Regel, die nichts weiter als
Gesetzmifligkeit oder Regelhaftigkeit tberhaupt
zum Inhalt hat, zu verteidigen bzw. zu rechtfertigen.’

35 Moral Mrongovius I [1782], XXVII,2.2 1448,,: ,Derjenige ist
ein Latitudinarius, der sich das Moralische Gesetz, als ein nachsichti-
ges denkt.“ Ebd. 1447,,-1448,: ,Die nachsichtige Ethic ist das Ver-
derben der Moralischen Vollkommenheit des Menschen.“ Cf. GMS
390, Um die Moral vor der Theorie der Moral zu schiitzen, greift
Kant, wie die Vorlesungsnachschrift aus dem Jahr 1782 des weiteren
tiberliefert, zu einem geschickten Mittel. Er unterstellt die Explika-
tion des moralischen Gesetzes durch die Theorie der Moral selbst
eben jenem Moralgesetz, das durch sie erst expliziert werden soll.
Dieses fungiert dann ebenso als eine Damnatio aller anderen, nicht-
formalen Ethiken, was die Kantsche Moralphilosophie immunisiert
und fiir an sich selbst moralisch erklirt: ,Die hochste Pflicht ist al-
so: das Moralische Gesetz in aller Heiligkeit und Reinigkeit vortra-
gen; so wie es das hochste Verbrechen ist, von der Reinigkeit def3el-
ben etwas abzunehmen® (ebd. 1442,,-1443,). In identischem Wort-
laut findet sich dieses Kantwort wieder in der Vorlesungsnach-
schrift Moralphilosophie Collins [1784/85], XX VII, 1 294,, ,,. Cf. in
diesem Zusammenhang ein Wort aus der Einleitung zur Metaphy-
stk der Sitten, MS 216,,_,: ,eine Metaphysik der Sitten (...) zu ha-
ben ist selbst Pflicht“. — Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht
(1973) 232: ,,Auch die kantische Moralphilosophie sieht das konkre-
te Phinomen des Bosen als eine Verderbnis der Prinzipien.”

36 Das gilt bekanntlich nur fiir die Grundlegung, wihrend die Kri-
tik der praktischen Vernunft das Gesetz der bloflen Gesetzmiaflig-
keit fiir ein ,Factum der reinen Vernunft“ (KpV 47,,) erklirt, von
dem es ein Bewuftsein a priori gebe. Dieses Gesetz bediirfe , keiner

443

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fir den Pradikator ,rechtfertigen’ bzw. ,verteidigen'
schlage ich folgende vierstellige pragmatische Rekon-
struktion vor:

(R) ,P rechtfertigt Q mit den Griinden
R gegeniiber O.

(V) ,P verteidigt Q mit den Mitteln R
gegen O.°

In Abgrenzung zum Modell des Alternativenlosig-
keitsnachweises halte ich es fiir entscheidend, daf8 fiir
(R) und (V) ein Opponent O unverzichtbar ist. Er
tberschreitet die von der Regel markierte Grenze
oder droht mit einer Grenziiberschreitung.”’ Ohne
ithn wire die Grenze sinnlos. Er gehort mit zu ihr.
,Die Uberschreitung®, heiflt es bei Foucault,

yverhilt sich also zur Grenze nicht wie das Schwarze zum
Weiflen, das Verbotene zum Erlaubten, das Auflere zum In-
neren, das Ausgeschlossene zum geschiitzten Heim. Sie ist
in sie eingebohrt und kann nicht einfach abgelst werden.“*8

5) Es gibt zwei Moglichkeiten, die Grenzen, die eine
normative Regel setzt, in Frage zu stellen: a) Ausnah-
me und b) Regelverstofi.

a) Ausnahmen werden diejenigen Fille genannt, auf
die eine einschligige Regel nicht anwendbar ist. Die

rechtfertigenden Griinde“, da es ,nicht blos die Méglichkeit, son-
dern die Wirklichkeit an Wesen beweiset, die dies Gesetz als fiir sie
verbindend erkennen.“ (KpV 47, 5. Cf. Kap. V, 3.2)

37 Foucault, Préface a la transgression (1963) 754/(1987) 31: ,Die
Uberschreitung ist eine Geste, die es mit der Grenze zu tun hat®.

38 Ebd. 755/32.

444

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausnahme ,bertihrt’ zwar den Geltungsbereich der
Regel; ihr Fall 1afit sich jedoch nicht unter die Regel
subsumieren (oder er hat Folgen, die die Regel nicht
vorsieht).

Ausnahmen, heifit es, bestitigen die Regel. Will man
dieser Wendung einen prizisen Sinn abgewinnen, so
geht das, wie ich meine, nur, indem man sich darauf be-
sinnt, dafl Ausnahme ein relationaler Begriff ist. Eine
Ausnahme ist als solche nur vor dem Hintergrund
ihrer Regel verstindlich. Wird etwas als Ausnahme,
d.h. als Ausnahme von einer Regel, bestimmt, so wird
damit implizit die Geltung der Regel anerkannt. Ge-
lingt es, dasjenige, das aus dem Geltungsbereich der
Regel herausfillt, als Ausnahme zu interpretieren, ist
damit indirekt die Regel bestitigt. Ausnahme einer Re-
gel, das ist grammatisch nicht nur ein genitivus objecti-
vus (Ausnahme von der Regel), sondern auch ein geni-
tivus subjectivus. Die Regel bestimmt auch, wann sie
nicht zur Anwendung kommt, sie regelt auch noch
ithre Ausnahmen, bleibt ihnen — semantisch und prak-
tisch — formal iberlegen.®® Andererseits mufite es,

39 Dagegen versucht Schmitt, Politische Theologie [1922] (1979) an-
tirationalistisch den brisanten politischen Grenzfall einer Ausnah-
me zu konstruieren, mit dessen Eintreten sich die Regel selber sus-
pendiert. Sie kann dann jedoch schwerlich weit iiber den Ubergang
von der Normalitit zum Ausnahmefall als Ausnahme verstanden
werden, sondern wird, wie ich meine, rasch zum neuen Normalfall
werden. Mit dem Ubergang zum Ausnahmefall verschwindet die
Regel, deren Ausnahme er sein konnte. Schmitt, ebd. 21: ,Aber
auch den Rationalisten miifite es doch interessieren, dafl die Rechts-
ordnung selbst einen Ausnahmefall vorsehen und ,sich selber sus-
pendieren‘ kann. Daf} eine Norm oder eine Ordnung oder ein Zu-
rechnungspunkt ,sich selber setzt’, scheint dieser Art juristischen

445

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn es auch pragmatisch betrachtet nicht immer
sinnvoll ist, wenigstens prinzipiell moglich sein,
Regeln so zu prazisieren, dafl sie thren Anwendungs-
bereich genau umreiflen und somit keine Ausnahme
haben.

b) Das gilt fiir den Regelverstof nicht, und das unter-
scheidet beide. Zwar konnte man sagen, auch die Re-
gel gebe implizit eine Bestimmung davon, was ein Re-
gelverstof} ist. Insofern liegt in jeder Deutung einer
Handlung als Regelverstof} eine Affirmation der Re-
gel. Doch gibt es fiir eine Regel, die brauchbar (und in-
formativ, wenn dies Regeln moglich ist) sein soll, kei-
ne Moglichkeit, sich gegen ihre Negation durch den
Verstofl zu immunisieren. Wenn sie Regel bleiben
soll, ist es weder sinnvoll noch moglich, ihren Gel-
tungsbereich so einzuschrinken, daff Ubertretungen
unmoglich werden.

Stellt die Ausnahme eine Privation und eine Affirma-
tion der Regel dar, so ist die Ubertretung in eins deren
Negation und Affirmation.* Das Problem der Aus-

Rationalismus eine besonders leicht vollziehbare Vorstellung zu
sein. Wie aber die systematische Einheit und Ordnung in einem
ganz konkreten Fall sich selber suspendieren kann, ist schwierig zu
konstruieren und doch ein juristisches Problem, solange der Aus-
nahmezustand sich vom juristischen Chaos, von irgendeiner beliebi-
gen Anarchie, unterscheidet. Die rechtsstaatliche Tendenz, den Aus-
nahmezustand moglichst eingehend zu regeln, bedeutet ja nur den
Versuch, den Fall genau zu umschreiben, in welchem das Recht sich
selbst suspendiert.“ In diesem Fall, so sieht Schmitt es vor, ver-
schwindet das Recht, der Staat aber bleibt und bleibt als der Stirke-
re, um dezisionistisch neues (Ausnahme-)Recht zu setzen.

40 Cf. KrV B 348 (Tafel des Nichts). Cf. Foucault, Préface i la trans-
gression (1963) 756/(1987) 33.

446

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nahme ist ein innerregulatives Problem, das sich, falls
darauf Wert gelegt wird, mit Hilfe der Regel 16sen
liB8¢; der Regelverstof}, die Uberschreitung ihrer Gren-
ze ist dies nicht. Die Verletzung ist tiberraschender als
die Ausnahme, die Art, wie sie ausfallen wird, ist nicht
(apriorisch) vorhersehbar. Sie ist der Regel duflerlich,
sie kontrolliert sie nicht. Zugleich jedoch lebt die
Grenze, wie die Regel sie setzt, als solche davon, dafl
es Opponenten gibt.*!

Eine Regel, die wie die Regel aller Regelhaftigkeit per
definitionem keine Ausnahme kennt, kann zu einem
Selbstbewuftsein, wie es ihr zugedacht wird, nur ange-
sichts der Bedrohung ihrer Grenze durch mogliche
Uberschreitung kommen. Eine normative Regel, ge-
gen die nicht verstoflen werden kann, eine Grenze, die
nicht Uibertreten werden kann, ist praktisch irrelevant
und tritt nicht ins Bewufitsein. Sie ist, wie ich meine,
als normative Regel oder Grenze unverstiandlich.
Eine Regel ohne Ausnahmen, die formal alles Regle-
mentierbare umfaflt und so unspezifisch gebietet wie
das Kantsche Freiheitsgesetz, das eine ebenso unspezi-
fische Wiirde des Menschen begriindet, kann nur
durch drohende oder tatsichliche Regelverstofie auf
sich selbst gestoflen werden.*

41 Diese Bestimmung hat Schmitt fir seinen Grenzfall der Ausnah-
me reserviert. Schmitt, Politische Theologie (1979) 22: ,,Die Ausnah-
me ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist
nichts, die Ausnahme beweist alles; sie bestatigt nicht nur die Regel,
die Regel lebt tiberhaupt nur von der Ausnahme.“

42 Das spiegelt sich in der heutigen Menschenwiirdediskussion.
Menschenwiirde wird aufdringlich, wo sie verletzt wird. Thre La-
sion erlaubt es auch denen, sich in die Debatte einzuschalten, die
ihre positive Definition scheuen. Cf. Diirig, Kommentar zu Art. 1

447

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Die Uberschreitung treibt die Grenze bis an ihre duflerste
Grenze; sie lafit sie iiber threm drohenden Verschwinden er-
wachen, sie liflt sie in dem zu sich kommen, was sie aus-
schliefit, und sich darin zum erstenmal erkennen, sie 13t sie
ihre positive Wahrheit in threm Verlust spiiren. Doch wohin
bricht die Uberschreitung in ihrer Gewaltsamkeit auf, wenn
nicht zur Grenze hin, die sie fesselt, und zu dem, was dort
eingeschlossen 1st?“*

6) Nach dem Kantschen Modell droht ,,der Grenze al-
les erlaubten Vernunftgebrauchs“ (Prol § 57, 356,;)
eine Uberschreitung durch die Vernunft selbst, die dia-
lektisch wird, wenn und weil sie Vernunftbegriffe wie
Verstandesbegriffe gebraucht und damit zwei ver-
schiedene Regeltypen konfundiert. Die dialektische
Vernunft ist durch einen Regelgebrauch ausgezeich-
net, der sich den Regeln der kritischen Vernunft und
ihrer police discursive nicht fiigt. Als Teil der Vernunft
kann sie nicht einfach als regellos denunziert werden.
Dialektische Vernunft folgt Regeln und besitzt in al-

Abs. I GG (1989) 14 f. Randnummer 28: ,,Der Inhalt dessen, was
den unbestimmten Rechtsbegriff der Menschenwiirde ausmacht,
138t sich fiir die Rechtspraxis am besten negativ vom Verletzungs-
vorgang her bestimmen. Wenn man sich bewufit ist, daf8 hierbei je-
der Definitionsversuch naturgemif simplifizieren mufi, kann man
formulieren: Die Menschenwiirde ist getroffen, wenn der konkrete
Mensch zum Objekt, zu einem Mittel, zur vertretbaren Grifie her-
abgewiirdigt wird.“

43 Foucault, Préface i la transgression (1963) 755/(1987) 32. Im fran-
z6sischen Original ist der erste Satz des Zitats schirfer formuliert:
»La transgression porte la limite jusque’a la limite de son étre; elle la
conduit a s’éveiller sur sa disposition imminente, 2 se retrouver dans
ce qu’elle exclut (plus exaltement peut-étre i s’y reconnaitre pour la
premiére fois), & éprouver sa vérité positive dans le mouvement de
sa perte.“

448

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len ihren Erscheinungsformen je ein eigenes Regel-
werk.

Zum anderen ist in ihr jene metaphysische Phantasie
am Werk, ohne die die kritische Vernunft einer Tran-
szendentalphilosophie niemals irgendein Material fiir
die Metaphernbildung ihrer Grenzbegriffe und deren
regulative Umsetzung hitte. Transzendentalphiloso-
phie greift auf den sprachlichen Vorrat zuriick, den
ein iberschwenglicher Vernunftgebrauch erzeugt. Sie
erfindet nicht selber die Begriffe, die sie metaphori-
siert, um damit die Grenze des erlaubten Vernunftge-
brauchs zu umreiflen.* Sie schopft aus dem Fundus
derjenigen Begriffe, die sie, von dieser Grenze aus be-
trachtet, metaphysisch transzendent nennt.

Insofern verhalt sich Transzendentalphilosophie ge-
geniiber dem Dogmatismus selbst parasitir,* und,
was bedeutsamer ist, kritische Vernunft mufl sich
dazu in Regelwerken umtun konnen, die dem ihrigen

4 Kants Bild hierfur ist das der Kugel. KrV B 790: ,,Unsere Ver-
nunft ist nicht etwa eine unbestimmbar weit ausgebreitete Ebene,
deren Schranken man nur so iiberhaupt erkennt, sondern muf viel-
mehr mit einer Sphire verglichen werden, deren Halbmesser sich
aus der Kriimmung des Bogens auf ihrer Oberfliche (der Natur syn-
thetischer Sitze a priori) finden, daraus aber auch der Inhalt und die
Begrenzung derselben mit Sicherheit angeben lafit. Aufler dieser
Sphire (Feld der Erfahrung) ist nichts fiir ihr Objekt, ja selbst Fra-
gen uber dergleichen vermeintliche Gegenstiande betreffen nur sub-
jektive Prinzipien einer durchgingigen Bestimmung der Verhaltnis-
se, welche unter den Verstandesbegriffen innerhalb dieser Sphire
vorkommen koénnen.

45 Parasitar verhilt sich die Transzendentalphilosophie freilich
gleich in zweierlei Hinsicht: 1) benétigt sie als apagogisch verfahren-
de Philosophie den Zweifel des Skeptikers und 2), wie hier ange-
zeigt, die poetische Kraft des Metaphysikers.

449

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

widerstreiten. Das verlangt fur das verniinftige, sich
tber sich selbst verstandigende Subjekt nach einem an-
deren Identititskonzept als dem der Isomorphie des
regelgeleiteten Subjekts und aller Regelsysteme, in
denen es sich bewegt. Hier kann keine allumfassende
Regel im vorhinein den Ubergang von einem Regel-
system in ein anderes zur internen Angelegenheit
eines allumfassenden Regelsystems machen, weil sie
sonst die Differenz von kritischer und dialektischer
Vernunft tilgte. Auf der Grenze der Regel aller Regel-
haftigkeit zeigt sich die Grenze der Erklirungsmich-
tigkeit des durch sie bestimmten Modells.

Kant hat eine gleichsam um den Regelverstof§ ent-
schirfte Uberschreitung der Grenze unter dem Titel
des problematischen Urteils zu denken versucht.

»[S]olche Urteile [konnen] auch offenbar falsch sein, und
doch, problematisch genommen, Bedingungen der Erkennt-
nis der Wahrheit sein. So ist das Urteil: die Welt ist durch
blinden Zufall da, in dem disjunktiven Urteil nur von pro-
blematischer Bedeutung, nimlich, dafl jemand diesen Satz
etwa auf einen Augenblick annehmen moge, und dient
doch, (wie die Verzeichnung des falschen Weges, unter der
Zahl derer, die man nehmen kann,) den wahren zu finden.
Der problematische Satz ist also derjenige, der nur logische
Moglichkeit (die nicht objektiv ist) ausdriickt, d. i. eine freie
Wahl einen solchen Satz gelten zu lassen, eine blof} willkiirli-
che Aufnehmung desselben in den Verstand.“ (KrV B
100£.)%

Das problematische Urteil ist eine Uberschreitung
der Grenze — probeweise.”’ Es muff die Geltung des

46 Cf. Wittgenstein, Tractatus 4.031.

450

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Systems jenseits der Grenze anerkennen (nicht akzep-
tieren) — doch auch dies nur der Probe halber.

Dazu miufite strenggenommen 1) dem Subjekt der
Grenziiberschreitung ein anderes Identititskonzept
zugedacht werden, das a) schwicher ist als die univer-
selle Regel der Selbstzurechnung und das b) aber noch
soweit an der Identitit festhalt, dafl regeliibergreifen-
de Selbstzuschreibungen moglich sind, so daf} das Sub-
jekt Grenzen uberschreitet, ohne sich unter der neuen
Regel sogleich abhanden zu kommen. Bestimmte Ko-
hirenzbedingungen missen weiterhin erfiillt sein, da-
mit ein menschliches Selbstverstindnis moglich 1st.#
Wenn 2) Regelsysteme nicht mehr so gedacht werden,
dafl sie sich alle einer ibergeordneten letzten Regel fii-
gen, so mussen sie gleichwohl noch als miteinander
verwandt gedacht werden konnen, so dafl sie sich
tberhaupt noch als von Regeln regierte Ordnungen
begreifen lassen.

»Hier stoflen wir auf die grofle Frage, die hinter allen diesen
Betrachtungen steht. — Denn man konnte mir einwenden:

47 Uber eine Entdeckung, VIII 194,,_,,: ,Das Urtheil: Einige Kor-
per sind einfach, mag immer widersprechend sein, es kann gleich-
wohl doch aufgestellt werden, um zu sehen, was daraus folgte,
wenn es als Assertion, d.i. als Satz, ausgesagt wiirde.“ Cf. dagegen
KrV B 310.

48 Jch bin mir dariiber im klaren, hier ein recht statisches Modell des
Ubergangs zwischen bestehenden Regelsystemen zu zeichnen, dis-
kutiere jedoch hier nicht mehr das — womdglich interessantere,
sicher aber weiterreichende und kompliziertere — Problem der Gene-
ration neuer Regelsysteme (Ordnungen) durch mehr oder weniger
gezielte Regelverstofe und die Produktion neuer absoluter Meta-
phern sowie das Problem des Verschwindens oder Vergessens und
schliefllich der moglichen Wiederaneignung alter Regelsysteme.

451

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Du machst dir’s leicht! Du redest von allen méglichen
Sprachspielen, hast aber nirgends gesagt, was denn das We-
sentliche des Sprachspiels, und also der Sprache, ist. Was al-
len diesen Vorgingen gemeinsam ist und sie zur Sprache,
oder zu Teilen der Sprache macht. Du schenkst dir also gera-
de den Teil der Untersuchung, der dir selbst seinerzeit das
meiste Kopfzerbrechen gemacht hat, nimlich den, die allge-
meine Form des Satzes und der Sprache betreffend.’ Und das
ist wahr. — Statt etwas anzugeben, was allem, was wir Spra-
che nennen, gemeinsam ist, sage ich, es ist diesen Erscheinun-
gen garnicht Eines gemeinsam, weswegen wir fiir alle das
gleiche Wort verwenden, — sondern sie sind miteinander in
vielen verschiedenen Weisen verwandt. Und dieser Ver-
wandtschaft, oder dieser Verwandtschaften wegen nennen
wir sie alle ,Sprachen‘.“#

Das starke Identititskonzept wiirde durch das der
Ahnlichkeit abgelst.®* Damit deutet sich zumindest
vage das Modell einer relativ offenen Ontolgie an, fir
die als Grenzdiskurs die Grenzen selbst noch zur Dis-
position stehen, was sich im Bild der Grenziiberschrei-
tung (und eventuell durch die Produktion neuer
Grenzbegriffe in Gestalt absoluter Metaphern) doku-
mentiert. Wir wissen: Das macht die Sache philoso-
phisch nicht leichter, doch, wie ich denke, humaner.

Einige erhellende Bemerkungen iiber den Ubergang
von einem Sprachspiel zum anderen als eine Verbin-

dung von Sprachlogik und Hermeneutik finden sich
bei Apel.

»Versteht man nun aber die Wittgensteinsche Methode der
Sprachspielbeschreibung nicht behavioristisch, sondern als

49 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen §65. Cf. ebd.
§ 66.
50 Cf. ebd. § 67.

452

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verfremdung des menschlichen Selbstverstindnisses, so er-
gibt sich ein Problem, das Wittgenstein in den ,Philosophi-
schen Untersuchungen weder als solches stellt noch beant-
wortet: die Frage namlich nach der Struktur der Sprachspie-
le, die auf andere Sprachspiele in der Weise der Beschrei-
bung bezogen sind, z. B. des von Wittgenstein selbst in den
,Philosophischen Untersuchungen‘ dokumentierten sprach-
kritischen Sprachspiels. Wenn das Beschreiben von Sprach-
spielen als Einheiten von Sprachgebrauch, Lebensform und
Welterschlieflung die Funktion des hermeneutischen Verste-
hens von Sinnintentionen tibernehmen soll, so mufl gerade
der Typus des Sprachspiels, das auf andere Sprachspiele be-
zogen ist, zum Schliisselproblem fiir eine Hermeneutik auf
der Grundlage Wittgensteins werden.“%!

Dann jedoch lesen wir bei Apel weiter:

»Die Vermittlung des menschlichen Weltverstindnisses und
des dazugehorigen Daseinsentwurfs im Kontinuum des Ge-
sprachs, eine Vermittlung von ,Lebensform® zu ,Lebens-
form’, um halbwegs mit Wittgenstein zu reden, wire dem-
nach die eigentiimliche Funktion des hermeneutischen
Spiels.“>?

Und mit Dilthey sieht Apel, wie sich aus allen Sprach-
spielen im Riickschlufl der eine sie spielende Geist
und die allen Spielen gemeinsame Sphire eines objekti-
ven Geistes herauslesen 1afit, so dafl alle Sprachspielbe-
trachtung am Ende nur ein Vorwort zu einer ,kriti-
schen Erneuerung der Rationalitit der Hegelschen
Dialektik“®> gewesen sein soll. Damit aber ist der

51 Apel, Transformation der Philosophie (1973) I 367.
52 Ebd. I 369.
53 Ebd. 1377.

453

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grenzdiskurs wieder geschlossen und fiir ein relativ
offenes Modell alles verwirkt.

Wie das obige Zitat aus der Kritik der reinen Vernunft
zeigt, konnen wir jedoch redlicherweise nicht behaup-
ten, sicher zu sein, mit einem kantschen Theorietyp
bei der Durchfithrung eines solchen Modells sehr viel
weiter zu kommen.** Die Moglichkeit dazu ist jedoch
nicht schon von vornherein verstellt. Foucault schlagt
einen pathetischeren Ton an:

»Man kann sagen, dafl es [das ,die Grenze Denken‘] aus der
Offnung der abendlindischen Philosophie hervorgegangen
ist, die Kant vollzogen hat, als er in einer noch ritselhaften
Weise den metaphysischen Diskurs mit der Reflexion tiber
die Grenzen unserer Vernunft verband. Am Ende hat er al-
lerdings selber diese Offnung mit der anthropologischen
Frage wieder geschlossen, auf die er letzten Endes alle kriti-
schen Fragen zuriickgefiihrt hat.“%

3. Eine Bemerkung zum Schluf$

Was ich zuletzt zeigen wollte, war, wie weit — dufler-
stenfalls — mit einer Lesart Kants zu kommen ist, die
zwar nicht orthodox ist, aber auch nicht gewaltsam
verfahrt. Ich wollte sehen, ob und wie sich ein Kon-
zept menschlicher Wiirde, das auf einen hermeneuti-
schen Zwang hinauszulaufen schien, mit eigenen Mit-
teln zu entschirfen und zu ,humanisieren‘ sei. Es ging

54 Darum geht es freilich auch nicht. ,Mit Kant tiber Kant hinaus‘-
Parolen sind hier, wie ich meine, nicht gefragt. Kant bleibt ein span-
nender Diskussionspartner — unter anderen.

55 Foucault, Préface a la transgression (1963) 757 £./(1987) 34.

454

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um einen Versuch, Kants Begriindung der menschli-
chen Wiirde den Fundamentalismus zu nehmen, der
von der ihr zugrundeliegenden Deduktion der Frei-
heitsidee als Nachweis ihrer Alternativenlosigkeit her-
ruhrt. Das Konzept einer absoluten Rechtfertigung
widerstreitet dem Gedanken der Rechtfertigung. So
sollte gezeigt werden, dafl ein System, das zu seiner
Rechtfertigung allein noch auf sich selbst zeigen und
sich auf sich selbst berufen kann, seine Geltungsan-
spriiche in Wahrheit gar nicht rechtfertigen kann. Je-
der Versuch dieser Art entdeckt sich zuletzt als Dezi-
sionismus. Sollen aber Geltungsanspriiche diskursiv
ausgewiesen werden, wofir der Ausdruck ,Deduk-
tion steht, kann Geltung nicht Sache einer absoluten
Grenze sein.

Nun wire es falsch (und pritentids), am Ende zu
verkiinden, menschliche Wiirde sei von nun an
nicht mehr als die durch eine universelle Regel ga-
rantierte Freiheit zu konzipieren, sie liege vielmehr
in der menschlichen Moglichkeit des Ubergangs
von einem Regelsystem in ein anderes.’® Nicht das

56 Cf. z. B. Welsch, Subjektsein heute (1992) 179: ,,Unsere Integri-
tit — unsere, wie schon die klassische Subjektphilosophie ahnte, nir-
gends gegenstandlich zu fassende, sondern nur prozessual herzustel-
lende ,Ganzheit‘ — hingt daran, dass wir zwischen unseren diversen
Identitatskonstruktionen iberzugehen vermogen. Dies — und nur
dies — garantiert, dass unsere Pluralitit nicht in Polyphrenie zer-
fallt. Dieser Kohirenztyp — die Kohirenz durch Ubergingigkeit —
erfordert aber ein strikt anderes Erklirungsmuster, als das traditio-
nelle es war. Die verschiedenen Identititen hingen nicht dadurch
zusammen, dass sie unter der Oberherrschaft einer ,eigentlichen
Identitit oder Identititsinstanz stiinden — wie abstrakt, formal oder
prinzipienhaft man diese auch immer konzipieren mag (...) Son-

455

17.01.2026, 14:45:16. o —


https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

universell, sondern das plural identische Subjekt sei
zu denken.

Der Gewinn einer solchen Konzeption hilt sich, wie
ich meine, in engen Grenzen. Sie bleibt monologisch,
wenn auch ,plural monologisch.’” Daf} sich darauf —
inderte man nur hier und da ein wenig — ein neues,
taugliches Konzept menschlicher Wiirde errichten
1afit, glaube ich nicht. Die, wie ich denke, fragwiirdige
anthropologische Primisse, das Humanum an einer
einzigen Person demonstrieren zu konnen, wird die
Subjektivititsphilosophie gleich welcher Couleur,
selbst wenn sie das Subjekt pluralisiert und auf Inter-
subjektivitat setzt, nicht mehr los. Dieser Kritikpunkt
ist jedoch aus dieser Philosophie selbst ebensowenig
immanent zu entwickeln wie mit ihr zu beheben.

dern die Verbindung dieser diversen Identititen erfolgt gleichsam
horizontal durch Uberschneidungen, Bezugnahmen und Ubergin-
ge zwischen den diversen Identititen. Anders gesagt: Der Zusam-
menhang hat nicht transzendentale, sondern transversale Struktur.“
57 So reserviert etwa Welsch, Subjektsein heute (1992) 180 den Aus-
druck , Interaktion“ fiir ein wechselseitiges Geschehen zwischen
»diversen Subjektanteilen®.

456

17.01.2026, 14:45:16. o —



https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ontologische Optionen
	2. Grenzdiskurs und Grenzüberschreitung
	3. Eine Bemerkung zum Schluß

