
VI. Eine nicht-fundamentalistische These 
zum Grenzdiskurs

„Was die Menschen als Rechtferti­
gung gelten lassen, - zeigt, wie sie 
denken und leben.“1

1. Ontologische Optionen

1) Menschenwürde ist ein Begriff der Kantschen Mo­
ralphilosophie, einer Ethik, die, gegen eine durch Ari­
stoteles begründete Tradition, mit dem Anspruch 
strenger Wissenschaftlichkeit auftritt und diesen An­
spruch dadurch zu sichern sucht, daß sie a) das Pro­
blem der Handlung zu einem Problem des Willens 
macht und b) den Willen und seine Freiheit als „eine 
Art von Causalität lebender Wesen, so fern sie ver­
nünftig sind" (GMS 4467f), bzw. als „eine Causalität 
nach unwandelbaren Gesetzen, aber von besonderer 
Art" (GMS 44620f ) versteht. Die Anlehnung an die Ka­
tegorie der Kausalität in der theoretischen Philoso­
phie und ein Gesetzesbegriff, der sich am Paradigma 
des Naturgesetzes orientiert, sind Indikatoren des wis­
senschaftlichen Anspruchs und zugleich die Instru­
mente seiner Durchsetzung.

1 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 325.

416

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Gedanke der Menschenwürde spielt im Rahmen 
der Moralphilosophie Kants eine prominente Rolle,2 
kann aber innerhalb des moralphilosophischen Dis­
kurses nicht begründet werden. Er ist vielmehr neben 
seiner internen Rolle extern Moment der Begründen­
des dieses Diskurses und seiner wissenschaftlichen 
Geltung.

„Gesetzt aber, es gäbe etwas, dessen Dasein an sich selbst 
einen absoluten Werth hat, was als Zweck an sich seihst ein 
Grund bestimmter Gesetze sein könnte, so würde in ihm 
und nur in ihm allein der Grund eines möglichen kategori­
schen Imperativs, d. i. praktischen Gesetzes, liegen.“ (GMS 
42 83_6)

Wenn es eine Würde des Menschen gibt, dann gibt es 
auch ein moralisches Gesetz, dann ist praktische Phi­
losophie, deren Wissenschaftlichkeit von der Möglich­
keit einer ,,bloße[n] Gesetzmäßigkeit überhaupt“ 
(GMS 4O2io) im Praktischen abhängt, als Wissenschaft 
möglich. Die wissenschaftliche Geltung der Moralphi­
losophie Kants hängt damit von der Durchführbar­
keit des Gedankens menschlicher Würde ab.

2) Die Ausdrücke ,absoluter Werf und ,Zweck an sich 
selbst*, mit denen Kant die Idee der Menschenwürde 
erläutert, sind wörtlich verstanden ebenso erhaben 
wie unverständlich und damit einem Sinnlosigkeits- 
bzw. Unsinnigkeitsverdacht (Wittgenstein), wenn 3

2 Cf. den kategorischen Imperativ in der sog. Zweck-Formel; GMS 
429io_12.
3 Wittgenstein, Tractatus 4.003: „Die meisten Sätze und Fragen, 
welche über philosophische Dinge geschrieben worden sind, sind 

417

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht einem Ideologieverdacht (Marx) ausgesetzt. Wir 
haben versucht, sie vor dieser Kritik in Schutz zu neh­
men, indem wir sie als absolute Metaphern deuteten. 
Absolute Metaphern sind Ausdrücke des Redens über 
die Grenze der Sprache, der Welt, über die Möglich­
keitsbedingungen menschlicher Selbst- und Weltver­
ständigung. Sie besitzen keine sinnvolle wörtliche Be­
deutung und lassen sich auch nicht in korrekte deskrip­
tive tatsachensprachliche Ausdrücke übersetzen. Ihre 
Interpretation, die gleichwohl möglich sein soll, muß 
ihre Funktionsbedeutung angeben, die sie innerhalb 
eines Diskurses oder innerhalb eines Kontextes besit­
zen. Gelingt dies, und findet sich ein entsprechender 
Kontext oder ein entsprechender Diskurs, besitzt die 
praktische Philosophie Kants wissenschaftliche Gel­
tung in Abhängigkeit und nur in Abhängigkeit von 
einem Diskurs, der sich allein metaphorisch führen 
läßt, weil seine Ausdrücke, wörtlich, deskriptiv und 
tatsachensprachlich verstanden, sogleich unter das 
Sinnlosigkeitsverdikt fallen.

nicht falsch, sondern unsinnig. Wir können daher Fragen dieser Art 
überhaupt nicht beantworten, sondern nur ihre Unsinnigkeit fest­
stellen. Die meisten Fragen und Sätze der Philosophen beruhen dar­
auf, daß wir unsere Sprachlogik nicht verstehen. (Sie sind von der 
Art der Frage, ob das Gute mehr oder weniger identisch sei als das 
Schöne.) Und es ist nicht verwunderlich, daß die tiefsten Probleme 
eigentlich keine Probleme sind.“ Einen Unsinnigkeitsverdacht hegt 
er konsequenterweise auch gegen seine eigenen metaphysischen 
(grammatischen) Sätze. Cf. ders., Tractatus 6.54.: „Meine Sätze er­
läutern dadurch, daß sie der, welcher mich versteht, am Ende als un­
sinnig erkennt, wenn er durch sie - auf ihnen - über sie hinausgestie­
gen ist. (Er muß sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf 
ihr hinaufgestiegen ist.)“

418

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Diskurs erliegt nicht dem „metaphorischen 
Schein“,4 der dazu verführt, Aussagen über das Ganze 
der Welt oder die Möglichkeit des Sich Verständigens 
über sich selbst und die Welt, weil sie sich derselben 
Wörter und derselben Syntax bedienen müssen, wie 
Aussagen über etwas in der Welt zu behandeln. Gera­
de weil beide Aussagentypen sich derselben Wörter 
und derselben Syntax bedienen müssen, besteht er auf 
der Notwendigkeit, Aussagen des ersten Typs als Me­
taphern zu verstehen, freilich - gegen die realistic 
fallacy von Dogmatismus und Skeptizismus - als ab­
solute Metaphern.5
Absolute Metaphern müssen sich in Regeln umformu­
lieren lassen. Sie sind Regeln oder Grundsätze für un­
ser Denken und Handeln. Menschliche Würde ist 
kein konstitutiver Begriff eines Gegenstands mensch­
licher Erkenntnis, sondern ein regulativer Begriff 
menschlicher Selbstverständigung. Menschenwürde 
läßt sich unmöglich verifizieren,6 die Inanspruchnah­
me ihres Begriffs als Regel jedoch justifizieren. Der 

4 Apel, Transformation der Philosophie (1973) I 237,248, 250. Ebd. 
I 237: „Wie kann die Philosophie diesem ,metaphorischen Schein4 
ihrer Sprache entrinnen? - Dies ist das eigentliche Problem, das 
Wittgenstein im Tractatus gestellt hat.“
5 An etwas ähnliches muß auch Apel, Transformation der Philoso­
phie (1973) I 327 gedacht haben, wenn er fragt: „Und kann man Me­
taphern nicht auch so verstehen, daß man den ,metaphorischen 
Schein4 durchschaut?“
6 Die Behauptung, Menschenwürde sei eine „Seinsgegebenheit“, 
ist in einem nicht-wissenschaftlichen Sinn dogmatisch, da sich für 
sie weder ein Verifikations- noch ein Falsifikationsverfahren ange­
ben läßt (Zitat: Dürig, Kommentar zu Art. 1 Abs. I GG (1989) 11 
Randnummer 17).

419

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdruck ist nicht eo ipso, aufgrund seiner sprach­
lichen und logischen Form, sinnlos.7 Er sucht die 
Grenze menschlicher Selbst- und Weltverständigung 
zu markieren. Er gehört in einen bzw. den Grenzdis­
kurs. Ich erläutere den transzendentalphilosophi­
schen Letztrechtfertigungsanspruch.

3) Der Grenzdiskurs unternimmt den Versuch, die Be­
dingungen der Möglichkeit eines menschlichen Selbst- 
und Weltverständnisses auf diskursivem Wege zu be­
stimmen. Er stellt somit selbst ein Selbstverständnis 
dar. Da er jedoch die Bedingung möglicher Selbstver­
ständnisse zum Gehalt hat, ist er (seinem Selbstver­
ständnis nach) nicht ein Diskurs unter anderen, son­
dern der schlechthin unhintergehbare Diskurs über 
die schlechthin unhintergehbare Möglichkeitsbedin­
gung menschlicher Selbstverständigung. Er soll auf 
diese Weise auch nicht lediglich eine Grenze zurück­
schieben, um eine unendliche Iteration von Meta­
ebenen der Selbstverständigung, Selbstaufklärung 
und deren Absicherung zu eröffnen, sondern sich 
selbst durchsichtig sein. Er fällt mit der von ihm mar­
kierten Grenze zusammen.

7 Wolff, The Autonomy of Reason (1973) 199 f.: „As I understand 
him, Kant is arguing that we cannot exhaustively divide all proposi- 
tions into those which can in principle be known by us and those 
which have no cognitive significance or value whatsoever. There re- 
main classes of propositions which play a legitimate cognitive role 
even though they do not meet the conditions of theoretical 
knowledge established by the Critique of Pure Reason. Among 
these propositions are moral principles, judgements of beauty (...) 
and the proposition (...), that insofar as I (or my reason) undertake 
to act, I must regard myself asfree.“

420

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Diskurs muß Sätze enthalten, die nicht nur ein 
bestimmtes Selbst- oder Weltverständnis äußern, son­
dern über die Möglichkeitsbedingungen möglicher 
Selbst- und Weltverständigung so reden, daß er darin 
seine eigene Möglichkeitsbedingung mit artikuliert, 
ohne über die von ihm diskursiv entwickelten Bedin­
gungen hinaus weitere Bedingungen für die eigene 
Möglichkeit voraussetzen zu müssen.8 Dies ist nicht 
möglich, ohne die Struktur der Selbstrückbezüglich­
keit in Anspruch zu nehmen.9 (Inwiefern es möglich 
ist, diese noch einmal in demselben Sinn diskursiv zu 
entwickeln, wie sie in Anspruch genommen wird, 
bleibt problematisch.)
Entscheidend ist: Der Grenzdiskurs will bis zuletzt 
über ontologische Optionen reden und für sie argu­
mentieren können und auch das Reden über das Op­
tieren noch in ein und denselben Diskurs einbinden, 
ohne - der Russellschen Typenlehre gemäß - auf Me­
taebenen ausweichen zu müssen. Dazu besteht er auf 
der Sagbarkeit der Grenze, auf der Möglichkeit, Sub­

8 Apel, Transformation der Philosophie (1973) I 230: „Diese Sätze 
nämlich begnügen sich ja nicht damit, (...) Aussagen über empiri­
sche Tatsachen in der Welt zu machen, sondern erheben den An­
spruch, a priori gültige Aussagen über die Welt im ganzen, d. h. aber 
über die Form der Welt, d. h. aber über die Form der Darstellung 
der Welt und damit über ihre eigene Bedingung der Möglichkeit zu 
machen.“
9 Eine terminologische Unterscheidung von 1) Selbstverständi­
gung und 2) Selbstverständnis ist schwierig, weil 1) der Prozeß ist, 
der zu 2) führt, während 2) die Möglichkeitsbedingung von 1) zum 
Gehalt hat. Praxis und Resultat durchdringen einander wechselsei­
tig-

421

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektivität als Grenze „auf dieser Grenze“ (Prol § 57, 
3578) zu verhandeln.10 11 12
Eine Philosophie ä la Wittgenstein muß sie dagegen 
als das Unsagbare voraussetzen und von innen her ex 
negativo so auszubauen suchen, daß sie sich an den 
Rändern dieses Denkens zeigt.xx>n Damit lädt diese 
Philosophie das Denken einer Selbstreflexivität ihren 
Rezipienten auf, die im Nachvollzug auf sie zurück­
greifen müssen, um zu verstehen, daß die Sprache und 
die Welt implizit auf ihre Grenze verweisen. Sie kön­
nen somit nicht anders, als dieses ,sacrificium intellec- 
tus‘ zu begehen, wenn sie mit metaphysischen All- 
Sätzen wie „Die Welt ist alles, was der Fall ist“ oder 

10 Cf. dagegen Wittgenstein, Tractatus 5.632.
11 Wittgenstein, Tractatus 5.633: „Wo in der Welt ist ein metaphysi­
sches Subjekt zu merken? Du sagst, es verhält sich hier ganz, wie 
mit Auge und Gesichtsfeld. Aber das Auge siehst du wirklich nicht. 
Und nichts am Gesichtsfeld läßt darauf schließen, daß es von einem 
Auge gesehen wird.“ Ebd. 5.62: „Daß die Welt meine Welt ist, das 
zeigt sich darin, daß die Grenzen der Sprache (der Sprache, die ich al­
lein verstehe) die Grenzen meiner Welt bedeuten.“ - Als weiteres 
Beispiel einer nicht-diskursiven Grenzbestimmung in der Philoso­
phie des 20. Jahrhunderts, die auf ein sich Zeigen setzt, cf. Heideg­
ger, Sein und Zeit (1979) 35: „Der phänomenologische Begriff von 
Phänomen meint als das Sichzeigende das Sein des Seienden, seinen 
Sinn“, nicht das empirisch Seiende, sondern den Horizont (die 
Grenze) des Verstehens.
12 Rorty, Wittgenstein, Heidegger und die Hypostasierung der 
Sprache (1991) 75: „Der frühe Wittgenstein erkennt (...), was Frege 
und der frühe Russell übersehen haben, nämlich daß die Suche nach 
der nicht-empirischen Wahrheit über die Bedingungen der Möglich­
keit der Beschreibbarkeit das selbstbezügliche Problem ihrer 
eigenen Möglichkeit aufwirft.“ Kritisch zur Basis der Wittgenstein- 
schen Unterscheidung von Sagen und sich Zeigen cf. Apel, Wittgen­
stein und Heidegger: Kritische Wiederholung eines Vergleichs 
(1991) 56 u. Fn. 40.

422

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht der 
Dinge"13 etwas anfangen wollen (mit Sätzen, denen 
Kant nur den Status von Regeln für unser Denken zu­
gestünde).
Aufschlußreich ist zudem, daß Wittgenstein sich 
nicht mit einer Darstellung, die es der unsagbaren 
Grenze von Sprache und Welt erlaubt, sich zu zeigen, 
begnügt, um des weiteren davon zu schweigen. Nein, 
als Philosoph sagt er, daß sie sich zeigt, muß er sagen, 
daß sie sich zeigt, weil sie sich sonst nicht zeigt.

4) Der Grenzdiskurs ist ein Geltungsdiskurs und als 
solcher ein Rechtfertigungsdiskurs. Er rechtfertigt 
die Inanspruchnahme von Ideen oder Grenzbegrif­
fen, d. h. von solchen Metaphern, die sich in Regeln 
umformulieren lassen und als Regeln menschlicher 
Selbstverständigung Gehalt eines unhintergehbaren 
Selbstverständnisses sein sollen. Aus dem in 3) Gesag­
ten folgt: Der Grenzdiskurs ist (auch)'ein Selbstrecht­
fertigungsdiskurs.
Es ist bei Kant am Ende nur eine einzige Idee, die de­
duziert wird: Die Idee der Freiheit. Freiheit ist als Au­
tonomie für Kant ein Wort für Subjektivität. Als Auto­
nomie eignet der Freiheit bereits selbst die Selbstrefle­
xivität, auf die das Deduktionsverfahren zu ihrer 
Rechtfertigung rekurrieren muß. Weil Freiheit Bedin­
gung der Möglichkeit menschlicher Selbstverständi­
gung ist - denn ohne Freiheit als Autonomie der Ver­
nunft kein Selbstverhältnis und kein Selbstbewußt­
sein -, bekleidet ihre Idee, anders als die von Gott und 

13 Wittgenstein, Tractatus 1; 1.1. Cf. KrV B 447.

423

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsterblichkeit, eine Sonderstellung. Gott und Un­
sterblichkeit könnten immer nur als Ideen im Rah­
men besonderer Selbstverständisse auftauchen. Frei­
heit, wie die Subjektivitätsphilosophie sie denkt, ist 
dagegen bereits unverzichtbares Interpretament der 
Selbstbewußtseinsstruktur des Subjekts: a) als Gehalt 
eines über sich selbst aufgeklärten Selbstbewußtseins 
und b) als dessen Ermöglichungsgrund. Darum muß 
die Deduktion das zu Deduzierende bereits voraus­
setzen und rechtfertigt die Idee der Freiheit somit 
durch die Tat.14 Der Grenzdiskurs ist, wie er sich 
sieht, ein sich selber selbstrechtfertigender Diskurs 
und kraft seines Gelingens ein durch sich selbst ge­
rechtfertigter.

5) Das Deduktionsverfahren appliziert Subjektivität 
auf sich selbst und sucht auf diesem Wege die prinzi­
pielle Unmöglichkeit von Alternativen darzulegen. 
Freiheit ist als Grenzbegriff menschlicher Selbstver­
ständigung gesichert, weil sie sich nicht wegvernünf­
teln läßt, da selbst die vernünftelnde Vernunft Freiheit 
in Anspruch nimmt, ohne die kein Selbstverständnis, 
auch kein Freiheit abstreitendes oder widerlegendes, 
möglich wäre. Ist der Gebrauch des Freiheitsbegriffs 
als Regulativ gerechtfertigt, so gilt dies auch für die 
Idee der menschlichen Würde.

14 Hintikka, Transcendental Arguments: Genuine and Spurious 
(1972) 278: „The conclusion (the possibility of certain conceptual 
practices) is arrived at by reasoning which itself relies on these prac- 
tices. The conclusion makes possible the very argument by means 
of which it is established.“

424

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6) Die Konklusion einer transzendentalen Deduktion 
ist ein Satz normativen Charakters. Wir haben drei 
Grade normativer Kraft eines solchen Satzes unter­
schieden:
a) die Erlaubnis des Gebrauchs eines Vernunftbegriffs 
in praktischer Rücksicht. Der mittels des Vernunft­
schlusses gerechtfertigte regulative Vernunftbegriff 
gehört legitimerweise zum Repertoire menschlicher 
Selbstverständigung.
b) das Gebot, sich dieses Begriffs unter der Anwen­
dungsbedingung kontingenter Selbstverständigung 
zu bedienen.
c) das kategorische Gebot, nach dem ein einzig mög­
liches Selbstverständnis in jedem Denken und Han­
deln mit präsent zu sein hat. Dann ist jedes Denken 
und Handeln stets auch eine Selbstverständigung und 
eine Aktualisierung dieses Selbstverständnisses.  
Nach dem Modell Stärkstmöglicher Normativität ist 
der Grenzdiskurs selbst gerechtfertigt, weil er von 
dem, was er deduziert, selbst Gebrauch machen muß. 
Auch er kann unter den Bedingungen, die er selber er­
zeugt, weder ohne Selbstwiderspruch bestritten noch 
ohne petitio principii begründet werden. Auf diese 
Weise hätte sich Transzendentalphilosophie als einzig 
mögliche Philosophie selber deduziert und eine abso­
lute Rechtfertigung von Freiheit und Menschenwür­
de aus dem unhintergehbaren und unabweisbaren 
Selbstbewußtsein der Vernunft als Selbstrückbezüg­
lichkeit gewonnen.

15

15 Cf. dagegen Habermas, Entgegnung (1986) 346.

425

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7) Auf seiner Spitze wird das Programm der Begrün­
dung von Freiheit und Menschenwürde durch den 
Nachweis ihrer Alternativenlosigkeit und ihrer Funk­
tion als ,Sinn-Apriori*, ließe es sich realisieren, terrori­
stisch, weil es die hermeneutische Freiheit mensch­
licher Selbstverständigung aufhebt. Ein „Reden ohne 
Alternativen"  ist entweder ein bereits terrorisiertes 
oder ein selber terroristisches bzw. totalitäres Reden. 
Auf ebendieser Spitze erweist es sich aber zugleich als 
undurchführbar. Der Ausdruck ,absolute Rechtferti­
gung* ist selbstwidersprüchlich (und kann ohne Re­
greß nicht wieder metaphorisch aufgelöst werden) 
und widerstreitet der Behauptung, eine Deduktion be­
stimmter Begriffe sei notwendig. Eine Rechtfertigung 
von Geltungsansprüchen ist nur dann erforderlich 
und sinnvoll, wenn es berechtigte oder wenigstens ver­
ständliche Einwände und Zweifel an der Legitimität 
des zu Rechtfertigenden gibt.

16

Auch nach Bubners Deutung des Deduktionsverfah­
rens als Nachweis der Alternativenlosigkeit muß zu­
mindest die Möglichkeit von Alternativen in Betracht 
gezogen werden, selbst wenn sie sich als bloß ver­
meintliche, als sich zum zu rechtfertigenden Wissen 
bloß parasitär verhaltende, herausstellen.17 Darum ist 
der Status dieser Vermeintlichkeit zu untersuchen, 

16 Bubner, Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argu­
mente (1982) 314.
17 Zum transzendentalen Argument als ,„kind of ,parasitism‘ argu- 
ment“ cf. Rorty, Verificationism and Transcendental Arguments 
(1971) 5. Ebd. 11: „then the whole dialectical force of these argu- 
ments must be to show the ,parasitism‘ of suggested alternative con- 
cepts.“ Das ist, wie Rorty, von Bubner abweichend, es sieht, immer 

426

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der abhängt, ob es plausibel ist, überhaupt eine 
Rechtfertigung zu fordern. Es muß etwas geben, des­
sen Opposition gegen den Geltungsanspruch eine ei­
gene Berechtigung hat. Andernfalls bedarf es keiner 
Rechtfertigung.
Gibt es nichts, was als Alternative in Erwägung ge­
zogen werden könnte, ist es sinnlos zu zeigen, daß es 
keine Alternativen gibt. Dann bleibt nur ein trotziges: 
Wir wissen eben, was wir wissen, und handeln, wie 
wir handeln, und es gibt nichts zu rechtfertigen. Wir 
könnten uns nur auf das beziehen, was wir ohnehin 
immer tun. Alternativenlosigkeit macht die quaestio 
juris zu einer quaestio facti - eine Tendenz, die schon 

nur Mal für Mal im Hinblick auf bestimmte vermeintliche Alternati­
ven möglich. Er glaubt nicht, daß Alternativen nicht nur faktisch, 
sondern auch prinzipiell abgewiesen werden können. Ebd. 11: „But 
it would be stränge if we could know in advance of someone’s pro- 
posing an alternative conceptual framework that it too would be 
parasitic on the conventional one. No one would believe the claim 
that any new theory in physics would necessarily be such that it 
could never replace, but could at most Supplement, our present 
theories. One would have to have an extraordinary faith in the diffe- 
rence between philosophy and Science to think that things could be 
otherwise in metaphysics.“ (Cf. Geuss, Quine und die Unbestimmt­
heit der Ontologie (1975) 50) Rorty erhebt damit jedoch lediglich 
die bloß abstrakte Möglichkeit von Alternativen zum Prinzip, die 
Bubner ebenso prinzipiell und ohne Bezug auf bestimmte Alternati­
ven ausschließt. Cf. Rorty, Transcendental Arguments, Self-Refe- 
rence, and Pragmatism (1979) 82. Niquet, Transzendentale Argu­
mente (1991) 541: „,Parasitism‘-Argumentc sind negative, ad homi- 
nem gerichtete Argumente, die solche Alternativen als Verstehbar- 
keits-Parasiten dingfest machen, keinesfalls aber die objektive Gül­
tigkeit eines Bedingungsgefüges (conceptual framework) rechtferti­
gen, dem der Status eines kategorialen Sinn-Apriori aller möglichen 
Alternativbegriffe verstehbarer Erfahrung zugeschrieben werden 
könnte.“

427

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im zweiten Abschnitt der Kantschen Freiheitsdeduk­
tion lag. Wollte man dagegen argumentieren, die De­
monstration der Alternativenlosigkeit sei ja gerade 
die Rechtfertigung, dreht sich das Argument im Kreis. 
Wer Alternativen als solche perhorresziert, führt den 
Gedanken der Rechtfertigung ad absurdum. Und eine 
Begründung transzendentaler Ideen sollte ja nur mit­
tels einer transzendentale Deduktion genannten 
Rechtfertigung möglich sein. So schlägt Alternativen­
losigkeit von der Bedingung der Möglichkeit letztgül­
tiger Rechtfertigung in die Bedingung ihrer Unmög­
lichkeit um.18

8) Bubner stellt die Alternativenlosigkeit nach demsel­
ben Modell dar, das wir im ersten Kapitel als Reduk­
tion praktischer auf theoretische Konflikte beschrie­
ben haben. Das bedeutet: Haben wir uns den Sachver­
halt nur zureichend klargemacht, dann sehen wir, daß 
wir in Wirklichkeit gar keine Wahl haben. Der Schein, 
es gäbe Alternativen, rührt von einem Mangel an Refle­
xion her, den die Deduktion behebt. Darum dürfen 
wir schließen, daß ein Opponent entweder über dassel­
be Erkenntnis- oder Moralsystem verfügt wie wir - 
d. h. wir können ihn verstehen, sein System dem unse­
ren integrieren und es damit als eigenständiges über­

18 Cf. Derrida, De la grammatologie (1967) 109/(1983) 130. Cf. 
Tietz, Transzendentale Argumente versus Conceptual Scheine 
(1992) 928. - Nicht Davidson und Rorty schaffen, wie Bubner, 
Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente 
(1984) 79 ihnen vorwirft, das Begründungsproblem ab, statt es zu lö­
sen, sondern Bubner selbst. Cf. Geuss, Bemerkungen zu Rüdiger 
Bubners Beitrag (1984) 90. Cf. Kap. III, 4.2, Fn. 100.

428

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


flüssig machen -, oder sein System ist völlig unver­
ständlich, ja prinzipiell unmöglich zu verstehen.19 Büh­
ners Rekonstruktion der transzendentalen Deduktion 
bringt darum im Grunde kein transzendentales, son­
dern ein idealistisches Deutungsmodell in Anschlag. 
Das Konzept der Rechtfertigung betrifft externe Fra­
gen, und externe Fragen sind praktische (Carnap). Da­
rum plädiere ich dafür, eine Debatte über solche Fra­
gen und über die Rechtfertigung ihrer Begriffe und Re­
geln am Modell praktischer Konflikte, wie wir es in 
Anlehnung an eine These von Bernard Williams um­
rissen haben, zu orientieren.20 Das bedeutet, daß Alter­
nativen in ihrer Eigenständigkeit ernst genommen 
werden müssen.21 Auf einer internen wie externen Wi- 
derständigkeit gegen den Rechtsanspruch auf Ver­
nunftideen muß bestanden werden.

9) Meine These lautet: Es gibt unter den Bedingungen 
einer nicht-idealistischen Philosophie, weil eine abso­
lute Rechtfertigung keinen Sinn macht, keine absolu­
te Geltung eines Vernunftbegriffs und damit keine ab­
solute Begründung der Menschenwürde. Das stärkst- 
mögliche normative Modell läßt sich nicht halten, 

19 Das erinnert an die Argumentation, deren normativer Kraft die 
Bibliothek von Alexandria zum Opfer fiel. Nach der Eroberung der 
Stadt im Jahr 642 wurde, wie die Anekdote erzählt, über das Schick­
sal der Bibliothek aufgrund eines Alternativenlosigkeitsnachweises 
für den Qoran entschieden: denn jedes Buch, das im Einklang mit 
der Heiligen Schrift steht, ist überflüssig und darf verbrannt wer­
den, jedes Buch aber, das der Lehre des Qoran widerspricht, ist ket­
zerisch und muß verbrannt werden.
20 Cf. Kap. I, 2.2.
21 Cf. Röd, Metaphysik ohne Evidenz (1994) 10 f.

429

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil es auf einem schwächeren fußt: erst müssen Alter­
nativen als solche anerkannt sein, dann kann ihr Gel­
tungsanspruch abgewiesen werden.

10) Diese These ist nicht mehr transzendental be­
gründbar und verlangt einen Grenzdiskurs anderer 
Art. Er kann sich nicht auf einen kategorischen Impe­
rativ oder eine Regel aller Regelhaftigkeit berufen, 
mit der alle Regelsysteme homogenisiert oder wider­
ständige exkommuniziert werden können. Das wäre 
zwar kraft absoluter Kohärenz eine Garantie für die 
Identität der Person, ihre Freiheit und ihre Würde, 
doch keine gerechtfertigte, sondern eine bloß gesetzte. 
Gegen die Hermetik des Absoluten ist ein Modell zu 
denken, das für sich die metaphorische Beschreibung 
als relativ offenes in Anspruch nimmt. Zwar steht die 
Person nach diesem Modell weiterhin unter Kohä­
renzbedingungen und soll auf Identität nicht verzich­
tet werden, doch handelt es sich um Identität nach ei­
nem schwächeren Begriff. Nicht eine Alternativen 
ausschließende Regel aller Regelhaftigkeit ist gefragt, 
sondern eine Regel, die einen schwachen Identitäts­
typ ermöglicht, mit dem sich von einem Regelsystem 
in ein anderes übergehen läßt, so daß Alternativen als 
solche sichtbar werden. Dieser Grenzdiskurs muß an­
dere Diskurse und ihre Regelsysteme in ihrem Recht 
anerkennen, um sich selbst als Grenzdiskurs verste­
hen zu können. Er muß sie nicht akzeptieren, aber er 
muß zugestehen, daß sie Alternativen darstellen, daß 
sie sich, um es zu wiederholen, weder in einem allum­
fassenden Diskurs auflösen noch aus der Diskursivi- 
tät überhaupt ausgrenzen lassen.

430

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es geht folglich nicht darum, gegen die Alternativen­
losigkeitsthese eine Kontingenzthese zu universalisie- 
ren. Eher muß es heißen: Für diesen Grenzdiskurs 
stellt nicht die hermetische Absicherung der Grenze 
(Singular), sondern die Möglichkeit der Überschrei­
tung der Grenzen (Plural) die philosophische Heraus­
forderung dar. Ohne Identität und Differenz ist we­
der von Einheit noch von Mannigfaltigkeit zu reden.

11) Zu einer relativ offenen Ontologie gehört es so­
mit, daß sie nicht holistisch ist. Die Grenzbestim­
mung, die der ihr entsprechende neue Typ eines 
Grenzdiskurses trifft, markiert nicht eine Grenze für 
die ganze Welt, den Kosmos des Sagbaren, oder wie 
immer man diese Totalität beschreiben will, sondern 
eine Mannigfaltigkeit von Grenzen. Es geht in diesem 
Grenzdiskurs, wie er als praktischer zu führen ist,  
um die Produktion einer Vielfalt verschiedener be­
grenzter Regelsysteme oder Ordnungen,  die kraft 
menschlicher Kreativität wandelbar sind. Sie lassen 
sich a) mit Hilfe neu erdachter absoluter Metaphern 
kreieren, sie können b) aufgegeben und vergessen wer­
den, und c) können veränderte Aufgaben Anlaß ge­
ben, sie jeweils bescheiden zu modifizieren und zu er­
weitern.  So verschiebt der Grenzdiskurs mit dem 

22

23

24

22 Vielleicht läßt er sich als eine selber Grenzen ziehende Herme­
neutik der Grenzen umschreiben.
23 Cf. Lauener, Probleme der Ontologie (1978) 88.
24 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 11: 
Daß „Metaphern absolut genannt werden, bedeutet nur, daß sie sich 
gegenüber dem terminologischen Anspruch als resistent erweisen, 
nicht in Begrifflichkeit aufgelöst werden können, nicht aber, daß 

431

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mut zur fundamentalen ontologischen Konjektur25 
kraft seiner Metaphern (autonom) Grenzen, statt der 
einen unabänderlich vorgegebenen Grenze (hetero- 
nom) die Bedingung der Möglichkeit der Autonomie 
abzulesen. Und er ist auch nicht genötigt, - utopisch 
oder ideologisch - einen ,Fortschritt des Ganzen* zu 
denken.

12) Läßt sich ein schwaches Modell des Grenzdiskur­
ses denken, dann eröffnet sich - zumindest prinzipiell
- zugleich die Möglichkeit, menschliche Würde an­
ders als nach dem subjektivitätsphilosophischen Para­
digma zu denken, dank der hermeneutischen Freiheit 
menschlicher Selbstverständigung zu anderen Selbst­
verständnissen zu gelangen. Dann wird der transzen­
dentalphilosophische Diskurs zum Diskurs unter an­
deren depotenziert.

13) Ich schließe eine historische These an:
Ich behaupte, daß sich bereits im Grenzdiskurs Kants
- da er über weite Strecken, wie ich denke, notwen­

nicht eine Metapher durch eine andere ersetzt bzw. vertreten oder 
durch eine genauere korrigiert werden kann. Auch absolute Meta­
phern haben daher Geschichte. Sie haben Geschichte in einem radi­
kaleren Sinn als Begriffe, denn der historische Wandel einer Meta­
pher bringt die Metakinetik geschichtlicher Sinnhorizonte und 
Sichtweisen selbst zum Vorschein, innerhalb deren Begriffe ihre 
Modifikationen erfahren.“
25 Cf. Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie (1960) 
11: ,,[D]ie Metaphorologie sucht an die Substruktur des Denkens 
heranzukommen, an den Untergrund, die Nährlösung der systema­
tischen Kristallisationen, aber sie will auch faßbar machen, mit wel­
chem ,Mut‘ sich der Geist in seinen Bildern selbst voraus ist und wie 
sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte entwirft.“

432

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dig polemisch geführt werden muß (cf. z. B. KrV B 
766-797), d. h. in Abwehr von Dogmatismus, Skepti­
zismus, vor allem aber in Abwehr eines der Vernunft 
selbst innewohnenden Hangs zur Dialektik - Elemen­
te zu einem Grenzdiskurs der Grenzüberschreitung 
finden, die so vor Kant nicht reflektiert worden sind 
und die nach Kant in den absolutistischen Systemen 
des Idealismus marginalisiert und zum Verschwinden 
gebracht werden mußten: eine Anerkennung anderer 
Diskurse, die nicht nach dem Modell von Herr und 
Knecht aufgelöst werden kann. Das bedeutet: Kant ge­
braucht den regulativen Begriff der Grenze stets auch 
normativ.
Die Austreibung des Kantschen Grenzgedankens läßt 
sich als die Geburt des Idealismus deuten, der Gren­
zen in einer Weise überschreitbar macht, die sie zum 
Verschwinden bringt.26 Kant bereitet im Unterschied 
dazu einen Grenzgedanken vor, der erst in der Philo­
sophie des 20. Jahrhunderts, etwa in der Sprachspiel­
theorie des späten Wittgenstein, virulent wird.

26 So Hegel in immer wieder leicht variierten Anläufen: Hegel, Lo­
gik I, V 145: „Es pflegt (...) viel auf die Schranken des Denkens, der 
Vernunft usf. gehalten zu werden, und es wird behauptet, es könne 
über die Schranke nicht hinausgegangen werden. In dieser Behaup­
tung liegt die Bewußtlosigkeit, daß darin selbst, daß etwas als 
Schranke bestimmt ist, darüber bereits hinausgegangen ist.“ Ders., 
Fragment zur Philosophie des Geistes, XI 529 f.: „Weil der Geist die 
zur Existenz gekommene Freiheit des Begriffs ist, so ist jene ihm 
unangemessene Realität, die Schranke, für ihn. Eben darin, daß sie 
für ihn ist, steht er über derselben, und die Beschränktheit des Gei­
stes hat damit eben diesen ganz anderen Sinn als die der natürlichen 
Dinge; daß er sich als beschränkt weiß, ist der Beweis seiner Unbe­
schränktheit. Die Schranken der Vernunft, die Beschränkung des 
Geistes sind Vorstellungen, welche ebenso für ein Letztes, ein für

433

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Grenzdiskurs und Grenzüberschreitung

1) Es gibt sie faktisch: andere Theorien der Menschen­
würde (Ambrosius, Pico della Mirandola,  Manetti, 
Block, Bloch, Heidegger etc.), andere Konzeptionen 
der praktischen Philosophie, andere menschliche 
Selbstverständnisse, andere Philosophien. Doch die 

27

sich gewisses Faktum als für etwas Bekanntes und für sich Verständ­
liches gelten. Sie [sind] aber so wenig ein für sich Verständliches, 
daß die Natur des Endlichen und Unbeschränkten und ebendamit 
sein Verhältnis zum Unendlichen den schwersten Punkt der Philo­
sophie ausmachen; ebenso ist die Schranke nicht das Letzte, son­
dern vielmehr, indem und weil der bewußte Mensch von der Schran­
ke weiß und spricht, ist sie Gegenstand für ihn und er hinaus über 
sie. Diese einfache Reflexion liegt ganz nahe, und sie ist es, die nicht 
gemacht wird, indem von den Schranken der Vernunft und des Gei­
stes gesprochen wird.“ (Eckige Klammern im zitierten Text) Ebd. 
531: „Der Begriff oder die wahrhafte Unendlichkeit überhaupt und 
damit die des Geistes ist, daß die Schranke als Schranke für ihn sei, 
daß er sich in seiner Allgemeinheit bestimme, d. i. sich eine Schran­
ke setze, aber daß sie als ein Schein sei; er ist dies, ewig sich diesen 
Schein zu setzen, die Endlichkeit nur als ein Scheinen in ihm zu ha­
ben, d. i. sich Begriff so zu sein, wie der Begriff in der Philosophie 
ist. Das Sein des Geistes [ist] nicht Sein, insofern es von der Tätig­
keit unterschieden wird, sondern sein Sein ist eben diese Bewegung, 
sich als Anderes seiner selbst zu setzen, und dies Andere seiner auf­
zuheben, zum Scheine herabzusetzen und so in sich zurückzukeh­
ren; diese sich hervorbringende Identität [...]“ (Text bricht ab; ecki­
ge Klammern Teil des zitierten Textes). - Kant expliziert seine be­
scheidenere Konzeption der Verknüpfung eines Diesseits und eines 
Jenseits der Grenze, das dabei, „wie denn das in der That auch nicht 
zu hoffen ist“, „nicht im Mindesten bekannter“ wird, in Prol § 57, 
35426-35724; Zitat: 3543q_j2.
27 Giovanni Pico della Mirandola, De dignitate hominis [1496] 
(1968), ist ein gutes Beispiel für die Konzeption einer Wesenswür­
de, die nicht an einer einzigen bestimmten Eigenschaft des Men­
schen festgemacht ist. Pico erzählt die Schöpfungsgeschichte neu. 
Als es daran ging, den Menschen zu erschaffen, hatte Gott bereits 
alle Archetypen verbraucht (verum nec erat in archetypis unde no-

434

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berufung auf ein Faktum dieser Art reicht als Argu­
ment nicht aus, um den transzendental Argumentie­
renden vom Alleinvertretungsanspruch für die Philo­
sophie abrücken zu lassen (was er faktisch, wenn sich 
seine philosophische Lebensform von Argumentatio­
nen bereits emanzipiert hat, verständlicherweise auch 
sonst nicht tun wird). Eine Philosophie kantschen 
Typs ist keineswegs blind dafür, daß philosophische 
Positionen vertreten wurden und gegenwärtig und in 
Zukunft vertreten werden, die von ihrer abweichen. 
Doch es geht, darauf weist sie zu Recht hin, um Gel­
tung. Und da es, so ihr Argument, nur eine Vernunft 
gebe, könne es, weil Philosophie allein aus dieser 
Quelle schöpfe, auch nur eine Philosophie geben.

„Es klingt arrogant, selbstsüchtig und für die, welche ihrem 
alten System noch nicht entsagt haben, verkleinerlich, zu be­
haupten: daß vor dem Entstehen der kritischen Philosophie 
es noch gar keine gegeben habe. - Um nun über diese schein­
bare Anmaßung absprechen zu können, kommt es auf die 
Frage an: ob es wohl mehr als eine Philosophie geben könne. 
Verschiedene Arten zu philosophiren und zu den ersten Ver- 
nunftprincipien zurückzugehen, um darauf mit mehr oder 
weniger Glück ein System zu gründen, hat es nicht allein ge­
geben, sondern es mußte viele Versuche dieser Art, deren je­
der auch um die gegenwärtige sein Verdienst hat, geben;

vam sobolem effingeret (ebd. 28)). Ebd. 29: „So beschloß der Werk­
meister in seiner Güte, daß er, dem er nichts Eigenes mehr geben 
konnte, an allem zugleich teilhätte, was den einzelnen sonst je für 
sich zugeteilt war.“ So liegt, wie Pico es deutet, die Würde des Men­
schen darin, daß er sein Wesen irgendwo zwischen Pflanze und En­
gel oder Gottessohnschaft wählen kann. Achtung ist danach einem 
,Chamäleon* zu zollen. Ebd. 30: „Quis hunc nostrum chamaeleonta 
non admiretur?“ 

435

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber da es doch, objectiv betrachtet, nur Eine menschliche 
Vernunft geben kann: so kann es auch nicht viel Philosophie- 
en geben, d. i. es ist nur Ein wahres System derselben aus 
Principien möglich, so mannigfaltig und oft widerstreitend 
man auch über einen und denselben Satz philosophirt haben 
mag. So sagt der Moralist mit Recht: es giebt nur Eine Tu­
gend und Lehre derselben, d. i. ein einziges System, das alle 
Tugenden durch Ein Princip verbindet (...), ohne doch dar­
um, weil das neue System alle andere ausschließt, das Ver­
dienst der älteren (...) zu schmälern: weil ohne dieser ihre 
Entdeckungen, oder auch mißlungene Versuche wir zu je­
ner Einheit des wahren Princips der ganzen Philosophie in 
einem System nicht gelangt wären. - Wenn also jemand ein 
System der Philosophie als sein eigenes Fabrikat ankündigt, 
so ist es eben so viel, als ob er sagte: vor dieser Philosophie 
sei gar keine andere noch gewesen. Denn wollte er einräu­
men, es wäre eine andere (und wahre) gewesen, so würde es 
über dieselbe Gegenstände zweierlei wahre Philosophieen 
gegeben haben, welches sich widerspricht. - Wenn also die 
kritische Philosophie sich als eine solche ankündigt, vor der 
es überall noch gar keine Philosophie gegeben habe, so thut 
sie nichts anders, als was alle gethan haben, thun werden, ja 
thun müssen, die eine Philosophie nach ihrem eigenen Plane 
entwerfen.“ (MS 20635-20729)

Das Fortschrittsmodell neutralisiert die Divergenz 
und die Eigenständigkeit der Positionen. Es gibt da­
nach einen jeweils letzten Standpunkt, und von die­
sem aus betrachtet werden alle anderen philosophi­
schen Versuche zu Vorläufern in der Arbeit an dem 
einen (wahren) System. Gleichzeitig räumt Kant ande­
ren Philosophien dasselbe Recht ein, sich als End­
punkt des systematischen Fortschritts zu verstehen, 
und erklärt, daß sie sich notwendig so verstehen müs­
sen. Wer einen philosophischen Wahrheitsanspruch 
erhebt, muß in eins, um sich nicht in einen performati- 

436

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ven Selbstwiderspruch zu verwickeln, einen Einzig­
keitsanspruch erheben.
Freilich ist das eher eine Bemerkung zur Strategie phi­
losophischer Selbstpräsentation als ein versteckter 
Hinweis auf eine mögliche Pluralität philosophischer 
Entwürfe. Ob ein aktueller Letztstand die Endgestalt 
der Philosophie ausmacht und mithin letztgerechtfer­
tigt ist, läßt sich nicht entscheiden. Unter der Fort­
schrittsprämisse zeigt sich nur, daß eine Vermutung 
dieser Art immer genau dann widerlegt ist, wenn die 
Philosophiegeschichte nicht abbricht und weiterrei­
chende philosophische Versuche der Öffentlichkeit 
vorgelegt werden. Auch wenn sich jeder aktuelle 
Letztstand als das Auge Gottes wähnt, ja wähnen 
muß, kann er doch jederzeit von einem Gottesauge 
nächster Stufe angeblickt, beurteilt und im Rahmen 
der Fortschrittsgeschichte rubriziert werden.

2) Interessanter ist das synchrone Problem, das die kri­
tische Philosophie mit dem Dogmatismus und vor al­
lem mit dem Skeptizismus als den Vertretern ver­
meintlicher Alternativen hat. In Gestalt des Skeptizis­
mus besitzt sie damit einen Widersacher, der seiner­
seits die Prinzipien der Vernunft für bloß vermeintli­
che erklärt (cf. KrV B 793). So wird das Geltungspro­
blem nicht durch einen Einzigkeitsanspruch (Alterna­
tivenlosigkeitsanspruch) behoben  - schon gar nicht 
durch bloß (jeweilige) faktische philosophiegeschicht­
liche Letztheit. Das Problem stellt sich überhaupt erst 

28

28 Cf. Baumgartner, Zur methodischen Struktur der Transzenden­
talphilosophie Immanuel Kants (1984) 84.

437

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch konkurrierende Geltungsansprüche, und es 
wird dadurch verschärft, daß der Skeptizismus, der 
die Inanspruchnahme der Ideen für illegitim hält, das­
selbe Ziel wie der kritische Teil der Transzendentalphi­
losophie verfolgt: „nichts, als die Absicht, die Ver­
nunft in ihrer Selbsterkenntnis weiter zu bringen“, 
wozu ihn „ein gewisser Unwille über den Zwang“ an­
treibt,

„den man der Vernunft antun will, indem man mit ihr groß 
tut, und sie zugleich hindert, ein freimütiges Geständnis 
ihrer Schwächen abzulegen, die ihr bei der Prüfung ihrer 
selbst offenbar werden.“ (KrV B 773)

3) Wir haben den Dogmatismus und den Skeptizis­
mus, gegen die Kants kritische Philosophie antritt, als 
Positionen gedeutet, die sich in ihrer pointierten 
Form erst aus der Kantschen Rekonstruktion erge­
ben.  Wir können nun weiter gehen und ihre Kon­
frontation als eine philosophiehistorische Projektion 
derjenigen Schwierigkeiten interpretieren, die die Ver­
nunft, wie Kant sie sieht, mit sich selbst hat. Ihr eignet 
eine - naturwüchsige - Dialektik, ein Hang, gegen 
sich selbst zu vernünfteln. Im Widerspruch zu den 
Prinzipien und dem Interesse einer kritischen Ver­
nunft droht sie, selbst dogmatisch oder skeptizistisch 
zu werden.

29

„Denn irgendeine Metaphysik ist immer in der Welt gewe­
sen, und wird auch wohl ferner, mit ihr aber auch eine Dia­

29 Cf. Kap. III, 2.

438

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lektik der reinen Vernunft, weil sie ihr natürlich ist, darin an­
zutreffen sein.“ (KrV B XXXI)30

Eine solche Dialektik stellt sich übermächtig und un­
verfügbar ein. Sie gehört zur Natur (Wesen) der Ver­
nunft und ist zugleich wie etwas Naturhaftes an ihr, 
ihr eigener inwendiger Widerpart. Der andere Ver­
nunftteil hat sich gegen die Dialektik als der eigentlich 
vernünftige oder kritische zu behaupten und rein zu 
halten und die vernünftelnde Vernunft für sich zu in­
strumentalisieren.

„Metaphysik führt uns in den dialektischen Versuchen der 
reinen Vernunft (die nicht willkürlich oder muthwilliger 
Weise angefangen werden, sondern dazu uns die Natur der 
Vernunft selbst treibt) auf Grenzen; und die transscendenta- 
le Ideen, eben dadurch, daß man ihrer nicht Umgang haben 
kann, daß sie sich gleichwohl niemals wollen realisiren las­
sen, dienen dazu, nicht allein uns wirklich die Grenzen des 
reinen Vernunftgebrauchs zu zeigen, sondern auch die Art, 
solche zu bestimmen; und das ist auch der Zweck und 
Nutzen dieser Naturanlage unserer Vernunft“ (Prol § 57, 
35316_23).31

Kant zeigt, wie ich ihn lese, drei verschiedene Antwor­
ten der Vernunft auf die ihr innewohnende Dialektik.

30 Cf. GMS 4051}: „natürliche Dialektik“. GMS 4053O-35: „Also ent- 
spinnt sich eben sowohl in der praktischen gemeinen Vernunft, 
wenn sie sich cultivirt, unvermerkt eine Dialektik, welche sie nö- 
thigt, in der Philosophie Hülfe zu suchen, als es ihr im theoretischen 
Gebrauche widerfährt, und die erstere wird daher wohl eben so we­
nig als die andere irgendwo sonst, als in einer vollständigen Kritik 
unserer Vernunft Ruhe finden.“
31 Cf. KpV 10722-1082.

439

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Die Vernunft sieht sich, „von dem sicheren Sitze 
der Kritik“ (KrV B 775) aus, als Zuschauer des Streits 
der Antagonisten, den sie sogar wünscht, da er zur 
Klärung ihrer eigenen Position beiträgt. Ihrer unan­
gefochtenen Kritik beugen sich alle dialektischen Ver­
suche.32
b) Die Dialektik der dogmatischen Vernunft und die 
Antwort des Skeptizismus darauf tangieren die Ver­
nunft selbst unmittelbar und verunsichern sie, doch 
weiß sie sich aus dieser Lage selber zu befreien und 
ihre Selbstanfechtungen zu unterdrücken. Es gibt zu­
mindest eine Menge beschwichtigender Reden, die 
auf die formale Stärke und Reinheit der kritischen Ver­
nunft und ihre Überlegenheit über den naturwüchsi­
gen Vernunftteil setzen.

Es „entsprang doch eine besondere Verwirrung in der Wis­
senschaft, die nicht bestimmen kann, wie weit und warum 
nur bis dahin und nicht weiter der Vernunft zu trauen sei; 
dieser Verwirrung aber kann nur durch förmliche und aus 
Grundsätzen gezogene Grenzbestimmung unseres Ver­
nunftgebrauchs abgeholfen und allem Rückfall auf künftige 
Zeit vorgebeugt werden.“ (Prol § 57, 35l2i _26)33

c) Zuletzt ist zumindest als Möglichkeit in Betracht 
zu ziehen, daß das Mißtrauen, das die Vernunft gegen 

32 KrV B 775: „Auch bedarf die Vernunft gar sehr eines solchen 
Streits, und es wäre zu wünschen, daß er eher und mit uneinge­
schränkter öffentlicher Erlaubnis wäre geführt worden. Denn 
umso früher wäre eine reife Kritik zustande gekommen, bei deren 
Erscheinung alle diese Streithändel von selbst wegfallen müssen, in­
dem die Streitenden ihre Verblendung und Vorurteile, welche sie 
verunreinigt haben, einsehen lernen.“
33 Cf. KrV B XXXI u. GMS 40530-35.

440

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich selbst hegt, unaufhebbar ist, da selbst die kritisie­
rende Vernunft nicht gegen eine Dialektik gefeit ist, 
eben weil sie ein und dieselbe Vernunft ist wie die kriti­
sierte. So kann stets nur die jeweils kritisierte Ver­
nunft vom Dialektikverdacht freigesprochen werden, 
nicht aber die kritisierende, was auf die Verläßlichkeit 
ihres Urteils über die kritisierte zurückschlägt. Der 
kritische Gebrauch der Vernunft hätte den dialekti­
schen Gebrauch dieser Vernunft zum Wiedergänger. 
Er wird ihn nicht los.

„Alle reine Verstandeserkenntnisse haben das an sich, daß 
sich ihre Begriffe in der Erfahrung geben und ihre Grundsät­
ze durch Erfahrung bestätigen lassen; dagegen die transscen- 
denten Vernunfterkenntnisse sich weder, was ihre Ideen be­
trifft, in der Erfahrung geben, noch ihre Sätze jemals durch 
Erfahrung bestätigen, noch widerlegen lassen; daher der da­
bei vielleicht einschleichende Irrthum durch nichts anders 
als reine Vernunft selbst aufgedeckt werden kann, welches 
aber sehr schwer ist, weil eben diese Vernunft vermittelst 
ihrer Ideen natürlicher Weise dialektisch wird, und dieser 
unvermeidliche Schein durch keine objective und dogmati­
sche Untersuchungen der Sachen, sondern blos durch sub- 
jective der Vernunft selbst, als eines Quells der Ideen, in 
Schranken gehalten werden kann.“ (Prol § 42, 32914_24)

Eine Befangenheit des Gerichtshofs der Vernunft ist 
auch in ,letzter* Instanz nicht mit Sicherheit auszu­
schließen.
Die Antwort c), läßt sich einwenden, ist keine Ant­
wort, sondern das Eingeständnis einer Vernunft­
schwäche, wie sie auch die kritische Vernunft nicht 
eingestehen darf: Die skizzierte Aporetik tangiert die 
Philosophie in ihrer Würde (cf. KrV B 86), und es 

441

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann zu ihr dank einer strikten Selbstreflexivität der 
reinen Vernunft gar nicht kommen.34 Der regulative 
Gebrauch der Ideen ist sowohl von Dogmatismus als 
auch von Skeptizismus frei. Das regulative Moment 
(Praktizität der Vernunft) zeigt an, daß Transzenden­
talphilosophie nicht dogmatisch verfährt und sich 
ebenso ein kritisches wie selbstkritisches Potential be­
wahrt, der Regelgehalt beweist, daß sie nicht dem 
Skeptizismus verfällt, sondern an den Ideen festhält. 
Ein Regelskeptizismus läßt sich Kant nicht nachsagen. 
Indes ist die Reflexivität, auf die eine sich über sich 
selbst aufklärende und sich von ihrer naturwüchsigen 
Dialektik reinigende Vernunft zurückgreift, ihrerseits 
ein als Regel eingebrachtes Vernunftpostulat. Gezeigt 
werden kann somit lediglich, daß Transzendentalphi­
losophie auf strikte Selbstreflexivität nicht verzichten 
und ohne diese, wie sie sich sieht, auch nicht angemes­
sen rekonstruiert werden kann.

4) Der Besitz einer Regel aller Regelhaftigkeit soll die 
Philosophie Kants vor innervernünftigen dialekti­
schen Anfechtungen bewahren. Nun ist es aber gera­
de die raffinierteste Form der Dialektik, die genau die 
Geltung dieser Regel - in Gestalt des kategorischen 
Imperativs - und ihre Universalität in Frage stellt. So 

34 KpV 16!_3: ,,[R]eine Vernunft, wenn allererst dargethan worden, 
daß es eine solche gebe, bedarf keiner Kritik. Sie ist es, welche selbst 
die Richtschnur zur Kritik alles ihres Gebrauchs enthält.“ Das ist 
nach einem Werk, das ,Kritik der reinen Vernunft' heißt und zu des­
sen interpretatorischen Gemeinplätzen es gehört, daß der Genitiv 
im Titel nicht nur als subjectivus^ sondern auch als objectivus zu le­
sen ist, überraschend.

442

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„entspringt aber eine natürliche Dialektik, d. i. ein Hang, 
wider jene strenge Gesetze der Pflicht zu vernünfteln und 
ihre Gültigkeit, wenigstens ihre Reinigkeit und Strenge in 
Zweifel zu ziehen und sie wo möglich unsern Wünschen 
und Neigungen angemessener zu machen, d. i. sie im Grun­
de zu verderben und um ihre ganze Würde zu bringen“ 
(GMS 40513_17).35

Gegen solche Angriffe sind die Legitimität, Geltung 
und Notwendigkeit dieser Regel, die nichts weiter als 
Gesetzmäßigkeit oder Regelhaftigkeit überhaupt 
zum Inhalt hat, zu verteidigen bzw. zu rechtfertigen.36 

35 Moral Mrongovius I [1782], XXVII,2.2 144821 f.: „Derjenige ist 
ein Latitudinarius, der sich das Moralische Gesetz, als ein nachsichti­
ges denkt.“ Ebd. 144743-1448!: „Die nachsichtige Ethic ist das Ver­
derben der Moralischen Vollkommenheit des Menschen.“ Cf. GMS 
390)1 _18. Um die Moral vor der Theorie der Moral zu schützen, greift 
Kant, wie die Vorlesungsnachschrift aus dem Jahr 1782 des weiteren 
überliefert, zu einem geschickten Mittel. Er unterstellt die Explika­
tion des moralischen Gesetzes durch die Theorie der Moral selbst 
eben jenem Moralgesetz, das durch sie erst expliziert werden soll. 
Dieses fungiert dann ebenso als eine Damnatio aller anderen, nicht­
formalen Ethiken, was die Kantsche Moralphilosophie immunisiert 
und für an sich selbst moralisch erklärt: „Die höchste Pflicht ist al­
so: das Moralische Gesetz in aller Heiligkeit und Reinigkeit vortra­
gen; so wie es das höchste Verbrechen ist, von der Reinigkeit deßel- 
ben etwas abzunehmen“ (ebd. 144243-14433). In identischem Wort­
laut findet sich dieses Kantwort wieder in der Vorlesungsnach­
schrift Moralphilosophie Collins [1784/85], XXVII, 1 29434_}7. Cf. in 
diesem Zusammenhang ein Wort aus der Einleitung zur Metaphy­
sik der Sitten, MS 21630_32* „eine Metaphysik der Sitten (...) zu ha­
ben ist selbst Pflicht“. - Henrich, Der Begriff der sittlichen Einsicht 
(1973) 232: „Auch die kantische Moralphilosophie sieht das konkre­
te Phänomen des Bösen als eine Verderbnis der Prinzipien.“
36 Das gilt bekanntlich nur für die Grundlegung, während die Kri­
tik der praktischen Vernunft das Gesetz der bloßen Gesetzmäßig­
keit für ein „Factum der reinen Vernunft“ (KpV 4712) erklärt, von 
dem es ein Bewußtsein a priori gebe. Dieses Gesetz bedürfe „keiner 

443

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den Prädikator ,rechtfertigen* bzw. verteidigen* 
schlage ich folgende vierstellige pragmatische Rekon­
struktion vor:

(R) ,P rechtfertigt Q mit den Gründen 
R gegenüber O.*

(V) ,P verteidigt Q mit den Mitteln R 
gegen O.*

In Abgrenzung zum Modell des Alternativenlosig­
keitsnachweises halte ich es für entscheidend, daß für 
(R) und (V) ein Opponent O unverzichtbar ist. Er 
überschreitet die von der Regel markierte Grenze 
oder droht mit einer Grenzüberschreitung.37 Ohne 
ihn wäre die Grenze sinnlos. Er gehört mit zu ihr. 
„Die Überschreitung“, heißt es bei Foucault,

„verhält sich also zur Grenze nicht wie das Schwarze zum 
Weißen, das Verbotene zum Erlaubten, das Außere zum In­
neren, das Ausgeschlossene zum geschützten Heim. Sie ist 
in sie eingebohrt und kann nicht einfach abgelöst werden.“38

5) Es gibt zwei Möglichkeiten, die Grenzen, die eine 
normative Regel setzt, in Frage zu stellen: a) Ausnah­
me und b) Regelverstoß.
a) Ausnahmen werden diejenigen Fälle genannt, auf 
die eine einschlägige Regel nicht anwendbar ist. Die 

rechtfertigenden Gründe“, da es „nicht blos die Möglichkeit, son­
dern die Wirklichkeit an Wesen beweiset, die dies Gesetz als für sie 
verbindend erkennen.“ (KpV 4728-3o. Cf. Kap. V, 3.2)
37 Foucault, Preface ä la transgression (1963) 754/(1987) 31: „Die 
Überschreitung ist eine Geste, die es mit der Grenze zu tun hat“.
38 Ebd. 755/32.

444

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausnahme ,berührt* zwar den Geltungsbereich der 
Regel; ihr Fall läßt sich jedoch nicht unter die Regel 
subsumieren (oder er hat Folgen, die die Regel nicht 
vorsieht).
Ausnahmen, heißt es, bestätigen die Regel. Will man 
dieser Wendung einen präzisen Sinn abgewinnen, so 
geht das, wie ich meine, nur, indem man sich darauf be­
sinnt, daß Ausnahme ein relationaler Begriff ist. Eine 
Ausnahme ist als solche nur vor dem Hintergrund 
ihrer Regel verständlich. Wird etwas als Ausnahme, 
d. h. als Ausnahme von einer Regel, bestimmt, so wird 
damit implizit die Geltung der Regel anerkannt. Ge­
lingt es, dasjenige, das aus dem Geltungsbereich der 
Regel herausfällt, als Ausnahme zu interpretieren, ist 
damit indirekt die Regel bestätigt. Ausnahme einer Re­
gel, das ist grammatisch nicht nur ein genitivus objecti- 
vus (Ausnahme von der Regel), sondern auch ein geni­
tivus subjectivus. Die Regel bestimmt auch, wann sie 
nicht zur Anwendung kommt, sie regelt auch noch 
ihre Ausnahmen, bleibt ihnen - semantisch und prak­
tisch - formal überlegen.39 Andererseits müßte es, 

39 Dagegen versucht Schmitt, Politische Theologie [1922] (1979) an­
tirationalistisch den brisanten politischen Grenzfall einer Ausnah­
me zu konstruieren, mit dessen Eintreten sich die Regel selber sus­
pendiert. Sie kann dann jedoch schwerlich weit über den Übergang 
von der Normalität zum Ausnahmefall als Ausnahme verstanden 
werden, sondern wird, wie ich meine, rasch zum neuen Normalfall 
werden. Mit dem Übergang zum Ausnahmefall verschwindet die 
Regel, deren Ausnahme er sein könnte. Schmitt, ebd. 21: „Aber 
auch den Rationalisten müßte es doch interessieren, daß die Rechts­
ordnung selbst einen Ausnahmefall vorsehen und ,sich selber sus­
pendieren' kann. Daß eine Norm oder eine Ordnung oder ein Zu­
rechnungspunkt ,sich selber setzt', scheint dieser Art juristischen

445

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn es auch pragmatisch betrachtet nicht immer 
sinnvoll ist, wenigstens prinzipiell möglich sein, 
Regeln so zu präzisieren, daß sie ihren Anwendungs­
bereich genau umreißen und somit keine Ausnahme 
haben.
b) Das gilt für den Regelverstoß nicht, und das unter­
scheidet beide. Zwar könnte man sagen, auch die Re­
gel gebe implizit eine Bestimmung davon, was ein Re­
gelverstoß ist. Insofern liegt in jeder Deutung einer 
Handlung als Regelverstoß eine Affirmation der Re­
gel. Doch gibt es für eine Regel, die brauchbar (und in­
formativ, wenn dies Regeln möglich ist) sein soll, kei­
ne Möglichkeit, sich gegen ihre Negation durch den 
Verstoß zu immunisieren. Wenn sie Regel bleiben 
soll, ist es weder sinnvoll noch möglich, ihren Gel­
tungsbereich so einzuschränken, daß Übertretungen 
unmöglich werden.
Stellt die Ausnahme eine Privation und eine Affirma­
tion der Regel dar, so ist die Übertretung in eins deren 
Negation und Affirmation.40 Das Problem der Aus­

Rationalismus eine besonders leicht vollziehbare Vorstellung zu 
sein. Wie aber die systematische Einheit und Ordnung in einem 
ganz konkreten Fall sich selber suspendieren kann, ist schwierig zu 
konstruieren und doch ein juristisches Problem, solange der Aus­
nahmezustand sich vom juristischen Chaos, von irgendeiner beliebi­
gen Anarchie, unterscheidet. Die rechtsstaatliche Tendenz, den Aus­
nahmezustand möglichst eingehend zu regeln, bedeutet ja nur den 
Versuch, den Fall genau zu umschreiben, in welchem das Recht sich 
selbst suspendiert.“ In diesem Fall, so sieht Schmitt es vor, ver­
schwindet das Recht, der Staat aber bleibt und bleibt als der Stärke­
re, um dezisionistisch neues (Ausnahme-)Recht zu setzen.
40 Cf. KrV B 348 (Tafel des Nichts). Cf. Foucault, Preface ä la trans- 
gression (1963) 756/(1987) 33.

446

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nähme ist ein innerregulatives Problem, das sich, falls 
darauf Wert gelegt wird, mit Hilfe der Regel lösen 
läßt; der Regelverstoß, die Überschreitung ihrer Gren­
ze ist dies nicht. Die Verletzung ist überraschender als 
die Ausnahme, die Art, wie sie ausfallen wird, ist nicht 
(apriorisch) vorhersehbar. Sie ist der Regel äußerlich, 
sie kontrolliert sie nicht. Zugleich jedoch lebt die 
Grenze, wie die Regel sie setzt, als solche davon, daß 
es Opponenten gibt.41
Eine Regel, die wie die Regel aller Regelhaftigkeit per 
definitionem keine Ausnahme kennt, kann zu einem 
Selbstbewußtsein, wie es ihr zugedacht wird, nur ange­
sichts der Bedrohung ihrer Grenze durch mögliche 
Überschreitung kommen. Eine normative Regel, ge­
gen die nicht verstoßen werden kann, eine Grenze, die 
nicht übertreten werden kann, ist praktisch irrelevant 
und tritt nicht ins Bewußtsein. Sie ist, wie ich meine, 
als normative Regel oder Grenze unverständlich. 
Eine Regel ohne Ausnahmen, die formal alles Regle­
mentierbare umfaßt und so unspezifisch gebietet wie 
das Kantsche Freiheitsgesetz, das eine ebenso unspezi­
fische Würde des Menschen begründet, kann nur 
durch drohende oder tatsächliche Regelverstöße auf 
sich selbst gestoßen werden.42

41 Diese Bestimmung hat Schmitt für seinen Grenzfall der Ausnah­
me reserviert. Schmitt, Politische Theologie (1979) 22: „Die Ausnah­
me ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist 
nichts, die Ausnahme beweist alles; sie bestätigt nicht nur die Regel, 
die Regel lebt überhaupt nur von der Ausnahme.“
42 Das spiegelt sich in der heutigen Menschenwürdediskussion. 
Menschenwürde wird aufdringlich, wo sie verletzt wird. Ihre Lä­
sion erlaubt es auch denen, sich in die Debatte einzuschalten, die 
ihre positive Definition scheuen. Cf. Dürig, Kommentar zu Art. 1 

447

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Überschreitung treibt die Grenze bis an ihre äußerste 
Grenze; sie läßt sie über ihrem drohenden Verschwinden er­
wachen, sie läßt sie in dem zu sich kommen, was sie aus­
schließt, und sich darin zum erstenmal erkennen, sie läßt sie 
ihre positive Wahrheit in ihrem Verlust spüren. Doch wohin 
bricht die Überschreitung in ihrer Gewaltsamkeit auf, wenn 
nicht zur Grenze hin, die sie fesselt, und zu dem, was dort 
eingeschlossen ist?"43

6) Nach dem Kantschen Modell droht „der Grenze al­
les erlaubten Vernunftgebrauchs" (Prol § 57, 35636f.) 
eine Überschreitung durch die Vernunft selbst, die dia­
lektisch wird, wenn und weil sie Vernunftbegriffe wie 
Verstandesbegriffe gebraucht und damit zwei ver­
schiedene Regeltypen konfundiert. Die dialektische 
Vernunft ist durch einen Regelgebrauch ausgezeich­
net, der sich den Regeln der kritischen Vernunft und 
ihrer police discursive nicht fügt. Als Teil der Vernunft 
kann sie nicht einfach als regellos denunziert werden. 
Dialektische Vernunft folgt Regeln und besitzt in al­

Abs. I GG (1989) 14 f. Randnummer 28: „Der Inhalt dessen, was 
den unbestimmten Rechtsbegriff der Menschenwürde ausmacht, 
läßt sich für die Rechtspraxis am besten negativ vom Verletzungs­
vorgang her bestimmen. Wenn man sich bewußt ist, daß hierbei je­
der Definitionsversuch naturgemäß simplifizieren muß, kann man 
formulieren: Die Menschenwürde ist getroffen, wenn der konkrete 
Mensch zum Objekt, zu einem Mittel, zur vertretbaren Größe her­
abgewürdigt wird“
43 Foucault, Preface ä la transgression (1963) 755/(1987) 32. Im fran­
zösischen Original ist der erste Satz des Zitats schärfer formuliert: 
„La transgression porte la limite jusque’ä la limite de son etre; eile la 
conduit ä s’eveiller sur sa disposition imminente, ä se retrouver dans 
ce qu’elle exclut (plus exaltement peut-etre ä s’y reconnaitre pour la 
premiere fois), ä eprouver sa verite positive dans le mouvement de 
sa perte.“

448

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len ihren Erscheinungsformen je ein eigenes Regel­
werk.
Zum anderen ist in ihr jene metaphysische Phantasie 
am Werk, ohne die die kritische Vernunft einer Tran­
szendentalphilosophie niemals irgendein Material für 
die Metaphernbildung ihrer Grenzbegriffe und deren 
regulative Umsetzung hätte. Transzendentalphiloso­
phie greift auf den sprachlichen Vorrat zurück, den 
ein überschwenglicher Vernunftgebrauch erzeugt. Sie 
erfindet nicht selber die Begriffe, die sie metaphori- 
siert, um damit die Grenze des erlaubten Vernunftge­
brauchs zu umreißen.44 Sie schöpft aus dem Fundus 
derjenigen Begriffe, die sie, von dieser Grenze aus be­
trachtet, metaphysisch transzendent nennt.
Insofern verhält sich Transzendentalphilosophie ge­
genüber dem Dogmatismus selbst parasitär,45 und, 
was bedeutsamer ist, kritische Vernunft muß sich 
dazu in Regelwerken umtun können, die dem ihrigen 

44 Kants Bild hierfür ist das der Kugel. KrV B 790: „Unsere Ver­
nunft ist nicht etwa eine unbestimmbar weit ausgebreitete Ebene, 
deren Schranken man nur so überhaupt erkennt, sondern muß viel­
mehr mit einer Sphäre verglichen werden, deren Halbmesser sich 
aus der Krümmung des Bogens auf ihrer Oberfläche (der Natur syn­
thetischer Sätze a priori) finden, daraus aber auch der Inhalt und die 
Begrenzung derselben mit Sicherheit angeben läßt. Außer dieser 
Sphäre (Feld der Erfahrung) ist nichts für ihr Objekt, ja selbst Fra­
gen über dergleichen vermeintliche Gegenstände betreffen nur sub­
jektive Prinzipien einer durchgängigen Bestimmung der Verhältnis­
se, welche unter den Verstandesbegriffen innerhalb dieser Sphäre 
vorkommen können.“
45 Parasitär verhält sich die Transzendentalphilosophie freilich 
gleich in zweierlei Hinsicht: 1) benötigt sie als apagogisch verfahren­
de Philosophie den Zweifel des Skeptikers und 2), wie hier ange­
zeigt, die poetische Kraft des Metaphysikers.

449

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widerstreiten. Das verlangt für das vernünftige, sich 
über sich selbst verständigende Subjekt nach einem an­
deren Identitätskonzept als dem der Isomorphie des 
regelgeleiteten Subjekts und aller Regelsysteme, in 
denen es sich bewegt. Hier kann keine allumfassende 
Regel im vorhinein den Übergang von einem Regel­
system in ein anderes zur internen Angelegenheit 
eines allumfassenden Regelsystems machen, weil sie 
sonst die Differenz von kritischer und dialektischer 
Vernunft tilgte. Auf der Grenze der Regel aller Regel- 
haftigkeit zeigt sich die Grenze der Erklärungsmäch­
tigkeit des durch sie bestimmten Modells.
Kant hat eine gleichsam um den Regelverstoß ent­
schärfte Überschreitung der Grenze unter dem Titel 
des problematischen Urteils zu denken versucht.

,,[S]olche Urteile [können] auch offenbar falsch sein, und 
doch, problematisch genommen, Bedingungen der Erkennt­
nis der Wahrheit sein. So ist das Urteil: die Welt ist durch 
blinden Zufall da, in dem disjunktiven Urteil nur von pro­
blematischer Bedeutung, nämlich, daß jemand diesen Satz 
etwa auf einen Augenblick annehmen möge, und dient 
doch, (wie die Verzeichnung des falschen Weges, unter der 
Zahl derer, die man nehmen kann,) den wahren zu finden. 
Der problematische Satz ist also derjenige, der nur logische 
Möglichkeit (die nicht objektiv ist) ausdrückt, d. i. eine freie 
Wahl einen solchen Satz gelten zu lassen, eine bloß willkürli­
che Aufnehmung desselben in den Verstand.“ (KrV B 
100f.)46

Das problematische Urteil ist eine Überschreitung 
der Grenze - probeweise.47 Es muß die Geltung des

46 Cf. Wittgenstein, Tractatus 4.031.

450

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Systems jenseits der Grenze anerkennen (nicht akzep­
tieren) - doch auch dies nur der Probe halber.
Dazu müßte strenggenommen 1) dem Subjekt der 
Grenzüberschreitung ein anderes Identitätskonzept 
zugedacht werden, das a) schwächer ist als die univer­
selle Regel der Selbstzurechnung und das b) aber noch 
soweit an der Identität festhält, daß regelübergreifen­
de Selbstzuschreibungen möglich sind, so daß das Sub­
jekt Grenzen überschreitet, ohne sich unter der neuen 
Regel sogleich abhanden zu kommen. Bestimmte Ko­
härenzbedingungen müssen weiterhin erfüllt sein, da­
mit ein menschliches Selbstverständnis möglich ist.47 48 
Wenn 2) Regelsysteme nicht mehr so gedacht werden, 
daß sie sich alle einer übergeordneten letzten Regel fü­
gen, so müssen sie gleichwohl noch als miteinander 
verwandt gedacht werden können, so daß sie sich 
überhaupt noch als von Regeln regierte Ordnungen 
begreifen lassen.

„Hier stoßen wir auf die große Frage, die hinter allen diesen 
Betrachtungen steht. - Denn man könnte mir einwenden: 

47 Über eine Entdeckung, VIII 1943, _34: „Das Urtheil: Einige Kör­
per sind einfach, mag immer widersprechend sein, es kann gleich­
wohl doch aufgestellt werden, um zu sehen, was daraus folgte, 
wenn es als Assertion, d. i. als Satz, ausgesagt würde.“ Cf. dagegen 
KrVB310.
48 Ich bin mir darüber im klaren, hier ein recht statisches Modell des 
Übergangs zwischen bestehenden Regelsystemen zu zeichnen, dis­
kutiere jedoch hier nicht mehr das - womöglich interessantere, 
sicher aber weiterreichende und kompliziertere - Problem der Gene­
ration neuer Regelsysteme (Ordnungen) durch mehr oder weniger 
gezielte Regelverstöße und die Produktion neuer absoluter Meta­
phern sowie das Problem des Verschwindens oder Vergessens und 
schließlich der möglichen Wiederaneignung alter Regelsysteme.

451

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Du machst dir’s leicht! Du redest von allen möglichen 
Sprachspielen, hast aber nirgends gesagt, was denn das We­
sentliche des Sprachspiels, und also der Sprache, ist. Was al­
len diesen Vorgängen gemeinsam ist und sie zur Sprache, 
oder zu Teilen der Sprache macht. Du schenkst dir also gera­
de den Teil der Untersuchung, der dir selbst seinerzeit das 
meiste Kopfzerbrechen gemacht hat, nämlich den, die allge­
meine Form des Satzes und der Sprache betreffend/ Und das 
ist wahr. - Statt etwas anzugeben, was allem, was wir Spra­
che nennen, gemeinsam ist, sage ich, es ist diesen Erscheinun­
gen garnicht Eines gemeinsam, weswegen wir für alle das 
gleiche Wort verwenden, - sondern sie sind miteinander in 
vielen verschiedenen Weisen verwandt. Und dieser Ver­
wandtschaft, oder dieser Verwandtschaften wegen nennen 
wir sie alle ,Sprachen/“49

Das starke Identitätskonzept würde durch das der 
Ähnlichkeit abgelöst.50 Damit deutet sich zumindest 
vage das Modell einer relativ offenen Ontolgie an, für 
die als Grenzdiskurs die Grenzen selbst noch zur Dis­
position stehen, was sich im Bild der Grenzüberschrei­
tung (und eventuell durch die Produktion neuer 
Grenzbegriffe in Gestalt absoluter Metaphern) doku­
mentiert. Wir wissen: Das macht die Sache philoso­
phisch nicht leichter, doch, wie ich denke, humaner. 
Einige erhellende Bemerkungen über den Übergang 
von einem Sprachspiel zum anderen als eine Verbin­
dung von Sprachlogik und Hermeneutik finden sich 
bei Apel.

„Versteht man nun aber die Wittgensteinsche Methode der 
Sprachspielbeschreibung nicht behavioristisch, sondern als 

49 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 65. Cf. ebd. 
§ 66.
5° Cf. ebd. § 67.

452

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfremdung des menschlichen Selbstverständnisses, so er­
gibt sich ein Problem, das Wittgenstein in den philosophi­
schen Untersuchungen4 weder als solches stellt noch beant­
wortet: die Frage nämlich nach der Struktur der Sprachspie­
le, die auf andere Sprachspiele in der Weise der Beschrei­
bung bezogen sind, z. B. des von Wittgenstein selbst in den 
Philosophischen Untersuchungen4 dokumentierten sprach­
kritischen Sprachspiels. Wenn das Beschreiben von Sprach­
spielen als Einheiten von Sprachgebrauch, Lebensform und 
Welterschließung die Funktion des hermeneutischen Verste­
hens von Sinnintentionen übernehmen soll, so muß gerade 
der Typus des Sprachspiels, das auf andere Sprachspiele be­
zogen ist, zum Schlüsselproblem für eine Hermeneutik auf 
der Grundlage Wittgensteins werden.4451

Dann jedoch lesen wir bei Apel weiter:

„Die Vermittlung des menschlichen Weltverständnisses und 
des dazugehörigen Daseinsentwurfs im Kontinuum des Ge­
sprächs, eine Vermittlung von ,Lebensform4 zu ,Lebens­
form4, um halbwegs mit Wittgenstein zu reden, wäre dem­
nach die eigentümliche Funktion des hermeneutischen 
Spiels.4452

Und mit Dilthey sieht Apel, wie sich aus allen Sprach­
spielen im Rückschluß der eine sie spielende Geist 
und die allen Spielen gemeinsame Sphäre eines objekti­
ven Geistes herauslesen läßt, so daß alle Sprachspielbe­
trachtung am Ende nur ein Vorwort zu einer „kriti­
schen Erneuerung der Rationalität der Hegelschen 
Dialektik“51 52 53 gewesen sein soll. Damit aber ist der 

51 Apel, Transformation der Philosophie (1973) I 367.
52 Ebd. I 369.
53 Ebd. I 377.

453

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzdiskurs wieder geschlossen und für ein relativ 
offenes Modell alles verwirkt.
Wie das obige Zitat aus der Kritik der reinen Vernunft 
zeigt, können wir jedoch redlicherweise nicht behaup­
ten, sicher zu sein, mit einem kantschen Theorietyp 
bei der Durchführung eines solchen Modells sehr viel 
weiter zu kommen.54 Die Möglichkeit dazu ist jedoch 
nicht schon von vornherein verstellt. Foucault schlägt 
einen pathetischeren Ton an:

„Man kann sagen, daß es [das ,die Grenze Denken4] aus der 
Öffnung der abendländischen Philosophie hervorgegangen 
ist, die Kant vollzogen hat, als er in einer noch rätselhaften 
Weise den metaphysischen Diskurs mit der Reflexion über 
die Grenzen unserer Vernunft verband. Am Ende hat er al­
lerdings selber diese Öffnung mit der anthropologischen 
Frage wieder geschlossen, auf die er letzten Endes alle kriti­
schen Fragen zurückgeführt hat.“55

3. Eine Bemerkung zum Schluß

Was ich zuletzt zeigen wollte, war, wie weit - äußer­
stenfalls - mit einer Lesart Kants zu kommen ist, die 
zwar nicht orthodox ist, aber auch nicht gewaltsam 
verfährt. Ich wollte sehen, ob und wie sich ein Kon­
zept menschlicher Würde, das auf einen hermeneuti­
schen Zwang hinauszulaufen schien, mit eigenen Mit­
teln zu entschärfen und zu ,humanisieren* sei. Es ging 

54 Darum geht es freilich auch nicht. ,Mit Kant über Kant hinaus‘- 
Parolen sind hier, wie ich meine, nicht gefragt. Kant bleibt ein span­
nender Diskussionspartner - unter anderen.
55 Foucault, Preface ä la transgression (1963) 757 f./(l987) 34.

454

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um einen Versuch, Kants Begründung der menschli­
chen Würde den Fundamentalismus zu nehmen, der 
von der ihr zugrundeliegenden Deduktion der Frei­
heitsidee als Nachweis ihrer Alternativenlosigkeit her­
rührt. Das Konzept einer absoluten Rechtfertigung 
widerstreitet dem Gedanken der Rechtfertigung. So 
sollte gezeigt werden, daß ein System, das zu seiner 
Rechtfertigung allein noch auf sich selbst zeigen und 
sich auf sich selbst berufen kann, seine Geltungsan­
sprüche in Wahrheit gar nicht rechtfertigen kann. Je­
der Versuch dieser Art entdeckt sich zuletzt als Dezi- 
sionismus. Sollen aber Geltungsansprüche diskursiv 
ausgewiesen werden, wofür der Ausdruck ,Deduk­
tion4 steht, kann Geltung nicht Sache einer absoluten 
Grenze sein.
Nun wäre es falsch (und prätentiös), am Ende zu 
verkünden, menschliche Würde sei von nun an 
nicht mehr als die durch eine universelle Regel ga­
rantierte Freiheit zu konzipieren, sie liege vielmehr 
in der menschlichen Möglichkeit des Übergangs 
von einem Regelsystem in ein anderes.56 Nicht das 

56 Cf. z. B. Welsch, Subjektsein heute (1992) 179: „Unsere Integri­
tät - unsere, wie schon die klassische Subjektphilosophie ahnte, nir­
gends gegenständlich zu fassende, sondern nur prozessual herzustel­
lende ,Ganzheit4 - hängt daran, dass wir zwischen unseren diversen 
Identitätskonstruktionen überzugehen vermögen. Dies - und nur 
dies - garantiert, dass unsere Pluralität nicht in Polyphrenie zer­
fällt. Dieser Kohärenztyp - die Kohärenz durch Übergängigkeit - 
erfordert aber ein strikt anderes Erklärungsmuster, als das traditio­
nelle es war. Die verschiedenen Identitäten hängen nicht dadurch 
zusammen, dass sie unter der Oberherrschaft einer ,eigentlichen4 
Identität oder Identitätsinstanz stünden - wie abstrakt, formal oder 
prinzipienhaft man diese auch immer konzipieren mag (...) Son­

455

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


universell, sondern das plural identische Subjekt sei 
zu denken.
Der Gewinn einer solchen Konzeption hält sich, wie 
ich meine, in engen Grenzen. Sie bleibt monologisch, 
wenn auch ,plural monologisch*.57 Daß sich darauf - 
änderte man nur hier und da ein wenig - ein neues, 
taugliches Konzept menschlicher Würde errichten 
läßt, glaube ich nicht. Die, wie ich denke, fragwürdige 
anthropologische Prämisse, das Humanum an einer 
einzigen Person demonstrieren zu können, wird die 
Subjektivitätsphilosophie gleich welcher Couleur, 
selbst wenn sie das Subjekt pluralisiert und auf Inter­
subjektivität setzt, nicht mehr los. Dieser Kritikpunkt 
ist jedoch aus dieser Philosophie selbst ebensowenig 
immanent zu entwickeln wie mit ihr zu beheben.

dern die Verbindung dieser diversen Identitäten erfolgt gleichsam 
horizontal durch Überschneidungen, Bezugnahmen und Übergän­
ge zwischen den diversen Identitäten. Anders gesagt: Der Zusam­
menhang hat nicht transzendentale, sondern transversale Struktur.“
57 So reserviert etwa Welsch, Subjektsein heute (1992) 180 den Aus­
druck „Interaktion“ für ein wechselseitiges Geschehen zwischen 
„diversen Subjektanteilen“.

456

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416 - am 17.01.2026, 14:45:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996737-416
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ontologische Optionen
	2. Grenzdiskurs und Grenzüberschreitung
	3. Eine Bemerkung zum Schluß

