4 Ausblick: Locher im Zaun?

»Es wurde ihm dann klar: »die modernen Zeitens, die
er doch so oft verwiinscht und verworfen hatte, gab es
gar nicht; auch »die Endzeit« war nur ein Hirngespinst:
mit jedem neuen Bewul3tsein begannen die immer-
gleichen Moglichkeiten, und die Augen der Kinder im
Gedringe - sieh sie dir an! - iiberlieferten den ewigen
Geist. Wehe dir, der du diesen Blick versdumst.«

Peter Handke

UM Selbstverstdndnis der frithen Kritischen Theorie gehorte es, auf marode
Verhéltnisse ausschlief3lich kritisch zu reagieren. Die Weltlagertheorie hin-
gegen teilt diese asketische Haltung nicht, obwohl auch ihr alle gedanklichen
Bemiihungen suspekt sind, die sich vom Ausmaf} der Kritik nicht beeindrucken
lassen und den diskursiven Raum, in dem mdogliche »Locher im Lagerzaun« ver-
messen werden, durch maf3geschneiderte (womdglich ihrerseits pandynatische)
Losungen verbauen. Man kann an dieser Stelle einwenden, wie, wenn doch
die ganze Welt zu einem ausfluchtlosen Vernichtungslager zu mutieren droht,
sich iiberhaupt noch sinnvoll von »Lochern im Zaun«, von moglichen Auswe-
gen oder gar Umbiegungen des Hauptweges sprechen lasst. Denn offenbar kann
die Menschheit nicht nicht konsumieren, nicht nicht erfinden und nicht nicht
instrumentalisieren.

In Sprache und Endzeit hat Giinther Anders kurz vor seinem Tod die Gefélletheo-
rie der 50er Jahre im Lichte seiner frithen Anthropologie reformuliert: Nicht das
»Hinterherzockeln« des Menschen hinter seinen technologischen Wunderwerken,
sondern die Fahigkeit — zugleich der Zwang —, die eigene »emotionale und imagina-
tive »sproportio humanar zu iibersteigen«, gilt ihm nun als zentrales Wesensmerkmal
des Menschen.! Damit riickt Anders, zu seinen geistigen Urspriingen zuriickkeh-
rend, wieder ein Stiick von der historischen Anthropologie der Technokratie ab,
die er in der Antiquiertheit bewusst gegen die Moglichkeit von Philosophischer An-
thropologie iiberhaupt gesetzt hatte. Die Gefillethese wird dadurch keineswegs
widerrufen, sie wird nicht einmal entscheidend modifiziert. Aber der Perspektiv-
wechsel fiihrt zu einer unbequemen Schlussfolgerung hinsichtlich der Zukunft
der Menschheit. Sie wird unvermeidlich diisterer. Denn wenn das Gefille ein
zwangslaufiger Ausdruck des menschlichen Wesens, seiner Weltfremdheit be-

1 Anders 1989e: 67.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446 Die Welt als Vernichtungslager

ziehungsweise Freiheit ist, dann besteht angesichts seiner aktuellen Dimension
wenig Hoffnung, es jemals wieder auf ein den Vorstellungs- und Einfiihlungskapa-
zitdten des Menschen entgegenkommendes Maf3 zu reduzieren. Es kann auf dieses
Dilemma, auf die Frage nach der Moglichkeit von Alternativen wahrscheinlich
keine abschlieBende Antwort geben.?> Doch das Faktum der Natalitit, Hannah
Arendts Prinzip Neuanfang, ldsst Raum fiir Hoffnung. Laut Arendt haben die
nationalsozialistischen Vernichtungslager bewiesen, dass Menschen tatséchlich
alles tun konnen. Aber es sind dieselben Lager, die uns zeigen, dass das unge-
heuerlichste aller Experimente, die Vernichtung von Pluralitdt und Spontaneitit,
nicht erfolgreich war.

In diesem Sinne sind die folgenden, anstelle eines Schlussworts skizzierten
Uberlegungen als eine Art Problemexposé zu verstehen, ein erster Aufriss in
kréftigen Strichen und mit vielen Fragezeichen, der nicht mehr als Hinweise geben
will, womit dem Pandynatos-Prinzip der Moderne, den technogenen, sozialen und
politischen Castrifizierungsprozessen begegnet werden kann; nur ein Aufriss auch
deshalb, weil die ganze Fiille an Gedankengéngen, die sich in dieser Hinsicht an
Giinther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas ankniipfen lassen, den Rahmen
der vorliegenden Studie strapazieren wiirde. Als Sortierraster, das die Suche nach
moglichen Denk- und Handlungsauswegen aus der Weltlagersituation strukturiert,
dient eine vierteilige Matrix aus den beiden Dimensionen Ethik und Politik,
unterteilt nach der gesellschaftlichen Mikro- und Makroebene, wobei ich mich
vor allem auf die ethische Dimension konzentriere.

4.1 Weltlager-Mikroethik: Moralische Phantasie und
Urteilskraft

Die tiefe Sorge um den Fortbestand von Mensch und Welt liegt am Grund der Ana-
lyse ihrer schleichenden Vernichtung. Doch obwohl insbesondere Giinther Anders
sich zeitlebens nicht nur als philosophischer Mahner, sondern auch als politischer
Aktivist betétigt hat, hat er ebenso wenig wie Hannah Arendt und Hans Jonas ein
politisches Verméchtnis hinterlassen. Hannah Arendts »Ich will verstehen« und
ihr Respekt vor dem hellen Licht der (politischen) Offentlichkeit lieRen sie von
konkreten Handlungsempfehlungen Abstand nehmen. Giinther Anders sah sich
nicht einmal in der Lage, begriinden zu konnen, warum iiberhaupt Menschen
existieren sollten: »Kein kosmischer Hahn wiirde, wenn wir verschwinden, nach
uns kréhen.« Trotzdem fiirchtete er das »Schreckensbild« eines »kahl und blind
um die schwarze, weil ungesehene, Sonne rotierende[n] Globus, der nicht mehr

2 Man kann dieses Dilemma selbst wiederum als Ausdruck der Moderne ansehen. Karl
Marx zufolge stellt die Geschichte dem Menschen nur l6sbare Probleme. Das ist
spétestens heute ganz offensichtlich falsch, wie Johannes Weil3 (1993: 61) bemerkt:
»Die Moderne ndmlich hat, bei allem, was sie an wertvollen und ganz unverzichtba-
ren Losungen mit sich fiihrt, uns Menschen im universellen Mafstab mit Problemen
konfrontiert, denen wir uns nicht mehr entziehen kénnen, die wir aber auch nicht
(ein fiir allemal und abschlieBend) 16sen konnen.«

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Locher im Zaun? 447

sErde< heiflen wird«; ihm graute vor dem Zustand, »in dem es niemanden mehr
geben wird, der wiifte, daf} es uns gegeben hat [...]. In diesem >negativen Futu-
rum Il >Wir werden nicht gewesen sein« besteht mein Bild der Hélle.«<> Obwohl
er die Notwendigkeit von Mensch und Welt fiir unbegriindbar und Ethik fiir
ein »utopisches Unternehmenc hielt,* war es dennoch Anders’ oberste Maxime,
»die Welt zu erhalten, ganz gleich wie sie ist.«<> Auch war ihm, dem erklarten
Agnostiker,® das Menschenleben »tatséichlich unabdingbar« heilig.”

Moralische Phantasie
Uber die Inkonsequenz, ja Widerspriichlichkeit seiner moralphilosophischen Uber-
zeugung war Gilinther Anders sich im Klaren. Er verteidigte sie als Akt »bewul3-
te[r] Schizophrenie«,® adelte sie schlieRlich sogar, nicht ohne Ironie, zum »Prin-
zip Trotz«, das sich von Hans Jonas’ »Prinzip Verantwortung« absetzte und in
schroffem Gegensatz zum »Prinzip Hoffnung« seines zweiten Lebensfreunds Ernst
Bloch stand: »Wenn ich verzweifelt bin, was geht’s mich an! Machen wir weiter,
als wiren wir es nicht!«’ Um der Verzweiflung, vor allem aber dem Weltzustand
Technik zu entrinnen, wird der Sohn beriihmter Psychologeneltern zum Sozial-
therapeuten (siehe Kapitel I1.1, S. 309ff.), der sich und seinen Zeitgenossen als
ersten Schritt zur Besserung ganz unakademisch das »Spiiren unserer Misere«
empfiehlt.!® Sodann gelte es, sich von dieser Misere verstren zu lassen. So wie
der 1979 ausgestrahlte TV-Mehrteiler Holocaust eine produktive »Verstorung der
Gesundheit«!! beziehungsweise, in diesem Fall, der vergangenheitsvergessenen
Selbstzufriedenheit der Deutschen bewirkt habe, so sollen wir uns laut Anders
heute, um moralisch zu gesunden, aus dem seelischen Gleichgewicht bringen
lassen von dem, was wir telos- und gedankenlos mittun. Wie Hans Jonas unter
dem Stichwort »Heuristik der Furcht«'? fordert auch Anders die Selbstinfektion
der Moderne mit der Angst vor dem moglichen Weltenende: »Angstige deinen
Nachbarn wie Dich selbst«, lautet Anders’ sozialtherapeutisches Credo. Sein Appell
zielt auf das aufklérerische, vitale Potenzial der Angst ab. Was Anders hervorru-
fen will, ist keine ldhmende, sondern eine belebende, zum Handeln dringende
Emotion, gespeist von der informierten Sorge um den Fortbestand der Welt.

Als »Hauptaufgabe« unserer Zeit postuliert Anders daher »die Ausbildung der
moralischen Phantasie« auf der Grundlage einer »Kritik des reinen Gefiihls«,

3 Anders 1982: 86, 286.

4 Anders 2002b: 48f.

5  Anders 1987a: 46.

6 Vgl. Anders 1999: 82.

7  Anders 1982: 134.

8  Anders 1987a: 125.

9  Anders 1986: 30.

10 Anders 2003: 108.

11 Anders 1996: 189.

12 Vgl. Jonas 1987a: 63f. Fiir Jonas (ebd.: 392) wird die Furcht zur »ersten, priliminaren
Pflicht einer Ethik geschichtlicher Verantwortung«. Heuristisch ist sie, insofern es
ihre Aufgabe ist, die Gefahr, in der der Gegenstand der Verantwortung schwebt, zu
antizipieren.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448 Die Welt als Vernichtungslager

welcher es analog zur Vernunftkritik darum ginge, den im Verhéaltnis zur Gro-
BRe des prometheischen Gefélles »begrenzten Leistungsumfang unseres Fiihlens«
auszuloten, um ihn im Anschluss daran zu erweitern.!® Wenn Denken, Fiihlen,
Vorstellen und Herstellen sich (wieder) um Synchronisierung bemiihen, l4sst sich
die Wiederholung des Monstrésen womoglich vermeiden, so Anders’ Hoffnung.
Konkrete Trainingsanweisungen zur Ausbildung der moralischen Vorstellungs-
kraft ist Anders jedoch schuldig geblieben. Wie die »moralischen Streckiibungenc
vor sich gehen sollen, entzieht sich der Mitteilung. Anders verweist lediglich auf
Exerzitien mystischer Traditionen, aber auch auf die Musik als »ein von uns selbst
gemachtes Gerdt, mit dessen Hilfe wir die Kapagzitit unserer Seele ausdehnen«.'* Wie
ein Naturwissenschaftler vom Effekt beziehungsweise der Erscheinung zu den
Ursachen zuriickgehe, so miisse der Herstellende und Handelnde umgekehrt zu
den »letzten Effekten« seiner Ideen und Geschopfe vorausdenken, um die ihm
entlaufenen Artefakte und die moglichen Kettenreaktionen seiner Handlungen
wie eine ausgeworfene Leine wieder einzuholen.'®

Moralische Phantasie ist nicht die einzige Kur, die Anders der Moderne ver-
ordnet. Die wesenhaft januskopfige (Natur-)Wissenschaft dréngt er ebenso zum
Streik (»Wissenschaftsstreik«) wie Fabrikarbeiter, die moralisch verwerfliche
Produkte mit-herstellen (»Produktstreik«).!® Niemand solle mehr Arbeiten an-
nehmen, die unmittelbar oder indirekt »Vernichtungsarbeiten« seien, so Anders,
der seinen Streikaufruf in die Form eines moralischen Imperativs gief3t: »Habe
nur solche Dinge, deren Handlungsmaximen auch Maximen deines eigenen Handelns
werden konnten.<!” Dariiber hinaus sorgte Anders Mitte der 80er Jahre, nach
dem Reaktorunfall von Tschernobyl, mit 6ffentlichen Reflexionen zum gewaltté-
tigen Widerstand gegen Atomkraftwerksbetreiber fiir einiges Aufsehen. In seinen
letzten Veroffentlichungen wandte er sich schlieBlich der Sprachkritik als Vor-
aussetzung der Ausbildung moralischer Phantasie zu.'®

Urteilskraft

Vergleicht man nun Anders’ moralische Phantasie mit Hannah Arendts unvoll-
endeten moralphilosophischen und politiktheoretischen Uberlegungen ausge-
hend vom Eichmann-Report,'? ergeben sich verbliiffende Uberschneidungen und
Anschlussmoglichkeiten. Wie Anders sieht ndmlich auch Arendt in der Vorstel-

13 Anders 1996: 38 bzw. 1980: 269. Vgl. dazu kritisch Werner 1997.

14 Anders 1980: 274, 313.

15 Vgl. Anders 2003: 34f.

16 Vgl ebd.: 137ff., 141; 1987a: 94.

17 Anders 1980: 298. In den Stenogrammen heil3t es: »Was Du nicht werden kannst, das
habe auch nicht.« (Anders 2002b: 77)

18 Vgl. dazu ausfiihrlich Dries 2009: 83-87; Lohmann 1987; Schraube 2003.

19 Vgl. Arendt 1979a und b; 1985; 1993a; 2005b; 2006b sowie Uber den Zusammenhang
von Denken und Moral (Arendt 2000a: 128-155) und Wahrheit und Politik (ebd.:
327-370). Hannah Arendts friiher Tod verhinderte die weitere Ausarbeitung der
Ansétze. Regelmifige Veroffentlichungen aus dem Nachlass lassen die Konturen
der Arendtschen Theorie der politischen Urteilskraft (vgl. dazu Beiner 1985) jedoch
immer deutlicher hervortreten.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Locher im Zaun? 449

lungskraft die Grundlage fiir moralisch integeres Handeln. An Adolf Eichmanns
Auftritt vor dem Jerusalemer Bezirksgericht hatte sie mit Entsetzen abgelesen,
dass die moralische Autoritit einer Gesellschaft, das Geriist aus Sitten und Mores
nahezu widerstandslos kollabieren kann, wenn es zum AuRersten kommt. Vom
Standpunkt der NS-Gesellschaftsordnung aus betrachtet, musste nonkonformes,
das heiflt moralisch skrupuldses Verhalten sogar als pathologische Abweichung,
als antisozial erscheinen. Auf diese Weise hat das Dritte Reich bewiesen, dass
Gesellschaft Moral zerstoren kann; aber auch, dass Moral kein Derivat gesell-
schaftlicher Organisation ist. Denn gerade unter den Bedingungen kollektiver
Unmoral blieben Einzelne moralisch aufrecht. Dass sich ausgerechnet im Aus-
nahmezustand ihr spontanes und intaktes Gewissen regte, war das individuelle
Merkmal der Helfer und Retter von NS-Opfern.?® Hannah Arendt zog daraus
und aus der »Lektion Eichmann« dieselbe Konsequenz wie spater Zygmunt Bau-
man, ndmlich Autoritit und Verantwortung fiir moralische Entscheidungen »bei
der allein ausschlaggebenden Instanz zu suchen: beim Individuum«,?' genau-
er: im Denken. So hebt Arendts Spatwerk Vom Leben des Geistes mit der Frage
an, ob nicht »das Denken als solches [...] zu den Bedingungen gehéren [konn-
te], die die Menschen davon abhalten oder geradezu pradisponieren, Bdses zu
tun?«?2

Aber nicht Denken schlechthin hat Arendt im Blick, denn die instrumentelle
Vernunft des nationalsozialistischen Gesellschaftsplaners und Biirokraten hatte ja
geradewegs ins Verderben gefiihrt, sondern — im Anschluss an Kants Kritik der Ur-
teilskraft, der Arendt eine gewagte Interpretation zumutet — ein »représentatives
Denken, das sich qua Einbildungskraft in die Lage versetzt, anderer Menschen
Standpunkte einzunehmen, ohne, wie Adolf Eichmann, die eigene Identitét auf-
zugeben.?® Phronesis (Klugheit) hieR diese Fihigkeit bei den Griechen. Sie war
die Kardinaltugend des Polis-Biirgers, derzufolge Einsicht in einen politischen
Sachverhalt haben »nichts anderes [hei3t], als die gro3tmogliche Ubersicht iiber
die moglichen Standorte und Standpunkte, aus denen der Sachverhalt gesehen
und von denen her er beurteilt werden kann, zu gewinnen und présent zu ha-
ben.<** Je mehr Standorte ein Mensch einnimmt, »je besser ich mir vorstellen
kann, was ich denken und fiihlen wiirde, wenn ich an der Stelle derer wére, die
dort stehen«,2® desto kriftiger bildet sich nach Arendt das Vermégen der phronesis

20 Vgl. dazu Oliner und Oliner 1988.

21 Bauman 2002a: 193. Arendt habe das Konzept der sozialen Fundierung von Mo-
ral »mit der Frage nach der moralischen Verantwortung zum Widerstand gegen die
Sozialisation« ad absurdum gefiihrt, so Bauman (ebd.: 192).

22 Arendt 1979a: 15.

23 Wer sich von eigenen Interessen frei macht — gewiss eine Voraussetzung fiir repra-
sentatives Denken —, hat noch keinen anderen Standpunkt gewonnen und riskiert,
sich aus der individuell vermittelten Menschenwelt zu verabschieden. Die Fihig-
keit des gedanklichen Standortwechsels muss laut Arendt (1993a: 97) innerhalb der
Menschenwelt eingeiibt werden.

24 Ebd.

25 Arendt 2000a: 342.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450 Die Welt als Vernichtungslager

beziehungsweise zu Deutsch des Gemeinsinns (sensus communis®®) aus und desto
qualifizierter, das hei3t hochwertiger dessen Resultat: Urteilskraft.

Wenn Hannah Arendt vom Urteilen spricht,?” unterscheidet sie zwei Formen.
Das Subsumieren eines Besonderen unter ein Allgemeines (»Dies ist ein Baum),
mit dem etwas einzelnes Seiendes in seinem Sosein beurteilt wird, nicht aber
der Urteilsmalistab oder seine Angemessenheit fiir das zu Beurteilende. In al-
len derartigen Urteilen steckt Arendt zufolge immer schon ein Vorurteil. Nicht
so, wenn geurteilt werden muss, wo kein Ma3stab zur Verfiigung steht, weil
das zu Beurteilende in kein vorhandenes Schema passt. In diesem Fall ist nach
Arendt Urteilskraft vonnéten, das hei3t die Fahigkeit zu unterscheiden statt blof3
zu subsumieren beziehungsweise einen logischen Schluss zu ziehen.?® Urteilskraft
besitzen heif$t demzufolge, sich nicht nach den mores, bestimmten gesellschaftli-
chen Normen beziehungsweise Vor-Urteilen auszurichten, sondern mafstabslos
zu urteilen — und das bedeutet wiederum, im Ernstfall gegen die gesellschaftliche
Ordnung zu handeln. Dem Denken kommt dabei eine wichtige Rolle zu. Seine
abstrahierende (von lat. abstrahere, »wegschleppen« oder »wegziehen«), reinigen-
de, zerstorerische Kraft wirkt laut Arendt befreiend, ja regelrecht vitalisierend
auf die Urteilskraft, die selber kein Denkakt ist: »Das Denken befa3t sich mit
Unsichtbarem, mit Reprasentationen von Dingen, die abwesend sind; das Urtei-
len bezieht sich immer auf Besonderheiten und Dinge, die zum Greifen nahe
liegen.«*° Mit anderen Worten, die Urteilskraft verwirklicht Denken — und damit
Gewissen — in der Welt.?® Das Gewissen oder der MaRstab, der allen moralischen
Grundsitzen zugrunde liegt, beruht fiir Arendt, die sich auf Sokrates bezieht, auf
dem inneren »Zwiegesprich des Menschen mit sich selbst«, einem Denken, das
mit sich selbst ins Gesprach kommt. Weil Menschen auf diese Weise »Zwei-in-
Einemc« sein kénnen, kann es folglich auch zum inneren Selbstwiderspruch, zur
»Harmonie oder Disharmonie mit dem Selbst« kommen: »Wenn Sie mit [hrem

26 Unter Gemeinsinn darf hier nicht Commonsense in der heute allgemein iiblichen Ver-
wendung des Worts verstanden werden (vgl. Arendt 1985: 94 bzw. 2000a: 299 sowie
2000b: 374, 390). Es handelt sich, wie Susanne Liidemann (2008: 39) betont, »gerade
nicht um ein Reservoir allgemein akzeptierter Mehrheitsmeinungen oder kollektiver
Vor-Urteile, an denen das eigene Urteil gemessen wird; eher als von einem Sinn der
Gemeinschaft miiSte man vielleicht von einem Sinn fiir die Gemeinschaft sprechenc.

27 Die Fragment gebliebenen Ausfiihrungen dazu sind in Arendt 1985 zusammenge-
stellt.

28 Vgl. Arendt 1993a: 20-23. bzw. 2000a: 154f., 298-302.

29 Arendt 2000a: 155.

30 Vergleicht man Giinther Anders’ Skizzen zur moralischen Phantasie mit Arendts
ebenfalls unausgearbeitetem Konzept der politischen Urteilskraft, so ergibt sich, dass
beide von der Vorstellungs- bzw. Einbildungskraft ausgehen, wihrend nur Arendt
weiter zwischen dieser, dem Denken und der daraus resultierenden Urteilskraft
differenziert, Anders jedoch iiber den Bereich menschlicher Interaktionen hinaus-
denkt, indem er dazu auffordert, sich auch in die co-agierenden technischen Pseudo-
Personen einzufiihlen und einzudenken. Beide beziehen sich in ihren Uberlegungen
auf Kant, den sie wihrend ihrer Ehe gemeinsam studierten (im Andersschen Nach-
lass findet sich u.a. ein Exemplar der Kritik der praktischen Vernunft mit Marginalien
in beider Handschriften).

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 451

[sic!] Selbst uneins sind, ist das so, als wenn Sie [sic!] gezwungen wéren, tdglich
mit ihrem eigenen Feind zu leben und zu kommunizieren.«3!

Es kommt mir an dieser Stelle nicht auf Feinheiten und mégliche Widerspriiche
in Arendts Argumentation an, sondern auf eine daraus resultierende, gesellschafts-
politisch brisante Frage. Vorausgesetzt es stimmt, dass keine iiberlieferte Moral,
sondern nur Vorstellungs- beziehungsweise Urteilskraft und die Fahigkeit, sich
selbst in ein Zwiegespréch zu verwickeln, letztlich also die Fahigkeit zu Denken,
Menschen von bdsen Taten abzuhalten vermogen — wie lésst sich dann sicherstel-
len, dass moglichst viele Menschen moglichst urteilskréftig werden? Es liegt nahe,
diese Frage an das Bildungssystem zu delegieren. Doch ist die Fahigkeit, Recht
und Unrecht zu unterscheiden, obschon sie nach Arendt mit dem menschlichen
Denkvermdogen zu tun hat, nicht an kognitive Leistungsfahigkeit oder gar an
bestimmte Bildungsgrade gekoppelt, wie unter anderem das Beispiel des Hitler-
Attentéters Georg Elser, einem gelernten Schreiner aus einfachen Verhaltnissen,
demonstriert. Arendt zufolge miissen wir daher »ihre Anwendung von jedem
normalen Menschen >verlangen< konnen, gleichgiiltig wie gebildet oder unwissend,
intelligent oder dumm er zufiillig ist.<>> Denken, so Arendt, kann gute Taten nicht
hervorbringen, »als ob >Tugend lehrbar« und lernbar wére — nur Gewohnheiten
und Sitten lassen sich lehren«.>® Diese aber scheiden als verlissliche Garanten
moralischer Ordnung aus. Umgekehrt konnen wir jedoch nicht davon ausgehen,
dass Menschen bereits mit ausgebildeter Urteilskraft geboren werden.

Denken lernen?

Seyla Benhabib macht Hannah Arendt mit Bezug auf deren umstrittenen Arti-
kel Little Rock®® den Vorwurf, sie habe »die Bedeutung des Bildungssystems fiir
die Reproduktion gesellschaftlicher Vorurteils- und Herrschaftsstrukturen«, und
es lasst sich ergénzen: fiir die Sozialisation {iberhaupt, verkannt.>® So ist bei-
spielsweise die Schule fiir das Kind nicht blof3 »das, was der Arbeitsplatz fiir den
Erwachsenen ist.« Das ist sie unter anderem auch. Vor allem aber ist sie »der

31 Arendt 2006b: 48, 70f.

32 Arendt 1979a: 23; Hervorh. C.D. »Gedankenlosigkeit ist nicht Dummbeit; sie findet
sich auch bei hochintelligenten Menschen« (ebd.). Hans Jonas dachte dabei, wie
vermutlich auch Arendt, vor allem an Martin Heidegger. In einem unveréffentlichten
Vortrag tiber Husserl und Heidegger (zitiert nach Wiese 2003: 177, Anmerkung 4; vgl.
dazu auch Jonas 2003: 299f.) wird seine menschliche und philosophische Bestiirzung
iiber die NS-Affire des ehemaligen Lehrers deutlich: »Denn es hat das Vorurteil
bestanden, ich mochte sagen von Plato bis Husserl, daf3 der Aufenthalt im Geiste,
daB das Bemiihen um Wahrheit, daf die Entdeckung und die Hinwendung zum
wahren Sein, die Seele besser macht, da es adelt, daf es den Menschen vom
Niedrigen, vom Gemeinen zuriickhilt. Heidegger hat den Beweis erbracht, der noch
nie in der Geschichte der Philosophie erbracht worden ist, da damit etwas nicht
stimmt, da man ein Denker sein kann und dabei ein niedriger Mensch. Wie das
moglich ist, dieses Rétsel habe ich noch nicht fiir mich geldst, aber es ist eines, und
Heidegger 1463t uns mit diesem schrecklichen Rétsel.«

33 Arendt 1979a: 15.

34 Vgl. Arendt 2000b: 258-279.

35 Benhabib 1988: 124.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452 Die Welt als Vernichtungslager

erste Ort, wo es [das Kind; C.D.] au3erhalb des Zuhauses Verbindung aufnimmt
mit der 6ffentlichen Welt«. Arendt zufolge ist diese 6ffentliche Welt jedoch »nicht
die politische, sondern die gesellschaftliche Sphére«.2® Hier irrt Arendt, deren
Urteil vermutlich stark von den eigenen negativen Schulerfahrungen getriibt war.
Schule ist immer auch politisch in dem Sinne, dass sie, vielleicht zum ersten
Mal im Leben eines Menschen, einen Raum er6ffnet, in dem Standpunkte ausge-
tauscht und Fremdperspektiven eingeiibt werden konnen. Sie prapariert nicht
ausschlieflich neue Arbeitskréfte, sie will ihrem hochsten (in der Praxis freilich
oft papiernen) Anspruch nach Kinder zu miindigen Biirgerinnen und Biirgern
machen. Ein gewisses Maf3, oder vielmehr eine gewisse Form der Bildung, scheint
also doch vonnéten oder wenigstens hilfreich, wenn Urteilskraft wachsen soll.>”
Noch evidenter wird dieser Zusammenhang, wenn man den Blick iiber den mehr-
deutigen Bildungsbegriff und vom Bildungssystem generell abzieht und auf die
Rolle der priméren Sozialisation in der Familie lenkt. Ausdriicklich betont Arendt,
Erwachsene seien dazu verpflichtet, Kinder schonend, aber bestimmt in die Welt
einzufiihren, ihnen die Welt verstédndlich zu machen, ja regelrecht ans Herz zu
legen. Von der Giite der elterlichen Erziehung scheint Arendt nicht weniger als
die Erhaltung der Welt abhéngig zu machen, wenn sie schreibt:

»In der Erziehung entscheidet sich, ob wir die Welt genug lieben, um die Verant-
wortung fiir sie zu {ibernehmen und sie gleichzeitig vor dem Ruin zu retten, der
ohne Erneuerung, ohne die Ankunft von Neuen und Jungen, unaufhaltsam wére.
Und in der Erziehung entscheidet sich auch, ob wir unsere Kinder genug lieben, um
sie weder aus unserer Welt auszustofden und sich selbst zu iiberlassen, noch ihnen
ihre Chance, etwas Neues, von uns nicht Erwartetes zu unternehmen, aus der Hand
zu schlagen, sondern sie fiir ihre Aufgabe der Erneuerung einer gemeinsamen Welt
vorzubereiten.«38

Eltern, die dieser Verantwortung gerecht werden, nehmen Arendt zufolge ge-
geniiber ihren Kindern eine dhnliche Rolle ein wie Historiker gegeniiber der

36 Arendt 2000b: 273.

37 Damit Gemeinschaftshandeln moglich ist, schreibt Oskar Negt (1993: 67) im An-
schluss an Hannah Arendt, miissen Menschen »in ihrer Urteilskraft einen gewissen
Grad von Miindigkeit und Autonomie erreicht haben. Politische Bildung ist demnach die
Entwicklung von Unterscheidungsvermégen. Dieses wiederum héngt von der Bildung
der Sinne und des Geschmacks ab, d.h. von der Art und Weise, wie Menschen ihre
Geselligkeit entwickeln.« Einen faszinierenden Beleg fiir den inneren Zusammen-
hang von Einbildungskraft und Bildung, welche der Urteilskraft zugrunde liegen,
liefert das berithmte, unter Schauspielern weltweit verbreitete Buch To the Actor von
Michael Chekhov (2002). Um die Reichhaltigkeit des psychologischen Ausdrucks
zu erh6hen, empfiehlt der Autor (ebd.: 4), »to experience or assume the psychology
of persons of other eras by reading period plays, historical novels or even history
itself. While doing so, try to penetrate their thinking without imposing upon them
your modern points of view, moral concepts, social principles or anything else that
is of a personal nature or opinion. Try to understand them through their way of
living and the circumstance of their lives.« Chekhovs Buch erhellt auf spezifische
Weise, dass Urteilskraft auch eine leibliche bzw. seelische Komponente hat.

38 Arendt 2000a: 276.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 453

Gesellschaft. In Wahrheit und Politik schreibt Arendst, es sei die politische Rolle
des Historikers, aber auch des Geschichtenerzihlers und Romanciers, »dal$ sie
lehren, sich mit den Dingen, so wie sie nun einmal sind, abzufinden und sie zu
akzeptieren.« Gemal Arendt erzeugt Geschichte beziehungsweise erzeugen Ge-
schichten Sinn und sorgen fiir Stabilitit in menschlichen Angelegenheiten, indem
sie die Wirklichkeit in literarischer Form variieren oder sich fiir Tatsachenwahr-
heiten verbiirgen (siehe Kapitel 1.2.4.2, S. 254-256). Wer sich mit den Dingen, wie
sie sind, abfindet, der ist laut Arendt wahrhaftig — und sie fiigt hinzu: »jedenfalls
entspringt in der Gegend dieser Realitéitsnihe die menschliche Urteilskraft«.>°
Wie also, wenn nicht durch das bunte Kaleidoskop erzdhlter, verstindlich ge-
machter Geschichte(n), durch die kunstvolle Vermittlung der Fahigkeit, sich in
die Welt der Erwachsenen einzufinden und auf die Standpunkte Dritter zu stellen,
kurz: durch Erziehung und spater Aus-Bildung, die junge Menschen dazu anleitet,
sich mit den Dingen, wie sie sind, anzufreunden, sollte sich Urteilskraft entfalten?

Sozialpsychologie des Bosen

Die Frage, wie sich Untaten auf der Basis voll entwickelter Urteilskraft vermeiden
lassen, hat aber zweifellos noch einen anderen, eminent gesellschaftlichen As-
pekt. Die sozialpsychologischen Experimente Stanley Milgrams und das Stanford
Prison Experiment von Philip Zimbardo*® belegen, dass Denken und Urteilskraft
unter gewissen situativen Umstdnden sehr rasch versagen, selbst wenn diese
Umstédnde blo simuliert werden. So zeigt Milgram, dass die Bereitschaft, gegen
das eigene Gewissen zu handeln, angesichts einer kompromisslos auftretenden
Autoritét, der die Versuchspersonen wissenschaftliche Kompetenzen zuschrei-
ben, signifikant steigt. Umgekehrt scheint die Anwesenheit von mehreren, sich
widersprechenden Autoritidtspersonen die Bereitschaft, moralisch fragwiirdige
Handlungen auszufiihren, drastisch zu senken.*! Mit anderen Worten: Die Sus-
pension des Gewissens hat tatsdchlich etwas zu tun mit einer voriibergehenden
Abschaltung des Zwei-in-Einem-Modus, das hei3t des Denkens. Sie lésst sich
aber auch bei moralisch integeren Personen, deren Gewissen grundsatzlich intakt
scheint, durch Herstellung anti-pluraler sozialer Homogenitit, in der alternative,
kontrére Standpunkte ausgeschlossen werden, durch Gruppendruck und Gruppen-
dynamik verursachen.*? Es stellt sich daher auch die Frage, wie man Urteilskraft
ausbilden oder Denken lernen soll in einer superstrukturellen Umwelt, die dem
in vielerlei Hinsicht, nicht nur unter Extrembedingungen, entgegenwirkt.*?

39 Ebd.: 368.

40 Vgl. Zimbardo 2008.

41 Vgl. Milgram 1974 bzw. Bauman 2002a: 179f.

42 Vgl. dazu die einschlagige Studie von Browning 1993 bzw. Welzer 2005.

43 Die genaue Beschreibung und Analyse der gesellschaftlichen Bedingungen der Mog-
lichkeit von Gemeinsinn und Urteilskraft wird die Aufgabe einer zu entfaltenden
Soziologie der Urteilskraft sein. Wie die negative Anthropologie legt sie menschliche
Gemeinschaften nicht auf spezifische Verhaltensweisen fest; sie sucht nicht nach in-
haltlichen Bestimmungen des guten Lebens, sondern fragt in historischer Perspektive
nach dessen Elementen und Urspriingen, Voraussetzungen und Randbedingungen,
ebenso nach den grundlegenden Gefahren, denen es in der Moderne ausgesetzt ist.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454 Die Welt als Vernichtungslager

4.2 Weltlager-Makroethik: Prinzip Verantwortung,
Ethik der Kontingenz

Auf die superstrukturelle Umwelt der Moderne hat Hans Jonas 1979 seine Ethik fiir
die technologische Zivilisation gemiinzt. Das Prinzip Verantwortung erhielt seinerzeit
in Deutschland, auf dem Hohepunkt der Nachriistungsdebatte und der Angst
vor dem so genannten Waldsterben, viel Zuspruch, wird aber bis heute wegen
seiner metaphysischen Grundannahmen auch scharf kritisiert. Jonas’ Plddoyer fiir
eine Revision des neuzeitlichen Verbots, Normen und Werte aus dem Seienden
abzuleiten, spaltet nach wie vor die Geister.** Es zihlt zu den Verdiensten des
Buches, dass es die neue ethische Dimension der modernen Zivilisation einem
breiten Leserkreis erhellt hat. Weil die Reichweite menschlichen Handelns heute
raumlich globale und zeitlich uniibersehbar ausgreifende Folgen hat, miissen
die moéglichen Fernwirkungen des Handelns eingeschétzt und ethisch reguliert
werden, so Jonas. Schon in seiner philosophischen Biologie, die dem Prinzip
Verantwortung zugrunde liegt (siehe Kapitel 1.1.1.4), machte Jonas aufferdem auf
die Leibgebundenheit und die evolutionére Einbettung des Menschen und damit
auch der Innerlichkeit in den Zusammenhang des Lebendigen aufmerksam. Sein
Buch trug dazu bei, die Selbstgewissheit der (Natur-)Wissenschaft zu hinterfragen.
Allzu oft ist Forscherneugier und Wissenschaftsbegeisterung in der Vergangenheit
von »Gewissensteilung« (Anders) begleitet worden.* Indem sie Religion und
Moral transzendieren, ja in gewisser Weise sogar zerstoren, bereiteten sie den
Weg fiir die Eskalation der instrumentellen Vernunft. Doch wie Giinther Anders
war auch Hans Jonas bewusst, dass sich das Uberleben der Menschheit nicht
ohne Wissenschaft und Technik bewéltigen 1asst.

Ich gehe auf die damit zusammenhéngenden Probleme ebenso wenig ein wie
auf Jonas’ Metaphysik und seine Versuche, das Prinzip Verantwortung theologisch
zu fundieren. Stattdessen skizziere ich die Umrisse einer Ethik der Kontingenz, die
Hans Jonas, Giinther Anders und Hannah Arendt mit dem Ziel zusammenbringt,
einen interkulturell vermittelbaren ethischen Minimalkonsens zu erarbeiten, der
begriinden kann, warum Mensch und Welt bestehen sollen, obwohl es fiir ihren
Bestand woméglich keinen letzten Grund gibt oder jedenfalls keine Einigkeit
dariiber. Ein solcher Minimalkonsens ist in einer globalisierten, kulturell diver-
sifizierten Welt die erste Bedingung der Moglichkeit, die jenseits des bloRen
Uberlebens angesiedelte Frage nach dem guten Leben zu beantworten.*® Diver-
genzen zwischen Anders und Jonas habe ich passim thematisiert. Bedeutsam
scheinen mir aber vor allem die Schnittmengen, auf die ich ebenfalls verwiesen
habe, ndmlich in der Naturphilosophie, in der beide Denker aristotelische Konzep-
te aktualisieren, der Leibphilosophie und natiirlich in der hdufig konvergenten

44 Vgl. dazu den Uberblick von Jan Schmidt 2007.

45 Angesichts der Shoah, so Zygmunt Bauman (2002a: 123), hat ausgerechnet die
Wissenschaft, die sich lange Zeit als Hiiterin der Aufklarung gerierte, »[a]lm spekta-
kulérsten versagt«.

46 Vgl. Kather 2005: 172.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 455

Analyse der technologischen Zivilisation. Schnittstellen finden sich auch in der
Ethik.*” Im Ubrigen war es Giinther Anders, der als erster das Manuskript von
Das Prinzip Verantwortung las und dem Freund gleichermaBen wohlwollende wie
kritische Kommentare sandte.*®

Giinther Anders und die Moral(-theorie)

Auf den ersten Blick scheint Giinther Anders in die Reihe der von Zygmunt Bau-
man kritisierten soziologischen Moraltheoretiker zu gehoren. Auch fiir Anders
ist Moral ein Kultur-, das hei3t letztlich ein Gesellschaftsprodukt, fiir dessen
Giite es keine externen Beurteilungskriterien gibt. Das driickt sich auch in seinen
a-moralischen, auf das »nackte« Uberleben der Menschheit fokussierten Reflexio-
nen zum gewaltsamen Widerstand im technokratischen Zeitalter aus.*® Obwohl
teleologischer Naturerkldrung nicht abgeneigt und darin mit Hans Jonas einig, er-
teilte er doch allen Versuchen eine schroffe Absage, aus dem Seienden ein Sollen
abzuleiten: »Keine Position liegt mir ferner als die des smetaphysischen Ethikerss,
der das Seiende, weil es (wirklich oder eingebildeterweise) so ist, wie es ist, als
sguts, als >gebotenen status quo« betrachtet; also die Moralitdt des Menschen in
den Rahmen dessen, was »ist wie es ist und so zu sein hat¢ einordnet, oder der
die Gebote und Verbote aus diesem Status geradezu ableitet.«>® Der Akosmist
Giinther Anders scheint daher ungeeignet als Ausgangspunkt moralphilosophi-
scher Reflexionen. Aus Griinden, die mit seiner frithen Desertion in die Praxis
und dem systematischen Abweisen metaphysischer »Plagegeister«>! zusammen-
héngen, hat Anders, wie Heidegger, tatsdchlich keine eigene Ethik ausformuliert.
Das heif3t aber nicht, dass es sie nicht gibt. Sie l4sst sich in Umrissen skizzieren
und dariiber hinaus sowohl mit Hans Jonas’ philosophischer Biologie als auch mit
Hannah Arendts Grundbedingungen der Existenz und ihren moraltheoretischen
Uberlegungen in ein wechselseitiges Ergéanzungsverhéltnis bringen.

Moral ist nach Giinther Anders zwar ein gesellschaftliches Kunstprodukt, aber
als solches nie identisch mit Sozialitit. Das heif$t zum einen, dass die herrschende
Moral selten mehr ist, als die Moral der Herrschenden, und zum anderen, dass
Moral im Sinne von mores relativ und wandelbar, im Grunde zutiefst fragil ist,
was die Shoah auf drastische Weise belegt. Es hei3t aber keineswegs, dass mo-
ralisches Handeln nicht tiefer als blof3 in den mores verwurzelt wére. Zygmunt
Bauman geht im Anschluss an Emmanuel Levinas davon aus, dass es ein unveréu-
Rerliches Merkmal menschlicher Existenz ist, mit anderen zu leben (man denke
an Hannah Arendts Faktum der Pluralitat) und dass aus dieser Grunderfahrung

47 Meines Wissens hat bisher nur Werner Jung (1989) auf die gemeinsame Basis einer
Ethik des Individuums, des Mitgefiihls und der Solidaritét in der Gefahr verwiesen.

48 Vgl. den Brief (ms.) von Giinther Anders an Hans Jonas vom 11. November 1973
(OLA 237/04, ohne Signatur). Anders empfahl Jonas im selben Brief auch, jenen Teil
des Buches auszugliedern, der schlieflich separat unter dem Titel Macht oder Ohn-
macht der Subjektivitdt? Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung
(Jonas 1981) erschien.

49 Vgl. Dries 2009: 83ff.

50 Anders 1980: 45.

51 Anders 2002b: 6.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456 Die Welt als Vernichtungslager

eine fundamentale, bedingungslose Verantwortung fiir den Anderen resultiert.>?
Die Wurzeln der Moral reichen Bauman zufolge »tiefer als die soziale Ordnung,
als Formen von Herrschaft und Kultur.«<>® Martin Buber wiederum war der Uber-
zeugung, der Mensch werde {iberhaupt erst »am Du zum Ich«.>* Kurzum: Dass
Menschen nur im Plural existieren und das Faktum der Pluralitét kein akziden-
telles, sondern ein in jeder Hinsicht existentielles Merkmal menschlichen Lebens
ist, lasst sich nur schwerlich leugnen.

Amor mundi
Physiologisch fillt es Menschen aufgrund ihrer cerebralen Ausstattung leicht,
sich (zumindest in nahestehende oder raumlich nahe) Artgenossen einzufiihlen
und einzudenken. Schwieriger, aber nicht unmdglich, gestaltet sich die Einfiih-
lung, je weiter wir uns von der menschlichen Spezies entfernen.> Zahllos sind
die Geschichten {iber auflergewohnliche Interaktionen und starke emotionale
Verbindungen zwischen Menschen und Tieren. Dies ist im Grunde kaum verwun-
derlich, haben Tiere qua Evolution doch ebenso Anteil an Innerlichkeit, wie der
Mensch.>® Es gibt also auch eine physiologische Grundlage fiir die Einfiihlung von
Menschen in Tiere und umgekehrt. Doch offenbar sind Lebewesen aufgrund ihrer
leib-seelischen Ausstattung nicht nur darauf angelegt, sich in andere Lebewesen
einfiihlen zu konnen. Sie verspiiren auch ein Bediirfnis danach, ein Verlangen, an-
deren Lebewesen nahe zu sein oder, im Fall des Menschen, im empathischen Sinn
»zur Welt zu kommen«. Wer nicht liebt, wird krank, lehrt die Psychoanalyse®”
und schon Aristoteles stellt in der Nikomachischen Ethik fest, dass Freundschaft,
deren Wesen die Liebe sei, »fiirs Leben das Notwendigste« ist: »Ohne Freundschaft
mochte niemand leben, hitte er auch alle anderen Giiter.«>®

Es fallt nicht schwer, die Weltbediirftigkeit und Weltzugewandtheit des Men-
schen — Hannah Arendt spricht von »Amor mundi« (so auch der urspriinglich
geplante Titel von Vita activa)® — in der Andersschen Anthropologie der Welt-
fremdheit zu verorten. Als Symptom der Weltlage des Menschen interpretiert,
zeigen Freundschaft beziehungsweise Liebe sowohl dessen fundamentale Weltbe-

52 Vgl. Bauman 2002a: 194-197. Verantwortung ist »das moralische Attribut von Néhe«
(ebd.). Bei Hans Jonas (1987a: 234-242) ist der Sdugling als »Urgegenstand« und
»Archetyp« aller Verantwortung ontisches Paradigma fiir das abgeleitete Prinzip.

53 Bauman 2002a: 198. Moralisches Verhalten sei ausschlief3lich im menschlichen Mit-
einander, im zwischenmenschlichen Kontext denkbar, so Bauman (ebd.: 193), »und
keineswegs dem Wirken von Bildungsinstitutionen oder einem iiberindividuellen
System von Strafen zu verdanken.«

54 Vgl. Buber 2009.

55 Vgl. Kather 2005: 158.

56 »Verwandtschaft«, so Regine Kather (ebd.: 157) im Anschluss an Hans Jonas, »ist
némlich immer ein zweiseitiges Verhéltnis«.

57 Vgl. Freud 2006.

58 »[...] €118’ dvaykatdtatov eig TOv Piov. dvev yap gilwv ovdeig ENott” &v iy, Exwv
T Aot dyaBa mévtar« (Nikomachische Ethik VIIL1, 1155a4ff.; zitiert nach Aristo-
teles 1985: 181; Hervorh. C.D).

59 Arendt/Jaspers 1985: 301. Die Wurzeln dieses Terminus reichen zuriick bis in
Arendts Dissertationsschrift (vgl. Arendt 1929: 83).

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 457

diirftigkeit jenseits des physiologischen Hungers als auch seine Weltzugewandt-
heit an. Dass der Mensch nach Interaktion und emotionalem Austausch mit
anderen Lebewesen strebt, sich sogar zu unbeseelten Dingen oder Landstrichen
hingezogen fiihlt, ist Index seiner Sehnsucht nach Welt. Dass der Mensch lieben
kann, heif3t, dass er dazu in der Lage ist, spezifische Nahverhéltnisse einzugehen,
die die ontologische Distanz zur Welt aposteriorisch reduzieren, ja regelrecht
aufheben, in weitaus radikalerem Maf3e als andere Arten aposteriorischer Welt-
erschlieBung. So sind Liebende nach Hannah Arendt regelrecht »weltlos, ist die
Welt zwischen ihnen wie verbrannt, weil »der Scharfblick der Liebe gegen all die
Aspekte und Qualitédten abblendet, denen wir unsere Stellung und unseren Stand
in der Welt verdanken, dal? sie das, was sonst nur mitgesehen wird, in einer aus
allen weltlichen Beziigen herausgeldsten Reinheit erblickt.«5°

Das Auge des Herzens

Arendts Diktum verweist darauf, dass man etwas, einen Menschen, ein Tier, einen
Gegenstand, auch mit dem Auge des Herzens ansehen (»erblicken«) kann, das
heit dass Gefiihle eine besondere epistemische Qualitdt haben. Erst in jiingerer
Zeit hat die akademische Philosophie begonnen, sich mit diesem lange vernach-
lassigten Thema intensiver zu befassen. Sabine Doring beispielsweise postuliert
in ihrer Habilitationsschrift’! eine »emotionale Vernunft«, Jan Slaby und Achim
Stephan sprechen von »affektiver Intentionalitét«, das heil3t von einem »spezifi-
schen Welt- und Selbstbezug, den menschliche Gefiihle aufweisen«. Gefiihle seien
»nicht einfach qualitativ bewusste Zustidnde, keine ungerichteten Empfindungen,
sondern Erfahrungen von etwas, sie haben einen intentionalen Gehalt.<®? Das gel-
te fiir alle wichtigen Gefiihlsarten, fiir Emotionen wie Empfindungen sowie fiir
samtliche Stimmungen. Es handele sich bei der affektiven Intentionalitit um eine
Art des Weltbezugs sui generis, so Slaby und Stephan. Gefiihle wie Liebe oder
Hass sind also genuine intentionale Zustdnde. Aus diesem Grund sind Theorien
abzulehnen, die Emotionen analytisch in Komponenten (Werturteil einerseits,
Empfindung andererseits) zerlegen: »Emotionen sind Erfahrungen von etwas, das
uns zugleich in jeweils bestimmter Weise positiv oder negativ angeht.«%* Das
bedeutet, affektive Intentionen spielen fiir den Menschen eine, wenn nicht die
wertkonstituierende Rolle. Weil wir eine Person lieben, ist sie uns wertvoll und
wir wiinschen uns, dass sie gesund bleibt, lange lebt und in sich in unserer Néhe
aufhilt; weil wir gegeniiber einer bestimmten Kreatur Abscheu empfinden, mei-
den wir sie oder trachten danach, sie aus unserer Umgebung fern zu halten. Die
Frage, ob uns Gefiihle »sehend« machen, ist fiir die Theoretiker der emotionalen
Vernunft beziehungsweise der affektiven Intentionalitdt mit einem schlichten »Ja«
zu beantworten. Tatsidchlich meinen wir in dyadischen Personennahverhaltnissen
— zwischen Frau-Mann (Mann-Mann, Frau-Frau), Eltern-Kind, Grofeltern-Enkel
etc. — etwas zu erkennen, sowohl vom Anderen als auch an beziehungsweise iiber
uns selbst. Ahnliches gilt fiir die Formen emotionaler Bindung aus dem Kreis

60 Arendt 2002a: 309.

61 Vgl. Doring 2011.

62 Slaby/Stephan 2008: 20.
63 Ebd.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458 Die Welt als Vernichtungslager

der Mensch-Tier-, Mensch-Natur- und Mensch-Sache-Verhiltnisse und von den
Beziigen des Menschen zur Transzendenz. Erkenntnishemmend scheinen sich sol-
che Verhiéltnisse nur dann auszuwirken, wenn sie pathologische Ziige annehmen,
weil sie beispielsweise Kompensationsformen darstellen, ins Fanatische abgleiten,
um der Selbstvergessenheit und Selbstflucht willen gewahlt werden. Der kritische
Befund jedenfalls ist eindeutig: Die anthropologische Deutung des Menschen als
Animal rationale hat eine problematische kognitive Schlagseite.

Ethik der Kontingenz

Fiir die Ethik folgt daraus, dass sie beides zu beriicksichtigen hat, die Fahigkeit
des Menschen zur Abstraktion von der Welt — ontologisch: seine Weltfremdheit,
ebenso wie sein Bediirfnis nach Welt — seine Weltoffenheit, und das sowohl auf
rationaler als auch auf emotionaler Ebene, die wertkonstituierende Funktion der
Gefiihle, ihre Intentionalitét eingeschlossen. Hans Jonas zufolge gilt es dariiber
hinaus zu bedenken, dass es nicht nur dem Menschen, sondern allem Lebendigen
in seinem Sein um dieses Sein selbst geht. Leben, ganz gleich welcher Ordnung,
ist Jonas zufolge »selbst-zentrierte Individualitét [.], fiir sich seiend und in Gegen-
stellung gegen alle {ibrige Welt, mit einer wesentlichen Grenze zwischen Innen
und AuBen«.%* Zwei wesentliche Aspekte klingen in dieser Feststellung an: Ein-
zigartigkeit, das heit Individualitdt, und Besonderheit. Besonderheit im Sinne
der Abgrenzung nach Aufen, aber auch — hinsichtlich der Fragilitit und perma-
nenten Variabilitidt des Lebens (Hans Jonas spricht von »bediirftiger Freiheit«) —
im Sinne der Andersschen Kontingenz.

In einem bereits 1946 verfassten, aber erst 40 Jahre spéter als Freundesgabe
des Beck-Verlags publizierten Langgedicht Mariechen. Eine Gutenachtgeschichte
fiir Liebende, Philosophen und Angehérige anderer Berufsgruppen, laut Wendelin
Schmidt-Dengler »das beste philosophische Lehrgedicht in deutscher Sprache«,%
hat Giinther Anders seine These von der schockartigen Erfahrung der Kontingenz
in eine unerwartete Pointe {iberfiihrt. Sie kann als Ausgangspunkt einer bio-
philosophisch erweiterten, interkulturell vermittelbaren Ethik dienen, die allen
Aspekten von Innerlichkeit — Rationalitdt wie Emotionalitédt, der menschlichen
wie der anderer Lebewesen — gerecht wird.

»Mariechen« heif3t bei Anders sowohl die Protagonistin des Gedichts, ein ein-
sam durch die Beringstral3e ziehender Walfisch, als auch dessen Adressat, die
Geliebte des Autors, welcher dieser in bisweilen patriarchalischem Tonfall er-
lautert, warum das Leben zugleich kontingent, aber auch schon ist.%® Das dem
Gedicht vorangestellte Motto aus Platons Dialog Philebos — »Es gewihrt ja eine

64 Jonas 1992: 20.

65 Schmidt-Dengler 2004: 118.

66 Vergleicht man das »Mariechen« mit Giinther Anders’ Hannah-Dialogen (2012),
liegt nahe, dass bei der Figur der Geliebten, an die sich der Dichter wendet, Hannah
Arendt Patin gestanden hat. So kommen im »Mariechen« alle wesentlichen Themen
zur Sprache, die den Hannah-Dialogen zufolge Anfang der 30er Jahre Gegenstand
der Diskussionen des Ehepaars Stern-Arendt gewesen sind. Auch Konstellation und
Duktus — hier der dozierende Philosoph, dort die allenfalls Stichworte gebende
Zuhorerin - sind in beiden Texten gleich. Vgl. dazu auch Dries 2012.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 459

Erholung von dem Ernst, o Protarchos, bisweilen zu scherzen« — ist dabei nicht
allzu ernst zu nehmen. Denn das »Mariechen« ist, wenngleich nicht ohne Ironie
vorgetragen, nichts weniger als Anders’ Anthropologie und Kulturphilosophie
»in a nutshell«. Vor der Kontrastfolie von Mariechens tierischem Schicksal ent-
faltet Anders die fiir den Menschen zunéchst so bedrohlich wirkende Einsicht
in die Kontingenz allen Seins (»Siehst du: Leider ist der erste / Paragraph der
Weltverfassung / duerst schlimm .../ Dasein, heif3t er, ist Versdumen.<°”), preist
das Infragestellenkénnen und die Vorziige der laut Anders nur den Menschen ver-
gonnten Liebe (»Wir allein sind freie Wesen / auch als Liebende die einz’gen.«<®®),
erklirt, warum Kultur aus Umwegen besteht®® und warum die Suche nach dem
Sinn des Lebens, ja des Alls sinnlos ist, um mit einem unerwartet lebensprakti-
schen Schluss zu enden: »Die Moral ist einfach: Freu dich. / Ja, ganz einfach >freu
dichc heif3t sie.«”°

Dass der Mensch wie alle anderen Onta kontingent ist, bedeutet fiir den Autor
des Lehrgedichts vor allem eines: einen exklusiven Grund zur Freude, ndmlich
dass man ausgerechnet als Mensch und nicht als Walfisch oder Kopfsalat auf die
Welt gekommen ist. Fiir Anders folgt aus dem Schock der Kontingenz am Ende so
etwas wie Kontingenzeuphorie, die unbéndige Freude iiber das grof3e Los, man
selbst zu sein. In einer Anmerkung gegen Heidegger schreibt er:

»Leider blieb der H. Martin / tierisch ernst und unvermdgend, / seinen echten
Kontingenz-Schock (wie sich’s fiir den wahren Weisen / eigentlich verstanden hitte)
/ humoristisch aufzulésen. / Denn wie sehr wir auch sgeworfen«< — / einfach unser
Weiterdasein / zeigt, wie gern wir’s akzeptieren. / Denn wir hétten ja die Freiheit /
[...] das Zugworfene / eigenméchtig fortzuwerfen . . ./ was Martinus Sanctus ausl&d®t,
ohne daf} er auf der andren / Seite etwa nahelegte, / an der vollen Zufallstafel /
zuzugreifen und zu danken.«”!

Nur wenige Dinge gebe es, so Anders weiter, die von so ausgemachter Komik
seien, wie der Zufall, dass das, was sei, tatsédchlich da sei, »ausgerechnet jeder
gerade / als er selbst; und daf bei jedem / dieser Zufall so beliebt ist.« Diesem
»Doppelfaktum« begegne man am besten mit »amoureuse[m] amor fati«, den
Anders als Humor-Mischung von Verbliiffen (das alte philosophische Staunen)
und Freude begreift, von »Sinn-Verzicht und Herzenswérme, / Nihilismus und
Vergniigen«’2 — eine philosophisch hybride, aber lebenskluge Haltung, die den
Schock der Kontingenz wirksamer bekdmpft als jede Selbstapotheose, und sei es
jene, bisweilen durchaus segensreiche, Homo fabers.

Der vergniigte, herzenswarme Nihilismus klart nicht die letzten Fragen, aber
er wirkt existentiell beruhigend, »[...] weil Du alle / ontologischen Probleme,
/ [...] (zwar nicht 16sen, aber immer) / praktisch durch zusammenkuscheln /

67 Anders 1994c: 19.

68 Ebd.: 35.

69 Vgl. analog dazu Anders 1997: 114ff.
70 Anders 1994c: 79.

71 Ebd.: 82.

72 Ebd.: 83.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

460 Die Welt als Vernichtungslager

stillen kannst in drei Minuten.<’® Doch ist die Anderssche Variante des Nihi-
lismus weit mehr als nur ein metaphysisches Sedativum. Nicht nur l&sst sich
der Schockzustand iiber die Kontingenz des eigenen Daseins durch den Blick
in das ebenfalls kontingente All mildern, wie Anders nahelegt. Die Einsicht in
die Kontingenz des Daseins erlaubt dariiber hinaus, alles Seiende als maglich,
aber nicht als notwendig, das heil3t als gliicklichen Zufall wahrzunehmen. Das
tief empfundene Gliick {iber das Geschenk der menschlichen Existenz muss nicht
mit Hime gegeniiber anderen Onta bezahlt werden (auch wenn es subjektiv ein
Grund zur Freude sein mag, ein Mensch und kein Walfisch zu sein).”* Die Freude
iiber das ontologisch exklusive Dasein steht mit dem philosophischen Staunen
iiber die Kontingenz, die Vielfalt, den Uberfluss und das Gerade-so-Sein des Seins
in einem gegenseitigen Bedingungsverhéltnis.”> Auf Fritz J. Raddatz’ Vermutung,
hinter dem Andersschen Pessimismus, ja Hass auf den Weltzustand Technik ver-
berge sich »eigentlich eine grofe Liebe oder ein Liebesbediirfnis oder eine Klage
iiber die zerstorte Moglichkeit, Menschen, die Welt, den Weltenlauf lieben zu
konnen«, antwortet Anders vielsagend: »Da mogen Sie recht haben. Und nicht
nur Menschen. Denn es gibt keinen Baum, den ich nicht gerne beim Vornamen
kennen wiirde; und kein Tier, das ich nicht sofort bei einem Schmeichelnamen
riefe. Auflerdem liebt man ja nicht nur sein jeweiliges Liebesobjekt:, sondern
auch zu lieben.«”®

Ubertrigt man die kontingenzphilosophische Einsicht in die Freude am Dasein
auf die belebte Natur als Ganze, die laut Jonas mit einem, wenn auch noch so
rudimentédren, nach Intensitétsgraden abgestuften Streben, einem unbedingten
Willen nach Selbsterhalt und einer elementaren Freude am schlichten Dasein aus-
gestattet ist, dann folgt aus der Kontingenzphilosophie eine naturphilosophisch
fundierte Ethik der Kontingenz. Alles Leben, ja sogar alles Seiende {iberhaupt,
wird als wertvoll begreifbar und anerkannt, weil es als dieses da ist und weil es
als so und so Seiendes nur jetzt, nur unter diesen Umstdnden da ist. Wer also,
ohne vor dem Abgrund der Kontingenz zuriickzuschrecken, die Kontingenz der
eigenen Gattung, des eigenen Ichs und letztlich des gesamten Kosmos geschaut
hat, wird gewissermaf3en am anderen Ende der durch den Kontingenzschock
ausgelosten Kontingenzdemut von einer starken Einsicht in die Zerbrechlichkeit,
Besonderheit und Einzigartigkeit alles Seienden ergriffen. Wie Hannah Arendts
Urteilskraft driickt sich diese Einsicht, die gleichermal3en eine Einsicht des Kopfes
und des Herzens ist,”” in einer gesteigerten Sensibilitt fiir Unterschiede aus und

73 Anders 1994c: 80.

74 »Aber ich sage ja gar nicht, daf Spinat oder Brennessel wertlos seien«, betont Anders
(1986: 11) im Interview mit Fritz J. Raddatz.

75 In diesem Sinn enthélt Hannah Arendts Satz iiber den weltvernichtenden Effekt der
Liebe auch eine Aussage iiber die Dialektik der Kontingenz. Wer liebt, sieht von
allem Kontingenten ab, das hei3t von dem, was »unsere Stellung und unseren Stand
in der Welt« ausmacht, was dem Geliebten nur akzidentell, nur »ausgerechnet so«,
zukommt, um auf diese Weise seine wahre Besonderheit, sein Gerade-so-Sein zu
erfassen.

76 Anders 1986: 25f.

77 Die Ethik der Kontingenz durchbricht die mehrfach gesicherten Sektorengrenzen

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 461

ist analog zu der bei Arendt beschriebenen Funktionsweise des Denkens durch
eine handlungsverzogernde Wirkung gekennzeichnet (vergleiche dazu auch den
»anthropologischen Imperativ« bei Jonas in Kapitel 1.1.1.4, S. 94f.).”8

Stirbt ein Freund, so ist dies, schreibt Hannah Arendt an Karl Jaspers, »als ster-
be die Welt langsam ab, bzw. das Stiickchen Welt, das man sein eigen nennt.«’°
Unter den Pramissen der Kontingenzethik gilt das fiir alle Menschen. Jeder fiir
sich représentiert ein Stiickchen Welt, einen kleinen Kosmos. Es gilt zugleich, in
abgewandelter Form, fiir alles andere Seiende, Okosysteme und Landschaften
eingeschlossen. Zwar ist es zweifelsohne sinnlos, von einem Stein zu sagen, man
diirfe ihn nicht von seinem Platz verriicken oder als Baumaterial verwenden, weil
man sich sonst an einem Stiick Welt versiindigte. Die Ethik der Kontingenz kann
kein Plddoyer fiir die vollige Aufgabe instrumenteller Absichten sein, aber die
Einsicht in die Kontingenz alles Seienden, in seine Einmaligkeit und Einzigartig-
keit, im Fall vieler Tiere auch in die gemeinsam geteilte Freude am Dasein, fiihrt
notwendig zu einer Haltung des respektvollen Schonens: »Das Lieben scheint den
Charakter eines sinnlichen Gefiihls, die Freundschaft den eines Habitus zu ha-
beng, so Aristoteles, »[d]enn ein Lieben gibt es auch gegeniiber dem Unbeseelten,
Gegenliebe aber erfordert Willenswahl, und Willenswahl geht von einem Habitus
aus.«® Das trifft zu, aber wir kénnen und miissen uns zu einem Habitus des
respektvollen Schonens auch gegeniiber der belebten und unbelebten Natur ent-
schlieffen, nachdem wir sie mit dem kontingenzsensiblen Auge des Herzens oder,
mit Anders gesprochen, dem des »vergniigten Nihilismus« betrachtet haben.®!

Voraussetzung fiir Habitus, auch das lehrt Aristoteles, ist das Beispiel, an dem
sich der Habitus schult und ausbildet, sowie kontinuierliche Praxis. Doch die
Aristotelische Nachstenethik, die auf Polisdimensionen beschrénkt ist, gibt kei-
ne verldssliche Richtschnur fiir Handeln in globalen Zusammenhéngen und im
Kontext moderner wissenschaftlich-technologischer Praxis. Auch die Ethik der
Kontingenz liefert keinen verbindlichen MaRstab dafiir, wie wir uns im Einzel-

zwischen den seit der Neuzeit voneinander geschiedenen Universen Erkenntnis, Mo-
ralitit und Asthetik, deren Trennung fiir die Entstehung moderner Wissenschaft und
Technik funktional und sogar erforderlich gewesen war, sich heute aber zunehmend
als dysfunktional erweist.

78 Peter Trawny (2008: 258) macht auf die in diesem Zusammenhang bedeutsame
»Ethik des Erzéhlens« bei Hannah Arendt aufmerksam, die »ihren Ausgangspunkt im
Trauma [hat], dass Menschen so getotet werden konnen, als ob sie nie existiert hét-
ten.« Im Medium der (Lebens-)Erzidhlung wird der Einzelne in seiner Einzigartigkeit
fiir die Welt gewissermafen aufbewahrt (vgl. ebd.: 256). Unter den kontingenze-
thischen Praktiken hat das Geschichtenerzdhlen daher zweifellos eine besondere
Stellung.

79 Arendt/Jaspers 1985: 507.

80 »Eowked’ 1 p&v giAnoig mabet, 1) 8¢ grhia €&ei- 1) yap GiAnoig ov TTOV TPOG T AYuXd
E0TLY, AVTIQINODOL 8¢ PHeTd IpoaLpETEWS, 1) & ipoaipeats &g EEewg« (Nikomachische
Ethik VIIL.5, 1157b28-31; zitiert nach Aristoteles 1985: 189).

81 »Das christliche Postulat, jeden Menschen als Menschen anzuerkennen und zu lieben,
mul} heute endlich eingeldst werdenc, fordert Giinther Anders (1987a: 47). Respekt,
heif3t es bei Hannah Arendt (2002a: 310), ist das, was »in dem weiteren Bereich
menschlicher Angelegenheiten« der Liebe entspricht.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

462 Die Welt als Vernichtungslager

fall zu verhalten haben. Aus der Einsicht in die Kontingenz folgt maximal die
biophilosophisch aufgeklarte Einsicht in die Einzigartigkeit und Besonderheit
alles Seienden, aus der moralisch ein Habitus der Riicksicht, des Schonens und
der Verantwortung, mit Hannah Arendt: der Einfiihlung und des Gemeinsinns
resultiert. Dass alles, was ist, bereits einen (unantastbaren) Wert hat, womdglich
gar einen absoluten, nur weil es ist oder lebt, folgt daraus nicht. Hans Jonas’ Bio-
philosophie neigt dazu, Leben als solches zu verabsolutieren und verkennt, dass
es Lebenszusténde gibt, die schlechterdings keine Lebensbejahung mehr auslosen;
in denen der von Jonas postulierte Lebenstrieb versiegt und das Geschenk des
Fiihlen-Konnens verschméht wird. Jonas lduft daher Gefahr, die Menschheitsent-
wicklung von einer kreatiirlichen Kategorie her zu beurteilen, wihrend Menschen
nie einfach nur »Ja« zum Leben sagen, sondern immer nach dem Wie fragen, nach
den Rahmenbedingungen, in die sie ihr »Ja« hineinsprechen, kurz: Menschen
geht es, auller in Extremsituationen, nicht nur um ihr Leben, sondern stets auch
um ein gutes Leben, was immer das auch im Einzelnen bedeuten mag.%?

So konnen wir uns zwar an der Einzigartigkeit des Blauen Pfeilgiftfroschs
und an seiner Schonheit erfreuen, am grazilen Korper der Stabheuschrecke oder
an der verbliiffenden Klugheit eines Octopus vulgaris. Doch hindert uns das —
vollig zu Recht — nicht daran, Vorsorge gegen Heuschreckenplagen und giftige
Frosche zu betreiben oder Kraken zu jagen. Weil alle Lebewesen ein Interesse an
ihrem eigenen Dasein haben, gilt es, dieses Interesse in unserem Handeln mit zu
bertiicksichtigen. Allein, bestimmtes Handeln ldsst sich daraus nicht ableiten. An
dieser Stelle kommt die Frage nach dem Wie des Lebens, dem guten Leben, ins
Spiel. Und mit ihr, auf dem Boden anthropologischer Grundannahmen, die Frage
der gesellschaftlichen beziehungsweise politischen Organisation als Bedingung
der Moglichkeit, die Frage nach dem guten Leben zu stellen, zu diskutieren und
zu beantworten.

4.3 Weltlager-Mikropolitik: Re-Polisierung

»Im Kulturellen und im Politischen, also in dem gesamten Bereich des 6ffentlichen
Lebens, geht es weder um Erkenntnis noch um Wahrheit«, schreibt Hannah Arendt
in Kultur und Politik, »sondern um Urteilen und Entscheiden, um das Urteilende
Begutachten und Bereden der gemeinsamen Welt und die Entscheidung dariiber,
wie sie weiterhin aussehen und auf welche Art und Weise in ihr gehandelt werden
soll.<®3 In den postdemokratischen Gesellschaften des Westens scheinen sich die
Entscheidungen heute jedoch vor allem an technischen Beurteilungsmafstédben
zu orientieren, an den Empfehlungen von Fachleuten und Expertinnen, am so
genannten Sachzwang, das heif3t den Imperativen der Dinge und dem Dirigat
der Okonomie. Hannah Arendt vertrat demgegeniiber eine radikale, bis auf die

82 Vgl. dazu auch Thoma 2007: 35f. Das Problem - die »Grundfrage der Philosophiex,
ob das Leben iiberhaupt lebenswert ist — findet sich am eindriicklichsten bei Albert
Camus (1999: 11) gestellt.

83 Arendt 2000a: 300.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 463

antike Wurzel des Begriffs zuriickgehende Idee des Politischen. Man kann ihre
Kritik an der modernen Arbeitsgesellschaft fiir melancholisch halten oder auch
fiir »hopelessly romantic«.®* In Wirklichkeit ist sie hoch aktuell. Denn tatséchlich
ist die Moderne »so griindlich durch die Schule der Arbeit gegangen«, dass sie
kaum mehr dariiber hinaus zu denken vermag,® wihrend ihr zugleich das Ende
der Arbeit bevorsteht und ihre politischen Offentlichkeiten erodieren. Auf den
letztgenannten Aspekt gehe ich im Folgenden ein.

Re-Polisierung |

Es ist ein fundamentales Problem moderner Demokratien, wie Arendt schon in
einer Podiumsdiskussion zu Beginn der 70er Jahre kritisierte, »daf es neben den
modernen Staatsapparaten keinen offentlichen Raum gibt, wo die Biirger auf-
treten und ihre Angelegenheiten diskutieren kénnen, d.h. wo sich durch Diskus-
sionen verschiedenster Art eine wirkliche Meinungsbildung entwickeln kann.«3®
Demokratie, so Colin Crouch, kann aber nur dann gedeihen, »wenn die Masse der
normalen Biirger wirklich die Gelegenheit hat, sich durch Diskussionen und im
Rahmen unabhéngiger Organisationen aktiv an der Gestaltung des 6ffentlichen
Lebens zu beteiligen — und wenn sie diese Gelegenheiten auch aktiv nutzt.«®’
Repolitisierung oder, mit Arendt gesprochen: Re-Polisierung scheint also drin-
gend geboten. Dahinter steckt weit mehr, als die berechtigte Sorge um sinkende
Wahlbeteiligungen und Parteienbindung.

Warum aber ist Re-Polisierung, die Ausweitung der Diskurszone auf moglichst
viele Menschen, die ein aufrechtes Interesse am Gemeinwesen haben, so wichtig?
Die Antwort schldgt den Bogen zuriick zum Problem des ethischen Handelns.
Re-Polisierung ist deshalb vonnoten, weil Urteilskraft vor allem in der politi-
schen Arena ausgebildet wird, vorausgesetzt es handelt sich um einen Ort, an
dem gestritten werden darf und an dem keine apriorische Pflicht zum Konsens
und kein {ibergeordnetes Interesse herrschen;®® an dem zunichst nichts weiter
vorausgesetzt wird als die gemeinschaftliche Sorge um das Wohl und Wehe der
Welt.

Im Unterschied zur Objektivitdt gesellschaftlicher Institutionen wie etwa des
Geldes entsteht die Wirklichkeit und Wirkméachtigkeit des 6ffentlichen Raums
nach Hannah Arendt allein »aus der gleichzeitigen Anwesenheit zahlloser Per-
spektiven, in denen ein Gemeinsames sich prasentiert und fiir die es keinen
gemeinsamen MaRstab und keinen Generalnenner je geben kann.<° Vor allem in

84 Vgl. Benhabib 2006a bzw. Villa 2001: 143.

85 Guggenberger 1993: 98.

86 Hannah Arendt im Gesprdch mit Hans Dichgans, Arnold Gehlen und Werner Maiho-
fer in: Reif (Hg.) 1976: 94.

87 Crouch 2008: 8f. »Wenn das Wort s-Demokratie« einen Sinn hat«, schreibt {iberein-
stimmend Giinther Anders (2003: 100), »dann gerade den, daf} wir das Recht und
die Pflicht haben, iiber die Angelegenheiten der sres publica« mitzuentscheiden, al-
so iiber solche, die jenseits unserer beruflichen Kompetenz liegen und uns nicht als
Spezialisten angehen, sondern als Biirger oder Menschen.«

88 Vgl. dazu Guggenberger 1993: 116 bzw. Mouffe 2007.

89 Arendt 2002a: 71.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

464 Die Welt als Vernichtungslager

der politischen Offentlichkeit wird Pluralitit, die Vielfalt moglicher Standpunkte,
praktisch erfahrbar. Pluralitdt und Pluralismus aber, das heif3t die Anwesenheit
Anderer sowie anderer Meinungen, scheint die beste Versicherung gegen die
Versuchung unmoralischen Handelns zu sein, wie Wolfgang Heuer im Anschluss
an Hannah Arendt betont:

»Wo die Pluralitit der Menschen eingeschrénkt oder beseitigt wird, schwindet die
Welt zwischen ihnen, das heif3t: die Wirklichkeit und die Méglichkeit der Orientie-
rung. [...] Wo sie schwindet, findet ein folgenreicher Verlust auf mehreren Ebenen
statt: es schwindet die Wirklichkeit zwischen den Menschen; es schwindet damit
die Freiheit; es tritt an die Stelle der Gemeinsamkeit die Einsamkeit, oder in ihrer
extremen Form die Verlassenheit; es tritt an die Stelle des Sprechens die Stummbheit;
es tritt an die Stelle des Nachdenkens die Gedankenlosigkeit und schlief3lich an
die Stelle des Sinns die Zwangslaufigkeit der Logik. Der Verlust der Pluralitét fiihrt
also zur Auflésung der Beziehungen und zu Gewalt sowohl im Handeln als auch im
Denken.«*®

Weltweit hat sich in vielen demokratischen Regierungsvierteln inzwischen jedoch
eine Ideologie etabliert, die Pluralitit als Hindernis begreift und jeden Neuan-
fang, »der nicht die identische Reproduktion des Bestehenden beinhaltet, [.] in
den Status der Utopie relegiert«,! wie Oliver Marchart kritisiert. Seit Margaret
Thatchers »There is no alternative« ist der »Sound des Sachzwangs«°? in allen
Parteien zur politischen Sphiarenmusik avanciert, in Deutschland zuletzt beson-
ders kontrastreich vernehmbar unter Bundeskanzler Gerhard Schréder (SPD), der
seine Sozialstaatsreformen (vulgo: »Hartz I-IV«) als alternativlos rubrizierte und
damit nicht nur seinen innerparteilich umstrittenen Vorhaben zum Durchbruch
verhalf, sondern zugleich ein politisches Essential, das Denken in Alternativen,
voriibergehend suspendierte — mit schwerwiegenden Folgen fiir die politische
Identitét und Kultur seiner Partei und der politischen Kultur allgemein: »In der
Modernitédt der Zukunftsgestalter kommt die Moglichkeit einer ganz anderen,
eben oppositionellen Wahrheit und Wirklichkeit nicht mehr vor. Fiir die moder-
nen Zukunftsarchitekten existiert allein eine Realitit.«*

Freundschaft

In ihren politischen Schriften skizziert Hannah Arendt ein Gegenmodell sowohl
zu den durch und durch anti-pluralistischen Totalitarismen als auch zu den post-
demokratisch ausgehohlten Gesellschaften des Westens, das auf der Idee der
Freundschaft als Keimzelle gelebter Pluralitit aufruht. Zwischen Freunden, so
Arendyt, spiele sich jener Dialog ab, dem es wie der sokratischen Mieutik nicht um
Ergebnisse gehe, der keiner Schlussfolgerung bediirfe, um sinnvoll zu sein. Freund-
schaft besteht fiir Arendt wesentlich in dieser Form des Miteinander-Redens iiber
das, was den Freunden gemeinsam ist beziehungsweise »was zwischen ihnen

90 Heuer 2006a: 18.

91 Marchart 2006: 36.

92 So der Titel eines Readers (Blétter fiir deutsche und internationale Politik (Hg.)
2006) sowie des darin enthaltenen Beitrags von Stefan Kaufmann.

93 Walter 2008: 253.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 465

liegt«,”* kurz: ihre gemeinsame Welt. Freundschaft hebt die permanente Differen-
zierung und Abgrenzung von Menschen in agonalen Gesellschaften, ganz gleich,
ob antiker oder moderner Provenienz, zu einer Gemeinschaft von Gleichen auf.
Sie ist der Ursprung des Wirklichkeitssinns und das Heilmittel gegen die maligne
Seite der Konkurrenz. Denn indem ich mich den Ansichten der Freunde — im dop-
pelten Sinn: dem »Wer-einer-ist« und dem Blick des Anderen auf die gemeinsame
Welt - 6ffne, erschlieRe ich mir erst die volle Wirklichkeit, die in der Vielzahl
unterschiedlicher Perspektiven griindet:

»Das politische Element in der Freundschaft besteht darin, daf3 in dem wahrheits-
liebenden Dialog jeder der Freunde die der Meinung des anderen innewohnende
Wahrheit verstehen kann. Ein Freund versteht seinen Freund mehr als eine Person,
weil er versteht, wie und in welch spezifischer Artikuliertheit die gemeinsame Welt
dem anderen erscheint, wihrend er als eine Person fiir alle Zeiten ungleich oder
verschieden ist. Diese Art des Verstehens — die Welt (wie wir heute ziemlich platt
sagen) vom Standpunkt des anderen Geféhrten — ist die politische Art der Einsicht
par excellence.«®®

Soll diese Art des Verstehens und, wie Arendt schreibt, »dadurch inspiriertes Han-
delng, politisch werden, gilt es Voraussetzungen zu schaffen, die es jedem Biirger
erméglichen, »ausreichend deutlich vernehmbar zu sein, um seine Meinung in
ihrer Wahrhaftigkeit zu zeigen und deshalb seine Mitbiirger zu verstehen.«*
Es liegt nahe, in diesem Zusammenhang, das hei3t in der Frage der politischen
Organisation von Offentlichkeit, an die von Arendt immer wieder gedanklich
aufgesuchte Polis zu denken, den antiken Geburtsort ihres Begriffs des Politi-
schen. Doch wird die Polis bei Arendt weder rehabilitiert noch wiederbelebt.%’
Das Gegenteil ist der Fall: Die grundsétzliche Aporie des Handelns, seine Ver-

94 Arendt 1993b: 386.

95 Ebd.: 387. Die Ubersetzung Wolfgang Heuers ist hier missverstiindlich. Der Satz,
der bei Heuer (1990: 83f.) mit »Ein Freund. . .« beginnt, lautet im amerikanischen
Original so: »More than his friend as a person, one friend understands how and in
what specific articulateness the common world appears to the other, who as a person
is forever unequal or different.« Als Ubersetzung béte sich etwa an: »Ein Freund
versteht den Freund nicht so sehr als (individuelle) Person. Er versteht vielmehr,
wie und in welcher spezifischen Artikuliertheit die gemeinsame Welt dem anderen
erscheint, der als Person fiir immer ungleich oder verschieden ist.«

96 Arendt 1993b: 388.

97 So Ludz 1993: 157 und Wild 2006: 89. Ingeborg Nordmann (1994: 98) zufolge kann
die Polis »weder Modell noch regulative Idee sein. Arendts Projekt arbeitet nicht an
einer neuen Grundlegung von Politik, sondern gegen das herrschende Versténdnis
von Politik. Eine unmittelbare Anwendung der Werte der Polis wiirde sich dem
gegenwartigen Politikverstéindnis amalgamieren. Das 1463t sich am Beispiel der >Per-
vertierung des agonalen Prinzips< von der Fihigkeit des 6ffentlichen Uberzeugens
zur erbarmungslosen Konkurrenz zeigen.« Die Polis sei bei Arendt eine Art »Denk-
bruchstiick«, von der eine irritierende Wirkung »auf géngige Vorstellungen und
institutionalisierte Denkordnungen« ausgehen kénne (ebd.: 99). Es ist jedoch falsch,
wie Seyla Benhabib (1988: 125) zu Recht betont, »Arendt als eine riickwartsgewand-
te Denkerin der Nostalgie fiir die verlorene polis zu lesen.« Selbst Ottfried Hoffe
(1993: 16), der Arendt einen »verkldrenden Blick« auf die Polis attestiert, stellt fest:

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

466 Die Welt als Vernichtungslager

selbstdndigung zu unkontrollierbaren Kettenreaktion, ldsst sich laut Arendt nicht
einfach durch die Begrenzung der Zahl der Handelnden aufl6sen. Gerade die Polis
mit ihrer rigiden Begrenzung, nach aullen gegen andere Poleis und nach innen
durch die exklusive Verbindung von Handlungskompetenz mit dem Biirgerrecht,
sei dazu nicht in der Lage gewesen. Vielmehr scheint es Arendt, »als wirke sich
die dem Handeln eigene Maf3losigkeit desto intensiver aus, je mehr man ver-
sucht, seinen Spielraum einzuengen.<°® Wenn aber, wie Arendt meint, moderne
Massengesellschaften das eigentlich Menschliche zum Verschwinden bringen,
obwohl beziehungsweise gerade weil sie das Uberleben einer immensen Zahl von
Menschen effektiv sichern,”® dann wird die Frage nach den Spielrdumen des Han-
delns virulent. Wie groR diirfen Gesellschaften oder ein politische Gemeinwesen
sein, in denen es menschlich zugehen soll? Welche (Herrschafts-)Form sollten sie
annehmen?

4.4 Weltlager-Makropolitik: Raterepublik -
Okodiktatur - Makropolis

Hannah Arendt zufolge beginnt das Prinzip der Zentralisierung »angesichts der
Massenhaftigkeit der Gesellschaft in den Grofstaaten sowohl wirtschaftlich wie
politisch deutlich zu versagen«. So fiihre die Monopolisierung der Macht »zur
Austrocknung oder zum Versickern aller lokalen Machtquellen des Landes«.!%
Auflerdem entwickelten »[g]lroe Anhdufungen von Menschen [.] eine nahezu
automatische Tendenz zu despotischen Herrschaftsformen«.!?! Auf diese Weise
konne Uberbevolkerung auch in Demokratien zu totalitéiren Auswiichsen fiih-
ren. Moderne und sich modernisierende Staaten, die meinen, ihre Bevlkerung
»homogenisieren« zu miissen, entstehen sténdig neu. Infolgedessen perpetuiert
sich das bereits von Arendt thematisierte Fliichtlingsproblem und die Frage der
Grenzen staatlicher Souveranitit. Auch 6konomisch gerédt das Gemeinwesen qua
Globalisierung immer stdrker unter Druck. »Dem Nationalstaat, stellt Jiirgen
Habermas fest, »bleiben immer weniger Optionen.« Selbst gréRere politische
Einheiten wie die Europédische Union dndern nichts am »Modus der Standortkon-
kurrenz als solcher.«!%? So gehen, wie Hans Jonas {ibereinstimmend konstatiert,
die eigentlichen Gefahren und politischen Herausforderungen der Gegenwart

»Es versteht sich von selbst, da@ sie nicht verteidigt, was offensichtlich tiberholt und
kritikwiirdig ist: die Sklaverei und die der Frau fehlende Gleichberechtigung.« Ganz
abgesehen davon, dass das, was die Griechen unter Politik verstanden, ndmlich »den
stindigen, gefdhrlichen, geld- und kréftezehrenden Einsatz im Dienste ihrer Stadtx,
einem »an Reprisentation und Dienstleistung gewohnten Westeuropéer« wohl wie
»diktatorische Anmafung« (Adam 2008: 171) vorkommen muss.

98 Arendt 2002a: 237.

99 Vgl. ebd.: 58.

100 Arendt 2005c¢: 84.

101 Arendt 2002a: 55.

102 Habermas 2003b: 217, 219.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 467

»von der Uberdimensionierung der naturwissenschaftlich-technisch-industriellen
Zivilisation [aus].«'?® Die zentralen Probleme der Welt, pflichtet Hannah Arendt
bei, »sind heute die politische Organisation von Massengesellschaften und die
politische Integration technischer Macht.«!%4

Re-Polisierung Il
Die Frage der Gro8e und Komplexitét einer Gesellschaft und ihrer Institutionen
hat eine eminent ethische Dimension. Die Gefahr der moralischen Indifferenz
gegeniiber Geschehnissen, die der eigenen Erfahrungswelt entzogen, von ihr
isoliert und entsprechend prépariert sind, »héngt mit der Tendenz der heutigen
Industriegesellschaft zusammen, zwischenmenschliche Distanz so weit zu ver-
grofern, dal moralische Verantwortung und Kontrolle nicht mehr greifen«, so
Zygmunt Bauman.'%®

In diesem Zusammenhang gewinnt das Konzept der Re-Polisierung weiterrei-
chende politische Bedeutung. Die Verhiltnisse antiker Poleis lassen sich zwar
nicht auf die Spatmoderne iibertragen. Die weltweite Restauration fragmentier-
ter Méanner-Biirgergesellschaften auf Sklavenhalterbasis ist gewiss kein Rezept
der Zukunft. Aber wie, so muss man sich angesichts der Selbsterfahrungen der
Moderne dennoch fragen, wenn nicht durch eine Re-Dimensionierung lebenswelt-
licher Strukturen, ist dem vom entfesselten Pandynatos-Prinzip angetriebenen
Castrifizierungsprozess der Welt und damit der A-Moralisierung moderner Ge-
sellschaften kiinftig entgegenzuwirken? Ist die Vorstellung einer strukturellen
Re-Polisierung, wie immer diese in ihrer selbstverstdndlichen Abgrenzung zur
antiken Polis auch aussehen mag, angesichts einer scheinbar unentwirrbar ver-
flochtenen globalisierten Welt naiv?'°® Wenn Moral beziehungsweise wenn das
gute Leben tatsdchlich unlosbar an Néhe gekniipft ist, dann muss der Aristote-
lische Gedanke, ein lebendiges Gemeinwesen miisse von angemessener Grof3e
sein,'%” neu gedacht werden. Wahrscheinlich folgt daraus nichts, was antiken

103 Jonas 1987a: 251.

104 Arendt 2000b: 257. »Mir scheint«, so formuliert Ralf Dahrendorf (1980: 14f.), der
sich immer wieder auf Arendt bezogen hat, »dass die Rekonstruktion des sozialen
Lebens der Menschen das zentrale Thema der Gesellschaftsentwicklung der néchsten
Jahrzehnte sein muss.«

105 Bauman 2002a: 207.

106 Zygmunt Bauman (ebd.: 126) zufolge waren sozial autarke Kleingebilde in der
Geschichte zwar héufig Opfer kriegerischer Gewalt und von Pliinderungen, »ruhten
aber so sehr in sich selbst, daf sie den Zerfall der iibergeordneten sozialen Ordnung
verkrafteten.«

107 Vgl. Politik VII.4, 1325b33-1326b25 bzw. 1981: 245-248. Platon (Gesetze V, 737d
bis 738a bzw. Platon 1988, Bd. VII: 159f.) schlug einst die konkrete Zahl von
5040 ménnlichen Biirgern vor. Aristoteles (Politik VII.4, 1326b22-25; zitiert nach
Aristoteles 1983: 247f.) enthilt sich einer konkreten GroRenangabe und bilanziert
seine Uberlegungen wie folgt: »OfAoV ToivLY G 00TOG £0TL TOAEWG BpOg dpLaTog,
1| peyiotn to0 mAnBovg briepPoln Tpodg avtapkelav {wiig ebovvonTog. Ilepi pev ovv
pey€fovg moAewg Stwpicbw toV TpoTOV TOoDTOV.« (»S0 ist denn die beste Definition
fiir die Grenze der zulédssigen Grof3e eines Staates offenbar die: das hochste Bevol-
kerungsmafs, bei dem ein selbstgeniigsames Leben gewdhrleistet ist und die Verhdltnisse

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

468 Die Welt als Vernichtungslager

Grofllenvorstellungen auch nur anndhernd entspriache. Moderne Gesellschaften
miissen sich allerdings grundsétzlich bewusst sein — oder iiberhaupt erst bewusst
machen -, dass historische Extreme wie die Shoah sich wiederholen kénnen und
moglicherweise sogar miissen, solange die wesentlichen Elemente, Strukturen
und Prinzipien der Moderne erhalten bleiben und im Prozess fortschreitender
Castrifizierung weiter ausgebaut werden.

Aus diesem Grund plédierte Giinther Anders fiir die Zerschlagung grofer in-
dustrieller, gesellschaftlicher und politischer Einheiten: »Was bevorsteht«, und
damit meinte Anders wohl, was zu tun sei, ist »Dezentralisierung, bzw. Streuung.
>Streuung« wird morgen die wichtigste politische, 6konomische und militérische
Kategorie sein. Was >gestreut< werden wird, weil muf3, sind Bevolkerungen und
Industrien. Systematisch wird man deshalb systematische Zentralisierung aufl6-
sen und die enormen Agglomerationen in kleinere Entititen auflésen miissen.«!'%®
Hannah Arendt fragte dariiber hinaus, welche Institutionen sich entwerfen lief3en,
»which will fulfill the function the polis fulfilled for the free citizens of Greece?
Can we learn to spend our lives in political activity and fill our vacant time with
public service?«!% Kann es ein »funktionales Aquivalent zur Agora«<!'® geben?
Hannah Arendt schwebte eine Art Riterepublik vor, in der Demokratie nicht im
parlamentarischen, sondern eher im Sinne der antiken Isonomie (siehe Kapitel
1.2.4.1, S. 244ff.) praktiziert wiirde.!'! Kennzeichen dieses »erneuerte[n] Republi-
kanismus«!'? wiren am Gemeinwohl orientierte Institutionen und Verfahren, die
auf jeder Ebene des Gemeinwesens ein grof$tmogliches Maf3 an Beteiligung und
Einspruch gewihrleisten, um dadurch sowohl das politische Leben zu erhalten als
auch das politische Gefiige, und die die jeweiligen Minderheiten vor Mehrheiten
schiitzen, die »das Ergebnis voriibergehender Stimmungen«''® sind.

Iring Fetscher zufolge war sich Hannah Arendt bewusst, »dass die von ihr idea-
lisierte Republik nur in relativ kleinen, iiberschaubaren Gemeinschaften moglich
ist«,!1* in Bundesrepubliken zum Beispiel. Richard Sennett plidiert im Anschluss
an Arendt fiir eine Wiederbelebung der Kommunen als Orte vielfdltiger Inter-
aktion und Begegnung.!'® Basis einer derart verstandenen Re-Polisierung bar

tibersehbar bleiben.«)

108 Anders 1982: 274f. Anders nennt zwei Griinde fiir die Notwendigkeit der »Streuung«:
Erstens die hohere Anfilligkeit komplexer Energieversorgungsnetze fiir Storfélle und
technische Katastrophen, zweitens die Gefihrdung von Megalopolen im Falle eines
Atomkriegs: »Die Reaktion auf die Enormitédt moglicher Waffenwirkung [...] mu
in einer systematischen De-Enormisierung der Ziele bestehen, in einer systematischen
Dezentralisierung der Bevolkerungen und Industrien, also in einer Verkleinerung
oder Auflosung der Monsterstiadte.« (ebd.: 275)

109 Arendt 1966: 219.

110 Kallscheuer 1997: 137.

111 Vgl. ausfiihrlich Arendt 1965.

112 Bluhm 1998: 993.

113 Hannah Arendt im Gesprédch mit Hans Dichgans, Arnold Gehlen und Werner Maiho-
fer in: Reif (Hg.) 1976: 74.

114 Fetscher 2007: 94.

115 Vgl. Sennett 1997.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 469

jeder Polis-Seligkeit wire jedoch zweifellos eine aller politischen Reorganisation
vorausliegende Reformulierung der Eigentumsfrage. In den entwickelten Indus-
triegesellschaften verfiigen nur noch iiberschaubare Mehrheiten iiber geniigend
Privateigentum, um selbstédndig existieren zu konnen. Immer mehr Menschen
sind von staatlicher Fiirsorge abhéngig. Wer sich jedoch dem hellen Licht der
Offentlichkeit aussetzen und im Konzert der Stimmen zu Gehor kommen soll,
braucht Mut, wie Hannah Arendt betont. Und dies nicht, weil es in der Politik
besonders gefdhrlich zuginge, »sondern weil in ihr die Sorge um das Leben seine
Giiltigkeit verloren hat. Der Mut befreit von der Sorge um das Leben fiir die
Freiheit der Welt.«!'® Das heift umgekehrt, nur wer sich dem Leben nicht (mehr)
in Sorge hingeben muss, ist in der Lage, sich dem Streit {iber die gemeinsame
Gestaltung der Welt auszusetzen. Hannah Arendt war deshalb der Meinung,

»daf} unter den gegebenen Verhiltnissen eine unserer allergrofiten Aufgaben darin
besteht, Eigentum zu erhalten. [...] Wir werden von allen Seiten enteignet, sei
es nun durch Inflation, durch Steuern oder durch ganz brutale Enteignung. Wie
man nun Eigentumsbildung durch Erhaltung des Eigentums unter den doch in
vieler Hinsicht sehr mérderischen Produktionsverhéltnissen der Moderne fordern
kann, das scheint mir eine viel unmittelbarere Sorge zu sein [als das Schicksal des
Parteiensystems; C.D.]«. 117

Elitenherrschaft und Diktatur

Dariiber hinaus lésst sich fragen, ob die von Anders und Arendt avisierte »Streu-
ung« und Re-Polisierung der globalisierten Welt tatséchlich die einzige Alternati-
ve zum gegenwartigen Entwicklungspfad ist. Schon Giinther Anders raumte ein,
dass die geforderte Dezentralisierung paradoxerweise nur zentral geplant und
durchgefiihrt werden konne, »eine enorme administrative Aufgabe, die von totali-
tidren Staaten vermutlich ungleich >besser« durchgefiihrt werden kann als von den
Staaten der westlichen Welt; oder eine Aufgabe, die die Totalisierung der noch
nicht totalitiren Staaten erforderte [...].<!'® Hannah Arendt hiitte diese provoka-
tive Uberlegung zuriickgewiesen, ebenso wie Hans Jonas’ modernisierte Variante
der Platonschen Idee der Philosophenherrschaft, jedenfalls sofern darunter eine
Expertenregierung zu verstehen ware. Man miisse diese Idee jedoch, so Jonas,
»ganz ernsthaft und sogar ohne Angst vor eventueller Beeintridchtigung rein ega-
litdrer, demokratisch-parlamentarischer Methoden in Angriff nehmen«.'!° Eine
egalitdre Demokratie »im modernen Sinne« hatte aber selbst Arendt nicht vor
Augen, als sie mit Hilfe der Griechen {iiber die Revitalisierung des Politischen
nachdachte. Threm Freiheitsbegriff geniigte eine »oligarchisch oder aristokra-
tisch« beschrénkte Sphére, »in welcher zum mindesten die Wenigen oder die
Besten als Gleiche unter Gleichen miteinander umgehen.« Diese Gleichheit, fiigt

116 Arendt 2000a: 208.

117 Hannah Arendt im Gesprédch mit Hans Dichgans, Arnold Gehlen und Werner Maiho-
fer in: Reif (Hg.) 1976: 96.

118 Anders 1982: 276.

119 Jonas 1985: 298.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

470 Die Welt als Vernichtungslager

Arendt hinzu, »hat natiirlich mit Gerechtigkeit nicht das mindeste zu tun.«!?°

Jedweder Hoffnung auf Abschaffung oder Ersetzung der Politik durch Expertokra-
tien oder gar Diktaturen erteilte Arendt eine harsche Absage, gleichwohl sie auch
von ihrem Standpunkt aus weder utopisch noch unberechtigt ist, denn Politik
ist Arendt zufolge nichts Notwendiges. Das von Marx propagierte sozialistische
Ideal eines staats- beziehungsweise politiklosen Endzustands der Menschheit
empfand sie nicht als utopisch, sondern schlicht als »grauenhaft.«!?! Trotzdem
ist die Frage, was die Probleme der technologischen Zivilisation besser bandigt —
ein marktwirtschaftlich verfasstes demokratisches Gemeinwesen, oder eine staat-
lich gelenkte, das heift wahrhaft politische Okonomie —, keineswegs einfach zu
beantworten.'?? Das wusste auch Hans Jonas, der wohl darauf hoffte, sich aber
nicht sicher war, dass beziehungsweise ob die Losung unserer Probleme auf de-
mokratischem Weg gelinge:'2 »Vielleicht sind die Chancen fiir eine schlieRliche
(und rechtzeitige) Stabilisierung etwas besser im Sozialismus — wenn er weltweit
ist und dazu totalitir.«'2* Mehr als ein Drittel von Das Pringip Verantwortung ist
der Kldarung dieser Vermutung (und der Auseinandersetzung mit dem Utopis-
mus Ernst Blochs) gewidmet.!?® Angesichts der immensen Umweltschéden, die
die stalinistische Planwirtschaft in den ehemaligen Sowjetstaaten hinterlassen
hat, wird man sich heute um andere Alternativen bemiihen miissen, obwohl
sich die westlichen Demokratien aufgrund des Klimawandels, fortschreitender
Umweltverschmutzung und ﬁberbevélkerung schneller, als ihnen lieb ist, dazu
gezwungen sehen konnten, okodiktatorische Elemente zur Staatsrdson zu machen.
Aus diesem Umstand, aus der Krise des modernen Erfolgsmodells, folgt fiir die
Moderne ebenso wie fiir die Modernisierungstheorie unmittelbar die Notwendig-
keit der Renaissance einer alten, antiken Frage: der Frage nach dem guten Leben.
Modernisierungstheorie, politische Theorie und Ethik kommen nicht umbhin, sich
intensiv mit ihr zu befassen. Fiir die Modernisierungstheorie bedeutet das: sie
muss sich vorurteilslos fiir die Ethik 6ffnen.

120 Arendt 1993a: 40. Hauke Brunkhorst (1994: 352) wirft Arendt aus eben diesem
Grund »elitidren politischen Partikularismus« vor.

121 Arendt 1993a: 79.

122 So fragt beispielsweise Jan Ross (2008) in der ZEIT: »In knapp drei Jahren konnte
China in Peking einen neuen Flughafenterminal hochziehen, angeblich das gréite
Gebaude der Welt — doppelt so grof3 und halb so teuer wie der ebenfalls gerade fertig
gewordene Terminal 5 in London-Heathrow, der fast 20 Jahre in Arbeit war und nach
seiner Er6ffnung gleich erst einmal nicht funktionierte. Ist die Diktatur effizienter als
unser auf Machtkontrolle basierendes westliches System, besser zum >Durchregierenc
[...].2« Ist es am Ende gar »h6chst modern?« Thomas Jahn und Peter Wehling (1993:
2) konstatieren, »dal} die gegenwértigen demokratischen Regierungssysteme durch
die Komplexitét 6kologischer Problem- und Konfliktlagen strukturell tiberfordert
werden.« Das Verhiltnis von Demokratie und Okologie sei prekir, so Jahn und
Wehling, die auerdem eindriicklich auf die Gefahr der Besetzung okologischer
Themen durch rechtsradikale Parteien hinweisen.

123 Vgl. Jonas 2000.

124 Jonas 1985: 24.

125 Vgl. Jonas 1987a: 256-393.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ausblick: Lécher im Zaun? 471

Makropolis

Die ethisch-politische Herausforderung der Zukunft wird wahrscheinlich darin be-
stehen, dem versteckten Marktpaternalismus des global siegreichen Kapitalismus
und der subjektivierten Technik ebenso strikt zu begegnen wie einem autoritéren
staatlichen Okopaternalismus.!?® Das geeignete Mittel dazu konnte, ausgehend
von Arendts Uberlegung, »daR jede Sache so viele Seiten hat und in so vielen
Perspektiven erscheinen kann, als Menschen an ihr beteiligt sind«,'?’ ein von
seiner Anthropozentrik gereinigter Réterepublikanismus in einer egalitdren Ma-
kropolis sein, in der auch Tiere, Pflanzen, Okosysteme und technische Artefakte
stimmberechtigt sind beziehungsweise advokatorisch vertreten werden.!?® Eine
derartige Idee mag auf den ersten Blick widerspriichlich und utopisch erscheinen.
Doch laut Giinther Anders ist der Mensch das »wahrhaft utopische[.] Wesen«, das
die vorfindliche Welt nur »sub specie der Utopie«,'2° das heift der erst noch zu
realisierenden Welt anspricht.

In Die Antiquiertheit des Proletariats gibt Anders ein Streitgesprach zwischen
ihm selbst und einem vermutlich fiktiven amerikanischen Philosophieprofessor
»S.« wieder, in dem dieser behauptet, der Mensch sei nicht fiir ein Leben in
modernen Riesenumwelten gemacht, »sondern fiir eines innerhalb eines relativ
kleinen Umkreises, innerhalb einer relativ kleinen Gruppe; daR allein eine {iber-
schaubare Welt, z.B. eine Polis, eine uns >natiirliche< Welt ist; eine Welt in der
wir uns zuhause fiihlen, mit der wir uns identifizieren, und mit deren Biirgern
wir uns solidarisieren konnten. Unseligerweise aber«, fahrt »S.« fort, »sind wir
heute dazu verurteilt, in einer (trotz der Tatsache, dafy der Globus zum Dorf
geworden ist) geradezu immensen Umwelt zu leben; in einer Welt, auf die wir
uns [...] nicht mehr angemessen einstellen konnen.« Glinther Anders widerspricht.
Wenn wir iiberleben wollten, so miissten wir trotz unserer »Regionalizitdt« und
gegen sie lernen, uns »global zu machen; nein, daf wir die Regionalizitét [...]
abschaffen miissen.« Zwar weifl Anders um die »Z&dhigkeit« der menschlichen
Natur, hélt sie aber doch fiir »modellierbar«. Mag der Mensch auch von Natur
aus ein Animal regionale sein, so ist fiir den negativen Anthropologen Anders die
Berufung auf das vermeintlich letzte Wort der Natur unzuléssig, die These von
der gleichsam wesenhaften Regionalizitdt des Menschen »emporend dumme«. Der
Mensch ist kein reines Naturwesen und immer schon in kiinstlichen, seine »Natur«
iibersteigenden Welten zuhause — also ist er auch dazu in der Lage, jedenfalls
prinzipiell, sich auf deren Hohe zu begeben. »Zur Verkiinstelung unserer Welt
heute gehort deren Expansion, die nicht aufzuhalten ist«, schliet Anders. »Die
ihr entsprechende >zweite Kiinstlichkeit< hat nun« — dies ist das methodologische
Motto jeder kiinftigen politischen Theorie und Ethik — »in einer >Erweiterung der
Phantasie< zu bestehen. «'3°

126 Vgl. dazu auch Rosa 1999a: 756.

127 Arendt 1993a: 96.

128 Vgl. dazu auch Latour 2001a bzw. Balke 2008: 109; Hoffe 1993: 28f.; Schulz 2003:
81.

129 Anders 1929: 61.

130 Anders 1992c: 7ff.

14.02.2026, 16:42:06. OEEED



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

