
4 Ausblick: Löcher im Zaun? 

»Es wurde ihm dann klar: >die modernen Zeiten<, die 
er doch so oft verwünscht und verworfen hatte, gab es 
gar nicht; auch >die Endzeit< war nur ein Hirngespinst: 
mit jedem neuen Bewußtsein begannen die immer­
gleichen Möglichkeiten, und die Augen der Kinder im 
Gedränge- sieh sie dir an!- überlieferten den ewigen 
Geist. Wehe dir, der du diesen Blick versäumst.<< 

Peter Handke 

ZUM Selbstverständnis der frühen Kritischen Theorie gehörte es, auf marode 
Verhältnisse ausschließlich kritisch zu reagieren. Die Weltlagertheorie hin­

gegen teilt diese asketische Haltung nicht, obwohl auch ihr alle gedanklichen 
Bemühungen suspekt sind, die sich vom Ausmaß der Kritik nicht beeindrucken 
lassen und den diskursiven Raum, in dem mögliche >>Löcher im Lagerzaun<< ver­
messen werden, durch maßgeschneiderte (womöglich ihrerseits pandynatische) 
Lösungen verbauen. Man kann an dieser Stelle einwenden, wie, wenn doch 
die ganze Welt zu einem ausfluchtlosen Vernichtungslager zu mutieren droht, 
sich überhaupt noch sinnvoll von >>Löchern im Zaun<<, von möglichen Auswe­
gen oder gar Umbiegungen des Hauptweges sprechen lässt. Denn offenbar kann 
die Menschheit nicht nicht konsumieren, nicht nicht erfinden und nicht nicht 
instrumentalisieren. 

In Sprache und Endzeit hat Günther Anders kurz vor seinem Tod die Gefälletheo­
rie der 50er Jahre im Lichte seiner frühen Anthropologie reformuliert: Nicht das 
>>Hinterherzockeln<< des Menschen hinter seinen technologischen Wunderwerken, 
sondern die Fähigkeit- zugleich der Zwang-, die eigene »emotionale und imagina­
tive >proportio humana< zu übersteigen<<, gilt ihm nun als zentrales Wesensmerkmal 
des Menschen. 1 Damit rückt Anders, zu seinen geistigen Ursprüngen zurückkeh­
rend, wieder ein Stück von der historischen Anthropologie der Technokratie ab, 
die er in der Antiquiertheit bewusst gegen die Möglichkeit von Philosophischer An­
thropologie überhaupt gesetzt hatte. Die Gefällethese wird dadurch keineswegs 
widerrufen, sie wird nicht einmal entscheidend modifiziert. Aber der Perspektiv­
wechsel führt zu einer unbequemen Schlussfolgerung hinsichtlich der Zukunft 
der Menschheit. Sie wird unvermeidlich düsterer. Denn wenn das Gefälle ein 
zwangsläufiger Ausdruck des menschlichen Wesens, seiner Weltfremdheit be-

Anders 1989e: 67. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


446 Die Weft als Vernichtungslager 

ziehungsweise Freiheit ist, dann besteht angesichts seiner aktuellen Dimension 
wenig Hoffnung, es jemals wieder auf ein den Vorstellungs- und Einfühlungskapa­
zitäten des Menschen entgegenkommendes Maß zu reduzieren. Es kann auf dieses 
Dilemma, auf die Frage nach der Möglichkeit von Alternativen wahrscheinlich 
keine abschließende Antwort geben. 2 Doch das Faktum der Natalität, Hannah 
Arendts Prinzip Neuanfang, lässt Raum für Hoffnung. Laut Arendt haben die 
nationalsozialistischen Vernichtungslager bewiesen, dass Menschen tatsächlich 
alles tun können. Aber es sind dieselben Lager, die uns zeigen, dass das unge­
heuerlichste aller Experimente, die Vernichtung von Pluralität und Spontaneität, 
nicht erfolgreich war. 

In diesem Sinne sind die folgenden, anstelle eines Schlussworts skizzierten 
Überlegungen als eine Art Problemexpose zu verstehen, ein erster Aufriss in 
kräftigen Strichen und mit vielen Fragezeichen, der nicht mehr als Hinweise geben 
will, womit dem Pandynatos-Prinzip der Moderne, den technogenen, sozialen und 
politischen Castrifizierungsprozessen begegnet werden kann; nur ein Aufriss auch 
deshalb, weil die ganze Fülle an Gedankengängen, die sich in dieser Hinsicht an 
Günther Anders, Hannah Arendt und Hans Jonas anknüpfen lassen, den Rahmen 
der vorliegenden Studie strapazieren würde. Als Sortierraster, das die Suche nach 
möglichen Denk- und Handlungsauswegen aus der Weltlagersituation strukturiert, 
dient eine vierteilige Matrix aus den beiden Dimensionen Ethik und Politik, 
unterteilt nach der gesellschaftlichen Mikro- und Makroebene, wobei ich mich 
vor allem auf die ethische Dimension konzentriere. 

4.1 Weltlager-Mikroethik: Moralische Phantasie und 

Urteilskraft 

Die tiefe Sorge um den Fortbestand von Mensch und Welt liegt am Grund der Ana­
lyse ihrer schleichenden Vernichtung. Doch obwohl insbesondere Günther Anders 
sich zeitlebens nicht nur als philosophischer Mahner, sondern auch als politischer 
Aktivist betätigt hat, hat er ebenso wenig wie Hannah Arendt und Hans Jonas ein 
politisches Vermächtnis hinterlassen. Hannah Arendts »Ich will verstehen<< und 
ihr Respekt vor dem hellen Licht der (politischen) Öffentlichkeit ließen sie von 
konkreten Handlungsempfehlungen Abstand nehmen. Günther Anders sah sich 
nicht einmal in der Lage, begründen zu können, warum überhaupt Menschen 
existieren sollten: »Kein kosmischer Hahn würde, wenn wir verschwänden, nach 
uns krähen.<< Trotzdem fürchtete er das »Schreckensbild<< eines »kahl und blind 
um die schwarze, weil ungesehene, Sonne rotierende[n] Globus, der nicht mehr 

2 Man kann dieses Dilemma selbst wiederum als Ausdruck der Moderne ansehen. Kar! 
Marx zufolge stellt die Geschichte dem Menschen nur lösbare Probleme. Das ist 
spätestens heute ganz offensichtlich falsch, wie Johannes Weiß (1993: 61) bemerkt: 
>>Die Moderne nämlich hat, bei allem, was sie an wertvollen und ganz unverzichtba­
ren Lösungen mit sich führt, uns Menschen im universellen Maßstab mit Problemen 
konfrontiert, denen wir uns nicht mehr entziehen können, die wir aber auch nicht 
(ein für allemal und abschließend) lösen können.« 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 447 

>Erde< heißen wird«; ihm graute vor dem Zustand, >>in dem es niemanden mehr 
geben wird, der wüßte, daß es uns gegeben hat [ . . . ]. In diesem >negativen Futu­
rum Ik >Wir werden nicht gewesen sein< besteht mein Bild der Hölle.«3 Obwohl 
er die Notwendigkeit von Mensch und Welt für unbegründbar und Ethik für 
ein >>Utopisches Unternehmen« hielt,4 war es dennoch Anders' oberste Maxime, 
>>die Welt zu erhalten, ganz gleich wie sie ist.«5 Auch war ihm, dem erklärten 
Agnostiker,6 das Menschenleben >>tatsächlich unabdingbar« heilig.7 

Moralische Phantasie 
Über die Inkonsequenz, ja Widersprüchlichkeit seiner moralphilosophischen Über­
zeugung war Günther Anders sich im Klaren. Er verteidigte sie als Akt >>bewuß­
te[r] Schizophrenie«,8 adelte sie schließlich sogar, nicht ohne Ironie, zum >>Prin­
zip Trotz«, das sich von Hans Jonas' >>Prinzip Verantwortung« absetzte und in 
schroffem Gegensatz zum >>Prinzip Hoffnung« seines zweiten Lebensfreunds Ernst 
Bloch stand: >>Wenn ich verzweifelt bin, was geht's mich an! Machen wir weiter, 
als wären wir es nicht!«9 Um der Verzweiflung, vor allem aber dem Weltzustand 
Technik zu entrinnen, wird der Sohn berühmter Psychologeneltern zum Sozial­
therapeuten (siehe Kapitel 11.1, S. 309ff.), der sich und seinen Zeitgenossen als 
ersten Schritt zur Besserung ganz unakademisch das >>Spüren unserer Misere« 
empfiehlt.10 Sodann gelte es, sich von dieser Misere verstören zu lassen. So wie 
der 1979 ausgestrahlte TV-Mehrteiler Holocaust eine produktive>> Verstörung der 
Gesundheit«11 beziehungsweise, in diesem Fall, der vergangenheitsvergessenen 
Selbstzufriedenheit der Deutschen bewirkt habe, so sollen wir uns laut Anders 
heute, um moralisch zu gesunden, aus dem seelischen Gleichgewicht bringen 
lassen von dem, was wir telos- und gedankenlos mittun. Wie Hans Jonas unter 
dem Stichwort >>Heuristik der Furcht«12 fordert auch Anders die Selbstinfektion 
der Moderne mit der Angst vor dem möglichen Weltenende: >>Ängstige deinen 
Nachbarn wie Dich selbst«, lautet Anders' sozialtherapeutisches Credo. Sein Appell 
zielt auf das aufklärerische, vitale Potenzial der Angst ab. Was Anders hervorru­
fen will, ist keine lähmende, sondern eine belebende, zum Handeln drängende 
Emotion, gespeist von der informierten Sorge um den Fortbestand der Welt. 

Als >>Hauptaufgabe« unserer Zeit postuliert Anders daher >>die Ausbildung der 
moralischen Phantasie« auf der Grundlage einer >>Kritik des reinen Gefühls«, 

3 Anders 1982: 86, 286. 
4 Anders 2002b: 48f. 
5 Anders 1987a: 46. 
6 Vgl. Anders 1999: 82. 
7 Anders 1982: 134. 
8 Anders 1987a: 125. 
9 Anders 1986: 30. 
10 Anders 2003: 108. 
11 Anders 1996: 189. 
12 Vgl. Jonas 1987a: 63f. Für Jonas (ebd.: 392) wird die Furcht zur »ersten, präliminaren 

Pflicht einer Ethik geschichtlicher Verantwortung«. Heuristisch ist sie, insofern es 
ihre Aufgabe ist, die Gefahr, in der der Gegenstand der Verantwortung schwebt, zu 
antizipieren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


448 Die Weft als Vernichtungslager 

welcher es analog zur Vernunftkritik darum ginge, den im Verhältnis zur Grö­
ße des prometheischen Gefalles »begrenzten Leistungsumfang unseres Fühlens« 
auszuloten, um ihn im Anschluss daran zu erweitern.13 Wenn Denken, Fühlen, 
Vorstellen und Herstellen sich (wieder) um Synchronisierung bemühen, lässt sich 
die Wiederholung des Monströsen womöglich vermeiden, so Anders' Hoffnung. 
Konkrete Trainingsanweisungen zur Ausbildung der moralischen Vorstellungs­
kraft ist Anders jedoch schuldig geblieben. Wie die »moralischen Streckübungen« 
vor sich gehen sollen, entzieht sich der Mitteilung. Anders verweist lediglich auf 
Exerzitien mystischer Traditionen, aber auch auf die Musik als »ein von uns selbst 
gemachtes Gerät, mit dessen Hilfe wir die Kapazität unserer Seele ausdehnen«.14 Wie 
ein Naturwissenschaftler vom Effekt beziehungsweise der Erscheinung zu den 
Ursachen zurückgehe, so müsse der Herstellende und Handelnde umgekehrt zu 
den »letzten Effekten« seiner Ideen und Geschöpfe vorausdenken, um die ihm 
entlaufenen Artefakte und die möglichen Kettenreaktionen seiner Handlungen 
wie eine ausgeworfene Leine wieder einzuholen. 15 

Moralische Phantasie ist nicht die einzige Kur, die Anders der Moderne ver­
ordnet. Die wesenhaft janusköpfige (Natur-)Wissenschaft drängt er ebenso zum 
Streik (»Wissenschaftsstreik<<) wie Fabrikarbeiter, die moralisch verwerfliche 
Produkte mit-herstellen (»Produktstreik<<).16 Niemand solle mehr Arbeiten an­
nehmen, die unmittelbar oder indirekt »Vernichtungsarbeiten<< seien, so Anders, 
der seinen Streikaufruf in die Form eines moralischen Imperativs gießt: »Habe 
nur solche Dinge, deren Handlungsmaximen auch Maximen deines eigenen Handeins 
werden könnten.<<17 Darüber hinaus sorgte Anders Mitte der 80er Jahre, nach 
dem Reaktorunfall von Tschernobyl, mit öffentlichen Reflexionen zum gewalttä­
tigen Widerstand gegen Atomkraftwerksbetreiber für einiges Aufsehen. In seinen 
letzten Veröffentlichungen wandte er sich schließlich der Sprachkritik als Vor­
aussetzung der Ausbildung moralischer Phantasie zu.18 

Urteilskraft 
Vergleicht man nun Anders' moralische Phantasie mit Hannah Arendts unvoll­
endeten moralphilosophischen und politiktheoretischen Überlegungen ausge­
hend vom Eichmann-Report,19 ergeben sich verblüffende Überschneidungen und 
Anschlussmöglichkeiten. Wie Anders sieht nämlich auch Arendt in der Vorstel-

13 Anders 1996: 38 bzw. 1980: 269. Vgl. dazu kritisch Werner 1997. 
14 Anders 1980: 274, 313. 
15 Vgl. Anders 2003: 34f. 
16 Vgl. ebd.: 137ff., 141; 1987a: 94. 
17 Anders 1980: 298. In den Stenogrammen heißt es: »Was Du nicht werden kannst, das 

habe auch nicht.« (Anders 2002b: 77) 
18 Vgl. dazu ausführlich Dries 2009: 83-87; Lohmann 1987; Schraube 2003. 
19 Vgl. Arendt 1979a und b; 1985; 1993a; 2005b; 2006b sowie Überden Zusammenhang 

von Denken und Moral (Arendt 2000a: 128-155) und Wahrheit und Politik (ebd.: 
327-370). Hannah Arendts früher Tod verhinderte die weitere Ausarbeitung der 
Ansätze. Regelmäßige Veröffentlichungen aus dem Nachlass lassen die Konturen 
der Arendtschen Theorie der politischen Urteilskraft (vgl. dazu Beiner 1985) jedoch 
immer deutlicher hervortreten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 449 

lungskraft die Grundlage für moralisch integeres Handeln. An Adolf Eichmanns 
Auftritt vor dem Jerusalemer Bezirksgericht hatte sie mit Entsetzen abgelesen, 
dass die moralische Autorität einer Gesellschaft, das Gerüst aus Sitten und Mores 
nahezu widerstandslos kollabieren kann, wenn es zum Äußersten kommt. Vom 
Standpunkt der NS-Gesellschaftsordnung aus betrachtet, musste nonkonformes, 
das heißt moralisch skrupulöses Verhalten sogar als pathologische Abweichung, 
als antisozial erscheinen. Auf diese Weise hat das Dritte Reich bewiesen, dass 
Gesellschaft Moral zerstören kann; aber auch, dass Moral kein Derivat gesell­
schaftlicher Organisation ist. Denn gerade unter den Bedingungen kollektiver 
Unmoral blieben Einzelne moralisch aufrecht. Dass sich ausgerechnet im Aus­
nahmezustand ihr spontanes und intaktes Gewissen regte, war das individuelle 
Merkmal der Helfer und Retter von NS-Opfern. 20 Hannah Arendt zog daraus 
und aus der »Lektion Eichmann« dieselbe Konsequenz wie später Zygmunt Bau­
man, nämlich Autorität und Verantwortung für moralische Entscheidungen »bei 
der allein ausschlaggebenden Instanz zu suchen: beim Individuum<<, 21 genau­
er: im Denken. So hebt Arendts Spätwerk Vom Leben des Geistes mit der Frage 
an, ob nicht >>das Denken als solches [ . . . ] zu den Bedingungen gehören [könn­
te], die die Menschen davon abhalten oder geradezu prädisponieren, Böses zu 
tun?<<22 

Aber nicht Denken schlechthin hat Arendt im Blick, denn die instrumentelle 
Vernunft des nationalsozialistischen Gesellschaftsplanersund Bürokraten hatte ja 
geradewegs ins Verderben geführt, sondern- im Anschluss an Kants Kritik der Ur­
teilskraft, der Arendt eine gewagte Interpretation zumutet- ein >>repräsentatives 
Denken<<, das sich qua Einbildungskraft in die Lage versetzt, anderer Menschen 
Standpunkte einzunehmen, ohne, wie Adolf Eichmann, die eigene Identität auf­
zugeben.23 Phronesis (Klugheit) hieß diese Fähigkeit bei den Griechen. Sie war 
die Kardinaltugend des Polis-Bürgers, derzufolge Einsicht in einen politischen 
Sachverhalt haben »nichts anderes [heißt], als die größtmögliche Übersicht über 
die möglichen Standorte und Standpunkte, aus denen der Sachverhalt gesehen 
und von denen her er beurteilt werden kann, zu gewinnen und präsent zu ha­
ben.<<24 Je mehr Standorte ein Mensch einnimmt, »je besser ich mir vorstellen 
kann, was ich denken und fühlen würde, wenn ich an der Stelle derer wäre, die 
dort stehen<<, 25 desto kräftiger bildet sich nach Arendt das Vermögen der phronesis 

20 Vgl. dazu Oliner und Oliner 1988. 
21 Bauman 2002a: 193. Arendt habe das Konzept der sozialen Fundierung von Mo­

ral >>mit der Frage nach der moralischen Verantwortung zum Widerstand gegen die 
Sozialisation« ad absurdum geführt, so Bauman (ebd.: 192). 

22 Arendt 1979a: 15. 
23 Wer sich von eigenen Interessen frei macht- gewiss eine Voraussetzung für reprä­

sentatives Denken-, hat noch keinen anderen Standpunkt gewonnen und riskiert, 
sich aus der individuell vermittelten Menschenwelt zu verabschieden. Die Fähig­
keit des gedanklichen Standortwechsels muss laut Arendt (1993a: 97) innerhalb der 
Menschenwelt eingeübt werden. 

24 Ebd. 
25 Arendt 2000a: 342. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


450 Die Weft als Vernichtungslager 

beziehungsweise zu Deutsch des Gemeinsinns (sensus communis26 ) aus und desto 
qualifizierter, das heißt hochwertiger dessen Resultat: Urteilskraft. 

Wenn Hannah Arendt vom Urteilen spricht,27 unterscheidet sie zwei Formen. 
Das Subsumieren eines Besonderen unter ein Allgemeines (»Dies ist ein Baum«), 
mit dem etwas einzelnes Seiendes in seinem Sosein beurteilt wird, nicht aber 
der Urteilsmaßstab oder seine Angemessenheit für das zu Beurteilende. In al­
len derartigen Urteilen steckt Arendt zufolge immer schon ein Vorurteil. Nicht 
so, wenn geurteilt werden muss, wo kein Maßstab zur Verfügung steht, weil 
das zu Beurteilende in kein vorhandenes Schema passt. In diesem Fall ist nach 
Arendt Urteilskraft vonnöten, das heißt die Fähigkeit zu unterscheiden statt bloß 
zu subsumieren beziehungsweise einen logischen Schluss zu ziehen. 28 Urteilskraft 
besitzen heißt demzufolge, sich nicht nach den mores, bestimmten gesellschaftli­
chen Normen beziehungsweise Vor-Urteilen auszurichten, sondern maßstabslos 
zu urteilen - und das bedeutet wiederum, im Ernstfall gegen die gesellschaftliche 
Ordnung zu handeln. Dem Denken kommt dabei eine wichtige Rolle zu. Seine 
abstrahierende (von lat. abstrahere, »wegschleppen« oder »Wegziehen«), reinigen­
de, Zerstörerische Kraft wirkt laut Arendt befreiend, ja regelrecht vitalisierend 
auf die Urteilskraft, die selber kein Denkakt ist: >>Das Denken befaßt sich mit 
Unsichtbarem, mit Repräsentationen von Dingen, die abwesend sind; das Urtei­
len bezieht sich immer auf Besonderheiten und Dinge, die zum Greifen nahe 
liegen.«29 Mit anderen Worten, die Urteilskraft verwirklicht Denken- und damit 
Gewissen- in der Welt.30 Das Gewissen oder der Maßstab, der allen moralischen 
Grundsätzen zugrunde liegt, beruht für Arendt, die sich auf Sokrates bezieht, auf 
dem inneren >>Zwiegespräch des Menschen mit sich selbst<<, einem Denken, das 
mit sich selbst ins Gespräch kommt. Weil Menschen auf diese Weise >>Zwei-in­
Einem<< sein können, kann es folglich auch zum inneren Selbstwiderspruch, zur 
>>Harmonie oder Disharmonie mit dem Selbst<< kommen: >>Wenn Sie mit Ihrem 

26 Unter Gemeinsinn darfhier nicht Commonsense in der heute allgemein üblichen Ver­
wendung des Worts verstanden werden (vgl. Arendt 1985: 94 bzw. 2000a: 299 sowie 
2000b: 37 4, 390). Es handelt sich, wie Susanne Lüdemann (2008: 39) betont, »gerade 
nicht um ein Reservoir allgemein akzeptierter Mehrheitsmeinungen oder kollektiver 
Vor-Urteile, an denen das eigene Urteil gemessen wird; eher als von einem Sinn der 
Gemeinschaft müßte man vielleicht von einem Sinnfür die Gemeinschaft sprechen<<. 

27 Die Fragment gebliebenen Ausführungen dazu sind in Arendt 1985 zusammenge-
stellt. 

28 Vgl. Arendt 1993a: 20-23. bzw. 2000a: 154f., 298-302. 
29 Arendt 2000a: 155. 
30 Vergleicht man Günther Anders' Skizzen zur moralischen Phantasie mit Arendts 

ebenfalls unausgearbeitetem Konzept der politischen Urteilskraft, so ergibt sich, dass 
beide von der Vorstellungs- bzw. Einbildungskraft ausgehen, während nur Arendt 
weiter zwischen dieser, dem Denken und der daraus resultierenden Urteilskraft 
differenziert, Anders jedoch über den Bereich menschlicher Interaktionen hinaus­
denkt, indem er dazu auffordert, sich auch in die co-agierenden technischen Pseudo­
Personen einzufühlen und einzudenken. Beide beziehen sich in ihren Überlegungen 
auf Kant, den sie während ihrer Ehe gemeinsam studierten (im Anderssehen Nach­
lass findet sich u.a. ein Exemplar der Kritik der praktischen Vernunft mit Marginalien 
in beider Handschriften). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 451 

[sie!] Selbst uneins sind, ist das so, als wenn Sie [sie!] gezwungen wären, täglich 
mit ihrem eigenen Feind zu leben und zu kommunizieren.«31 

Es kommt mir an dieser Stelle nicht auf Feinheiten und mögliche Widersprüche 
in Arendts Argumentation an, sondern auf eine daraus resultierende, gesellschafts­
politisch brisante Frage. Vorausgesetzt es stimmt, dass keine überlieferte Moral, 
sondern nur Vorstellungs- beziehungsweise Urteilskraft und die Fähigkeit, sich 
selbst in ein Zwiegespräch zu verwickeln, letztlich also die Fähigkeit zu Denken, 
Menschen von bösen Taten abzuhalten vermögen- wie lässt sich dann sicherstel­
len, dass möglichst viele Menschen möglichst urteilskräftig werden? Es liegt nahe, 
diese Frage an das Bildungssystem zu delegieren. Doch ist die Fähigkeit, Recht 
und Unrecht zu unterscheiden, obschon sie nach Arendt mit dem menschlichen 
Denkvermögen zu tun hat, nicht an kognitive Leistungsfähigkeit oder gar an 
bestimmte Bildungsgrade gekoppelt, wie unter anderem das Beispiel des Hitler­
Attentäters Georg Elser, einem gelernten Schreiner aus einfachen Verhältnissen, 
demonstriert. Arendt zufolge müssen wir daher >>ihre Anwendung von jedem 
normalen Menschen >Verlangen< können, gleichgültig wie gebildet oder unwissend, 
intelligent oder dumm er zufällig ist.«32 Denken, so Arendt, kann gute Taten nicht 
hervorbringen, >>als ob >Tugend !ehrbar< und lernbar wäre- nur Gewohnheiten 
und Sitten lassen sich lehren«. 33 Diese aber scheiden als verlässliche Garanten 
moralischer Ordnung aus. Umgekehrt können wir jedoch nicht davon ausgehen, 
dass Menschen bereits mit ausgebildeter Urteilskraft geboren werden. 

Denken lernen? 
Seyla Benhabib macht Hannah Arendt mit Bezug auf deren umstrittenen Arti­
kel Little Rock34 den Vorwurf, sie habe >>die Bedeutung des Bildungssystems für 
die Reproduktion gesellschaftlicher Vorurteils- und Herrschaftsstrukturen«, und 
es lässt sich ergänzen: für die Sozialisation überhaupt, verkannt. 35 So ist bei­
spielsweise die Schule für das Kind nicht bloß >>das, was der Arbeitsplatz für den 
Erwachsenen ist.« Das ist sie unter anderem auch. Vor allem aber ist sie >>der 

31 Arendt 2006b: 48, 70f. 
32 Arendt 1979a: 23; Hervorh. C.D. >>Gedankenlosigkeit ist nicht Dummheit; sie findet 

sich auch bei hochintelligenten Menschen« (ebd.). Hans Jonas dachte dabei, wie 
vermutlich auch Arendt, vor allem an Martin Heidegger. In einem unveröffentlichten 
Vortrag über Husserl und Heidegger (zitiert nach Wiese 2003: 177, Anmerkung 4; vgl. 
dazu auch Jonas 2003: 299f.) wird seine menschliche und philosophische Bestürzung 
über die NS-Affäre des ehemaligen Lehrers deutlich: >>Denn es hat das Vorurteil 
bestanden, ich möchte sagen von Plato bis Husserl, daß der Aufenthalt im Geiste, 
daß das Bemühen um Wahrheit, daß die Entdeckung und die Hinwendung zum 
wahren Sein, die Seele besser macht, daß es adelt, daß es den Menschen vom 
Niedrigen, vom Gemeinen zurückhält. Heidegger hat den Beweis erbracht, der noch 
nie in der Geschichte der Philosophie erbracht worden ist, daß damit etwas nicht 
stimmt, daß man ein Denker sein kann und dabei ein niedriger Mensch. Wie das 
möglich ist, dieses Rätsel habe ich noch nicht für mich gelöst, aber es ist eines, und 
Heidegger läßt uns mit diesem schrecklichen Rätsel.« 

33 Arendt 1979a: 15. 
34 Vgl. Arendt 2000b: 258-279. 
35 Benhabib 1988: 124. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


452 Die Weft als Vernichtungslager 

erste Ort, wo es [das Kind; C.D.] außerhalb des Zuhauses Verbindung aufnimmt 
mit der öffentlichen Welt«. Arendt zufolge ist diese öffentliche Weltjedoch >>nicht 
die politische, sondern die gesellschaftliche Sphäre«.36 Hier irrt Arendt, deren 
Urteil vermutlich stark von den eigenen negativen Schulerfahrungen getrübt war. 
Schule ist immer auch politisch in dem Sinne, dass sie, vielleicht zum ersten 
Mal im Leben eines Menschen, einen Raum eröffnet, in dem Standpunkte ausge­
tauscht und Fremdperspektiven eingeübt werden können. Sie präpariert nicht 
ausschließlich neue Arbeitskräfte, sie will ihrem höchsten (in der Praxis freilich 
oft papiernen) Anspruch nach Kinder zu mündigen Bürgerinnen und Bürgern 
machen. Ein gewisses Maß, oder vielmehr eine gewisse Form der Bildung, scheint 
also doch vonnöten oder wenigstens hilfreich, wenn Urteilskraft wachsen soll. 37 

Noch evidenter wird dieser Zusammenhang, wenn man den Blick über den mehr­
deutigen Bildungsbegriff und vom Bildungssystem generell abzieht und auf die 
Rolle der primären Sozialisation in der Familie lenkt. Ausdrücklich betont Arendt, 
Erwachsene seien dazu verpflichtet, Kinder schonend, aber bestimmt in die Welt 
einzuführen, ihnen die Welt verständlich zu machen, ja regelrecht ans Herz zu 
legen. Von der Güte der elterlichen Erziehung scheint Arendt nicht weniger als 
die Erhaltung der Welt abhängig zu machen, wenn sie schreibt: 

»In der Erziehung entscheidet sich, ob wir die Welt genug lieben, um die Verant­
wortung für sie zu übernehmen und sie gleichzeitig vor dem Ruin zu retten, der 
ohne Erneuerung, ohne die Ankunft von Neuen und Jungen, unaufhaltsam wäre. 
Und in der Erziehung entscheidet sich auch, ob wir unsere Kinder genug lieben, um 
sie weder aus unserer Welt auszustoßen und sich selbst zu überlassen, noch ihnen 
ihre Chance, etwas Neues, von uns nicht Erwartetes zu unternehmen, aus der Hand 
zu schlagen, sondern sie für ihre Aufgabe der Erneuerung einer gemeinsamen Welt 
vorzubereiten.«38 

Eltern, die dieser Verantwortung gerecht werden, nehmen Arendt zufolge ge­
genüber ihren Kindern eine ähnliche Rolle ein wie Historiker gegenüber der 

36 Arendt 2000b: 273. 
37 Damit Gemeinschaftshandeln möglich ist, schreibt Oskar Negt (1993: 67) im An­

schluss an Hannah Arendt, müssen Menschen »in ihrer Urteilskraft einen gewissen 
Grad von Mündigkeit und Autonomie erreicht haben. Politische Bildung ist demnach die 
Entwicklung von Unterscheidungsvermögen. Dieses wiederum hängt von der Bildung 
der Sinne und des Geschmacks ab, d.h. von der Art und Weise, wie Menschen ihre 
Geselligkeit entwickeln.<< Einen faszinierenden Beleg für den inneren Zusammen­
hang von Einbildungskraft und Bildung, welche der Urteilskraft zugrunde liegen, 
liefert das berühmte, unter Schauspielern weltweit verbreitete Buch Ta the Actor von 
Michael Chekhov (2002). Um die Reichhaltigkeit des psychologischen Ausdrucks 
zu erhöhen, empfiehlt der Autor (ebd.: 4), »to experience or assume the psychology 
of persons of other eras by reading period plays, historical novels or even history 
itself. While doing so, try to penetrate their thinking without imposing upon them 
your modern points of view, moral concepts, social principles or anything eise that 
is of a personal nature or opinion. Try to understand them through their way of 
living and the circumstance of their Jives.<< Chekhovs Buch erhellt auf spezifische 
Weise, dass Urteilskraft auch eine leibliche bzw. seelische Komponente hat. 

38 Arendt 2000a: 276. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 453 

Gesellschaft. In Wahrheit und Politik schreibt Arendt, es sei die politische Rolle 
des Historikers, aber auch des Geschichtenerzählers und Romanciers, >>daß sie 
lehren, sich mit den Dingen, so wie sie nun einmal sind, abzufinden und sie zu 
akzeptieren.<< Gemäß Arendt erzeugt Geschichte beziehungsweise erzeugen Ge­
schichten Sinn und sorgen für Stabilität in menschlichen Angelegenheiten, indem 
sie die Wirklichkeit in literarischer Form variieren oder sich für Tatsachenwahr­
heiten verbürgen (siehe Kapitel1.2.4.2, S. 254-256). Wer sich mit den Dingen, wie 
sie sind, abfindet, der ist laut Arendt wahrhaftig- und sie fügt hinzu: >>jedenfalls 
entspringt in der Gegend dieser Realitätsnähe die menschliche Urteilskraft<<. 39 

Wie also, wenn nicht durch das bunte Kaleidoskop erzählter, verständlich ge­
machter Geschichte(n), durch die kunstvolle Vermittlung der Fähigkeit, sich in 
die Welt der Erwachsenen einzufinden und auf die Standpunkte Dritter zu stellen, 
kurz: durch Erziehung und später Aus-Bildung, die junge Menschen dazu anleitet, 
sich mit den Dingen, wie sie sind, anzufreunden, sollte sich Urteilskraft entfalten? 

Sozialpsychologie des Bösen 
Die Frage, wie sich Untaten auf der Basis voll entwickelter Urteilskraft vermeiden 
lassen, hat aber zweifellos noch einen anderen, eminent gesellschaftlichen As­
pekt. Die sozialpsychologischen Experimente Stanley Milgrams und das Stanford 
Prison Experiment von Philip Zimbardo40 belegen, dass Denken und Urteilskraft 
unter gewissen situativen Umständen sehr rasch versagen, selbst wenn diese 
Umstände bloß simuliert werden. So zeigt Milgram, dass die Bereitschaft, gegen 
das eigene Gewissen zu handeln, angesichts einer kompromisslos auftretenden 
Autorität, der die Versuchspersonen wissenschaftliche Kompetenzen zuschrei­
ben, signifikant steigt. Umgekehrt scheint die Anwesenheit von mehreren, sich 
widersprechenden Autoritätspersonen die Bereitschaft, moralisch fragwürdige 
Handlungen auszuführen, drastisch zu senken.41 Mit anderen Worten: Die Sus­
pension des Gewissens hat tatsächlich etwas zu tun mit einer vorübergehenden 
Abschaltung des Zwei-in-Einem-Modus, das heißt des Denkens. Sie lässt sich 
aber auch bei moralisch integeren Personen, deren Gewissen grundsätzlich intakt 
scheint, durch Herstellung anti-pluraler sozialer Homogenität, in der alternative, 
konträre Standpunkte ausgeschlossen werden, durch Gruppendruck und Gruppen­
dynamik verursachen.42 Es stellt sich daher auch die Frage, wie man Urteilskraft 
ausbilden oder Denken lernen soll in einer superstrukturellen Umwelt, die dem 
in vielerlei Hinsicht, nicht nur unter Extrembedingungen, entgegenwirkt.43 

39 Ebd.: 368. 
40 Vgl. Zimbardo 2008. 
41 Vgl. Milgram 1974 bzw. Bauman 2002a: 179f. 
42 Vgl. dazu die einschlägige Studie von Browning 1993 bzw. Welzer 2005. 
43 Die genaue Beschreibung und Analyse der gesellschaftlichen Bedingungen der Mög­

lichkeit von Gemeinsinn und Urteilskraft wird die Aufgabe einer zu entfaltenden 
Soziologie der Urteilskraft sein. Wie die negative Antluopologie legt sie menschliche 
Gemeinschaften nicht auf spezifische Verhaltensweisen fest; sie sucht nicht nach in­
haltlichen Bestimmungen des guten Lebens, sondern fragt in historischer Perspektive 
nach dessen Elementen und Ursprüngen, Voraussetzungen und Randbedingungen, 
ebenso nach den grundlegenden Gefahren, denen es in der Moderne ausgesetzt ist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


454 Die Weft als Vernichtungslager 

4.2 Weltlager-Makroethik: Prinzip Verantwortung, 

Ethik der Kontingenz 

Auf die superstrukturelle Umwelt der Moderne hat Hans Jonas 1979 seine Ethikfür 
die technologische Zivilisation gemünzt. Das Prinzip Verantwortung erhielt seinerzeit 
in Deutschland, auf dem Höhepunkt der Nachrüstungsdebatte und der Angst 
vor dem so genannten Waldsterben, viel Zuspruch, wird aber bis heute wegen 
seiner metaphysischen Grundannahmen auch scharf kritisiert. Jonas' Plädoyer für 
eine Revision des neuzeitlichen Verbots, Normen und Werte aus dem Seienden 
abzuleiten, spaltet nach wie vor die Geister.44 Es zählt zu den Verdiensten des 
Buches, dass es die neue ethische Dimension der modernen Zivilisation einem 
breiten Leserkreis erhellt hat. Weil die Reichweite menschlichen Handeins heute 
räumlich globale und zeitlich unübersehbar ausgreifende Folgen hat, müssen 
die möglichen Fernwirkungen des Handeins eingeschätzt und ethisch reguliert 
werden, so Jonas. Schon in seiner philosophischen Biologie, die dem Prinzip 
Verantwortung zugrunde liegt (siehe Kapitel1.1.1.4), machte Jonas außerdem auf 
die Leibgebundenheit und die evolutionäre Einbettung des Menschen und damit 
auch der Innerlichkeit in den Zusammenhang des Lebendigen aufmerksam. Sein 
Buch trug dazu bei, die Selbstgewissheit der (Natur-)Wissenschaft zu hinterfragen. 
Allzu oft ist Forscherneugier und Wissenschaftsbegeisterung in der Vergangenheit 
von »Gewissensteilung<< (Anders) begleitet worden.45 Indem sie Religion und 
Moral transzendieren, ja in gewisser Weise sogar zerstören, bereiteten sie den 
Weg für die Eskalation der instrumentellen Vernunft. Doch wie Günther Anders 
war auch Hans Jonas bewusst, dass sich das Überleben der Menschheit nicht 
ohne Wissenschaft und Technik bewältigen lässt. 

Ich gehe auf die damit zusammenhängenden Probleme ebenso wenig ein wie 
auf Jonas' Metaphysik und seine Versuche, das Prinzip Verantwortung theologisch 
zu fundieren. Stattdessen skizziere ich die Umrisse einer Ethik der Kontingenz, die 
Hans Jonas, Günther Anders und Harrnah Arendt mit dem Ziel zusammenbringt, 
einen interkulturell vermittelbaren ethischen Minimalkonsens zu erarbeiten, der 
begründen kann, warum Mensch und Welt bestehen sollen, obwohl es für ihren 
Bestand womöglich keinen letzten Grund gibt oder jedenfalls keine Einigkeit 
darüber. Ein solcher Minimalkonsens ist in einer globalisierten, kulturell diver­
sifizierten Welt die erste Bedingung der Möglichkeit, die jenseits des bloßen 
Überlebens angesiedelte Frage nach dem guten Leben zu beantworten.46 Diver­
genzen zwischen Anders und Jonas habe ich passim thematisiert. Bedeutsam 
scheinen mir aber vor allem die Schnittmengen, auf die ich ebenfalls verwiesen 
habe, nämlich in der Naturphilosophie, in der beide Denker aristotelische Konzep­
te aktualisieren, der Leibphilosophie und natürlich in der häufig konvergenten 

44 Vgl. dazu den Überblick von Jan Schmidt 2007. 
45 Angesichts der Shoah, so Zygmunt Bauman (2002a: 123), hat ausgerechnet die 

Wissenschaft, die sich lange Zeit als Hüterirr der Aufklärung gerierte, >>[a]m spekta­
kulärsten versagt«. 

46 Vgl. Kather 2005: 172. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 455 

Analyse der technologischen Zivilisation. Schnittstellen finden sich auch in der 
EthikY Im Übrigen war es Günther Anders, der als erster das Manuskript von 
Das Prinzip Verantwortung las und dem Freund gleichermaßen wohlwollende wie 
kritische Kommentare sandte. 48 

Günther Anders und die Moral(-theorie) 
Auf den ersten Blick scheint Günther Anders in die Reihe der von Zygmunt Bau­
man kritisierten soziologischen Moraltheoretiker zu gehören. Auch für Anders 
ist Moral ein Kultur-, das heißt letztlich ein Gesellschaftsprodukt, für dessen 
Güte es keine externen Beurteilungskriterien gibt. Das drückt sich auch in seinen 
a-moralischen, auf das »nackte« Überleben der Menschheit fokussierten Reflexio­
nen zum gewaltsamen Widerstand im technokratischen Zeitalter aus.49 Obwohl 
teleologischer Naturerklärung nicht abgeneigt und darin mit Hans Jonas einig, er­
teilte er doch allen Versuchen eine schroffe Absage, aus dem Seienden ein Sollen 
abzuleiten: >>Keine Position liegt mir ferner als die des >metaphysischen Ethikers<, 
der das Seiende, weil es (wirklich oder eingebildeterweise) so ist, wie es ist, als 
>gut<, als >gebotenen status quo< betrachtet; also die Moralität des Menschen in 
den Rahmen dessen, was >ist wie es ist und so zu sein hat< einordnet, oder der 
die Gebote und Verbote aus diesem Status geradezu ableitet.«50 Der Akosmist 
Günther Anders scheint daher ungeeignet als Ausgangspunkt moralphilosophi­
scher Reflexionen. Aus Gründen, die mit seiner frühen Desertion in die Praxis 
und dem systematischen Abweisen metaphysischer »Plagegeister«51 zusammen­
hängen, hat Anders, wie Heidegger, tatsächlich keine eigene Ethik ausformuliert. 
Das heißt aber nicht, dass es sie nicht gibt. Sie lässt sich in Umrissen skizzieren 
und darüber hinaus sowohl mit Hans Jonas' philosophischer Biologie als auch mit 
Hannah Arendts Grundbedingungen der Existenz und ihren moraltheoretischen 
Überlegungen in ein wechselseitiges Ergänzungsverhältnis bringen. 

Moral ist nach Günther Anders zwar ein gesellschaftliches Kunstprodukt, aber 
als solches nie identisch mit Sozialität. Das heißt zum einen, dass die herrschende 
Moral selten mehr ist, als die Moral der Herrschenden, und zum anderen, dass 
Moral im Sinne von mores relativ und wandelbar, im Grunde zutiefst fragil ist, 
was die Shoah auf drastische Weise belegt. Es heißt aber keineswegs, dass mo­
ralisches Handeln nicht tiefer als bloß in den mores verwurzelt wäre. Zygmunt 
Bauman geht im Anschluss an Emmanuel Levinas davon aus, dass es ein unveräu­
ßerliches Merkmal menschlicher Existenz ist, mit anderen zu leben (man denke 
an Hannah Arendts Faktum der Pluralität) und dass aus dieser Grunderfahrung 

47 Meines Wissens hat bisher nur Wemer Jung (1989) auf die gemeinsame Basis einer 
Ethik des Individuums, des Mitgefühls und der Solidarität in der Gefahr verwiesen. 

48 Vgl. den Brief (ms.) von Günther Anders an Hans Jonas vom 11. November 1973 
(ÖLA 237/ 04, ohne Signatur). Anders empfahl Jonas im selben Brief auch, jenen Teil 
des Buches auszugliedern, der schließlich separat unter dem Titel Macht oder Ohn­
macht der Subjektivität? Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung 
(Jonas 1981) erschien. 

49 V gl. Dries 2009: 83ff. 
50 Anders 1980: 45. 
51 Anders 2002b: 6. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


456 Die Weft als Vernichtungslager 

eine fundamentale, bedingungslose Verantwortung für den Anderen resultiert. 52 

Die Wurzeln der Moral reichen Bauman zufolge »tiefer als die soziale Ordnung, 
als Formen von Herrschaft und Kultur.«53 Martin Buber wiederum war der Über­
zeugung, der Mensch werde überhaupt erst »am Du zum Ich<<. 54 Kurzum: Dass 
Menschen nur im Plural existieren und das Faktum der Pluralität kein akziden­
telles, sondern ein in jeder Hinsicht existentielles Merkmal menschlichen Lebens 
ist, lässt sich nur schwerlich leugnen. 

Amor mundi 

Physiologisch fällt es Menschen aufgrund ihrer cerebralen Ausstattung leicht, 
sich (zumindest in nahestehende oder räumlich nahe) Artgenossen einzufühlen 
und einzudenken. Schwieriger, aber nicht unmöglich, gestaltet sich die Einfüh­
lung, je weiter wir uns von der menschlichen Spezies entfernen. 55 Zahllos sind 
die Geschichten über außergewöhnliche Interaktionen und starke emotionale 
Verbindungen zwischen Menschen und Tieren. Dies ist im Grunde kaum verwun­
derlich, haben Tiere qua Evolution doch ebenso Anteil an Innerlichkeit, wie der 
Mensch. 56 Es gibt also auch eine physiologische Grundlage für die Einfühlung von 
Menschen in Tiere und umgekehrt. Doch offenbar sind Lebewesenaufgrund ihrer 
leib-seelischen Ausstattung nicht nur darauf angelegt, sich in andere Lebewesen 
einfühlen zu können. Sie verspüren auch ein Bedüifnis danach, ein Verlangen, an­
deren Lebewesen nahe zu sein oder, im Fall des Menschen, im empathischen Sinn 
»zur Welt zu kommen<<. Wer nicht liebt, wird krank, lehrt die Psychoanalyse57 

und schon Aristoteles stellt in der Nikomachischen Ethik fest, dass Freundschaft, 
deren Wesen die Liebe sei, »fürs Leben das Notwendigste<< ist: »Ohne Freundschaft 
möchte niemand leben, hätte er auch alle anderen Güter.<<58 

Es fällt nicht schwer, die Weltbedürftigkeit und Weltzugewandtheit des Men­
schen - Hannah Arendt spricht von >>Amor mundi<< (so auch der ursprünglich 
geplante Titel von Vita activa)59 - in der Anderssehen Anthropologie der Welt­
fremdheit zu verorten. Als Symptom der Weltlage des Menschen interpretiert, 
zeigen Freundschaft beziehungsweise Liebe sowohl dessen fundamentale Weltbe-

52 Vgl. Bauman 2002a: 194-197. Verantwortung ist >>das moralische Attribut von Nähe<< 
(ebd.). Bei Hans Jonas (1987a: 234-242) ist der Säugling als >>Urgegenstand<< und 
>>Archetyp<< aller Verantwortung ontisches Paradigma für das abgeleitete Prinzip. 

53 Bauman 2002a: 198. Moralisches Verhalten sei ausschließlich im menschlichen Mit­
einander, im zwischenmenschlichen Kontext denkbar, so Bauman (ebd.: 193), >>Und 
keineswegs dem Wirken von Bildungsinstitutionen oder einem überindividuellen 
System von Strafen zu verdanken.<< 

54 Vgl. Buher 2009. 
55 Vgl. Kather 2005: 158. 
56 >>Verwandtschaft<<, so Regine Kather (ebd.: 157) im Anschluss an Hans Jonas, >>ist 

nämlich immer ein zweiseitiges VerhältniS<<. 
57 Vgl. Freud 2006. 
58 >>[. 0 .] ETL 0. avayKatOTaTOV eic; TÜV ßiov. äveu yap <pi\wv ouodc; EAOLT. äv ~~V, exwv 

TU \oma aya8a TIUVTU·<< (Nikomachische Ethik VIII.l, 1155a4ff.; zitiert nach Aristo­
teles 1985: 181; Hervorh. C.D). 

59 Arendt/Jaspers 1985: 301. Die Wurzeln dieses Terminus reichen zurück bis in 
Arendts Dissertationsschrift ( vgl. Arendt 1929: 83). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 457 

dürftigkeitjenseits des physiologischen Hungers als auch seine Weltzugewandt­
heit an. Dass der Mensch nach Interaktion und emotionalem Austausch mit 
anderen Lebewesen strebt, sich sogar zu unbeseelten Dingen oder Landstrichen 
hingezogen fühlt, ist Index seiner Sehnsucht nach Welt. Dass der Mensch lieben 
kann, heißt, dass er dazu in der Lage ist, spezifische Nahverhältnisse einzugehen, 
die die ontologische Distanz zur Welt aposteriorisch reduzieren, ja regelrecht 
aufheben, in weitaus radikalerem Maße als andere Arten aposteriorischer Welt­
erschließung. So sind Liebende nach Hannah Arendt regelrecht »weltlos«, ist die 
Welt zwischen ihnen wie verbrannt, weil »der Scharfblick der Liebe gegen all die 
Aspekte und Qualitäten abblendet, denen wir unsere Stellung und unseren Stand 
in der Welt verdanken, daß sie das, was sonst nur mitgesehen wird, in einer aus 
allen weltlichen Bezügen herausgelösten Reinheit erblickt.<<60 

Das Auge des Herzens 
Arendts Diktum verweist darauf, dass man etwas, einen Menschen, ein Tier, einen 
Gegenstand, auch mit dem Auge des Herzens ansehen (»erblicken«) kann, das 
heißt dass Gefühle eine besondere epistemische Qualität haben. Erst in jüngerer 
Zeit hat die akademische Philosophie begonnen, sich mit diesem lange vernach­
lässigten Thema intensiver zu befassen. Sabine Döring beispielsweise postuliert 
in ihrer Habilitationsschrift61 eine »emotionale Vernunft«, Jan Slaby und Achim 
Stephan sprechen von »affektiver Intentionalität«, das heißt von einem »Spezifi­
schen Welt- und Selbstbezug, den menschliche Gefühle aufweisen«. Gefühle seien 
»nicht einfach qualitativ bewusste Zustände, keine ungerichteten Empfindungen, 
sondern Erfahrungen von etwas, sie haben einen intentionalen Gehalt.«62 Das gel­
te für alle wichtigen Gefühlsarten, für Emotionen wie Empfindungen sowie für 
sämtliche Stimmungen. Es handele sich bei der affektiven Intentionalität um eine 
Art des Weltbezugs sui generis, so Slaby und Stephan. Gefühle wie Liebe oder 
Hass sind also genuine intentionale Zustände. Aus diesem Grund sind Theorien 
abzulehnen, die Emotionen analytisch in Komponenten (Werturteil einerseits, 
Empfindung andererseits) zerlegen: »Emotionen sind Erfahrungen von etwas, das 
uns zugleich in jeweils bestimmter Weise positiv oder negativ angeht.«63 Das 
bedeutet, affektive Intentionen spielen für den Menschen eine, wenn nicht die 
wertkonstituierende Rolle. Weil wir eine Person lieben, ist sie uns wertvoll und 
wir wünschen uns, dass sie gesund bleibt, lange lebt und in sich in unserer Nähe 
aufhält; weil wir gegenüber einer bestimmten Kreatur Abscheu empfinden, mei­
den wir sie oder trachten danach, sie aus unserer Umgebung fern zu halten. Die 
Frage, ob uns Gefühle »sehend« machen, ist für die Theoretiker der emotionalen 
Vernunft beziehungsweise der affektiven Intentionalität mit einem schlichten »Ja« 
zu beantworten. Tatsächlich meinen wir in dyadischen Personennahverhältnissen 
-zwischen Frau-Mann (Mann-Mann, Frau-Frau), Eltern-Kind, Großeltern-Enkel 
etc. -etwas zu erkennen, sowohl vom Anderen als auch an beziehungsweise über 
uns selbst. Ähnliches gilt für die Formen emotionaler Bindung aus dem Kreis 

60 Arendt 2002a: 309. 
61 Vgl. Döring 2011. 
62 Slaby / Stephan 2008: 20. 
63 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


458 Die Weft als Vernichtungslager 

der Mensch-Tier-, Mensch-Natur- und Mensch-Sache-Verhältnisse und von den 
Bezügen des Menschen zur Transzendenz. Erkenntnishemmend scheinen sich sol­
che Verhältnisse nur dann auszuwirken, wenn sie pathologische Züge annehmen, 
weil sie beispielsweise Kompensationsformen darstellen, ins Fanatische abgleiten, 
um der Selbstvergessenheit und Selbstfluchtwillen gewählt werden. Der kritische 
Befund jedenfalls ist eindeutig: Die anthropologische Deutung des Menschen als 
Animal rationale hat eine problematische kognitive Schlagseite. 

Ethik der Kontingenz 
Für die Ethik folgt daraus, dass sie beides zu berücksichtigen hat, die Fähigkeit 
des Menschen zur Abstraktion von der Welt- ontologisch: seine Weltfremdheit, 
ebenso wie sein Bedürfnis nachWelt-seine Weltoffenheit, und das sowohl auf 
rationaler als auch auf emotionaler Ebene, die wertkonstituierende Funktion der 
Gefühle, ihre Intentionalität eingeschlossen. Hans Jonas zufolge gilt es darüber 
hinaus zu bedenken, dass es nicht nur dem Menschen, sondern allem Lebendigen 
in seinem Sein um dieses Sein selbst geht. Leben, ganz gleich welcher Ordnung, 
ist Jonas zufolge »selbst-zentrierte Individualität [.],für sich seiend und in Gegen­
stellung gegen alle übrige Welt, mit einer wesentlichen Grenze zwischen Innen 
und Außen«.64 Zwei wesentliche Aspekte klingen in dieser Feststellung an: Ein­
zigartigkeit, das heißt Individualität, und Besonderheit. Besonderheit im Sinne 
der Abgrenzung nach Außen, aber auch -hinsichtlich der Fragilität und perma­
nenten Variabilität des Lebens (Hans Jonas spricht von »bedürftiger Freiheit«) -
im Sinne der Anderssehen Kontingenz. 

In einem bereits 1946 verfassten, aber erst 40 Jahre später als Freundesgabe 
des Heck-Verlags publizierten Langgedicht Mariechen. Eine Gutenachtgeschichte 
für Liebende, Philosophen und Angehörige anderer Berufsgruppen, laut Wendelin 
Schmidt-Dengler »das beste philosophische Lehrgedicht in deutscher Sprache«,65 

hat Günther Anders seine These von der schockartigen Erfahrung der Kontingenz 
in eine unerwartete Pointe überführt. Sie kann als Ausgangspunkt einer bio­
philosophisch erweiterten, interkulturell vermittelbaren Ethik dienen, die allen 
Aspekten von Innerlichkeit - Rationalität wie Emotionalität, der menschlichen 
wie der anderer Lebewesen - gerecht wird. 

»Mariechen<< heißt bei Anders sowohl die Protagonistin des Gedichts, ein ein­
sam durch die Heringstraße ziehender Walfisch, als auch dessen Adressat, die 
Geliebte des Autors, welcher dieser in bisweilen patriarchalischem Tonfall er­
läutert, warum das Leben zugleich kontingent, aber auch schön ist. 66 Das dem 
Gedicht vorangestellte Motto aus Platons Dialog Philebos - »Es gewährt ja eine 

64 Jonas 1992: 20. 
65 Schmidt-Dengler 2004: 118. 
66 Vergleicht man das »Mariechen« mit Günther Anders' Hannah-Dialogen (2012), 

liegt nahe, dass bei der Figur der Geliebten, an die sich der Dichter wendet, Hannah 
Arendt Patin gestanden hat. So kommen im »Mariechen<< alle wesentlichen Themen 
zur Sprache, die den Hannah-Dialogen zufolge Anfang der 30er Jahre Gegenstand 
der Diskussionen des Ehepaars Stem-Arendt gewesen sind. Auch Konstellation und 
Duktus - hier der dozierende Philosoph, dort die allenfalls Stichworte gebende 
Zuhörerio- sind in beiden Texten gleich. Vgl. dazu auch Dries 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 459 

Erholung von dem Ernst, o Protarchos, bisweilen zu scherzen« - ist dabei nicht 
allzu ernst zu nehmen. Denn das »Mariechen« ist, wenngleich nicht ohne Ironie 
vorgetragen, nichts weniger als Anders' Anthropologie und Kulturphilosophie 
>>in a nutshelk Vor der Kontrastfolie von Mariechens tierischem Schicksal ent­
faltet Anders die für den Menschen zunächst so bedrohlich wirkende Einsicht 
in die Kontingenz allen Seins (>>Siehst du: Leider ist der erste I Paragraph der 
Weltverfassung I äußerst schlimm .. ./ Dasein, heißt er, ist Versäumen.«67 ), preist 
das Infragestellenkönnen und die Vorzüge der laut Anders nur den Menschen ver­
gönnten Liebe (>>Wir allein sind freie Wesen I auch als Liebende die einz'gen.«68), 

erklärt, warum Kultur aus Umwegen besteht69 und warum die Suche nach dem 
Sinn des Lebens, ja des Alls sinnlos ist, um mit einem unerwartet lebensprakti­
schen Schluss zu enden: >>Die Moral ist einfach: Freu dich. I Ja, ganz einfach >freu 
dich< heißt sie.«70 

Dass der Mensch wie alle anderen Onta kontingent ist, bedeutet für den Autor 
des Lehrgedichts vor allem eines: einen exklusiven Grund zur Freude, nämlich 
dass man ausgerechnet als Mensch und nicht als Walfisch oder Kopfsalat auf die 
Welt gekommen ist. Für Anders folgt aus dem Schock der Kontingenz am Ende so 
etwas wie Kontingenzeuphorie, die unbändige Freude über das große Los, man 
selbst zu sein. In einer Anmerkung gegen Heidegger schreibt er: 

>>Leider blieb der H. Martin I tierisch ernst und unvermögend, I seinen echten 
Kontingenz-Schock (wie sich's für den wahren Weisen I eigentlich verstanden hätte) 
I humoristisch aufzulösen. I Denn wie sehr wir auch >geworfen< - I einfach unser 
Weiterdasein I zeigt, wie gern wir's akzeptieren. I Denn wir hätten ja die Freiheit I 
[ ... ] das Zugworfene I eigenmächtig fortzuwerfen .. ./ was Martinus Sanctus ausläßt, 
ohne daß er auf der andren I Seite etwa nahelegte, I an der vollen Zufallstafel I 
zuzugreifen und zu danken.«71 

Nur wenige Dinge gebe es, so Anders weiter, die von so ausgemachter Komik 
seien, wie der Zufall, dass das, was sei, tatsächlich da sei, »ausgerechnet jeder 
gerade I als er selbst; und daß bei jedem I dieser Zufall so beliebt ist.« Diesem 
>>Doppelfaktum<< begegne man am besten mit >>amoureuse[m] amor fati«, den 
Anders als Humor-Mischung von Verblüffen (das alte philosophische Staunen) 
und Freude begreift, von >>Sinn-Verzicht und Herzenswärme, I Nihilismus und 
Vergnügen«72 - eine philosophisch hybride, aber lebenskluge Haltung, die den 
Schock der Kontingenz wirksamer bekämpft als jede Selbstapotheose, und sei es 
jene, bisweilen durchaus segensreiche, Homo fabers. 

Der vergnügte, herzenswarme Nihilismus klärt nicht die letzten Fragen, aber 
er wirkt existentiell beruhigend, >>[ ... ] weil Du alle I ontologischen Probleme, 
I [ .. . ] (zwar nicht lösen, aber immer) I praktisch durch zusammenkuscheln I 

67 Anders 1994c: 19. 
68 Ebd.: 35. 
69 Vgl. analog dazu Anders 1997: 114ff. 
70 Anders 1994c: 79. 
71 Ebd.: 82. 
72 Ebd.: 83. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


460 Die Weft als Vernichtungslager 

stillen kannst in drei Minuten.«73 Doch ist die Anderssehe Variante des Nihi­
lismus weit mehr als nur ein metaphysisches Sedativum. Nicht nur lässt sich 
der Schockzustand über die Kontingenz des eigenen Daseins durch den Blick 
in das ebenfalls kontingente All mildern, wie Anders nahelegt Die Einsicht in 
die Kontingenz des Daseins erlaubt darüber hinaus, alles Seiende als möglich, 
aber nicht als notwendig, das heißt als glücklichen Zufall wahrzunehmen. Das 
tief empfundene Glück über das Geschenk der menschlichen Existenz muss nicht 
mit Häme gegenüber anderen Onta bezahlt werden (auch wenn es subjektiv ein 
Grund zur Freude sein mag, ein Mensch und kein Walfisch zu sein).74 Die Freude 
über das ontologisch exklusive Dasein steht mit dem philosophischen Staunen 
über die Kontingenz, die Vielfalt, den Überfluss und das Gerade-so-Sein des Seins 
in einem gegenseitigen Bedingungsverhältnis?5 AufFritz J. Raddatz' Vermutung, 
hinter dem Anderssehen Pessimismus, ja Hass auf den Weltzustand Technik ver­
berge sich »eigentlich eine große Liebe oder ein Liebesbedürfnis oder eine Klage 
über die zerstörte Möglichkeit, Menschen, die Welt, den Weltenlauf lieben zu 
können«, antwortet Anders vielsagend: »Da mögen Sie recht haben. Und nicht 
nur Menschen. Denn es gibt keinen Baum, den ich nicht gerne beim Vornamen 
kennen würde; und kein Tier, das ich nicht sofort bei einem Schmeichelnamen 
riefe. Außerdem liebt man ja nicht nur sein jeweiliges >Liebesobjekt<, sondern 
auch zu lieben.«76 

Überträgt man die kontingenzphilosophische Einsicht in die Freude am Dasein 
auf die belebte Natur als Ganze, die laut Jonas mit einem, wenn auch noch so 
rudimentären, nach Intensitätsgraden abgestuften Streben, einem unbedingten 
Willen nach Selbsterhalt und einer elementaren Freude am schlichten Dasein aus­
gestattet ist, dann folgt aus der Kontingenzphilosophie eine naturphilosophisch 
fundierte Ethik der Kontingenz. Alles Leben, ja sogar alles Seiende überhaupt, 
wird als wertvoll begreifbar und anerkannt, weil es als dieses da ist und weil es 
als so und so Seiendes nur jetzt, nur unter diesen Umständen da ist. Wer also, 
ohne vor dem Abgrund der Kontingenz zurückzuschrecken, die Kontingenz der 
eigenen Gattung, des eigenen Ichs und letztlich des gesamten Kosmos geschaut 
hat, wird gewissermaßen am anderen Ende der durch den Kontingenzschock 
ausgelösten Kontingenzdemut von einer starken Einsicht in die Zerbrechlichkeit, 
Besonderheit und Einzigartigkeit alles Seienden ergriffen. Wie Hannah Arendts 
Urteilskraft drückt sich diese Einsicht, die gleichermaßen eine Einsicht des Kopfes 
und des Herzens ist,77 in einer gesteigerten Sensibilität für Unterschiede aus und 

73 Anders 1994c: 80. 
74 >>Aber ich sage ja gar nicht, daß Spinat oder Brennesset wertlos seien«, betont Anders 

(1986: 11) im Interview mit Fritz J. Raddatz. 
75 In diesem Sinn enthält Hannah Arendts Satz über den weltvernichtenden Effekt der 

Liebe auch eine Aussage über die Dialektik der Kontingenz. Wer liebt, sieht von 
allem Kontingenten ab, das heißt von dem, was »Unsere Stellung und unseren Stand 
in der Welt« ausmacht, was dem Geliebten nur akzidentell, nur >>ausgerechnet so«, 
zukommt, um auf diese Weise seine wahre Besonderheit, sein Gerade-so-Sein zu 
erfassen. 

76 Anders 1986: 25f. 
77 Die Ethik der Kontingenz durchbricht die mehrfach gesicherten Sektorengrenzen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 461 

ist analog zu der bei Arendt beschriebenen Funktionsweise des Denkens durch 
eine handlungsverzögernde Wirkung gekennzeichnet (vergleiche dazu auch den 
»anthropologischen Imperativ<< bei Jonas in Kapitel1.1.1.4, S. 94f.).78 

Stirbt ein Freund, so ist dies, schreibt Hannah Arendt an Karl Jaspers, »als ster­
be die Welt langsam ab, bzw. das Stückehen Welt, das man sein eigen nennt.«79 

Unter den Prämissen der Kontingenzethik gilt das für alle Menschen. Jeder für 
sich repräsentiert ein Stückehen Welt, einen kleinen Kosmos. Es gilt zugleich, in 
abgewandelter Form, für alles andere Seiende, Ökosysteme und Landschaften 
eingeschlossen. Zwar ist es zweifelsohne sinnlos, von einem Stein zu sagen, man 
dürfe ihn nicht von seinem Platz verrücken oder als Baumaterial verwenden, weil 
man sich sonst an einem Stück Welt versündigte. Die Ethik der Kontingenz kann 
kein Plädoyer für die völlige Aufgabe instrumenteller Absichten sein, aber die 
Einsicht in die Kontingenz alles Seienden, in seine Einmaligkeit und Einzigartig­
keit, im Fall vieler Tiere auch in die gemeinsam geteilte Freude am Dasein, führt 
notwendig zu einer Haltung des respektvollen Schonens: »Das Lieben scheint den 
Charakter eines sinnlichen Gefühls, die Freundschaft den eines Habitus zu ha­
ben«, so Aristoteles, >>[d]enn ein Lieben gibt es auch gegenüber dem Unbeseelten, 
Gegenliebe aber erfordert Willenswahl, und Willenswahl geht von einem Habitus 
aus.«80 Das trifft zu, aber wir können und müssen uns zu einem Habitus des 
respektvollen Schonens auch gegenüber der belebten und unbelebten Natur ent­
schließen, nachdem wir sie mit dem kontingenzsensiblen Auge des Herzens oder, 
mit Anders gesprochen, dem des »Vergnügten Nihilismus« betrachtet haben.81 

Voraussetzung für Habitus, auch das lehrt Aristoteles, ist das Beispiel, an dem 
sich der Habitus schult und ausbildet, sowie kontinuierliche Praxis. Doch die 
Aristotelische Nächstenethik, die auf Polisdimensionen beschränkt ist, gibt kei­
ne verlässliche Richtschnur für Handeln in globalen Zusammenhängen und im 
Kontext moderner wissenschaftlich-technologischer Praxis. Auch die Ethik der 
Kontingenz liefert keinen verbindlichen Maßstab dafür, wie wir uns im Einzel-

zwischen den seit der Neuzeit voneinander geschiedenen Universen Erkenntnis, Mo­
ralität und Ästhetik, deren Trennung für die Entstehung moderner Wissenschaft und 
Technik funktional und sogar erforderlich gewesen war, sich heute aber zunehmend 
als dysfunktional erweist. 

78 Peter Trawny (2008: 258) macht auf die in diesem Zusammenhang bedeutsame 
»Ethik des Erzählens« bei Hannah Arendt aufmerksam, die »ihren Ausgangspunkt im 
Trauma [hat], dass Menschen so getötet werden können, als ob sie nie existiert hät­
ten.« Im Medium der (Lebens-)Erzählung wird der Einzelne in seiner Einzigartigkeit 
für die Welt gewissermaßen aufbewahrt (vgl. ebd.: 256). Unter den kontingenze­
thischen Praktiken hat das Geschichtenerzählen daher zweifellos eine besondere 
Stellung. 

79 Arendt/ Jaspers 1985: 507. 
80 »EOLK€ 0' ~ flEV <pL\fl<H<; na8n, ~OE <ptAla E~El· ~ yap <pL\fl<Jl<; oux ~TTOV npo<; -ra chi!UXCt 

tanv, avn<pLAOU<Jl ot flETCt npomptacw<;, ~ ot npoaipwt<; a<p' E~EW<;"« (Nikomachische 
Ethik VII1.5, 1157b28-31; zitiert nach Aristoteles 1985: 189). 

81 »Das christliche Postulat, jeden Menschen als Menschen anzuerkennen und zu lieben, 
muß heute endlich eingelöst werden«, fordert Günther Anders (1987a: 47). Respekt, 
heißt es bei Hannah Arendt (2002a: 310), ist das, was »in dem weiteren Bereich 
menschlicher Angelegenheiten« der Liebe entspricht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


462 Die Weft als Vernichtungslager 

fall zu verhalten haben. Aus der Einsicht in die Kontingenz folgt maximal die 
biophilosophisch aufgeklärte Einsicht in die Einzigartigkeit und Besonderheit 
alles Seienden, aus der moralisch ein Habitus der Rücksicht, des Schonens und 
der Verantwortung, mit Hannah Arendt: der Einfühlung und des Gemeinsinns 
resultiert. Dass alles, was ist, bereits einen (unantastbaren) Wert hat, womöglich 
gar einen absoluten, nur weil es ist oder lebt, folgt daraus nicht. Hans Jonas' Bio­
philosophie neigt dazu, Leben als solches zu verabsolutieren und verkennt, dass 
es Lebenszustände gibt, die schlechterdings keine Lebensbejahung mehr auslösen; 
in denen der von Jonas postulierte Lebenstrieb versiegt und das Geschenk des 
Fühlen-Könnens verschmäht wird. Jonas läuft daher Gefahr, die Menschheitsent­
wicklung von einer kreatürlichen Kategorie her zu beurteilen, während Menschen 
nie einfach nur »Ja« zum Leben sagen, sondern immer nach dem Wie fragen, nach 
den Rahmenbedingungen, in die sie ihr »Ja« hineinsprechen, kurz: Menschen 
geht es, außer in Extremsituationen, nicht nur um ihr Leben, sondern stets auch 
um ein gutes Leben, was immer das auch im Einzelnen bedeuten mag. 82 

So können wir uns zwar an der Einzigartigkeit des Blauen Pfeilgiftfroschs 
und an seiner Schönheit erfreuen, am grazilen Körper der Stabheuschrecke oder 
an der verblüffenden Klugheit eines Octopus vulgaris. Doch hindert uns das -
völlig zu Recht- nicht daran, Vorsorge gegen Heuschreckenplagen und giftige 
Frösche zu betreiben oder Kraken zu jagen. Weil alle Lebewesen ein Interesse an 
ihrem eigenen Dasein haben, gilt es, dieses Interesse in unserem Handeln mit zu 
berücksichtigen. Allein, bestimmtes Handeln lässt sich daraus nicht ableiten. An 
dieser Stelle kommt die Frage nach dem Wie des Lebens, dem guten Leben, ins 
Spiel. Und mit ihr, auf dem Boden anthropologischer Grundannahmen, die Frage 
der gesellschaftlichen beziehungsweise politischen Organisation als Bedingung 
der Möglichkeit, die Frage nach dem guten Leben zu stellen, zu diskutieren und 
zu beantworten. 

4.3 Weltlager-Mikropolitik: Re-Polisierung 

>>Im Kulturellen und im Politischen, also in dem gesamten Bereich des öffentlichen 
Lebens, geht es weder um Erkenntnis noch um Wahrheit«, schreibt Hannah Arendt 
in Kultur und Politik, »sondern um Urteilen und Entscheiden, um das Urteilende 
Begutachten und Bereden der gemeinsamen Welt und die Entscheidung darüber, 
wie sie weiterhin aussehen und auf welche Art und Weise in ihr gehandelt werden 
soll.«83 In den postdemokratischen Gesellschaften des Westens scheinen sich die 
Entscheidungen heute jedoch vor allem an technischen Beurteilungsmaßstäben 
zu orientieren, an den Empfehlungen von Fachleuten und Expertinnen, am so 
genannten Sachzwang, das heißt den Imperativen der Dinge und dem Dirigat 
der Ökonomie. Hannah Arendt vertrat demgegenüber eine radikale, bis auf die 

82 Vgl. dazu auch Thomä 2007: 35f. Das Problem- die »Grundfrage der Philosophie«, 
ob das Leben überhaupt lebenswert ist - findet sich am eindrücklichsten bei Albert 
Camus (1999: 11) gestellt. 

83 Arendt 2000a: 300. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 463 

antike Wurzel des Begriffs zurückgehende Idee des Politischen. Man kann ihre 
Kritik an der modernen Arbeitsgesellschaft für melancholisch halten oder auch 
für »hopelessly romantic«.84 In Wirklichkeit ist sie hoch aktuell. Denn tatsächlich 
ist die Moderne >>SO gründlich durch die Schule der Arbeit gegangen<<, dass sie 
kaum mehr darüber hinaus zu denken vermag, 85 während ihr zugleich das Ende 
der Arbeit bevorsteht und ihre politischen Öffentlichkeiten erodieren. Auf den 
letztgenannten Aspekt gehe ich im Folgenden ein. 

Re-Polisierung I 
Es ist ein fundamentales Problem moderner Demokratien, wie Arendt schon in 
einer Podiumsdiskussion zu Beginn der 70er Jahre kritisierte, >>daß es neben den 
modernen Staatsapparaten keinen öffentlichen Raum gibt, wo die Bürger auf­
treten und ihre Angelegenheiten diskutieren können, d.h. wo sich durch Diskus­
sionen verschiedenster Art eine wirkliche Meinungsbildung entwickeln kann.<<86 

Demokratie, so Colin Crouch, kann aber nur dann gedeihen, >>Wenn die Masse der 
normalen Bürger wirklich die Gelegenheit hat, sich durch Diskussionen und im 
Rahmen unabhängiger Organisationen aktiv an der Gestaltung des öffentlichen 
Lebens zu beteiligen - und wenn sie diese Gelegenheiten auch aktiv nutzt.<<87 

Repolitisierung oder, mit Arendt gesprochen: Re-Polisierung scheint also drin­
gend geboten. Dahinter steckt weit mehr, als die berechtigte Sorge um sinkende 
Wahlbeteiligungen und Parteienbindung. 

Warum aber ist Re-Polisierung, die Ausweitung der Diskurszone auf möglichst 
viele Menschen, die ein aufrechtes Interesse am Gemeinwesen haben, so wichtig? 
Die Antwort schlägt den Bogen zurück zum Problem des ethischen Handelns. 
Re-Polisierung ist deshalb vonnöten, weil Urteilskraft vor allem in der politi­
schen Arena ausgebildet wird, vorausgesetzt es handelt sich um einen Ort, an 
dem gestritten werden darf und an dem keine apriorische Pflicht zum Konsens 
und kein übergeordnetes Interesse herrschen;88 an dem zunächst nichts weiter 
vorausgesetzt wird als die gemeinschaftliche Sorge um das Wohl und Wehe der 
Welt. 

Im Unterschied zur Objektivität gesellschaftlicher Institutionen wie etwa des 
Geldes entsteht die Wirklichkeit und Wirkmächtigkeit des öffentlichen Raums 
nach Hannah Arendt allein >>aus der gleichzeitigen Anwesenheit zahlloser Per­
spektiven, in denen ein Gemeinsames sich präsentiert und für die es keinen 
gemeinsamen Maßstab und keinen Generalnenner je geben kann.<<89 Vor allem in 

84 Vgl. Benhabib 2006a bzw. Villa 2001: 143. 
85 Guggenberger 1993: 98. 
86 Hannah Arendt im Gespräch mit Hans Dichgans, Arnold Gehlen und Werner Maiho­

fer in: Reif (Hg.) 1976: 94. 
87 Crouch 2008: 8f. >>Wenn das Wort >Demokratie< einen Sinn hat«, schreibt überein­

stimmend Günther Anders (2003: 100), »dann gerade den, daß wir das Recht und 
die Pflicht haben, über die Angelegenheiten der >res publica< mitzuentscheiden, al­
so über solche, die jenseits unserer beruflichen Kompetenz liegen und uns nicht als 
Spezialisten angehen, sondern als Bürger oder Menschen.« 

88 Vgl. dazu Guggenberger 1993: 116 bzw. Mouffe 2007. 
89 Arendt 2002a: 71. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


464 Die Weft als Vernichtungslager 

der politischen Öffentlichkeit wird Pluralität, die Vielfalt möglicher Standpunkte, 
praktisch erfahrbar. Pluralität und Pluralismus aber, das heißt die Anwesenheit 
Anderer sowie anderer Meinungen, scheint die beste Versicherung gegen die 
Versuchung unmoralischen Handeins zu sein, wie Wolfgang Heuer im Anschluss 
an Harrnah Arendt betont: 

>>Wo die Pluralität der Menschen eingeschränkt oder beseitigt wird, schwindet die 
Welt zwischen ihnen, das heißt: die Wirklichkeit und die Möglichkeit der Orientie­
rung. [ ... ] Wo sie schwindet, findet ein folgenreicher Verlust auf mehreren Ebenen 
statt: es schwindet die Wirklichkeit zwischen den Menschen; es schwindet damit 
die Freiheit; es tritt an die Stelle der Gemeinsamkeit die Einsamkeit, oder in ihrer 
extremen Form die Verlassenheit; es tritt an die Stelle des Sprechens die Stummheit; 
es tritt an die Stelle des Nachdenkens die Gedankenlosigkeit und schließlich an 
die Stelle des Sinns die Zwangsläufigkeit der Logik. Der Verlust der Pluralität führt 
also zur Auflösung der Beziehungen und zu Gewalt sowohl im Handeln als auch im 
Denken.«90 

Weltweit hat sich in vielen demokratischen Regierungsvierteln inzwischenjedoch 
eine Ideologie etabliert, die Pluralität als Hindernis begreift und jeden Neuan­
fang, »der nicht die identische Reproduktion des Bestehenden beinhaltet, [.] in 
den Status der Utopie relegiert<<,91 wie Oliver Marchart kritisiert. Seit Margaret 
Thatchers »There is no alternative« ist der >>Sound des Sachzwangs«92 in allen 
Parteien zur politischen Sphärenmusik avanciert, in Deutschland zuletzt beson­
ders kontrastreich vernehmbar unter Bundeskanzler Gerhard Sehröder (SPD), der 
seine Sozialstaatsreformen (vulgo: >>Hartz I-IV«) als alternativlos rubrizierte und 
damit nicht nur seinen innerparteilich umstrittenen Vorhaben zum Durchbruch 
verhalf, sondern zugleich ein politisches Essential, das Denken in Alternativen, 
vorübergehend suspendierte - mit schwerwiegenden Folgen für die politische 
Identität und Kultur seiner Partei und der politischen Kultur allgemein: >>In der 
Modernität der Zukunftsgestalter kommt die Möglichkeit einer ganz anderen, 
eben oppositionellen Wahrheit und Wirklichkeit nicht mehr vor. Für die moder­
nen Zukunftsarchitekten existiert allein eine Realität.«93 

Freundschaft 
In ihren politischen Schriften skizziert Harrnah Arendt ein Gegenmodell sowohl 
zu den durch und durch anti-pluralistischen Totalitarismen als auch zu den post­
demokratisch ausgehöhlten Gesellschaften des Westens, das auf der Idee der 
Freundschaft als Keimzelle gelebter Pluralität aufruht. Zwischen Freunden, so 
Arendt, spiele sichjener Dialog ab, dem es wie der sokratischen Mäeutik nicht um 
Ergebnisse gehe, der keiner Schlussfolgerung bedürfe, um sinnvoll zu sein. Freund­
schaft besteht für Arendt wesentlich in dieser Form des Miteinander-Redens über 
das, was den Freunden gemeinsam ist beziehungsweise >>was zwischen ihnen 

90 Heuer 2006a: 18. 
91 Marchart 2006: 36. 
92 So der Titel eines Readers (Blätter für deutsche und internationale Politik (Hg.) 

2006) sowie des darin enthaltenen Beitrags von Stefan Kaufmann. 
93 Walter 2008: 253. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 465 

liegt«, 94 kurz: ihre gemeinsame Welt. Freundschaft hebt die permanente Differen­
zierung und Abgrenzung von Menschen in agonalen Gesellschaften, ganz gleich, 
ob antiker oder moderner Provenienz, zu einer Gemeinschaft von Gleichen auf. 
Sie ist der Ursprung des Wirklichkeitssinns und das Heilmittel gegen die maligne 
Seite der Konkurrenz. Denn indem ich mich den Ansichten der Freunde- im dop­
pelten Sinn: dem »Wer-einer-ist« und dem Blick des Anderen auf die gemeinsame 
Welt- öffne, erschließe ich mir erst die volle Wirklichkeit, die in der Vielzahl 
unterschiedlicher Perspektiven gründet: 

»Das politische Element in der Freundschaft besteht darin, daß in dem wahrheits­
liebenden Dialog jeder der Freunde die der Meinung des anderen innewohnende 
Wahrheit verstehen kann. Ein Freund versteht seinen Freund mehr als eine Person, 
weil er versteht, wie und in welch spezifischer Artikuliertheit die gemeinsame Welt 
dem anderen erscheint, während er als eine Person für alle Zeiten ungleich oder 
verschieden ist. Diese Art des Verstehens- die Welt (wie wir heute ziemlich platt 
sagen) vom Standpunkt des anderen Gefährten- ist die politische Art der Einsicht 
par excellence.«95 

Soll diese Art des Verstehens und, wie Arendt schreibt, »dadurch inspiriertes Han­
deln«, politisch werden, gilt es Voraussetzungen zu schaffen, die es jedem Bürger 
ermöglichen, »ausreichend deutlich vernehmbar zu sein, um seine Meinung in 
ihrer Wahrhaftigkeit zu zeigen und deshalb seine Mitbürger zu verstehen.<<96 

Es liegt nahe, in diesem Zusammenhang, das heißt in der Frage der politischen 
Organisation von Öffentlichkeit, an die von Arendt immer wieder gedanklich 
aufgesuchte Polis zu denken, den antiken Geburtsort ihres Begriffs des Politi­
schen. Doch wird die Polis bei Arendt weder rehabilitiert noch wiederbelebt.97 

Das Gegenteil ist der Fall: Die grundsätzliche Aporie des Handelns, seine Ver-

94 Arendt 1993b: 386. 
95 Ebd.: 387. Die Übersetzung Wolfgang Heuers ist hier missverständlich. Der Satz, 

der bei Heuer (1990: 83f.) mit >>Ein Freund ... « beginnt, lautet im amerikanischen 
Original so: >>More than his friend as a person, one friend understands how and in 
what specific articulateness the common world appears to the other, who as a person 
is forever unequal or different.« Als Übersetzung böte sich etwa an: >>Ein Freund 
versteht den Freund nicht so sehr als (individuelle) Person. Er versteht vielmehr, 
wie und in welcher spezifischen Artikuliertheit die gemeinsame Welt dem anderen 
erscheint, der als Person für immer ungleich oder verschieden ist.« 

96 Arendt 1993b: 388. 
97 So Ludz 1993: 157 und Wild 2006: 89. Ingeborg Nordmann (1994: 98) zufolge kann 

die Polis >>Weder Modell noch regulative Idee sein. Arendts Projekt arbeitet nicht an 
einerneuen Grundlegung von Politik, sondern gegen das herrschende Verständnis 
von Politik. Eine unmittelbare Anwendung der Werte der Polis würde sich dem 
gegenwärtigen Politikverständnis amalgamieren. Das läßt sich am Beispiel der >Per­
vertierung des agonalen Prinzips< von der Fähigkeit des öffentlichen Überzeugens 
zur erbarmungslosen Konkurrenz zeigen.<< Die Polis sei bei Arendt eine Art >>Denk­
bruchstück<<, von der eine irritierende Wirkung >>auf gängige Vorstellungen und 
institutionalisierte Denkordnungen<< ausgehen könne (ebd.: 99). Es istjedoch falsch, 
wie Seyla Benhabib (1988: 125) zu Recht betont, >>Arendt als eine rückwärtsgewand­
te Denkerin der Nostalgie für die verlorene polis zu lesen.« Selbst Ottfried Höffe 
(1993: 16), der Arendt einen >>verklärenden Blick<< auf die Polis attestiert, stellt fest: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


466 Die Weft als Vernichtungslager 

selbständigung zu unkontrollierbaren Kettenreaktion, lässt sich laut Arendt nicht 
einfach durch die Begrenzung der Zahl der Handelnden auflösen. Gerade die Polis 
mit ihrer rigiden Begrenzung, nach außen gegen andere Poleis und nach innen 
durch die exklusive Verbindung von Handlungskompetenz mit dem Bürgerrecht, 
sei dazu nicht in der Lage gewesen. Vielmehr scheint es Arendt, »als wirke sich 
die dem Handeln eigene Maßlosigkeit desto intensiver aus, je mehr man ver­
sucht, seinen Spielraum einzuengen.<<98 Wenn aber, wie Arendt meint, moderne 
Massengesellschaften das eigentlich Menschliche zum Verschwinden bringen, 
obwohl beziehungsweise gerade weil sie das Überleben einer immensen Zahl von 
Menschen effektiv sichern,99 dann wird die Frage nach den Spielräumen des Han­
deins virulent. Wie groß dürfen Gesellschaften oder ein politische Gemeinwesen 
sein, in denen es menschlich zugehen soll? Welche (Herrschafts-)Form sollten sie 
annehmen? 

4.4 Weltlager-Makropolitik: Räterepublik­

Ökodiktatur- Makropolis 

Hannah Arendt zufolge beginnt das Prinzip der Zentralisierung »angesichts der 
Massenhaftigkeit der Gesellschaft in den Großstaaten sowohl wirtschaftlich wie 
politisch deutlich zu versagen<<. So führe die Monopolisierung der Macht »Zur 
Austrocknung oder zum Versickern aller lokalen Machtquellen des Landes<<.100 

Außerdem entwickelten >>[g]roße Anhäufungen von Menschen [.] eine nahezu 
automatische Tendenz zu despotischen Herrschaftsformen<<.101 Auf diese Weise 
könne Überbevölkerung auch in Demokratien zu totalitären Auswüchsen füh­
ren. Moderne und sich modernisierende Staaten, die meinen, ihre Bevölkerung 
>>homogenisieren<< zu müssen, entstehen ständig neu. Infolgedessen perpetuiert 
sich das bereits von Arendt thematisierte Flüchtlingsproblem und die Frage der 
Grenzen staatlicher Souveränität. Auch ökonomisch gerät das Gemeinwesen qua 
Globalisierung immer stärker unter Druck. >>Dem Nationalstaat<<, stellt Jürgen 
Habermas fest, >>bleiben immer weniger Optionen.<< Selbst größere politische 
Einheiten wie die Europäische Union ändern nichts am >>Modus der Standortkon­
kurrenz als solcher.<<102 So gehen, wie Hans Jonas übereinstimmend konstatiert, 
die eigentlichen Gefahren und politischen Herausforderungen der Gegenwart 

>>Es versteht sich von selbst, daß sie nicht verteidigt, was offensichtlich überholt und 
kritikwürdig ist: die Sklaverei und die der Frau fehlende Gleichberechtigung.<< Ganz 
abgesehen davon, dass das, was die Griechen unter Politik verstanden, nämlich »den 
ständigen, gefährlichen, geld- und kräftezehrenden Einsatz im Dienste ihrer Stadt<<, 
einem »an Repräsentation und Dienstleistung gewöhnten Westeuropäer<< wohl wie 
>>diktatorische Anmaßung<< (Adam 2008: 171) vorkommen muss. 

98 Arendt 2002a: 237. 
99 Vgl. ebd.: 58. 
100 Arendt 2005c: 84. 
101 Arendt 2002a: 55. 
102 Habermas 2003b: 217, 219. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 467 

»von der Überdimensionierung der naturwissenschaftlich-technisch-industriellen 
Zivilisation [aus] .«103 Die zentralen Probleme der Welt, pflichtetHannah Arendt 
bei, »sind heute die politische Organisation von Massengesellschaften und die 
politische Integration technischer Macht.<<104 

Re-Polisierung II 
Die Frage der Größe und Komplexität einer Gesellschaft und ihrer Institutionen 
hat eine eminent ethische Dimension. Die Gefahr der moralischen Indifferenz 
gegenüber Geschehnissen, die der eigenen Erfahrungswelt entzogen, von ihr 
isoliert und entsprechend präpariert sind, »hängt mit der Tendenz der heutigen 
Industriegesellschaft zusammen, zwischenmenschliche Distanz so weit zu ver­
größern, daß moralische Verantwortung und Kontrolle nicht mehr greifen<<, so 
Zygmunt Bauman.105 

In diesem Zusammenhang gewinnt das Konzept der Re-Polisierung weiterrei­
chende politische Bedeutung. Die Verhältnisse antiker Poleis lassen sich zwar 
nicht auf die Spätmoderne übertragen. Die weltweite Restauration fragmentier­
ter Männer-Bürgergesellschaften auf Sklavenhalterbasis ist gewiss kein Rezept 
der Zukunft. Aber wie, so muss man sich angesichts der Selbsterfahrungen der 
Moderne dennoch fragen, wenn nicht durch eine Re-Dimensionierung lebenswelt­
licher Strukturen, ist dem vom entfesselten Pandynatos-Prinzip angetriebenen 
Castrifizierungsprozess der Welt und damit der A-Moralisierung moderner Ge­
sellschaften künftig entgegenzuwirken? Ist die Vorstellung einer strukturellen 
Re-Polisierung, wie immer diese in ihrer selbstverständlichen Abgrenzung zur 
antiken Polis auch aussehen mag, angesichts einer scheinbar unentwirrbar ver­
flochtenen globalisierten Welt naiv?106 Wenn Moral beziehungsweise wenn das 
gute Leben tatsächlich unlösbar an Nähe geknüpft ist, dann muss der Aristote­
lische Gedanke, ein lebendiges Gemeinwesen müsse von angemessener Größe 
sein, 107 neu gedacht werden. Wahrscheinlich folgt daraus nichts, was antiken 

103 Jonas 1987a: 251. 
104 Arendt 2000b: 257. >>Mir scheint«, so formuliert Ralf Dahrendorf (1980: 14f.), der 

sich immer wieder auf Arendt bezogen hat, >>dass die Rekonstruktion des sozialen 
Lebens der Menschen das zentrale Thema der Gesellschaftsentwicklung der nächsten 
Jahrzehnte sein muss.« 

105 Bauman 2002a: 207. 
106 Zygmunt Bauman (ebd.: 126) zufolge waren sozial autarke Kleingebilde in der 

Geschichte zwar häufig Opfer kriegerischer Gewalt und von Plünderungen, »ruhten 
aber so sehr in sich selbst, daß sie den Zerfall der übergeordneten sozialen Ordnung 
verkrafteten." 

107 Vgl. Politik VII.4, 1325b33-1326b25 bzw. 1981: 245-248. Platon (Gesetze V, 737d 
bis 738a bzw. Platon 1988, Bd. VII: 159f.) schlug einst die konkrete Zahl von 
5040 männlichen Bürgern vor. Aristoteles (Politik VII.4, 1326b22-25; zitiert nach 
Aristoteles 1983: 247f.) enthält sich einer konkreten Größenangabe und bilanziert 
seine Überlegungen wie folgt: >>O~AOV to[vuv W<; out6<; tan 1TOAEW<; öpo<; äpwto<;, 
~ flEYL<Jtfl tou n\~8ou<; imepßo\~ npo<; aun'tpKnav (w~<; euauvo1Tto<;. Ilepl f.!EV ouv 
f.!Eyt8ou<; no\ew<; cStwpla8w tov tp6nov toutov." (>>So ist denn die beste Definition 
für die Grenze der zulässigen Größe eines Staates offenbar die: das höchste Bevöl­
kerungsmaß, bei dem ein selbstgenügsames Leben gewährleistet ist und die Verhältnisse 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


468 Die Weft als Vernichtungslager 

Größenvorstellungen auch nur annähernd entspräche. Moderne Gesellschaften 
müssen sich allerdings grundsätzlich bewusst sein - oder überhaupt erst bewusst 
machen -, dass historische Extreme wie die Shoah sich wiederholen können und 
möglicherweise sogar müssen, solange die wesentlichen Elemente, Strukturen 
und Prinzipien der Moderne erhalten bleiben und im Prozess fortschreitender 
Castrifizierung weiter ausgebaut werden. 

Aus diesem Grund plädierte Günther Anders für die Zerschlagung großer in­
dustrieller, gesellschaftlicher und politischer Einheiten: >>Was bevorsteht«, und 
damit meinte Anders wohl, was zu tun sei, ist »Dezentralisierung, bzw. Streuung. 
>Streuung< wird morgen die wichtigste politische, ökonomische und militärische 
Kategorie sein. Was >gestreut< werden wird, weil muß, sind Bevölkerungen und 
Industrien. Systematisch wird man deshalb systematische Zentralisierung auflö­
sen und die enormen Agglomerationen in kleinere Entitäten auflösen müssen.«108 

Hannah Arendt fragte darüber hinaus, welche Institutionen sich entwerfen ließen, 
»which will fulfill the function the polis fulfilled for the free citizens of Greece? 
Can we learn to spend our lives in political activity and fill our vacant time with 
public service?«109 Kann es ein »funktionales Äquivalent zur Agora«110 geben? 
Hannah Arendt schwebte eine Art Räterepublik vor, in der Demokratie nicht im 
parlamentarischen, sondern eher im Sinne der antiken Isonomie (siehe Kapitel 
1.2.4.1, S. 244ff.) praktiziert würde.111 Kennzeichen dieses »emeuerte[n] Republi­
kanismus«112 wären am Gemeinwohl orientierte Institutionen und Verfahren, die 
auf jeder Ebene des Gemeinwesens ein größtmögliches Maß an Beteiligung und 
Einspruch gewährleisten, um dadurch sowohl das politische Leben zu erhalten als 
auch das politische Gefüge, und die die jeweiligen Minderheiten vor Mehrheiten 
schützen, die »das Ergebnis vorübergehender Stimmungen«113 sind. 

Iring Petscher zufolge war sich Hannah Arendt bewusst, »dass die von ihr idea­
lisierte Republik nur in relativ kleinen, überschaubaren Gemeinschaften möglich 
ist«, 114 in Bundesrepubliken zum Beispiel. Richard Sennett plädiert im Anschluss 
an Arendt für eine Wiederbelebung der Kommunen als Orte vielfältiger Inter­
aktion und Begegnung.115 Basis einer derart verstandenen Re-Polisierung bar 

übersehbar bleiben.«) 
108 Anders 1982: 274f. Anders nennt zwei Gründe für die Notwendigkeit der »Streuung«: 

Erstens die höhere Anfälligkeit komplexer Energieversorgungsnetze für Störfälle und 
technische Katastrophen, zweitens die Gefahrdung von Megalopolen im Falle eines 
Atomkriegs: »Die Reaktion auf die Enormität möglicher Waffenwirkung [ . . . ] muß 
in einer systematischen De-Enonnisierung der Ziele bestehen, in einer systematischen 
Dezentralisierung der Bevölkerungen und Industrien, also in einer Verkleinerung 
oder Auflösung der Monsterstädte.« (ebd.: 275) 

109 Arendt 1966: 219. 
no KaUscheuer 1997: 137. 
1ll Vgl. ausführlich Arendt 1965. 
ll2 Bluhm 1998: 993. 
ll 3 Hannah Arendt im Gespräch mit Hans Dichgans, Arnold Gehlen und Werner Maiho­

fer in: Reif (Hg.) 1976: 74. 
ll4 Petscher 2007: 94. 
ns Vgl. Sennett 1997. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 469 

jeder Polis-Seligkeit wäre jedoch zweifellos eine aller politischen Reorganisation 
vorausliegende Reformulierung der Eigentumsfrage. In den entwickelten Indus­
triegesellschaften verfügen nur noch überschaubare Mehrheiten über genügend 
Privateigentum, um selbständig existieren zu können. Immer mehr Menschen 
sind von staatlicher Fürsorge abhängig. Wer sich jedoch dem hellen Licht der 
Öffentlichkeit aussetzen und im Konzert der Stimmen zu Gehör kommen soll, 
braucht Mut, wie Harrnah Arendt betont. Und dies nicht, weil es in der Politik 
besonders gefahrlieh zuginge, »sondern weil in ihr die Sorge um das Leben seine 
Gültigkeit verloren hat. Der Mut befreit von der Sorge um das Leben für die 
Freiheit der Welt.«116 Das heißt umgekehrt, nur wer sich dem Leben nicht (mehr) 
in Sorge hingeben muss, ist in der Lage, sich dem Streit über die gemeinsame 
Gestaltung der Welt auszusetzen. Harrnah Arendt war deshalb der Meinung, 

»daß unter den gegebenen Verhältnissen eine unserer allergrößten Aufgaben darin 
besteht, Eigentum zu erhalten. [ ... ] Wir werden von allen Seiten enteignet, sei 
es nun durch Inflation, durch Steuern oder durch ganz brutale Enteignung. Wie 
man nun Eigentumsbildung durch Erhaltung des Eigentums unter den doch in 
vieler Hinsicht sehr mörderischen Produktionsverhältnissen der Moderne fördern 
kann, das scheint mir eine viel unmittelbarere Sorge zu sein [als das Schicksal des 
Parteiensystems; C.D.]«.u? 

Elitenherrschaft und Diktatur 
Darüber hinaus lässt sich fragen, ob die von Anders und Arendt avisierte »Streu­
ung« und Re-Polisierung der globalisierten Welt tatsächlich die einzige Alternati­
ve zum gegenwärtigen Entwicklungspfad ist. Schon Günther Anders räumte ein, 
dass die geforderte Dezentralisierung paradoxerweise nur zentral geplant und 
durchgeführt werden könne, »eine enorme administrative Aufgabe, die von totali­
tären Staaten vermutlich ungleich >besser< durchgeführt werden kann als von den 
Staaten der westlichen Welt; oder eine Aufgabe, die die Totalisierung der noch 
nicht totalitären Staaten erforderte [ ... ] .<<118 Harrnah Arendt hätte diese provoka­
tive Überlegung zurückgewiesen, ebenso wie Hans Jonas' modernisierte Variante 
der Platonschen Idee der Philosophenherrschaft, jedenfalls sofern darunter eine 
Expertenregierung zu verstehen wäre. Man müsse diese Idee jedoch, so Jonas, 
»ganz ernsthaft und sogar ohne Angst vor eventueller Beeinträchtigung rein ega­
litärer, demokratisch-parlamentarischer Methoden in Angriff nehmen<<. 119 Eine 
egalitäre Demokratie >>im modernen Sinne<< hatte aber selbst Arendt nicht vor 
Augen, als sie mit Hilfe der Griechen über die Revitalisierung des Politischen 
nachdachte. Ihrem Freiheitsbegriff genügte eine »oligarchisch oder aristokra­
tisch<< beschränkte Sphäre, >>in welcher zum mindesten die Wenigen oder die 
Besten als Gleiche unter Gleichen miteinander umgehen.<< Diese Gleichheit, fügt 

116 Arendt 2000a: 208. 
117 Harrnah Arendt im Gespräch mit Hans Dichgans, Arnold Gehlen und Werner Maiho­

fer in: Reif (Hg.) 1976: 96. 
118 Anders 1982: 276. 
119 Jonas 1985: 298. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


470 Die Weft als Vernichtungslager 

Arendt hinzu, »hat natürlich mit Gerechtigkeit nicht das mindeste zu tun.<<120 

Jedweder Hoffnung auf Abschaffung oder Ersetzung der Politik durch Expertokra­
tien oder gar Diktaturen erteilte Arendt eine harsche Absage, gleichwohl sie auch 
von ihrem Standpunkt aus weder utopisch noch unberechtigt ist, denn Politik 
ist Arendt zufolge nichts Notwendiges. Das von Marx propagierte sozialistische 
Ideal eines staats- beziehungsweise politiklosen Endzustands der Menschheit 
empfand sie nicht als utopisch, sondern schlicht als »grauenhaft.<<121 Trotzdem 
ist die Frage, was die Probleme der technologischen Zivilisation besser bändigt­
ein marktwirtschaftlich verfasstes demokratisches Gemeinwesen, oder eine staat­
lich gelenkte, das heißt wahrhaft politische Ökonomie -, keineswegs einfach zu 
beantworten.122 Das wusste auch Hans Jonas, der wohl darauf hoffte, sich aber 
nicht sicher war, dass beziehungsweise ob die Lösung unserer Probleme auf de­
mokratischem Weg gelänge:123 >>Vielleicht sind die Chancen für eine schließliehe 
(und rechtzeitige) Stabilisierung etwas besser im Sozialismus- wenn er weltweit 
ist und dazu totalitär.<<124 Mehr als ein Drittel von Das Prinzip Verantwortung ist 
der Klärung dieser Vermutung (und der Auseinandersetzung mit dem Utopis­
mus Ernst Blochs) gewidmet.125 Angesichts der immensen Umweltschäden, die 
die stalinistische Planwirtschaft in den ehemaligen Sowjetstaaten hinterlassen 
hat, wird man sich heute um andere Alternativen bemühen müssen, obwohl 
sich die westlichen Demokratien aufgrund des Klimawandels, fortschreitender 
Umweltverschmutzung und Überbevölkerung schneller, als ihnen lieb ist, dazu 
gezwungen sehen könnten, ökodiktatorische Elemente zur Staatsräson zu machen. 
Aus diesem Umstand, aus der Krise des modernen Erfolgsmodells, folgt für die 
Moderne ebenso wie für die Modernisierungstheorie unmittelbar die Notwendig­
keit der Renaissance einer alten, antiken Frage: der Frage nach dem guten Leben. 
Modernisierungstheorie, politische Theorie und Ethik kommen nicht umhin, sich 
intensiv mit ihr zu befassen. Für die Modernisierungstheorie bedeutet das: sie 
muss sich vorurteilslos für die Ethik öffnen. 

120 Arendt 1993a: 40. Hauke Brunkhorst (1994: 352) wirft Arendt aus eben diesem 
Grund »elitären politischen Partikularismus" vor. 

121 Arendt 1993a: 79. 
122 So fragt beispielsweise Jan Ross (2008) in der ZEIT: »In knapp drei Jahren konnte 

China in Peking einen neuen Flughafenterminal hochziehen, angeblich das größte 
Gebäude der Welt- doppelt so groß und halb so teuer wie der ebenfalls gerade fertig 
gewordene TerminalS in London-Heathrow, der fast 20 Jahre in Arbeit war und nach 
seiner Eröffnung gleich erst einmal nicht funktionierte. Ist die Diktatur effizienter als 
unser auf Machtkontrolle basierendes westliches System, besser zum >Durchregieren< 
[ ... ].?<<Ist es am Ende gar »höchst modern?<< Thomas Jahn und Peter Wehling (1993: 
2) konstatieren, »daß die gegenwärtigen demokratischen Regierungssysteme durch 
die Komplexität ökologischer Problem- und Konfliktlagen strukturell überfordert 
werden.<< Das Verhältnis von Demokratie und Ökologie sei prekär, so Jahn und 
Wehling, die außerdem eindrücklich auf die Gefahr der Besetzung ökologischer 
Themen durch rechtsradikale Parteien hinweisen. 

123 Vgl. Jonas 2000. 
124 Jonas 1985: 24. 
125 Vgl. Jonas 1987a: 256-393. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ausblick: Löcher im Zaun? 471 

Makropolis 
Die ethisch-politische Herausforderung der Zukunft wird wahrscheinlich darin be­
stehen, dem versteckten Marktpaternalismus des global siegreichen Kapitalismus 
und der subjektivierten Technik ebenso strikt zu begegnen wie einem autoritären 
staatlichen Ökopaternalismus.126 Das geeignete Mittel dazu könnte, ausgehend 
von Arendts Überlegung, >>daß jede Sache so viele Seiten hat und in so vielen 
Perspektiven erscheinen kann, als Menschen an ihr beteiligt sind<<, 127 ein von 
seiner Anthropozentrik gereinigter Räterepublikanismus in einer egalitären Ma­
kropolis sein, in der auch Tiere, Pflanzen, Ökosysteme und technische Artefakte 
stimmberechtigt sind beziehungsweise advokatorisch vertreten werden.128 Eine 
derartige Idee mag auf den ersten Blick widersprüchlich und utopisch erscheinen. 
Doch laut Günther Anders ist der Mensch das >>wahrhaft utopische[.] Wesen<<, das 
die vorfindliehe Welt nur >>sub specie der Utopie<<,129 das heißt der erst noch zu 
realisierenden Welt anspricht. 

In Die Antiquiertheit des Proletariats gibt Anders ein Streitgespräch zwischen 
ihm selbst und einem vermutlich fiktiven amerikanischen Philosophieprofessor 
>>S.<< wieder, in dem dieser behauptet, der Mensch sei nicht für ein Leben in 
modernen RiesenumweHen gemacht, »Sondern für eines innerhalb eines relativ 
kleinen Umkreises, innerhalb einer relativ kleinen Gruppe; daß allein eine über­
sehaubare Welt, z.B. eine Polis, eine uns >natürliche< Welt ist; eine Welt in der 
wir uns zuhause fühlen, mit der wir uns identifizieren, und mit deren Bürgern 
wir uns solidarisieren könnten. Unseligerweise aber<<, fährt >>S.<< fort, >>Sind wir 
heute dazu verurteilt, in einer (trotz der Tatsache, daß der Globus zum Dorf 
geworden ist) geradezu immensen Umwelt zu leben; in einer Welt, auf die wir 
uns [ . . . ] nicht mehr angemessen einstellen können.<< Günther Anders widerspricht. 
Wenn wir überleben wollten, so müssten wirtrotz unserer >>Regionalizität<< und 
gegen sie lernen, uns >>global zu machen; nein, daß wir die Regionalizität [ ... ] 
abschaffen müssen.<< Zwar weiß Anders um die >>Zähigkeit<< der menschlichen 
Natur, hält sie aber doch für >>modellierbar<<. Mag der Mensch auch von Natur 
aus ein Animal regionale sein, so ist für den negativen Anthropologen Anders die 
Berufung auf das vermeintlich letzte Wort der Natur unzulässig, die These von 
der gleichsam wesenhaften Regionalizität des Menschen >>empörend dumm<<. Der 
Mensch ist kein reines Naturwesen und immer schon in künstlichen, seine >>Natur<< 
übersteigenden Welten zuhause- also ist er auch dazu in der Lage, jedenfalls 
prinzipiell, sich auf deren Höhe zu begeben. >>Zur Verkünstelung unserer Welt 
heute gehört deren Expansion, die nicht aufzuhalten ist<<, schließt Anders. >>Die 
ihr entsprechende >zweite Künstlichkeit< hat nun<< - dies ist das methodologische 
Motto jeder künftigen politischen Theorie und Ethik - >>in einer >Erweiterung der 
Phantasie< zu bestehen.<<130 

126 Vgl. dazu auch Rosa 1999a: 756. 
127 Arendt 1993a: 96. 
128 Vgl. dazu auch Latour 2001a bzw. Balke 2008: 109; Höffe 1993: 28f.; Schulz 2003: 

81. 
129 Anders 1929: 61. 
130 Anders 1992c: 7ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445 - am 14.02.2026, 16:42:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419496.445
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

