
Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne1

Silvia Naef

Die erste Phase der modernen Kunst westlicher Prägung in der arabischen Welt

ist von einem starken Okzidentalismus und von einem Bruch mit der islamischen

Kunst geprägt. Im Rahmen der Modernisierungsbestrebungen sollte sich auch die

Kunstpraxis europäischen Vorbildern angleichen. Es ging um die eigentliche An-

eignung einer Kunstfertigkeit. Die Erkenntnis, dass die islamische Kunst ein we-

sentlicher Bestandteil des modernen, von Künstlern wie Paul Klee oder Henri Ma-

tisse erarbeitetenKunstverständnisseswar, führte arabische Künstler*innen später

zu einerWiederaneignung der islamischen Kunst, ohne dass dies ihreWiederbele-

bung zur Folge gehabt hätte. Ausgehend von denÜberlegungen der Künstler*innen

derHurufiyya soll hier die komplexe und vielseitige Beziehung zum islamischen Er-

be in der Kunst dargestellt werden, die weder als Antiokzidentalismus noch als na-

tivistischer Okzidentalismus verstanden werden kann. So war für die libanesische

Künstlerin Etel Adnan (1925–2021)2 die Entdeckung Paul Klees ein entscheidender

Moment:

»Als ich in den frühen 1960er Jahren zu malen anfing, war der Maler, der mich am

meisten beeindruckte, Paul Klee. Ich war sofort gefangen. […]Wie bei jeder ersten

Liebe schuf diese Leidenschaft eine Schärfe der Beobachtung, an die ich mich als

ständige Offenbarung erinnere. Es war, als wäre jede Linie vor meinen eigenen

Augen gezeichnet worden.« (Adnan 2018: 73)3

1 Ein Teil dieses Textes ist bereits auf Englisch erschienen (Naef 2019: 217–230). Der Wieder-

abdruck in deutscher Sprache erfolgt mit freundlicher Genehmigung von Birgit Mersmann.

2 Bemerkung zur Umschrift arabischer Personennamen und Termini: Bei bekannten Künst-

ler*innen wird die gängige Schreibart benutzt, wie auch bei geläufigen Begriffen. In allen

anderen Fällen wurde nach den im Deutschen üblichen wissenschaftlichen Umschriftregeln

der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (DMG) transkribiert.

3 Übersetzung aus dem Englischen von Silvia Naef.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Abb. 1 Paul Klee, (im Stil v Kairouan, ins gemässigte übertragen),

1914, Aquarell und Bleistift auf Papier.

Für Adnan war Paul Klee aus zwei Gründen fundamental im Aufbau ihres eige-

nen Kunstverständnisses:

• Weil für ihn Schreiben und Zeichnen verwandt waren, denn beide müssen ein

Gleichgewicht zwischen Regeln und Spontaneität finden.

• Weil es die Formen der arabischenArchitekturwaren, die erwährend seiner Tu-

nesienreise entdeckte; sie erlaubten esKlee,die in derEntwicklung seinerKunst

bereits vorhandenen Ansätze als Grundelemente seiner Kompositionen auszu-

bauen.

• Paul Klee ist nicht nur für Etel Adnan ein wesentlicher Künstler, sondern wird

gerne als einer der westlichen Künstler zitiert, die einen Einfluss auf die mo-

derne arabische Kunst hatten, in dem er einerseits mit Zeichen bzw. Schrift-

zeichen experimentierte, andererseitsmit der Geometrie der Architektur arabi-

scher Städte. So nennt Nizar Salim in seinem Buch zur zeitgenössischen Kunst

im IrakKlee nebenHenriMatisse als einenderKünstler, die vonder islamischen

Kunst und Kalligrafie inspiriert waren (Salim 1977: 25f.).

• AufKleeberufen sichu.a.dieKünstler*innenderHurufiyya, jenesKunststils,der

sich der Buchstaben des arabischenAlphabets als Grundelemente einer Kompo-

sition bedient, um damit der modernen Kunst, die sich anfänglich nach westli-

chen Vorbildern richtete, einen arabischen Anstrich zu verleihen. Die Bezeich-

nung »Hurufiyya« ist vomarabischen ḥurūf abgeleitet,was »Buchstaben« bedeu-

tet. Aber auch andere westliche Künstler*innen und Kunstrichtungen spielten

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 241

gerade in derHurufiyya, der einzigen gesamtarabischenKunstströmung des 20.

Jahrhunderts, eine zentrale Rolle.

Abb. 2 Etel Adnan,Die vier Jahreszeiten 4,

2017.

Zuerst soll hier kurz die Entwicklung der modernen Kunst in der arabischen

Welt dargestelltwerden,umdanachaufdasWerkunddie theoretischenAusführun-

gen eines der wichtigsten irakischen Künstler und Denker, Shakir Hassan Al Said,

im Detail einzugehen, denn auf ihn sind die theoretischen Grundlagen der Huru-

fiyya zurückzuführen.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Moderne Kunst/islamische Kunst

In der arabischenWelt lässt sich die Geschichte der modernen Kunst (al-fann al-ḥa-

dīt), ein Begriff, mit dem wir Kunst in der westlichen Modalität im Gegensatz zur

islamischen Kunst meinen, grob in drei Perioden unterteilen, die parallel zu politi-

schen und sozialen Veränderungen verlaufen:

1. Eine Periode der Adoption der Kunst in ihrer westlichen Modalität (vom Ende

des 19. Jahrhunderts bis in die späten 1940er Jahre). Es ist die Periode der Nahḍa

(Renaissance), als die arabischenEliten imZugederModernisierungbegannen,sich

westliches Denken sowie intellektuelle und künstlerische Praktiken anzueignen.

2. Eine Periode derAdaptation, d.h. der Anpassung dieser neu adoptierten Kunst

westlicher Prägung an die tradierten Formen des visuellen Ausdrucks der Region

(Ende der 1940er Jahre bis 1991). Sie ist zeitgleich mit der Bildung postkolonialer,

unabhängiger Staaten, die den Aufbau neuer nationalen Identitäten erstrebten.

3. Seit 1991 kann man von Globalisierung sprechen, denn ein Teil der Kunstpro-

duktion der Region begann globalen Kriterien zu folgen und sich der Ausdrucks-

formen der zeitgenössischen Kunst zu bedienen. 1991 ist zudem das Jahr des Golf-

krieges, in dem der panarabische Nationalismus seinen letzten kräftigen Ausdruck

fand: Mit dem Zerfall dieser Ideologie wurde die Identitätsfrage auch im kulturel-

len Bereich zweitrangig. Im Westen beginnt sich die ehemals ausschließlich west-

lich ausgerichtete internationale Kunstszene für nicht-westliche Kunstproduktio-

nen zu öffnen. Diese Neuausrichtung ist symbolisch repräsentiert durch die Pari-

ser Ausstellung Magiciens de la terre, die 1989 zum ersten Mal Kunstschaffende aus

der »Dritten Welt« in einem prestigeträchtigen Museum wie dem Centre Georges

Pompidou zeigte (Magiciens de la terre 1989).4

Moderne Kunst in der arabischen Welt entstand somit nicht aus der »islami-

schen Kunst« und ist unbedingt von dieser zu unterscheiden (vgl. Naef 2009), son-

dern war ein Produkt des Modernisierungsprozesses, der ab dem 19. Jahrhundert

einsetzte. Der Begriff »islamische Kunst« ist ein westliches Konstrukt, das im aus-

gehenden 19. Jahrhundert entsteht. Er hat sich trotz Kritik in derWissenschaft ein-

gebürgert,umArtefakte vom7.bis zum18. Jahrhundert in einerRegion,die sich von

Spanien bis Indien erstreckt, zu klassifizieren; Afrika oder Südostasien sind meis-

tens nicht darin eingeschlossen. Der Begriff wird, obwohl nicht aus ihr stammend,

auch in der islamischenWelt selbst gebraucht, und zwar vor allemdort,wowichtige

Sammlungen islamischer Kunst entstanden sind wie diejenige des 2008 eröffneten

4 Zum 25. Jahrestag kam das Centre Pompidou mit einer kleinen Ausstellung auf das Thema

zurück (vgl. Cohen-Solal/Martin 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 243

Museum of Islamic Art (MIA) in Doha, Katar,5 oder die des seit 1998 bestehenden

Islamic Arts MuseumMalaysia (IAMM) in Kuala Lumpur.6

Islamische Kunst umfasst Objekte, die anders als in der westlichen Kunst seit

der Renaissance nicht als Kunst-, sondern als Alltagsgegenstände hergestellt wur-

den, obwohl sie eindeutig ästhetischen Anforderungen genügen sollten. Es handelt

sich um Artefakte, die »vor dem Zeitalter der Kunst« (Belting 1990) erzeugt wor-

den sind. Sie waren an bestimmte Techniken und Praktiken gebunden, die durch

die im 19. Jahrhundert einsetzende Modernisierung, die u.a. industrielle Produkte

und den Buchdruck einführte, allmählich verschwanden (vgl. Vernoit 2006; Strauss

2003).Modernisierung bedeutete aber auch Übernahme westlicher Gedankenkate-

gorien und kulturellerWerte.Wie Ernst H. Gombrich in Kunst und Fortschritt zeigte,

begannman im 19. Jahrhundert in Annäherung an die Naturwissenschaft die Kunst

an einem »Fortschrittsschema« zu messen (Gombrich 1978: 100). Islamische Kunst,

die abstrahierend und schematisierend war, stand in dieser Betrachtungsweise auf

einerniedrigerenStufederEntwicklungmenschlicherKreativität.DiesesVerständ-

nis wurde auch von denmodernisierenden Eliten des Nahen Ostens übernommen,

die in der islamischen Kunst eine »Nicht-Kunst«, oder im besten Fall eine ange-

wandte Kunst sahen.Wie im technischen und wissenschaftlichen Bereich, bestand

auch in der Kunst ein »Aufholungsbedürfnis« (Naef 2003).Durch die Gründung von

Kunstschulen, in welchen westliche Kunst unterrichtet wurde (Istanbul 1883, Kairo

1908,Teheran 1911), sollteAbhilfe geschaffenwerden.EinigeStudent*innenkonnten

sich dank Stipendien in Europa weiterbilden. Die neue Kunstform wurde bewusst

von staatlicher Seite oder von einflussreichen Privaten gefördert und schlichtweg

als Kunst bezeichnet; die ersten Künstler*innen werden in der arabischen Kunst-

geschichte »Pioniere« (ruwwād) genannt, so sehr wurde ihre Praxis als etwas Neues

und sich klar von der islamischen Kunst Unterscheidendes wahrgenommen (Naef

1996: 13). Anders jedoch als etwa in Vietnam,wo die École des Beaux-Arts d’Indochi-

ne von der französischen Kolonialverwaltung mit dem Zweck eröffnet wurde, aus

dem Handwerk eine künstlerische Tätigkeit zu machen (Taylor 1997: 4–6), kam der

Impuls im Nahen Osten von den örtlichen Eliten.

Künstler*innen der Generation der Adoption europäischer Kunst sahen sich als

Bahnbrechende, die völligesNeuland betraten. So bezeichnete der libanesischeMa-

ler Moustafa Farroukh (1901–1957) seine seit der Kindheit sich ausdrückende Bega-

bung fürs Zeichnen und Malen als eine Art Wunder (Sadek 2006: 66), da er aus ei-

nem Land kam, in welchem es »keinerlei künstlerische Anregungen gab« (Farroukh

1986: 109). Obwohl er nach einer Reise nach Andalusien die Alhambra in Granada

als »Akropolis der Araber« (Farroukh 1982: 100) bezeichnete, diente ihm diese nur

5 www.mia.org.qa/en/ [letzter Zugriff am 14.7.2022].

6 https://www.iamm.org.my/ [letzter Zugriff am 14.7.2022].

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/


244 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

als Legitimierung seiner künstlerischen Tätigkeit, in dem sie bewies, dass die Ara-

ber fähig waren, Meisterwerke zu produzieren. Seine Kunstproduktion, figürlich

und durchaus akademisch, richtete sich jedoch nicht danach (vgl. Naef 2014). Auch

hatte Farroukh für einen modernen Künstler wie Matisse, für welchen islamische

Kunst ein wichtiges Element seiner Inspiration war, nichts übrig: wie Pablo Picasso

und Raoul Dufy zählte er ihn zu den »Zerstörern der Kunst« (Farroukh 1986: 129).

Ein anderer Pionier, der Ägypter Mohamed Naghi (1888–1956), der erste einheimi-

sche Leiter der 1908 gegründeten Kairoer Kunstschule, verzweifelte ob der »künst-

lerische[n]Unfähigkeit des Fellahen« undmeinte, dass es »keine spontane Fellahen-

Kunst« gäbe (Naghi 1988: 47).7

Künstler*innen der Pionier-Generation wollten sich die westliche Kunst aneig-

nen und beweisen, dass sie echte Künstler*innen im westlichen Sinn sein konn-

ten; islamische Kunst oder einheimisches Handwerk interessierte sie nur in selte-

nen Fällen. Bemerkenswert ist, dass der einzige Künstler, der sich in einer der is-

lamischen Kunst eigenen Gattung ausdrückte, der Miniaturmalerei, aus Algerien

stammte, welches damals unter französischer Kolonialherrschaft stand und poli-

tisch Teil des französischenMutterlandes war. In einem Land, in welchem diese nie

existiert hatte, erfand Mohammed Racim (1896–1975) eine osmanisch anmutende

undmit perspektivischen Elementen angereicherte Miniaturmalerei.

Abb. 3 Mohammed Racim, Titel unbekannt, 1942.

7 Übersetzung aus dem Französischen von Silvia Naef.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 245

Gerade imalgerischenKontext könntemandieseNeuerung als »orientalistisch«

definieren, und zwar in dem Sinne, dass sie einer orientalistischen Vision dessen

entsprach,was für die Franzosen den »Geist« des algerischen Volks ausmachte. Aus

diesem Grunde durfte Racim als einziger muslimischer Algerier in der Kolonialzeit

an der École des Beaux-Arts in Algiers unterrichten. Diese »orientalistische« Be-

trachtungsweise setzte sich nach der Unabhängigkeit fort, und Racimwird seitdem

als Nationalkünstler gefeiert.8

Die »Arabisierung« der modernen Kunst

Nach dem Zweiten Weltkrieg änderte sich die Einstellung zur Definition moder-

ner Kunst. Verschiedene Faktoren trugen dazu bei. Die meisten Länder der Regi-

on erreichten ihre Unabhängigkeit, und die kürzlich geschaffenen Staaten wollten

neue nationale Identitäten aufbauen.Diese Identitäten sollten »arabisch« sein, d.h.

sie sollten in der Tradition verwurzelt und gleichzeitig modern, mit internationa-

len kulturellen Standards kompatibel sein. Zudem erkannte und integrierte eine

neue Generation von Künstlern*innen die wichtigen Umwälzungen, die sich in der

westlichen Kunst seit Beginn des 20. Jahrhunderts vollzogen hatten, nämlich die

Infragestellung oder vollständige Aufgabe der von der Renaissance geerbtenmime-

tischen Traditionen. Außereuropäische Kunstpraktiken, wie die japanische, afrika-

nische oder islamische,warenderAusgangspunkt für dieseNeugründunggewesen.

In der arabischenWelt, wo die Unabhängigkeiten die Notwendigkeit einer Neufor-

mulierung kultureller Identitäten geschaffen hatten, führte die Rolle, die außereu-

ropäische Kunst bei der Neudefinition der Kunst imWesten gespielt hatte, zu einer

positiven Neubewertung derselben lokalen Traditionen, die von der vorhergehen-

den Generation der Pionier*innen als rückständig angesehen worden waren. Diese

Traditionen wurden nun als ein Schlüsselelement wahrgenommen, das es ermög-

lichte, eine Modernität zu schaffen, die ihren Standort in der arabischen Welt klar

zum Ausdruck bringen würde. Das Manifest einer der ersten Gruppen moderner

Künstler im Irak, die Bagdader Gruppe für moderne Kunst (Ǧamā’at Baġdād li-l-

fann al-ḥadīt), drückte dies 1951 so aus:

»Einerseits müssen wir uns der aktuellen Stile bewusst sein, und andererseits

müssen wir diejenigen Elemente erfassen, mit denen wir unsere Arbeit berei-

chern werden. Dabei müssen wir sowohl die fremden Stilrichtungen verstehen,

wie auch ein Bewusstsein für den lokalen Charakter entwickeln. Dieser Charakter

8 Ganz ähnlich wie in Vietnam, wo die ersten Künstler, die in westlicher Manier arbeiteten, als

nationale Künstler angesehen werden (vgl. Taylor 1997: 29–32).

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

– den die meisten von uns heute ignorieren – wird es uns ermöglichen, mit ande-

ren Kunstströmungen im universellen Bereich des Denkens zu konkurrieren.« (Al

Said 1973: 27)9

Darüber hinaus hob das Manifest, das als einer der wichtigsten Grundlagentexte

desModernismus in der arabischenWelt betrachtet werden kann, die Arbeit zweier

Künstler hervor, von denen der eine für die »fremden Stile« stand und der ande-

re für den lokalen Charakter (aš-šaḫṣiyya al-maḥalliyya). Picasso, der im Text als der

wichtigste moderne Künstler definiert wird, konnte seine Kunst auf der Grundla-

ge der frühiberischen und der afrikanischen Kunst aufbauen und bezog sich damit

auf Praktiken, die sehr weit entfernt waren vom Kunstverständnis, das in Europa

seit der Renaissance galt. Die Figur, die den lokalen Charakter symbolisierte, war

Yaḥyā al-Wāsiṭī, einMiniaturenmaler des 13. Jahrhunderts, der für seine Illustratio-

nen von al-ḤarīrīsMaqāmāt, einem beliebten »Roman« in Reimprosa, bekannt war.

Das Manifest wollte damit nicht suggerieren, dass die irakischen Künstler*innen

auf die islamische Kunst zurückgreifen sollten: Die Funktion von al-Wāsiṭī, der auf

dem Territorium des modernen irakischen Staates, in der Stadt al-Wāsiṭ, geboren

wordenwar, bestand vielmehr darin, dieMalerei als eine Praxis zu legitimieren, die

zur irakischenKultur gehörte –denn diesewar für einige Jahrhunderte verschwun-

denundmusste nurwiederbelebtwerden.DieMalereiwar also nicht ein Import aus

demWesten, sondern Teil des irakischen Kulturerbes.

Diese Prinzipien, die einerseits den lokalen Charakter, den die Kunst im Irak

repräsentieren sollte, und anderseits ihre unbedingte Modernität und Zugehörig-

keit zuden internationalenKunstströmungenausdrücken, solltendieKunst im Irak

(und anderswo in der arabischenWelt) lange Zeit bestimmen. In der Kunst war so-

mit der Begriff der Moderne von demjenigen der Authentizität nicht zu trennen,

wie das in denWerken des Gründers der Bagdader Gruppe für moderne Kunst, Je-

wad Salim, deutlich wird. Salim, der in Rom, Paris und London studiert hatte, war

mehrsprachig und weltoffen und selbst Sohn des Künstlers Muḥammad Salīm, der

in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts irakische Landschaften und Stadtszenen

gemalt hatte. In Jewad Salims Bildern, die ausschließlich figürlich sind, finden sich

formale und farbliche Anspielungen auf lokale handwerkliche Erzeugnisse wie Tep-

piche und Textilien. Ein Grundelement seiner Kompositionen ist die Mondsichel,

ein Symbol, das bereits in der altmesopotamischen Kunst präsent ist und später im

Islam verwendet wurde.Die Farben sind stark und unverdünnt aufgetragen.Die is-

lamische Kunst spielt in SalimsWerken nur eine zweitrangige Rolle: So finden sich

in seinen Bildern »Arabesken«, die von den Wanddekorationen des Kalifenpalastes

in Samarra inspiriert sein könnten.

9 Eine englische Übersetzung dieses Manifests findet sich in Lenssen/Rogers/Shabout 2019:

150f., eine französische in Naef 1996: 238–240.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 247

Die islamische Kunst bzw. von ihr inspirierte Elemente wurden zum Gegen-

stand derÜberlegungen anderer Künstler*innen.Ende der 1940er Jahre formulierte

Madiha Omar (1908–2005) in einem Manifest erstmals die Idee, dass von der isla-

mischenKalligrafieabgeleitete, jedochdermodernenKunst angepasste Formenvon

arabischen Künstlern*innen in ihren Kompositionen eingesetzt werden könnten.

Abb. 4 Madiha Omar,Ohne Titel, 1978.

ZurgleichenZeit begann inParis einanderer Iraker, JamilHamoudi (1924–2003),

der anfänglich mit dem Surrealismus experimentiert hatte, Buchstaben des ara-

bischen Alphabets in seinen abstrakten Kompositionen zu verwenden. Hamoudi

stand damals dem Salon der Réalités Nouvelles nahe, wo er ausstellte, und ent-

wickelte sich in einem Kontext, in dem sich die Abstraktion in Paris allmählich

durchsetzte. Die bereits genannte libanesische Dichterin, Schriftstellerin und

Malerin Etel Adnan entdeckte die plastischen Werte des arabischen Alphabets in

ihrem Bestreben, im Zusammenhang mit dem Unabhängigkeitskrieg in Algerien

in den 1950er und frühen 1960er Jahren nicht auf Französisch, der Sprache des

Kolonisators, zu schreiben. Sie begann, Gedichte bekannter arabischer Dichter auf

japanischen Heften (Leporellos) festzuhalten: Da ihre Erziehung auf Französisch

erfolgt war und sie das Schreiben in Lateinschrift gelernt hatte, war für sie die

Benutzung des arabischen Alphabets eher eine Form des visuellen Ausdrucks, oder,

wie sie es in eigenenWorten formulierte, sie »malte auf Arabisch« (Adnan 1996).

Diese bis dahin sporadischen Verwendungen von Elementen des arabischen Al-

phabets wurden von der Bagdader GruppeDie eineDimension (Al-bu‘d al-wāḥid) 1971

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

in einemManifest theoretisiert. Initiator und Autor des Textes war der Maler, Kri-

tiker und Kunsthistoriker Shakir Hassan Al Said (1926–2004). Im Südirak geboren,

erhielt er zuerst einen Abschluss am Teachersʼ Training College und 1954 amKunst-

institut in Bagdad. Von 1955 bis 1959 soll er an der École Nationale des Arts Déco-

ratifs in Paris studiert haben. Nach seiner Rückkehr in den Irak war er als Lehrer

an der Kunstschule tätig und wurde zu einem der führenden Künstler. Er ist auch

als Kunstkritiker und Kunsthistoriker bekannt und hat wichtige Beiträge zur mo-

dernen Kunstbewegung im Irak verfasst. In seiner Jugend gehörte er der Bagda-

der Gruppe für Moderne Kunst an. Al Saids Werk in dieser Zeit spiegelte den von

der Gruppe verbreiteten Stil wider: ein figurativer modernistischer Stil, der durch

hauptsächlich von der Volkskunst inspirierte Elemente bereichert wird.

EinwesentlicherUmbruch inAl Saids künstlerischer Laufbahn stellte dieEntde-

ckung des Sufismus, der islamischenMystik, 1961 in Paris dar, die er als »eine zwei-

te Geburt« definierte (Dagher 2016: 87). In einer Zeit, in welcher die meisten Künst-

ler*innenderRegiondennationalenCharakter oder den antikolonialenWiderstand

zumAusdruckbringenwollten, interessierte sichAl Said fürdie spirituellenAspekte

des Islam (vgl.Wilson-Goldie 2005). Dies kam im KontemplativenManifest (Al-bayyān

at-ta’ammulī) zum Ausdruck, das er 1966 veröffentlichte.10

Für Al Said sollte die kontemplative Kunst dem Künstler erlauben, den Indivi-

dualismus, der die moderne Kunst charakterisiert, zu überwinden und ihn dahin

zu führen, die Wahrheit (ḥaqīqa) aufzudecken, anstatt sein eigenes Selbst und sei-

ne Menschlichkeit auszudrücken (Al Said 1973: 49). Er vergleicht die künstlerische

Arbeitmit einem religiösen Ritual und betrachtet die Kunst »als eine Form derHin-

gabe« (ebd.: 50): In seiner Hingabe, so Al Said, unterscheide sich der Künstler nicht

von einem aufrichtigen Gläubigen.

Obwohl Kontemplation passiv ist, kann sie für den Künstler, der durch sie die

Größe des Universums zu erfassen vermag, einen teilweise aktiven Aspekt anneh-

men. Indem sich der Künstler durch die Schönheit und Majestät des Universums

auslöschen lässt (talāšā), wird er Teil des Universums selbst (ebd.: 51). Die kontem-

plative Kunst ist daher ein Versuch, die wahre Existenz zu erreichen.

Die Ästhetik der Kontemplation basiert nach Al Said auf zwei Prinzipien:

1. Das kontemplative Kunstwerk ist eine Beschreibung derWelt und eine Erklä-

rung der Beziehung zwischen demSubjekt (ad-dāt), d.h.demKünstler unddemOb-

jekt bzw. demWerk des Künstlers. Es ist eine Beschreibung, die nur erfasst werden

kann, wenn sie die Bedeutung eines Aufstiegs (mi‘raǧ), einer aufstrebenden Bewe-

gung (su‘ūd) annimmt, die sich vom Subjektiven zum Objektiven (maḥallī) und vom

Objektiven zumAllumfassenden undUniversalen entwickelt. Dadurch wird es dem

Künstler gelingen, den verborgenen Sinn (bāṭin) durch die äußere Form (ẓāhir) zu

enthüllen.

10 Für eine englische Übersetzung des Manifests (vgl. Al Said 2019: 252–255).

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 249

2. Das kontemplative Kunstwerk »ist die Widerlegung der Mimesis (taqlīd); es

ist reine Kreativität, die zur formlosen Form und zur nicht-abstrakten Abstraktion

neigt. Kunst ist die Einheit (tawḥīd) mit dem Schöpfer, die durch die künstlerische

Form geschaffen wird, und diese Form wird durch Aufrichtigkeit imWerk konkre-

tisiert (ebd.: 52).

Im Manifest ruft Al Said Publikum und Künstler*innen auf, die Kunst als eine

Form von Kontemplation und nicht als Kreativität immodernen Sinn zu verstehen.

»Nur auf dieseWeise«, sagt er, »wird es uns gelingen, unsere wahreMenschlichkeit

zuverwirklichen« (ebd.), eineMenschlichkeit,die für ihneinvitalesunduniverselles

Phänomen ist.

Al Saids Theorie moderner Kunst baut auf einem Vokabular auf, das in der Su-

fi-Mystik verankert ist. So werden im Sufismus die Begriffe »verborgen« und »of-

fensichtlich« im Zusammenhangmit der Erkundung des tieferen Sinns des Korans

gebraucht, und tawḥīd bezeichnet die endgültige Vereinigung mit Gott. Bei Al Said

werden sie zu kunsthistorischen Begriffen. Die Kunstschaffenden werden zu mo-

dernenMystiker*innen, dessenWerk sie in Einklangmit dem Schöpfer bringt.

Der Sufismus ist jedoch nicht die einzige Referenz bei Al Said.Wir können Spu-

ren der imKontemplativenManifest behandeltenThemen in einer Publikation finden,

die auf einen 1964 gehaltenen Vortrag über die künstlerischen und soziologischen

Eigenschaften der Malerei des bereits erwähnten Yaḥyā al-Wāsiṭī zurückgeht. In

dieser Schrift analysiert Al Said, wie al-Wāsiṭī die Dreidimensionalität der realen

Welt auf der zweidimensionalen Oberfläche des Bildes darstellt. Al-Wāsiṭī, so Al

Said, erstrebte nicht die realistischeDarstellung der Realität, sondernwollte die der

Kunst eigeneWelt auf demPapierwiedergeben (Al Said 1964: 6). Somit ist das Fehlen

der linearen Perspektive und dermimetischenDarstellung der Realität nicht auf die

Unfähigkeit dieses Künstlers zurückzuführen, sondern auf seine bewussteWahl:

»Bei al- Wāsiṭī hängt die Überwindung dieses Hindernisses von seiner Fähigkeit

ab, Farbe und Licht als grundlegende Instrumente zu benutzen, um sich der Welt

der Kunst hinzugeben, und nicht als Werkzeuge, die es erlauben, die Eigenschaf-

ten der realenWelt zu übertragen, wie es durch diese Art von Perspektive [lineare

Perspektive] geschieht.« (ebd.: 6)

Das KontemplativeManifest sowie diese Überlegungen um al-Wāsiṭī ermöglichen es,

die spätere Entwicklung von Shakir Hassan Al Saids Kunstdenken zu verstehen, die

sich inderTheoretisierungderVerwendungdes arabischenBuchstabens ausdrückt.

Al Said plädiert für eine Distanzierung von der Kunst als Darstellung, sei sie figura-

tiv oder abstrakt, und ruft dazu auf, die Kreativität als ein Mittel zu begreifen, das

dazu führt, das, was er die Wahrheit des Universums nennt, zu offenbaren. Man

könnte hierin fast ein Echo von Paul Klees »Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder,

sondernmacht sichtbar« wiederfinden (Klee 1976: 118).

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Al Said distanziert sich hiermit von jener Bewegung, die ermit Jewad Salim und

der Bagdader Gruppe für Moderne Kunst mitbegründet hat. Die Theoretisierung

derHurufiyyawird schließlich den Höhepunkt dieserWende darstellen.

DasManifestDie eineDimension, das 1971 inBagdad von einerGruppe vonKünst-

ler*innen unter der Leitung von Shakir Hassan Al Said, darunter Jamil Hamoudi,

Dia Azzawi und Rafa Nasiri, veröffentlicht wurde, erklärte, dass der Buchstabe ei-

nen rein formalen Wert besitzt, dass er eine Dimension und nicht ein Gegenstand

ist und dass seine wirkliche Basis Bewegung und Ausrichtung sind:

»Wasdemzufolgemit der einenDimension (als Idee) gemeint ist, ist den geschrie-

benen Buchstaben als Ausgangspunkt zu nehmen, um zur Bedeutung der Linie

[ḫaṭṭ] (als rein plastisches Element) zu gelangen.« (zit.n. Dagher 2016: 137)

Abb. 5 Shakir Hassan Al Said, Ta’ammulat Ala

an-Nuqtah (Reflections on the Dot), 1998.

Auch hier siehtmanParallelen zuKlee: »DieGenesis der ›Schrift‹ ist ein sehr gu-

tesGleichnis derBewegung.AuchdasKunstwerk ist in erster LinieGenesis,niemals

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 251

wird es als Produkt erlebt.« (Klee 1976: 120).DieVerwendungdesBuchstabens ist ein

Weg, um zumwahrenWert der Kunst zurückzufinden. Die Eindimensionalität des

Buchstabens würde die Kunst zur Wahrheit der Linie zurückführen. Das Manifest

unterstreicht außerdem die Beziehung zwischen der durch den Buchstaben gezo-

genen Linie und der kosmischen Dimension, welche die Kunstschaffenden an ihre

Umgebung bindet.

So verliert der Buchstabe seine sprachliche Funktion, um zum Ausdruck einer

inneren Wahrheit zu werden, die im Kunstwerk erforscht wird. Nicht Kunst als

Repräsentation, sondern als Ausdruck eines anderenWertes.Was vom Buchstaben

bleibt, ist nicht sein sprachlich-phonetischer Wert, sondern die Linie, die beim

Nachzeichnen gebildet wird.

Der arabische Text des Manifests spielt mit der semantischen Zweideutigkeit

desBegriffs für »Linie«,ḫaṭṭ.Während ḫaṭṭ »Linie« und »Spur« bedeutet, hat es auch

den Sinn von »Kalligrafie«. ObwohlHurufiyya-Künstler*innen ausdrücklich erklär-

ten, dass sie keine Kalligrafen, sondern Maler*innen seien, suggeriert die doppel-

te Bedeutung des arabischenWortes den Leser*innen eine andere Assoziation: zur

Kalligrafie nicht als ein Genre, das von modernen Künstlern*innen praktiziert und

wieder aufgegriffenwerden soll, sondern als eine Formdes Kunsterbes, auf das sich

die Hurufiyya, obwohl sie sich als neue, in der modernen Kunst eingebettete Pra-

xis definiert, als zivilisatorischenWert bezieht, ähnlich wie al-Wāsiṭī der Bagdader

Gruppe für moderne Kunst als Legitimation der Malerei diente oder die Alhambra

bei Farroukh der künstlerischen Praxis im Allgemeinen. Die meisten Künstler*in-

nen, die sich mit der Hurufiyya identifizierten, interessierten sich speziell für die-

sen Aspekt, der sie mit einer arabischen Tradition und einer arabischen Identität

verband.Die komplexen intellektuellen und spirituellen Reflexionen, die Al Said im

Manifest zum Ausdruck brachte, wurden jedoch nicht zu einem zentralen Element

derHurufiyya, als diese sich ab den 1970er Jahren in der arabischenWelt verbreitete.

Diese theoretische Entwicklung spiegelt sich in Al Saids malerischemWerk wi-

der, das sich von denfigurativenMustern der 1950er Jahre zu abstrakten Bestrebun-

gen hinbewegt, um sich schließlich auf Darstellungen von Graffitis an denWänden

Bagdads zu konzentrieren, einer Art malerischer Präfiguration der Street-Art auf

der Leinwand.

Die Hurufiyya zwischen islamischer Kunst und Transkulturalität

Wo bleibt nun die islamische Kunst? Es ist interessant zu sehen, dass es bei Jewad

Salim wie auch bei Shaker Hassan Al Said nicht um die Formen der islamischen

Kunst geht, sondern um deren Bedeutung. Diese werden dem modernen Kontext

angepasst: So soll nicht eine moderne islamische Kunst oder eine moderne Versi-

on islamischer Kunst geschaffenwerden; islamische Kunst –aber auch islamisches,

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

sufisches Gedankengut –werden dazu verwendet, ummoderne Kunst so zu konzi-

pieren, dass sie einerseits mit den weltweiten modernen Strömungen im Einklang

steht, andererseits aber auch eine spezifische Zugehörigkeit zur irakischen oder

arabischen Kultur ausdrückt.

Al SaidsDenkenwurde von islamischenMystikernwie Ibn ‘Arabī, al-Ḥallāǧ oder

den Brüdern der Reinheit (Iḫwān aṣ-ṣafā) entscheidend beeinflusst. Sein Kunstver-

ständnis sollte jedochauch innerhalbder französischenDebatten seinerPariserZeit

betrachtet werden. Die Abstraktion begann sich allgemein durchzusetzen, und Ge-

orges Mathieu etwa theoretisierte damals das notwendige Ende der Kunst, wie sie

imWesten seit den Griechen verstanden wurde und die Renaissance sie wiederbe-

lebt hatte. Für ihn war der Humanismus, der von Cimabue und Giotto di Bondone

initiiert, dann von Sandro Botticelli, Leonardo da Vinci, Raffael und Tizian in der

Renaissance entwickelt worden war, »das größte Unterfangen zur Verknöcherung

(Sklerose) des Geistes« (Mathieu 1975: 168), es hatte die Kunst zum Kunsthandwerk

gemacht. Da sich unsere Zivilisation »den kosmischen Aspekten des menschlichen

Lebens« zuwandte, sei derHumanismusnichtmehr tragbar gewesen (Mathieu 1984:

42).DiewestlicheKunstmusste sich von sämtlichenVorurteilenbefreien,die sie seit

zweitausend Jahren begleitet hätten (ebd.: 32).Mathieu plädierte für eineKunst, die

an frühere Traditionen anknüpfen und sich wieder mit »bestimmten Aspekten der

orientalischen Philosophien wie Taoismus, Zen, Chan oder der mystischen Erfah-

rung von Ibn Arabi« (Mathieu 1963: 256) oder demSohar und der Kabbala (ebd.: 282)

verbinden würde. In der Abstraction lyrique war es ihm schließlich gelungen, jeden

Bezug zur Natur, aber auch zur Geometrie, aus der Kunst zu tilgen (Mathieu 1975:

170).Mathieuwar stark vonder japanischenKalligrafiebeeinflusstworden,wobei er

von ihr nicht die Schrift an sich, sondern den Rhythmus und den Gestus desMalers

übernommen hatte.

Eine weitere Bewegung, die in der Pariser Szene zu jener Zeit eine Rolle spielte,

war der Lettrisme, dessen Initiator der rumänische Künstler, Dichter und Intellek-

tuelle Isidore Isou war. Der Lettrisme zielte darauf ab, das gemalte Objekt durch

phonetische Zeichen zu ersetzen (Lemaître 1954: 97), die derMalerei und der Skulp-

tur ihre Fähigkeit zurückgeben sollten, »wieder zu spirituellen Botschaften oder Er-

zählungen zu werden« (ebd.: 98). In einer zweiten Phase entwickelte der Lettrisme

dieHypergrafie,ein erfundenes »Alphabet« vonPiktogrammen,das es erlaubte, sich

auf die Schrift, die als ursprüngliche Quelle der Malerei angesehen wurde, zurück-

zubesinnen und einen »Sinn« in die bildende Kunst wiedereinzuführen, ohne dabei

den formalen Aspekt zu vernachlässigen (ebd.). Dies sollte zu einer Neugründung

der bildenden Kunst führen.

Obwohl die Radikalität und der allumfassende Charakter des Lettrisme bei der

Hurufiyya nicht zu finden sind, teilen beide das Ziel, über den Bereich der gegen-

ständlichen Kunst hinauszugehen und die künstlerische Praxis in einer neuen Di-

mensionwieder zubegründen. IsousProjekt umfasste alleKünste, vonder Literatur

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 253

über die bildende Kunst bis hin zumKino, obwohl sein Ausgangspunkt sprachlicher

Natur war. Es liegt jedoch nahe zu denken, dass der Ansatz, Buchstaben als Alter-

native zur mimetischen Kunst zu verwenden, einen fruchtbaren Boden bei Künst-

ler*innen finden konnte, die aus einer Tradition stammten, in der eine Kunstgat-

tung – die Kalligrafie –, die auf dem Buchstaben und der Schrift basierte, die his-

torisch ammeisten geschätzte Form des ästhetischen Ausdrucks gewesen war.Wie

auch in Al Saids Suche nach einer Kunstform, die über das Gegenständliche hin-

ausgeht, das Echo vonMathieus Aufruf widerhallt, endlichmit der humanistischen

Tradition der Renaissance zu brechen.

Diemoderne Kunst in der arabischenWelt, die in der erstenHälfte des 20. Jahr-

hunderts in Anlehnung an westliche Vorbilder entstand, versuchte ab den 1940er

Jahren durch Rückbesinnung auf Kunstpraktiken aus der Region ihre eindeutig ok-

zidentalistische Orientierung zu durchbrechen. Mit dem Aufkommen der abstrak-

ten Kunst in den 1960er Jahren stellte sich die Frage der »Identität« der arabischen

Kunst noch eindringlicher. DieHurufiyya erschien vielen die ideale Lösung, ermög-

lichte sie dochdie »Arabisierung« abstrakterKunst in überzeugendererWeise, als es

die orientalisierenden Versuche einzelner Künstler*innen der früheren Generation

vermochten.

Abb. 6 Shakir Hassan Al Said,Untitled, 1988.

Es ist jedoch wichtig hervorzuheben, dass die Überlegungen etwa eines Shakir

Hassan Al Said in Paris entstanden, in einemKontext, in welchemKünstler wie Ge-

orges Mathieu auch versuchten, mit der figürlichen Tradition der Renaissance zu

brechen und sich ebenso auf orientalische Traditionen beriefen. Somit sollte die

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Hurufiyya nicht als eine exotische Kunstgattung, die aus der islamischen Kalligra-

fie entsteht, begriffen werden, sondern als eine doppelte Form von Transkultura-

lisierung, denn von westlichen Kunstschaffenden reinterpretierte Elemente orien-

talischer Kulturen dienten arabischen Künstler*innen als Ausgangspunkt für ihre

eigenen Überlegungen.

Literaturverzeichnis

Adnan, Etel (1996): »To Write in a Foreign Language«, in: Electronic Poetry Review,

1, www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm, Seiten nicht nummeriert

[letzter Zugriff am 12. Juli 2019].

Adnan, Etel (2018): »Etel Adnan on Paul Klee«, in: Sébastien Delot (ed.), Etel Adnan,

Paris: Editions Dilecta.

Al Said, Shakir Hassan (1964): Al-ḫaṣā’iṣ al-fanniyya wa-l-iǧtimā’iyya li-rusūm

al-Wāsiṭī, Bagdad: Wizārat at-taqāfa wa-l-‘ilām.

Al Said, Shakir Hassan (1973): Al-bayyānāt al-fanniyya fī al-‘Irāq, Bagdad: Wizārat

al-‘ilām.

Al Said, ShakirHassan (2019): »Manifesto (1966)«, in: Anneka Lenssen/SarahRogers/

Nada Shabout (eds.), Modern Art in the Arab World. Primary Documents, New

York:TheMuseum of Modern Art, S. 252–255.

Belting,Hans (1990): Bild undKult. EineGeschichte des Bildes vor demZeitalter der

Kunst,München: C.H. Beck Verlag.

Cohen-Solal, Annie/Martin, Jean-Hubert (2014) : Magiciens de la terre. Retour sur

une exposition légendaire, Paris : Centre Pompidou/Editions Xavier Barral.

Dagher, Charbel (2016): Arabic Hurufiyya, Art and Identity. Translated by Samir

Mahmoud,Milan: Skira.

Farroukh,Moustafa (1982): Riḥla ilā bilād al-maǧd al-mafqūd, Beirut: Dār al-Mufīd.

Farroukh,Moustafa (1986): Ṭarīqī ilā al-fann, Beirut: Mu’assasat Nawfal.

Gombrich, Ernst H. (1978): Kunst und Fortschritt. Wirkung und Wandlung einer

Idee, Köln: Dumont.

Klee, Paul (1976): Schriften. Rezensionen und Aufsätze, herausgegeben von Christi-

an Geelhaar, Köln: Dumont.

Lemaître,Maurice (1954) : Qu’est-ce que le lettrisme et lemouvement isouien, Paris :

Editions Fischbacher.

Lenssen,Anneka/Rogers, Sarah/Shabout,Nada (eds.) (2019):Modern Art in the Arab

World. Primary Documents, New York :TheMuseum of Modern Art.

Magiciens de la terre (1989) : Exposition présentée du 18 mai au 14 août 1989,Musée

national d’art moderne Centre Georges Pompidou et la Grande Halle la Villette,

Paris : Editions du Centre Georges Pompidou.

Mathieu, Georges (1963) : Au-delà du Tachisme, Paris : Julliard.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm


Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 255

Mathieu, Georges (1975) : La réponse de l’abstraction lyrique et quelques extrapola-

tions d’ordre esthétique, éthique et métaphysique, Paris : La Table ronde.

Mathieu, Georges (1984) : L’abstraction prophétique, Paris : Gallimard.

Naef, Silvia (1996) : A la recherche d’une modernité arabe. L’évolution des arts plas-

tiques en Egypte, au Liban et en Irak, Genève : Slatkine.

Naef, Silvia (2003) : »Peindre pour être moderne? Remarques sur l’adoption de l’art

occidental dans l’Orient arabe«, in : Bernard Heyberger/Silvia Naef (eds.), La

multiplicationdes images enpaysd’Islam–De l’estampeà la télévision–(17e-21e

siècles), Istanbul/Würzburg : Orient-Institut/Ergon Verlag, S. 189–207.

Naef, Silvia (2009): »›Moderne islamische Kunst‹ – Überlegungen zu einem proble-

matischen Begriff«, in: Almut Sh. Bruckstein Çoruh/Hendrik Budde (Hg), Tas-

wir. Islamische Bildwelten undModerne, Berlin: Nicolai, S. 26–30.

Naef, Silvia (2014) : »Voyage au pays de la gloire perdue. Le peintre libanais Muṣṭafā

Farrūḫ et le sens des splendeurs de Grenade«, in : Katia Zakharia (ed.), Baby-

lone,Grenade, villesmythiques, Lyon :Maison de l’Orient et de laMéditerranée,

S. 245–264.

Naef, Silvia (2019): »From Baghdad to Paris and Back. Modernity, Temporary Ex-

ile and Abstraction in the Arab World«, in: Burcu Dogramaci/Birgit Mersmann

(eds.), Handbook of Art and Global Migration. Theories, Practices, and Chal-

lenges, Berlin/Boston : DeGruyter 2019, S. 217–230.

Naghi,Mohammed (1988): »L’art moderne et sesmoyens d’expression«, in: Moham-

medNaghi,Un impressionniste égyptien,Kairo: Les Cahiers de Chabramant, S.

47–49.

Sadek, Walid (2006): »In Health but Mostly in Sickness: The Autobiography of

Moustafa Farroukh«, in: Suzanne Cotter (ed.),Wonderful Beirut, Oxford: Mod-

ern Art Oxford, S. 66–70.

Salim, Nizar (1977): Iraq Contemporary Art, Lausanne: Sartec.

Stephen Vernoit (2006): »The Visual Arts in Nineteenth Century MuslimThought«,

in: Doris Behrens-Abouseif/Stephen Vernoit (ed.), Islamic Art in the 19th Cen-

tury, Traditions, Innovation and Eclecticism, Leiden/Boston: Brill, S. 19–35.

Strauss, Johann (2003) : »L’imagemoderne dans l’Empire ottoman : quelques points

de repère«, in : Bernard Heyberger/Silvia Naef (eds.), La multiplication des

images en pays d’Islam,De l’estampe à la télévision (17e –21e siècle),Würzburg :

Ergon, S. 139–176.

Taylor, Nora (1997): »ORIENTALISM/OCCIDENTALISM. The Founding of the Ecole

des Beaux-Arts d’Indochine and the Politics of Painting in Colonial Viẹt̂ Nam,

1925–1945«, in: Crossroads: An Interdisciplinary Journal of Southeast Asian

Studies, vol. 11, no. 2, S. 1–33.

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010 - am 14.02.2026, 22:13:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

