Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne'

Silvia Naef

Die erste Phase der modernen Kunst westlicher Pragung in der arabischen Welt
ist von einem starken Okzidentalismus und von einem Bruch mit der islamischen
Kunst geprigt. Im Rahmen der Modernisierungsbestrebungen sollte sich auch die
Kunstpraxis europdischen Vorbildern angleichen. Es ging um die eigentliche An-
eignung einer Kunstfertigkeit. Die Erkenntnis, dass die islamische Kunst ein we-
sentlicher Bestandteil des modernen, von Kiinstlern wie Paul Klee oder Henri Ma-
tisse erarbeiteten Kunstverstindnisses war, fithrte arabische Kiinstler*innen spiter
zu einer Wiederaneignung der islamischen Kunst, ohne dass dies ihre Wiederbele-
bung zur Folge gehabt hitte. Ausgehend von den Uberlegungen der Kiinstler*innen
der Hurufiyya soll hier die komplexe und vielseitige Beziehung zum islamischen Er-
be in der Kunst dargestellt werden, die weder als Antiokzidentalismus noch als na-
tivistischer Okzidentalismus verstanden werden kann. So war fiir die libanesische
Kiinstlerin Etel Adnan (1925-2021)* die Entdeckung Paul Klees ein entscheidender
Moment:

»Alsichin den friihen 1960er Jahren zu malen anfing, war der Maler, der mich am
meisten beeindruckte, Paul Klee. Ich war sofort gefangen. [...] Wie beijeder ersten
Liebe schuf diese Leidenschaft eine Scharfe der Beobachtung, an die ich mich als
stindige Offenbarung erinnere. Es war, als wire jede Linie vor meinen eigenen
Augen gezeichnet worden.« (Adnan 2018: 73)3

1 Ein Teil dieses Textes ist bereits auf Englisch erschienen (Naef 2019: 217—230). Der Wieder-
abdruck in deutscher Sprache erfolgt mit freundlicher Genehmigung von Birgit Mersmann.

2 Bemerkung zur Umschrift arabischer Personennamen und Termini: Bei bekannten Kiinst-
ler*innen wird die gingige Schreibart benutzt, wie auch bei gelaufigen Begriffen. In allen
anderen Fillen wurde nach den im Deutschen iiblichen wissenschaftlichen Umschriftregeln
der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft (DMG) transkribiert.

3 Ubersetzung aus dem Englischen von Silvia Naef.

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Abb. 1 Paul Klee, (im Stil v Kairouan, ins gemissigte tibertragen),
1914, Aquarell und Bleistift auf Papier.

Fir Adnan war Paul Klee aus zwei Griinden fundamental im Aufbau ihres eige-

nen Kunstverstindnisses:

Weil fiir ihn Schreiben und Zeichnen verwandt waren, denn beide miissen ein
Gleichgewicht zwischen Regeln und Spontaneitit finden.

Weil es die Formen der arabischen Architektur waren, die er wihrend seiner Tu-
nesienreise entdeckte; sie erlaubten es Klee, die in der Entwicklung seiner Kunst
bereits vorhandenen Ansitze als Grundelemente seiner Kompositionen auszu-
bauen.

Paul Klee ist nicht nur fiir Etel Adnan ein wesentlicher Kiinstler, sondern wird
gerne als einer der westlichen Kiinstler zitiert, die einen Einfluss auf die mo-
derne arabische Kunst hatten, in dem er einerseits mit Zeichen bzw. Schrift-
zeichen experimentierte, andererseits mit der Geometrie der Architektur arabi-
scher Stidte. So nennt Nizar Salim in seinem Buch zur zeitgendssischen Kunst
im Irak Klee neben Henri Matisse als einen der Kiinstler, die von der islamischen
Kunst und Kalligrafie inspiriert waren (Salim 1977: 25f.).

AufKlee berufensich u.a. die Kinstler*innen der Hurufiyya, jenes Kunststils, der
sich der Buchstaben des arabischen Alphabets als Grundelemente einer Kompo-
sition bedient, um damit der modernen Kunst, die sich anfinglich nach westli-
chen Vorbildern richtete, einen arabischen Anstrich zu verleihen. Die Bezeich-
nung »Hurufiyya« istvom arabischen hurif abgeleitet, was »Buchstaben« bedeu-
tet. Aber auch andere westliche Kiinstler*innen und Kunstrichtungen spielten

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne 241

gerade in der Hurufiyya, der einzigen gesamtarabischen Kunststromung des 20.
Jahrhunderts, eine zentrale Rolle.

Abb. 2 Etel Adnan, Die vier Jahreszeiten 4,
2017.

Zuerst soll hier kurz die Entwicklung der modernen Kunst in der arabischen
Welt dargestellt werden, um danach auf das Werk und die theoretischen Ausfithrun-
gen eines der wichtigsten irakischen Kiinstler und Denker, Shakir Hassan Al Said,

im Detail einzugehen, denn auf ihn sind die theoretischen Grundlagen der Huru-
fiyya zuriickzufiihren.

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Moderne Kunst/islamische Kunst

In der arabischen Welt lisst sich die Geschichte der modernen Kunst (al-fann al-ha-
dit), ein Begriff, mit dem wir Kunst in der westlichen Modalitit im Gegensatz zur
islamischen Kunst meinen, grob in drei Perioden unterteilen, die parallel zu politi-
schen und sozialen Verinderungen verlaufen:

1. Eine Periode der Adoption der Kunst in ihrer westlichen Modalitit (vom Ende
des 19. Jahrhunderts bis in die spiten 1940er Jahre). Es ist die Periode der Nahda
(Renaissance), als die arabischen Eliten im Zuge der Modernisierung begannen, sich
westliches Denken sowie intellektuelle und kiinstlerische Praktiken anzueignen.

2. Eine Periode der Adaptation, d.h. der Anpassung dieser neu adoptierten Kunst
westlicher Prigung an die tradierten Formen des visuellen Ausdrucks der Region
(Ende der 1940er Jahre bis 1991). Sie ist zeitgleich mit der Bildung postkolonialer,
unabhingiger Staaten, die den Aufbau neuer nationalen Identititen erstrebten.

3. Seit 1991 kann man von Globalisierung sprechen, denn ein Teil der Kunstpro-
duktion der Region begann globalen Kriterien zu folgen und sich der Ausdrucks-
formen der zeitgendssischen Kunst zu bedienen. 1991 ist zudem das Jahr des Golf-
krieges, in dem der panarabische Nationalismus seinen letzten kraftigen Ausdruck
fand: Mit dem Zerfall dieser Ideologie wurde die Identititsfrage auch im kulturel-
len Bereich zweitrangig. Im Westen beginnt sich die ehemals ausschliefllich west-
lich ausgerichtete internationale Kunstszene fiir nicht-westliche Kunstproduktio-
nen zu ffnen. Diese Neuausrichtung ist symbolisch reprisentiert durch die Pari-
ser Ausstellung Magiciens de la terre, die 1989 zum ersten Mal Kunstschaffende aus
der »Dritten Welt« in einem prestigetrichtigen Museum wie dem Centre Georges
Pompidou zeigte (Magiciens de la terre 1989).*

Moderne Kunst in der arabischen Welt entstand somit nicht aus der »islami-
schen Kunst« und ist unbedingt von dieser zu unterscheiden (vgl. Naef 2009), son-
dern war ein Produkt des Modernisierungsprozesses, der ab dem 19. Jahrhundert
einsetzte. Der Begriff »islamische Kunst« ist ein westliches Konstrukt, das im aus-
gehenden 19. Jahrhundert entsteht. Er hat sich trotz Kritik in der Wissenschaft ein-
gebiirgert, um Artefakte vom 7. bis zum 18. Jahrhundert in einer Region, die sich von
Spanien bis Indien erstreckt, zu klassifizieren; Afrika oder Siidostasien sind meis-
tens nicht darin eingeschlossen. Der Begriff wird, obwohl nicht aus ihr stammend,
auch in der islamischen Welt selbst gebraucht, und zwar vor allem dort, wo wichtige
Sammlungen islamischer Kunst entstanden sind wie diejenige des 2008 erdffneten

4 Zum 25. Jahrestag kam das Centre Pompidou mit einer kleinen Ausstellung auf das Thema
zuriick (vgl. Cohen-Solal/Martin 2014).

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

Museum of Islamic Art (MIA) in Doha, Katar,” oder die des seit 1998 bestehenden
Islamic Arts Museum Malaysia (IAMM) in Kuala Lumpur.®

Islamische Kunst umfasst Objekte, die anders als in der westlichen Kunst seit
der Renaissance nicht als Kunst-, sondern als Alltagsgegenstinde hergestellt wur-
den, obwohl sie eindeutig dsthetischen Anforderungen geniigen sollten. Es handelt
sich um Artefakte, die »vor dem Zeitalter der Kunst« (Belting 1990) erzeugt wor-
den sind. Sie waren an bestimmte Techniken und Praktiken gebunden, die durch
die im 19. Jahrhundert einsetzende Modernisierung, die u.a. industrielle Produkte
und den Buchdruck einfiihrte, allméihlich verschwanden (vgl. Vernoit 2006; Strauss
2003). Modernisierung bedeutete aber auch Ubernahme westlicher Gedankenkate-
gorien und kultureller Werte. Wie Ernst H. Gombrich in Kunst und Fortschritt zeigte,
begann man im 19. Jahrhundert in Anniherung an die Naturwissenschaft die Kunst
an einem »Fortschrittsschema« zu messen (Gombrich 1978: 100). Islamische Kunst,
die abstrahierend und schematisierend war, stand in dieser Betrachtungsweise auf
einer niedrigeren Stufe der Entwicklung menschlicher Kreativitit. Dieses Verstind-
nis wurde auch von den modernisierenden Eliten des Nahen Ostens iibernommen,
die in der islamischen Kunst eine »Nicht-Kunst«, oder im besten Fall eine ange-
wandte Kunst sahen. Wie im technischen und wissenschaftlichen Bereich, bestand
auch in der Kunst ein »Aufholungsbediirfnis« (Naef 2003). Durch die Griitndung von
Kunstschulen, in welchen westliche Kunst unterrichtet wurde (Istanbul 1883, Kairo
1908, Teheran 1911), sollte Abhilfe geschaffen werden. Einige Student*innen konnten
sich dank Stipendien in Europa weiterbilden. Die neue Kunstform wurde bewusst
von staatlicher Seite oder von einflussreichen Privaten geférdert und schlichtweg
als Kunst bezeichnet; die ersten Kiinstler*innen werden in der arabischen Kunst-
geschichte »Pioniere« (ruwwad) genannt, so sehr wurde ihre Praxis als etwas Neues
und sich klar von der islamischen Kunst Unterscheidendes wahrgenommen (Naef
1996:13). Anders jedoch als etwa in Vietnam, wo die Ecole des Beaux-Arts d’Indochi-
ne von der franzosischen Kolonialverwaltung mit dem Zweck eréffnet wurde, aus
dem Handwerk eine kiinstlerische Titigkeit zu machen (Taylor 1997: 4-6), kam der
Impuls im Nahen Osten von den értlichen Eliten.

Kinstler*innen der Generation der Adoption europiischer Kunst sahen sich als
Bahnbrechende, die volliges Neuland betraten. So bezeichnete der libanesische Ma-
ler Moustafa Farroukh (1901-1957) seine seit der Kindheit sich ausdriickende Bega-
bung fiirs Zeichnen und Malen als eine Art Wunder (Sadek 2006: 66), da er aus ei-
nem Land kam, in welchem es »keinerlei kiinstlerische Anregungen gab« (Farroukh
1986: 109). Obwohl er nach einer Reise nach Andalusien die Alhambra in Granada
als »Akropolis der Araber« (Farroukh 1982: 100) bezeichnete, diente ihm diese nur

5 www.mia.org.qa/en/ [letzter Zugriff am 14.7.2022].
6 https://www.iamm.org.my/ [letzter Zugriff am 14.7.2022].

14,02.2026, 22:13:26.

243


http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
http://www.mia.org.qa/en/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/
https://www.iamm.org.my/

ym

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

als Legitimierung seiner kiinstlerischen Titigkeit, in dem sie bewies, dass die Ara-
ber fihig waren, Meisterwerke zu produzieren. Seine Kunstproduktion, figiirlich
und durchaus akademisch, richtete sich jedoch nicht danach (vgl. Naef 2014). Auch
hatte Farroukh fiir einen modernen Kiinstler wie Matisse, fiir welchen islamische
Kunst ein wichtiges Element seiner Inspiration war, nichts itbrig: wie Pablo Picasso
und Raoul Dufy zihlte er ihn zu den »Zerstérern der Kunst« (Farroukh 1986: 129).
Ein anderer Pionier, der Agypter Mohamed Naghi (1888-1956), der erste einheimi-
sche Leiter der 1908 gegriindeten Kairoer Kunstschule, verzweifelte ob der »kiinst-
lerische[n] Unfihigkeit des Fellahen« und meinte, dass es »keine spontane Fellahen-
Kunst« gibe (Naghi 1988: 47).”

Kiinstler*innen der Pionier-Generation wollten sich die westliche Kunst aneig-
nen und beweisen, dass sie echte Kiinstler*innen im westlichen Sinn sein konn-
ten; islamische Kunst oder einheimisches Handwerk interessierte sie nur in selte-
nen Fillen. Bemerkenswert ist, dass der einzige Kiinstler, der sich in einer der is-
lamischen Kunst eigenen Gattung ausdriickte, der Miniaturmalerei, aus Algerien
stammte, welches damals unter franzésischer Kolonialherrschaft stand und poli-
tisch Teil des franzosischen Mutterlandes war. In einem Land, in welchem diese nie
existiert hatte, erfand Mohammed Racim (1896-1975) eine osmanisch anmutende
und mit perspektivischen Elementen angereicherte Miniaturmalerei.

Abb. 3 Mohammed Racim, Titel unbekannt, 1942.

7 Ubersetzung aus dem Franzésischen von Silvia Naef.

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

Gerade im algerischen Kontext konnte man diese Neuerung als »orientalistisch«
definieren, und zwar in dem Sinne, dass sie einer orientalistischen Vision dessen
entsprach, was fir die Franzosen den »Geist« des algerischen Volks ausmachte. Aus
diesem Grunde durfte Racim als einziger muslimischer Algerier in der Kolonialzeit
an der Ecole des Beaux-Arts in Algiers unterrichten. Diese »orientalistische« Be-
trachtungsweise setzte sich nach der Unabhingigkeit fort, und Racim wird seitdem
als Nationalkiinstler gefeiert.®

Die »Arabisierung« der modernen Kunst

Nach dem Zweiten Weltkrieg dnderte sich die Einstellung zur Definition moder-
ner Kunst. Verschiedene Faktoren trugen dazu bei. Die meisten Linder der Regi-
on erreichten ihre Unabhingigkeit, und die kiirzlich geschaffenen Staaten wollten
neue nationale Identititen aufbauen. Diese Identititen sollten »arabisch« sein, d.h.
sie sollten in der Tradition verwurzelt und gleichzeitig modern, mit internationa-
len kulturellen Standards kompatibel sein. Zudem erkannte und integrierte eine
neue Generation von Kiinstlern*innen die wichtigen Umwalzungen, die sich in der
westlichen Kunst seit Beginn des 20. Jahrhunderts vollzogen hatten, nimlich die
Infragestellung oder vollstindige Aufgabe der von der Renaissance geerbten mime-
tischen Traditionen. Aufiereuropiische Kunstpraktiken, wie die japanische, afrika-
nische oder islamische, waren der Ausgangspunkt fiir diese Neugriindung gewesen.
In der arabischen Welt, wo die Unabhangigkeiten die Notwendigkeit einer Neufor-
mulierung kultureller Identititen geschaffen hatten, fithrte die Rolle, die auflereu-
ropdische Kunst bei der Neudefinition der Kunst im Westen gespielt hatte, zu einer
positiven Neubewertung derselben lokalen Traditionen, die von der vorhergehen-
den Generation der Pionier*innen als riickstindig angesehen worden waren. Diese
Traditionen wurden nun als ein Schliisselelement wahrgenommen, das es ermdg-
lichte, eine Modernitit zu schaffen, die ihren Standort in der arabischen Welt klar
zum Ausdruck bringen wiirde. Das Manifest einer der ersten Gruppen moderner
Kiinstler im Irak, die Bagdader Gruppe fiir moderne Kunst (GamZat Bagdad li-1-
fann al-hadit), driickte dies 1951 so aus:

»Einerseits missen wir uns der aktuellen Stile bewusst sein, und andererseits
missen wir diejenigen Elemente erfassen, mit denen wir unsere Arbeit berei-
chern werden. Dabei miissen wir sowohl die fremden Stilrichtungen verstehen,
wie auch ein Bewusstsein fiir den lokalen Charakter entwickeln. Dieser Charakter

8 Ganz dhnlich wie in Vietnam, wo die ersten Kiinstler, die in westlicher Manier arbeiteten, als
nationale Kinstler angesehen werden (vgl. Taylor 1997: 29-32).

14,02.2026, 22:13:26.

245


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

—den die meisten von uns heute ignorieren —wird es uns erméglichen, mit ande-
ren Kunststromungen im universellen Bereich des Denkens zu konkurrieren.« (Al
Said 1973: 27)°

Dariiber hinaus hob das Manifest, das als einer der wichtigsten Grundlagentexte
des Modernismus in der arabischen Welt betrachtet werden kann, die Arbeit zweier
Kiinstler hervor, von denen der eine fiir die »fremden Stile« stand und der ande-
re fur den lokalen Charakter (as-Sabsiyya al-mahalliyya). Picasso, der im Text als der
wichtigste moderne Kiinstler definiert wird, konnte seine Kunst auf der Grundla-
ge der frithiberischen und der afrikanischen Kunst aufbauen und bezog sich damit
auf Praktiken, die sehr weit entfernt waren vom Kunstverstindnis, das in Europa
seit der Renaissance galt. Die Figur, die den lokalen Charakter symbolisierte, war
Yahya al-Wasiti, ein Miniaturenmaler des 13. Jahrhunderts, der fir seine Illustratio-
nen von al-Hariris Magamat, einem beliebten »Roman« in Reimprosa, bekannt war.
Das Manifest wollte damit nicht suggerieren, dass die irakischen Kiinstler*innen
auf die islamische Kunst zuriickgreifen sollten: Die Funktion von al-Wasit1, der auf
dem Territorium des modernen irakischen Staates, in der Stadt al-Wasit, geboren
worden war, bestand vielmehr darin, die Malerei als eine Praxis zu legitimieren, die
zur irakischen Kultur gehorte — denn diese war fir einige Jahrhunderte verschwun-
den und musste nur wiederbelebt werden. Die Malerei war also nicht ein Import aus
dem Westen, sondern Teil des irakischen Kulturerbes.

Diese Prinzipien, die einerseits den lokalen Charakter, den die Kunst im Irak
reprasentieren sollte, und anderseits ihre unbedingte Modernitit und Zugehorig-
keit zu den internationalen Kunststromungen ausdriicken, sollten die Kunst im Irak
(und anderswo in der arabischen Welt) lange Zeit bestimmen. In der Kunst war so-
mit der Begriftf der Moderne von demjenigen der Authentizitit nicht zu trennen,
wie das in den Werken des Griinders der Bagdader Gruppe fiir moderne Kunst, Je-
wad Salim, deutlich wird. Salim, der in Rom, Paris und London studiert hatte, war
mehrsprachig und weltoffen und selbst Sohn des Kiinstlers Muhammad Salim, der
in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts irakische Landschaften und Stadtszenen
gemalt hatte. In Jewad Salims Bildern, die ausschlief3lich figiirlich sind, finden sich
formale und farbliche Anspielungen auflokale handwerkliche Erzeugnisse wie Tep-
piche und Textilien. Ein Grundelement seiner Kompositionen ist die Mondsichel,
ein Symbol, das bereits in der altmesopotamischen Kunst prisent ist und spiter im
Islam verwendet wurde. Die Farben sind stark und unverdiinnt aufgetragen. Die is-
lamische Kunst spielt in Salims Werken nur eine zweitrangige Rolle: So finden sich
in seinen Bildern »Arabesken, die von den Wanddekorationen des Kalifenpalastes
in Samarra inspiriert sein kénnten.

9 Eine englische Ubersetzung dieses Manifests findet sich in Lenssen/Rogers/Shabout 2019:
150f., eine franzosische in Naef1996: 238—240.

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

Die islamische Kunst bzw. von ihr inspirierte Elemente wurden zum Gegen-
stand der Uberlegungen anderer Kiinstler*innen. Ende der 1940er Jahre formulierte
Madiha Omar (1908—2005) in einem Manifest erstmals die Idee, dass von der isla-
mischen Kalligrafie abgeleitete, jedoch der modernen Kunst angepasste Formen von
arabischen Kiinstlern*innen in ihren Kompositionen eingesetzt werden konnten.

Abb. 4 Madiha Omar, Ohne Titel, 1978.

Zur gleichen Zeit begann in Paris ein anderer Iraker, Jamil Hamoudi (1924—2003),
der anfinglich mit dem Surrealismus experimentiert hatte, Buchstaben des ara-
bischen Alphabets in seinen abstrakten Kompositionen zu verwenden. Hamoudi
stand damals dem Salon der Réalités Nouvelles nahe, wo er ausstellte, und ent-
wickelte sich in einem Kontext, in dem sich die Abstraktion in Paris allmihlich
durchsetzte. Die bereits genannte libanesische Dichterin, Schriftstellerin und
Malerin Etel Adnan entdeckte die plastischen Werte des arabischen Alphabets in
ihrem Bestreben, im Zusammenhang mit dem Unabhingigkeitskrieg in Algerien
in den 1950er und frithen 1960er Jahren nicht auf Franzésisch, der Sprache des
Kolonisators, zu schreiben. Sie begann, Gedichte bekannter arabischer Dichter auf
japanischen Heften (Leporellos) festzuhalten: Da ihre Erziehung auf Franzosisch
erfolgt war und sie das Schreiben in Lateinschrift gelernt hatte, war fiir sie die
Benutzung des arabischen Alphabets eher eine Form des visuellen Ausdrucks, oder,
wie sie es in eigenen Worten formulierte, sie »malte auf Arabisch« (Adnan 1996).

Diese bis dahin sporadischen Verwendungen von Elementen des arabischen Al-
phabets wurden von der Bagdader Gruppe Die eine Dimension (Al-bu‘d al-wahid) 1971

14,02.2026, 22:13:26.

247


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

in einem Manifest theoretisiert. Initiator und Autor des Textes war der Maler, Kri-
tiker und Kunsthistoriker Shakir Hassan Al Said (1926—-2004). Im Siidirak geboren,
erhielt er zuerst einen Abschluss am Teachers’ Training College und 1954 am Kunst-
institut in Bagdad. Von 1955 bis 1959 soll er an der Ecole Nationale des Arts Déco-
ratifs in Paris studiert haben. Nach seiner Riickkehr in den Irak war er als Lehrer
an der Kunstschule titig und wurde zu einem der fithrenden Kiinstler. Er ist auch
als Kunstkritiker und Kunsthistoriker bekannt und hat wichtige Beitrige zur mo-
dernen Kunstbewegung im Irak verfasst. In seiner Jugend gehorte er der Bagda-
der Gruppe fiir Moderne Kunst an. Al Saids Werk in dieser Zeit spiegelte den von
der Gruppe verbreiteten Stil wider: ein figurativer modernistischer Stil, der durch
hauptsichlich von der Volkskunst inspirierte Elemente bereichert wird.

Ein wesentlicher Umbruch in Al Saids kiinstlerischer Laufbahn stellte die Entde-
ckung des Sufismus, der islamischen Mystik, 1961 in Paris dar, die er als »eine zwei-
te Geburt« definierte (Dagher 2016: 87). In einer Zeit, in welcher die meisten Kiinst-
ler*innen der Region den nationalen Charakter oder den antikolonialen Widerstand
zum Ausdruck bringen wollten, interessierte sich Al Said fiir die spirituellen Aspekte
des Islam (vgl. Wilson-Goldie 2005). Dies kam im Kontemplativen Manifest (Al-bayyan
at-ta’ammauli) zum Ausdruck, das er 1966 verdffentlichte ©

Fir Al Said sollte die kontemplative Kunst dem Kiinstler erlauben, den Indivi-
dualismus, der die moderne Kunst charakterisiert, zu iiberwinden und ihn dahin
zu fihren, die Wahrheit (haqiqa) aufzudecken, anstatt sein eigenes Selbst und sei-
ne Menschlichkeit auszudriicken (Al Said 1973: 49). Er vergleicht die kiinstlerische
Arbeit mit einem religiésen Ritual und betrachtet die Kunst »als eine Form der Hin-
gabe« (ebd.: 50): In seiner Hingabe, so Al Said, unterscheide sich der Kiinstler nicht
von einem aufrichtigen Gliubigen.

Obwohl Kontemplation passiv ist, kann sie fir den Kiinstler, der durch sie die
GrofRe des Universums zu erfassen vermag, einen teilweise aktiven Aspekt anneh-
men. Indem sich der Kiinstler durch die Schénheit und Majestit des Universums
ausléschen lisst (talasa), wird er Teil des Universums selbst (ebd.: 51). Die kontem-
plative Kunst ist daher ein Versuch, die wahre Existenz zu erreichen.

Die Asthetik der Kontemplation basiert nach Al Said auf zwei Prinzipien:

1. Das kontemplative Kunstwerk ist eine Beschreibung der Welt und eine Erkli-
rung der Beziehung zwischen dem Subjekt (ad-dat), d.h. dem Kinstler und dem Ob-
jekt bzw. dem Werk des Kiinstlers. Es ist eine Beschreibung, die nur erfasst werden
kann, wenn sie die Bedeutung eines Aufstiegs (mi‘rag), einer aufstrebenden Bewe-
gung (sud) annimmt, die sich vom Subjektiven zum Objektiven (mahalli) und vom
Objektiven zum Allumfassenden und Universalen entwickelt. Dadurch wird es dem
Kiinstler gelingen, den verborgenen Sinn (batin) durch die dulere Form (zahir) zu
enthiillen.

10  Fiir eine englische Ubersetzung des Manifests (vgl. Al Said 2019: 252-255).

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

2. Das kontemplative Kunstwerk »ist die Widerlegung der Mimesis (taqlid); es
ist reine Kreativitit, die zur formlosen Form und zur nicht-abstrakten Abstraktion
neigt. Kunst ist die Einheit (fawhid) mit dem Schépfer, die durch die kiinstlerische
Form geschaffen wird, und diese Form wird durch Aufrichtigkeit im Werk konkre-
tisiert (ebd.: 52).

Im Manifest ruft Al Said Publikum und Kiinstler*innen auf, die Kunst als eine
Form von Kontemplation und nicht als Kreativitit im modernen Sinn zu verstehen.
»Nur auf diese Weise«, sagt er, »wird es uns gelingen, unsere wahre Menschlichkeit
zuverwirklichen« (ebd.), eine Menschlichkeit, die fiir ihn ein vitales und universelles
Phinomen ist.

Al Saids Theorie moderner Kunst baut auf einem Vokabular auf, das in der Su-
fi-Mystik verankert ist. So werden im Sufismus die Begriffe »verborgen« und »of-
fensichtlich« im Zusammenhang mit der Erkundung des tieferen Sinns des Korans
gebraucht, und tawhid bezeichnet die endgiiltige Vereinigung mit Gott. Bei Al Said
werden sie zu kunsthistorischen Begriffen. Die Kunstschaffenden werden zu mo-
dernen Mystiker*innen, dessen Werk sie in Einklang mit dem Schépfer bringt.

Der Sufismus ist jedoch nicht die einzige Referenz bei Al Said. Wir kénnen Spu-
ren der im Kontemplativen Manifest behandelten Themen in einer Publikation finden,
die auf einen 1964 gehaltenen Vortrag iiber die kiinstlerischen und soziologischen
Eigenschaften der Malerei des bereits erwihnten Yahya al-Wasitl zuriickgeht. In
dieser Schrift analysiert Al Said, wie al-Wasiti die Dreidimensionalitit der realen
Welt auf der zweidimensionalen Oberfliche des Bildes darstellt. Al-Wasiti, so Al
Said, erstrebte nicht die realistische Darstellung der Realitit, sondern wollte die der
Kunst eigene Welt auf dem Papier wiedergeben (Al Said 1964: 6). Somit ist das Fehlen
der linearen Perspektive und der mimetischen Darstellung der Realitit nicht auf die
Unfihigkeit dieses Kiinstlers zuriickzufithren, sondern auf seine bewusste Wahl:

»Bei al- Wasiti hangt die Uberwindung dieses Hindernisses von seiner Fihigkeit
ab, Farbe und Licht als grundlegende Instrumente zu benutzen, um sich der Welt
der Kunst hinzugeben, und nicht als Werkzeuge, die es erlauben, die Eigenschaf-
ten der realen Welt zu iibertragen, wie es durch diese Art von Perspektive [lineare
Perspektive] geschieht.« (ebd.: 6)

Das Kontemplative Manifest sowie diese Uberlegungen um al-Wasiti erméglichen es,
die spitere Entwicklung von Shakir Hassan Al Saids Kunstdenken zu verstehen, die
sichin der Theoretisierung der Verwendung des arabischen Buchstabens ausdriicke.
Al Said plidiert fiir eine Distanzierung von der Kunst als Darstellung, sei sie figura-
tiv oder abstrakt, und ruft dazu auf, die Kreativitit als ein Mittel zu begreifen, das
dazu fiithrt, das, was er die Wahrheit des Universums nennt, zu offenbaren. Man
konnte hierin fast ein Echo von Paul Klees »Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder,
sondern macht sichtbar« wiederfinden (Klee 1976: 118).

14,02.2026, 22:13:26.

249


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250  Okzident{i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Al Said distanziert sich hiermit von jener Bewegung, die er mit Jewad Salim und
der Bagdader Gruppe fiir Moderne Kunst mitbegriindet hat. Die Theoretisierung
der Hurufiyya wird schliefilich den Hohepunkt dieser Wende darstellen.

Das Manifest Die eine Dimension, das 1971 in Bagdad von einer Gruppe von Kiinst-
ler*innen unter der Leitung von Shakir Hassan Al Said, darunter Jamil Hamoudi,
Dia Azzawi und Rafa Nasiri, verdffentlicht wurde, erklirte, dass der Buchstabe ei-
nen rein formalen Wert besitzt, dass er eine Dimension und nicht ein Gegenstand
ist und dass seine wirkliche Basis Bewegung und Ausrichtung sind:

»Was demzufolge mitdereinen Dimension (als Idee) gemeintist, istden geschrie-
benen Buchstaben als Ausgangspunkt zu nehmen, um zur Bedeutung der Linie
[hatt] (als rein plastisches Element) zu gelangen.« (zit.n. Dagher 2016: 137)

Abb. 5 Shakir Hassan Al Said, Tammulat Ala
an-Nugqtah (Reflections on the Dot), 1998.

Auch hier sieht man Parallelen zu Klee: »Die Genesis der >Schrift«ist ein sehr gu-
tes Gleichnis der Bewegung. Auch das Kunstwerk ist in erster Linie Genesis, niemals

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

wird es als Produkt erlebt.« (Klee 1976:120). Die Verwendung des Buchstabens ist ein
Weg, um zum wahren Wert der Kunst zuriickzufinden. Die Eindimensionalitit des
Buchstabens wiirde die Kunst zur Wahrheit der Linie zurtickfithren. Das Manifest
unterstreicht auferdem die Beziehung zwischen der durch den Buchstaben gezo-
genen Linie und der kosmischen Dimension, welche die Kunstschaffenden an ihre
Umgebung bindet.

So verliert der Buchstabe seine sprachliche Funktion, um zum Ausdruck einer
inneren Wahrheit zu werden, die im Kunstwerk erforscht wird. Nicht Kunst als
Reprisentation, sondern als Ausdruck eines anderen Wertes. Was vom Buchstaben
bleibt, ist nicht sein sprachlich-phonetischer Wert, sondern die Linie, die beim
Nachzeichnen gebildet wird.

Der arabische Text des Manifests spielt mit der semantischen Zweideutigkeit
des Begriffs fiir »Linie, hatt. Wahrend hatf »Linie« und »Spur« bedeutet, hat es auch
den Sinn von »Kalligrafie«. Obwohl Hurufiyya-Kiinstler*innen ausdriicklich erklar-
ten, dass sie keine Kalligrafen, sondern Maler*innen seien, suggeriert die doppel-
te Bedeutung des arabischen Wortes den Leser*innen eine andere Assoziation: zur
Kalligrafie nicht als ein Genre, das von modernen Kiinstlern*innen praktiziert und
wieder aufgegriffen werden soll, sondern als eine Form des Kunsterbes, auf das sich
die Hurufiyya, obwohl sie sich als neue, in der modernen Kunst eingebettete Pra-
xis definiert, als zivilisatorischen Wert bezieht, dhnlich wie al-Wasitl der Bagdader
Gruppe fiir moderne Kunst als Legitimation der Malerei diente oder die Alhambra
bei Farroukh der kiinstlerischen Praxis im Allgemeinen. Die meisten Kiinstler*in-
nen, die sich mit der Hurufiyya identifizierten, interessierten sich speziell fir die-
sen Aspekt, der sie mit einer arabischen Tradition und einer arabischen Identitit
verband. Die komplexen intellektuellen und spirituellen Reflexionen, die Al Said im
Manifest zum Ausdruck brachte, wurden jedoch nicht zu einem zentralen Element
der Hurufiyya, als diese sich ab den 1970er Jahren in der arabischen Welt verbreitete.

Diese theoretische Entwicklung spiegelt sich in Al Saids malerischem Werk wi-
der, das sich von den figurativen Mustern der 1950er Jahre zu abstrakten Bestrebun-
gen hinbewegt, um sich schlief3lich auf Darstellungen von Graffitis an den Wanden
Bagdads zu konzentrieren, einer Art malerischer Prifiguration der Street-Art auf
der Leinwand.

Die Hurufiyya zwischen islamischer Kunst und Transkulturalitat

Wo bleibt nun die islamische Kunst? Es ist interessant zu sehen, dass es bei Jewad
Salim wie auch bei Shaker Hassan Al Said nicht um die Formen der islamischen
Kunst geht, sondern um deren Bedeutung. Diese werden dem modernen Kontext
angepasst: So soll nicht eine moderne islamische Kunst oder eine moderne Versi-
on islamischer Kunst geschaffen werden; islamische Kunst — aber auch islamisches,

14,02.2026, 22:13:26.

251


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

sufisches Gedankengut — werden dazu verwendet, um moderne Kunst so zu konzi-
pieren, dass sie einerseits mit den weltweiten modernen Stréomungen im Einklang
steht, andererseits aber auch eine spezifische Zugehdorigkeit zur irakischen oder
arabischen Kultur ausdriickt.

Al Saids Denken wurde von islamischen Mystikern wie Ibn Arabi, al-Hallag oder
den Briidern der Reinheit (Ihwan as-safa) entscheidend beeinflusst. Sein Kunstver-
stindnis sollte jedoch auch innerhalb der franzdsischen Debatten seiner Pariser Zeit
betrachtet werden. Die Abstraktion begann sich allgemein durchzusetzen, und Ge-
orges Mathieu etwa theoretisierte damals das notwendige Ende der Kunst, wie sie
im Westen seit den Griechen verstanden wurde und die Renaissance sie wiederbe-
lebt hatte. Fiir ihn war der Humanismus, der von Cimabue und Giotto di Bondone
initiiert, dann von Sandro Botticelli, Leonardo da Vinci, Raffael und Tizian in der
Renaissance entwickelt worden war, »das gréfite Unterfangen zur Verknécherung
(Sklerose) des Geistes« (Mathieu 1975: 168), es hatte die Kunst zum Kunsthandwerk
gemacht. Da sich unsere Zivilisation »den kosmischen Aspekten des menschlichen
Lebens« zuwandte, sei der Humanismus nicht mehr tragbar gewesen (Mathieu 1984:
42). Die westliche Kunst musste sich von simtlichen Vorurteilen befreien, die sie seit
zweitausend Jahren begleitet hitten (ebd.: 32). Mathieu pladierte fir eine Kunst, die
an frithere Traditionen ankniipfen und sich wieder mit »bestimmten Aspekten der
orientalischen Philosophien wie Taoismus, Zen, Chan oder der mystischen Erfah-
rung von Ibn Arabi« (Mathieu 1963: 256) oder dem Sohar und der Kabbala (ebd.: 282)
verbinden wiirde. In der Abstraction lyrique war es ihm schlieflich gelungen, jeden
Bezug zur Natur, aber auch zur Geometrie, aus der Kunst zu tilgen (Mathieu 1975:
170). Mathieu war stark von derjapanischen Kalligrafie beeinflusst worden, wobei er
von ihr nicht die Schrift an sich, sondern den Rhythmus und den Gestus des Malers
iibernommen hatte.

Eine weitere Bewegung, die in der Pariser Szene zu jener Zeit eine Rolle spielte,
war der Lettrisme, dessen Initiator der ruminische Kiinstler, Dichter und Intellek-
tuelle Isidore Isou war. Der Lettrisme zielte darauf ab, das gemalte Objekt durch
phonetische Zeichen zu ersetzen (Lemaitre 1954: 97), die der Malerei und der Skulp-
tur ihre Fahigkeit zuriickgeben sollten, »wieder zu spirituellen Botschaften oder Er-
zihlungen zu werden« (ebd.: 98). In einer zweiten Phase entwickelte der Lettrisme
die Hypergrafie, ein erfundenes »Alphabet«von Piktogrammen, das es erlaubte, sich
auf die Schrift, die als urspriingliche Quelle der Malerei angesehen wurde, zuriick-
zubesinnen und einen »Sinn« in die bildende Kunst wiedereinzufiithren, ohne dabei
den formalen Aspekt zu vernachlissigen (ebd.). Dies sollte zu einer Neugriindung
der bildenden Kunst fithren.

Obwohl die Radikalitit und der allumfassende Charakter des Lettrisme bei der
Hurufiyya nicht zu finden sind, teilen beide das Ziel, iiber den Bereich der gegen-
stindlichen Kunst hinauszugehen und die kiinstlerische Praxis in einer neuen Di-
mension wieder zu begriinden. Isous Projekt umfasste alle Kiinste, von der Literatur

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

tiber die bildende Kunst bis hin zum Kino, obwohl sein Ausgangspunkt sprachlicher
Natur war. Es liegt jedoch nahe zu denken, dass der Ansatz, Buchstaben als Alter-
native zur mimetischen Kunst zu verwenden, einen fruchtbaren Boden bei Kiinst-
ler*innen finden konnte, die aus einer Tradition stammten, in der eine Kunstgat-
tung — die Kalligrafie —, die auf dem Buchstaben und der Schrift basierte, die his-
torisch am meisten geschitzte Form des dsthetischen Ausdrucks gewesen war. Wie
auch in Al Saids Suche nach einer Kunstform, die iiber das Gegenstindliche hin-
ausgeht, das Echo von Mathieus Aufruf widerhallt, endlich mit der humanistischen
Tradition der Renaissance zu brechen.

Die moderne Kunst in der arabischen Welt, die in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts in Anlehnung an westliche Vorbilder entstand, versuchte ab den 1940er
Jahren durch Riickbesinnung auf Kunstpraktiken aus der Region ihre eindeutig ok-
zidentalistische Orientierung zu durchbrechen. Mit dem Aufkommen der abstrak-
ten Kunst in den 1960er Jahren stellte sich die Frage der »Identitit« der arabischen
Kunst noch eindringlicher. Die Hurufiyya erschien vielen die ideale Losung, ermog-
lichte sie doch die »Arabisierung« abstrakter Kunst in iiberzeugenderer Weise, als es
die orientalisierenden Versuche einzelner Kiinstler*innen der fritheren Generation
vermochten.

Abb. 6 Shakir Hassan Al Said, Untitled, 1988.

Es ist jedoch wichtig hervorzuheben, dass die Uberlegungen etwa eines Shakir
Hassan Al Said in Paris entstanden, in einem Kontext, in welchem Kiinstler wie Ge-
orges Mathieu auch versuchten, mit der figiirlichen Tradition der Renaissance zu
brechen und sich ebenso auf orientalische Traditionen beriefen. Somit sollte die

14,02.2026, 22:13:26.

253


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Okzident(i)alismen in der Kunst der Moderne und Gegenwart

Hurufiyya nicht als eine exotische Kunstgattung, die aus der islamischen Kalligra-
fie entsteht, begriffen werden, sondern als eine doppelte Form von Transkultura-
lisierung, denn von westlichen Kunstschaffenden reinterpretierte Elemente orien-
talischer Kulturen dienten arabischen Kiinstler*innen als Ausgangspunkt fiir ihre
eigenen Uberlegungen.

Literaturverzeichnis

Adnan, Etel (1996): »To Write in a Foreign Languagex, in: Electronic Poetry Review,
1, www.epoetry.org/issues/issuel/alltext/esadn.htm, Seiten nicht nummeriert
[letzter Zugriff am 12. Juli 2019].

Adnan, Etel (2018): »Etel Adnan on Paul Kleec, in: Sébastien Delot (ed.), Etel Adnan,
Paris: Editions Dilecta.

Al Said, Shakir Hassan (1964): Al-hasZis al-fanniyya wa-l-igtimZiyya li-rusim
al-Wasiti, Bagdad: Wizarat at-taqafa wa-l-‘ilam.

Al Said, Shakir Hassan (1973): Al-bayyanat al-fanniyya fi al-‘Iraq, Bagdad: Wizarat
al-lam.

Al Said, Shakir Hassan (2019): »Manifesto (1966)«, in: Anneka Lenssen/Sarah Rogers/
Nada Shabout (eds.), Modern Art in the Arab World. Primary Documents, New
York: The Museum of Modern Art, S. 252—255.

Belting, Hans (1990): Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der
Kunst, Miinchen: C.H. Beck Verlag.

Cohen-Solal, Annie/Martin, Jean-Hubert (2014) : Magiciens de la terre. Retour sur
une exposition légendaire, Paris : Centre Pompidou/Editions Xavier Barral.
Dagher, Charbel (2016): Arabic Hurufiyya, Art and Identity. Translated by Samir

Mahmoud, Milan: Skira.

Farroukh, Moustafa (1982): Rihla ila bilad al-magd al-mafqud, Beirut: Dar al-Mufid.

Farroukh, Moustafa (1986): Tariqi il al-fann, Beirut: Mwassasat Nawfal.

Gombrich, Ernst H. (1978): Kunst und Fortschritt. Wirkung und Wandlung einer
Idee, Kéln: Dumont.

Klee, Paul (1976): Schriften. Rezensionen und Aufsitze, herausgegeben von Christi-
an Geelhaar, Kéln: Dumont.

Lemaitre, Maurice (1954) : Quest-ce que le lettrisme et le mouvement isouien, Paris :
Editions Fischbacher.

Lenssen, Anneka/Rogers, Sarah/Shabout, Nada (eds.) (2019): Modern Art in the Arab
World. Primary Documents, New York : The Museum of Modern Art.

Magiciens de la terre (1989) : Exposition présentée du 18 mai au 14 aofit 1989, Musée
national d’art moderne Centre Georges Pompidou et la Grande Halle la Villette,
Paris : Editions du Centre Georges Pompidou.

Mathieu, Georges (1963) : Au-dela du Tachisme, Paris : Julliard.

14,02.2026, 22:13:26.


http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm
http://www.epoetry.org/issues/issue1/alltext/esadn.htm

Silvia Naef: Paul Klee, islamische Kunst und arabische Moderne

Mathieu, Georges (1975) : La réponse de l'abstraction lyrique et quelques extrapola-
tions d’ordre esthétique, éthique et métaphysique, Paris : La Table ronde.

Mathieu, Georges (1984) : Labstraction prophétique, Paris : Gallimard.

Naef, Silvia (1996) : A la recherche d’une modernité arabe. Lévolution des arts plas-
tiques en Egypte, au Liban et en Irak, Genéve : Slatkine.

Naef, Silvia (2003) : »Peindre pour étre moderne? Remarques sur 'adoption de I'art
occidental dans I'Orient arabec, in : Bernard Heyberger/Silvia Naef (eds.), La
multiplication des images en pays d'Islam — De 'estampe a la télévision — (17°-21°
siécles), Istanbul/Wiirzburg : Orient-Institut/Ergon Verlag, S. 189—207.

Naef, Silvia (2009): »Moderne islamische Kunst« - Uberlegungen zu einem proble-
matischen Begriff«, in: Almut Sh. Bruckstein Coruh/Hendrik Budde (Hg), Tas-
wir. Islamische Bildwelten und Moderne, Berlin: Nicolai, S. 26—30.

Naef, Silvia (2014) : »Voyage au pays de la gloire perdue. Le peintre libanais Mustafa
Farrith et le sens des splendeurs de Grenade, in : Katia Zakharia (ed.), Baby-
lone, Grenade, villes mythiques, Lyon : Maison de 'Orient et de la Méditerranée,
S. 245-264.

Naef, Silvia (2019): »From Baghdad to Paris and Back. Modernity, Temporary Ex-
ile and Abstraction in the Arab Worldx, in: Burcu Dogramaci/Birgit Mersmann
(eds.), Handbook of Art and Global Migration. Theories, Practices, and Chal-
lenges, Berlin/Boston : DeGruyter 2019, S. 217—230.

Naghi, Mohammed (1988): »Lart moderne et ses moyens d’expression«, in: Moham-
med Naghi, Un impressionniste égyptien, Kairo: Les Cahiers de Chabramant, S.
47-49.

Sadek, Walid (2006): »In Health but Mostly in Sickness: The Autobiography of
Moustafa Farroukhe, in: Suzanne Cotter (ed.), Wonderful Beirut, Oxford: Mod-
ern Art Oxford, S. 66—70.

Salim, Nizar (1977): Iraq Contemporary Art, Lausanne: Sartec.

Stephen Vernoit (2006): »The Visual Arts in Nineteenth Century Muslim Thoughtc,
in: Doris Behrens-Abouseif/Stephen Vernoit (ed.), Islamic Art in the 19" Cen-
tury, Traditions, Innovation and Eclecticism, Leiden/Boston: Brill, S. 19-35.

Strauss, Johann (2003) : »Limage moderne dans 'Empire ottoman : quelques points
de repére«, in : Bernard Heyberger/Silvia Naef (eds.), La multiplication des
images en pays d’'Islam, De estampe a la télévision (17° — 21° siécle), Wiirzburg :
Ergon, S. 139-176.

Taylor, Nora (1997): "ORIENTALISM/OCCIDENTALISM. The Founding of the Ecole
des Beaux-Arts d’Indochine and the Politics of Painting in Colonial Viét Nam,
1925-1945«, in: Crossroads: An Interdisciplinary Journal of Southeast Asian
Studies, vol. 11, no. 2, S. 1-33.

14,02.2026, 22:13:26.

255


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14,02.2026, 22:13:26.


https://doi.org/10.14361/9783839461990-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

