6. »We took care like hell« (Monika Mokre)
Sensibilitat und Weiblichkeit als Elemente
der Befreiung

»Freiheit ist nicht nur das Ziel der Befrei-
ung, sie beginnt mit der Befreiung; sie
mufd spraktiziertc werden. Das habe ich,
wie ich gestehe, von Dir gelernt. Seltsam?
Ich glaube nicht.«

Herbert Marcuse an Angela Davis in einem
offenen Brief fiiv ihve Freilassung' (2004f-167)

Napuli Paul spricht davon, dass wir unsere Sinne trainieren und schirfen miissen,
Bino Byansi Byakuleka mochte, dass wir uns im Anderen selbst begegnen, Turgay
Ulu erkennt im Oranienplatz einen utopischen Ort, Hassan Numan versucht an
Triume anzukniipfen, und Monika Mokre formuliert eine Begierde nach Gemein-
schaft (siehe alles unten). In diesen Artikulationen scheint in den Gesprichen eine
Dimension auf, die in vielen Ansitzen vermeintlich »radikaler« Politik untergeht.
Thr Kampf ist nicht nur ein Kampf gegen etwas, gegen ein unmenschliches Asyl-
system oder gegen Kapitalismus, ihr Kampf steht auch fiir etwas, fiir ein anderes
Verhiltnis zu sich selbst, zu den Mitmenschen und der ganzen Welt. Und dieses
Verhiltnis scheint in der Praxis fiir Befreiung, im Miteinander des Kampfes durch.

Dieser Verweis auf sich formierende neue menschliche Beziehungen in den Be-
wegungen findet sich auch bei Marcuse. Denn Marcuses Werk dreht sich um eine
Analyse der bestehenden Gesellschaft ebenso wie um die Méglichkeiten von Befrei-
ung. Entsprechend ist auch seine Anthropologie dual, wie Stephan Bundschuh in
»Und weil der Mensch ein Mensch ist...« Anthropologische Aspekte der Sozialphilosophie Her-
bert Marcuses herausarbeitet. Marcuse beschreibt den Menschen, wie er im spatka-
pitalistischen Zeitalter faktisch ist (EDM) und skizziert dennoch den Neuen Men-
schen, »utopische Gegenbilder« (Bundschuh 1998: 15) in der theoretischen Mog-

1 Davis wurde 1970 mit dem Vorwurf verhaftet, Waffen fiir den Befreiungsversuch eines inhaf-
tierten Black Panther Mitglieds besorgt zu haben. lhr drohte die Todesstrafe. Es entstand eine
weltweite Solidaritdtsbewegung, die Marcuse mit vorantrieb.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Widerstandiges Wissen

lichkeit eines nicht-repressiven Realititsprinzips (TuG) und in ihrem praktischen
Aufscheinen in der Opposition (bspw. ViidB), wie etwa in der Figur des Intellektuel-
len oder in kollektiven Praxen der rassifizierten und vergeschlechtlichten Anderen
(Befreiungsbewegungen und Frauenbewegungen). TuG aus den 1950er Jahren liest
sich also als grofde Utopie der Moglichkeit einer Triebentfaltung ohne repressi-
ve Unterdriickung, die trotz ihrer materialistischen Fundierung in Anthropologie
und Gesellschaft durch ihren philosophischen Charakter in dem Sinne ideell bleibt,
dass Marcuse hier keine Krifte benennt, die gegen die vorherrschende Triebstruk-
tur rebellieren. ViidB hingegen ist der Versuch, sich mit den aufkommenden Pro-
testbewegungen der 1960er Jahre solidarisch auseinander zu setzen, zu verbinden,
aber auch zu intervenieren und somit die Welt nicht nur zu interpretieren, son-
dern an ihrer Verinderung mitzuwirken?. Ist Eros in TuG auf Asthetik, auf biir-
gerliche Kunst, die im Bestehenden nicht Teil des Alltags jedes Menschen werden
kann und Phantasie als die Welt der Triume, die nie Realitit werden, verwiesen,
durchbrechen Asthetik und Phantasie in den aufkommenden 1968er-Bewegungen
ihre Schranken, in die sie repressiv verwiesen wurden. Aufgrund der existierenden
Verhiltnisse herrsche eine konterrevolutionire Triebstruktur vor, eine zweite Na-
tur des Menschen, die das Interesse am System beférdere (Marcuse 1969d: 256). Die
Rebellion, die Protestbewegungen, miissten daher an der »wahren Natur des Indi-
viduums«® Wurzel fassen »und auf diesem neuen Boden wiirden die Rebellen ihre
Ziele und ihre Strategie des politischen Kampfes neu definieren, in welchem allein
die konkreten Ziele der Befreiung bestimmt werden kénnen« (ebd.: 245). Sammel-
begriff dieser neuen, Mensch und Gesellschaft umfassenden Form der Wahrneh-
mung und Bezugnahme aufeinander wird bei Marcuse die »neue Sensibilitit«, wie
auch eines der Kapitel in ViidB betitelt ist. Hier heif3t es:

»Die neue Sensibilitit ist eben deswegen Praxis geworden; sie entsteht gegen Ge-
walt und Ausbeutung, in einem Kampf fir wesentlich neue Weisen und Formen
des Lebens; sie impliziert die Negation des gesamten Establishments, seiner Mo-
ral, seiner Kultur; die Behauptung des Rechts, eine Gesellschaft zu errichten, in
der die Abschaffung von Armut und Elend Wirklichkeit wird und das Sinnliche,

2 Dass Marcuse trotz aller Kritik stets solidarisch blieb und versuchte, die positiven Elemente
zu beeinflussen zeigt sich auch daran, dass sein Tonfall zwar eindringlicher und appellieren-
der, aber nicht angreifend wird, als er sich ausbreitende Harte und Brutalitit in den Bewe-
gungen bemerkt: »lhr miif3t diejenigen sein, die den Boden, den Kérper und den Ceist fir
eine neue Gesellschaft bereiten. Wenn ihr das nicht tut, wer sonst? Und ihr mfdt alles das
tun, solange ihr noch lebt, solange ihr noch jung seid, solange ihr noch in der Lage seid, zu
denken, zu sprechen, zu lieben, zu widerstehen und zu kimpfen« (Marcuse 1971a: 129).

3 Der Begriff »wahr« oder »wahre Natur« wird im Folgenden ibernommen, ist jedoch nicht
biologisch-deterministisch, sondern normativim Sinne der Méglichkeit einer kollektiven Le-
bensgestaltung, die allen Menschen die grofstmogliche Freiheit garantieren wiirde, gemeint.
Er wird im Abschnitt »feminine Qualititen« erneut aufgegriffen und kritisch diskutiert.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

das Spielerische, die MufRe Existenzformen und damit zur Form der Gesellschaft
selbst werden.« (Ebd.: 262)

Demnach kann es im Protest nicht nur um einen konfrontativen politischen Kampf
gegen das System gehen, sondern ebenso um das Ausprobieren neuer Beziehun-
gen, das Erkunden wahrer menschlicher Bediirfnisse — eben jene Elemente, die
wie oben angedeutet einige meiner Gesprichspartner*innen stark machen. Ver-
schiedene Aspekte dieser »neuen Sensibilitit« mochte ich im Folgenden niher er-
kunden. Unter 6.1 werden diese zunichst als das Teilen von Bediirfnissen benannt,
die von Marcuse hervorgehobene Negation des Bestehenden sowie die im Kontrast
dazu stehende affirmative Bezugnahme auf andere Umgangsformen innerhalb der
Bewegung. Der Abschnitt »utopische Orte« ergibt sich als Erginzung durch die
Refugee-Intellektuellen, die diese neuen Weisen des Umgangs miteinander stark
mit den Orten der Bewegung verkniipfen. In 6.2 geht es dann genauer um Marcu-
ses Auseinandersetzung mit Weiblichkeit und den Frauenbewegungen, die in ei-
ner kontroversen Diskussion um vergeschlechtlichter Arbeitsteilung und feministi-
scher Biindnisse auch innerhalb der Refugee-Bewegung eine Entsprechung findet.
Anhand der kritischen Diskussionen, die um Marcuses »Marxismus und Feminis-
mus«-Aufsatz von 1974 entstanden, werden seine Thesen zu einer Verbannung der
Sensibilitit in die Sphire des Weiblichen und das potenziell emanzipatorische Po-
tenzial in ebendieser Weiblichkeit mit der Refugee-Bewegung neu betrachtet.
Marcuse selbst schreibt im Vorwort von ViidB tiber die Bewegungen der 1960er
Jahre, dass es »unverantwortlich [wire], die gegenwirtigen Chancen dieser Kraf-
te zu Uberschitzen« (ebd.: 242). Das Essay erschien 1969, jedoch hatte Marcuse
eine erste Version bereits vor dem Mai 1968 fertig. Er erkennt und benennt Ten-
denzen und Krifte der Befreiung, ohne jedoch zu behaupten, dass die Befreiung
gekommen wire oder unmittelbar bevorstiinde — etwas, das ihm oft nachgesagt
wurde und was beim Lesen einzelner pathetischer Passagen auch nicht verwun-
derlich ist. Die (Re-)Integration auch dieser Bewegungen wurde im letzten Kapitel
reflektiert, und Marcuse sah die Konterrevolution bereits in der sich durch gesell-
schaftliche Ausbeutungsverhiltnisse deformierten Triebstruktur verankert, bevor
die Rebellion itberhaupt mit voller Wucht durchbrach. In ViidB, aber auch in an-
deren Texten dieser Zeit, ist daher erneut die Hin- und Hergerissenheit Marcuses
zwischen Hoffnung und den Entwicklungen in ihrer Tendenz bereits innewohnen-
der Enttiduschung herauslesbar. Zusitzlich zu dieser von Marcuse selbst artikulier-
ten Vorsicht vor zu affirmativer Betrachtung von Protestbewegungen generell, ist
auch hier erneut darauf zu verweisen, dass es nicht unproblematisch ist, wenn er in
der Rebellion der Anderen, wie in den antikolonialen Befreiungsbewegungen, den
Kampfen der Schwarzen in den USA sowie spiter der Frauenbewegung, das Durch-
brechen wahrer menschlicher Bediirfnisse, von Sensibilitit oder Phantasie zu er-
kennen vermeint. Das gleiche gilt fiir meinen Blick auf die Refugee-Bewegung.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

197


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Widerstandiges Wissen

Stets muss in Bezug auf Marcuse aber auch auf mein Schreiben mit ihm iber-
prift werden, ob der kritische, dialektische Blick erhalten bleibt. Bei Marcuse ist
eine Tendenz abzulesen, beispielsweise die Studierendenbewegung sehr kritisch
zu betrachten, etwa ihren Antiintellektualismus frith zu enttarnen, was sicher in
seinem engen Austausch und seiner sehr direkten Verbundenheit begriindet liegt —
er konnte zumindest hoffen, dass seine Kritik als solidarisch wahrgenommen und
reflektiert wird. In seinen manchmal eingeschoben wirkenden Kommentaren zu
antikolonialen Befreiungsbewegungen scheint mir diese kritische Nihe zu fehlen*.
Der Blick von auflen birgt immer die Gefahr der Romantisierung und Projektion,
geographisch oder auch soziostrukturell entferntere Proteste sind fiir den Theore-
tiker nicht so genau zu erfassen und Kritik schwerer solidarisch zu formulieren.

Mit Vorsicht vor Romantisierung, Vereinfachung oder dem Augen-Verschliefien
vor Konflikten gilt es in diesem Kapitel unter den Schlagworten »Neue Sensibili-
tit« und »Weiblichkeit« anhand der Hinweise Marcuses nach Briichen mit »den
routinierten Weisen des Sehens, Horens, Fithlens und Verstehens der Dinge«
Ausschau zu halten, die darauf hinweisen, »daf} der Organismus fiir die poten-
ziellen Formen einer nicht-aggressiven, nicht-ausbeuterischen Welt empfinglich
werden kann« (ebd.: 246). Als Fragen formuliert: Erleb(t)en Akteur*innen in der
Refugee-Bewegung ein anderes, sensibleres, bediirfnisorientierteres Miteinander?
Sehen sie Verinderungen in der Triebstruktur einzelner Menschen und auch
Gruppen, die auf die Moglichkeit einer nicht-repressiven Gesellschaft verwei-
sen? Wird eine Verbindung zwischen Weiblichkeit und Sensibilitit gesehen und
welche moglichen Konflikte beinhaltet diese Rollenzuschreibung? Sind Marcuses
Gedanken zu Sensibilitit relevant oder tragen sie nur zu einer Romantisierung
von Widerstandsbewegungen bei?

6.1 Geteilte Bediirfnisse

Bundschuhs These ist, dass Marcuses utopischer Entwurf einer Anthropologie »we-
niger als realisierbares Projekt konzipiert [ist...], denn als Mittel [...], um die Gegen-
wart zu denunzieren [..]. Er ist ein theoretisches Mittel der Kritik« (Bundschuh
1998: 21). Wie Bundschuh sehe ich Marcuses utopische Anthropologie als elemen-
taren Teil seiner Gesellschaftstheorie bzw. Sozialphilosophie. Doch méchte ich sie
nicht als etwas theoretisch-abstraktes behandeln, sondern, wie Marcuse es in den

4 Andererseits muss auch bedacht werden, wie besonders die Einschnitte im Zuge der antiko-
lonialen Befreiungsbewegungen waren. Alleine im sogenannten »Afrikanischen Jahr« 1960
wurden 18 Kolonien unabhingig. Wie sehr neokoloniale Strukturen die weitere Entwicklung
pragten und die Befreiungsbewegungen (auch unter Druck) in problematische nationale und
patriarchale Muster verfielen, war in den 1960er Jahren noch nicht absehbar.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

1960er Jahren tat, nach Elementen in einer aktuellen sozialen Bewegung Ausschau
halten. Ob als Kritik, Korrektur, Antizipation oder Hoffnungsschimmer: wenn es
im vorhergehenden Kapitel um Integration unter anderem durch falsche Bediirf-
nisse, um »freiwillige Knechtschaft« im Konsumkapitalismus und um eine mogli-
che Weigerung ausgehend von den Marginalisierten, Prekarisierten oder Anderen
ging, wende ich mich nun dem Potenzial wahrer Bedirfnisse fiir diese Weigerung
zu. Dennoch: Es beginnt bei Negation, Ablehnung und Kritik. Selbst in der ein-
dimensionalen Zufriedenheit der integrierten westlichen spitkapitalistischen Ge-
sellschaft ist, wie Bundschuh es nennt, ein latentes Unbehagen stets vorhanden
(ebd.: 36). Die Manifestation dieses Unbehagens in artikulierter Ablehnung stellen
auch viele Gesprichspartner®innen als zentrales Moment im Mobilisierungs- und
Organisierungsprozess heraus.

Negation und das Bediirfnis nach Veranderung

Bei Adorno heifit es in der Negativen Dialektik: »Das leibhafte Moment meldet der
Erkenntnis an, dafR Leiden nicht sein, daf} es anders werden solle« (Adorno 1966:
203). Napuli Paul beschreibt im Gesprich affektive Reaktionen auf krasse Situatio-
nen, mit denen Refugees konfrontiert sind:

»This is a combination for example of the leg and the mind [..]. Who sees first, you
know? Is it the heart or the eyes [...] because all those are together. First of all the
eyes can see. Bah. And then, the heart says bummbummbumm ah, what is that
and then, the mind has to say okay, we have to do something, what is that? Then
you come to one body, you know?« (I.P 39.50-40.4)

Sie erlebt ein Zusammenspiel von Kérper und Geist, eine sehr korperliche Erfah-
rung, die Neues eroffnet: Im letzten Satz steckt eine Bestimmtheit — der Korper
und Geist wird eins, die Unklarheit und Zerrissenheit ist weg. Es kommt zu einem
tiefen Verstehen und zu einer Art Signal, sich dem Erlebten entgegenzustellen, sich
ihm zu Verweigern. Lernen »Nein« zu sagen um Du selbst zu werden, so formuliert
es Paul: »You can say no, you know? So learn to say no to the bad thing. No matter
what. No matter [..] the problems you will face later, you don't think, because you
know you are you and you are the master of yourself. You are the master of your
act, you know?« (I.P 20.9-13). Paul beschreibt hier, wie eine Negation, eine Wut auf
und Ablehnung der Verhiltnisse, die klar geduflert wird, empowernd wirken kann.

Anhand einer Theoretisierung von (Auto-)Aggression sowie repressiver Entsub-
limierung hat Marcuse eingingig aufgezeigt, wie in der integrierten, westlichen
Gesellschaft die Manifestation von affektiven Reaktionen in systemgefihrdendes
Handeln verhindert wird. Und wie wir im vorangegangenen Kapitel gesehen ha-
ben, entsteht insbesondere in der Isolation des neoliberalen Kapitalismus im All-
gemeinen und der Isolation, die Gefliichtete oftmals erleben miissen im Besonde-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

199


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Widerstandiges Wissen

ren, kein Raum zum Teilen negativer Gefithle. Gutiérrez Rodriguez zeigt in »Digna
Rabia — Dignified Rage« zudem auf, dass Wut nicht Teil der als legitim geltenden
Reaktionen von Frauen® und PoC gilt. Vielmehr werde Wut als unmodern und unzi-
vilisiert mit dem Anderen Europas verkniipft. Wenn Gefliichtete Wut artikulieren,
wird das als unverhiltnismiflig und als primitiv, als unnachvollziehbar gelesen -
etwas, das ich selbst schon 6fter miterlebt habe. Neben der Abwertung durch Au-
Benstehende, kommt es oft zu Versuchen der Beruhigung durch weif3e Aktivist*in-
nen, wenn Gefliichtete Gefiihle laut und sichtbar artikulieren. Gutiérrez Rodriguez
theoretisiert Wut als ein Prinzip dekolonialer Ethik, als »driving force for the col-
lectivization of feelings of indignation and sadness« (Gutiérrez Rodriguez 2011a:
220)°. Die Refugee-Bewegung wurde entsprechend auch ein Ort des Teilens von
Trauer und der Artikulation von Wut. Ohne weiter auf Affekttheorien eingehen
zu kdnnen, mochte ich, um dann eine Verbindung zu Marcuse herzustellen, Cagr1
Kahveci ausfithrlicher zitieren, die Affekttheorie mit Bezug auf soziale Bewegun-
gen prignant zusammenfasst:

»Viele Studien lber Soziale Bewegungen haben lingst die Unzulanglichkeit der
dichotomischen Betrachtung von Rationalitit und Gefiihlen betont (vgl. Jasper
2011; Flam 2002). Gefithle sind Teil eines Gefliges, das Williams structures of fee-
lings (Gefiithlsstrukturen) nennt (vgl. Williams 1978). Der Begriff Gefiihlsstruktu-
ren beschreibt eine partikulare kollektive Gemiitslage zu einem bestimmten his-
torischen Moment, die nichts Individuelles oder Persénliches ist, sondern geteilt
wird von einer Community oder Generation. Dadurch kommt das entscheidende
Moment zum Tragen, dass erst die Ubertragung und Zirkulation dieser Gefiihle
durch Akteure eine soziale Bedeutung hervorbringt, die Spinoza als Affekt be-
zeichnet. Affekte sind nicht als blofie Emotionen, sondern als Intensitidten und
korperliche Reaktionen zu verstehen.« (Kahveci 2017: 54)

Das Zusammenkommen von Rationalitit und Gefiihlen, von Rationalitit und Sen-
sibilitit ist es, worauf Marcuse mit der »neuen Sensibilitit« abzielt und was er
in Bewegungen durchscheinen sieht. Ein Beispiel fiir eine Benennung von ratio-
nalen, materiellen korperlichen Reaktionen auf gesellschaftliche Verhiltnisse ist
der Begriff »Ekel«. Marcuse sagt in einem Spiegel-Interview 1969, dass der einzige
mogliche Antrieb fir Revolution in der kapitalistischen Metropole »[...] aus einem
unertriglichen Ekel an der Art und Weise, wie die sogenannte Konsumgesellschaft
den gesellschaftlichen Reichtum mifbraucht und verschleudert, wihrend sie au-
8erhalb der Metropolen das Elend und die Unterdriickung intensiv weiterbetreibt«

5 Verwiesen sei hier auch auf Audre Lordes wegweisende Rede »The Uses of Anger. Women
Responding to Racism« (Lorde 1981). Durch kollektive Negation und Wut findet das Subjekt
nicht nur zu sich, sondern auch zu Anderen und gemeinsam Alternativen zu denken und
anzugehen wird moglich (vgl. auch Brown 2009).

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

(Marcuse 1969e: 106) kommen kénnte. Mit negativen Gefithlen und ihrem Potenzi-
al, repressive Toleranz zu durchbrechen, beschiftigt sich unter Bezug auf Marcuse
die Literaturwissenschaftlerin Sianne Ngai in Ugly Feelings. Sie verfolgt das Ziel
»to demonstrate how emotion might be recuperated for critical praxis in general,
shedding new light on the intimate relationship between negative affect and >neg-
ative thinking¢, Herbert Marcuse’s shorthand for ideology critique in the dialectical
tradition« (Ngai 2007: 8). Damit stellt sie eine Verbindung zwischen Negation bei
Marcuse und dem Nutzen negativer Affekte und Gefiihle fiir Gesellschaftskritik
und -verinderung her. Sie schliefdt ihr Werk mit Reflexionen zum Begriff disgust,
auf deutsch Ekel, Abscheu oder auch Empérung. Anders als andere negative Gefith-
le sei disgust niemals ambivalent in Bezug auf sein Objekt (ebd.: 335). In der Kon-
sumgesellschaft gebe es jedoch fiir Aulerungen von disgust kaum Raum, wihrend
an desires, also Wiinsche, Begierden und Sehnsiichte, tiberall angekniipft werde. Sie
bringt Affekttheorie somit in Verbindung mit der Gesellschaftskritik Marcuses und
greift konkret »Ekel vor der Gesellschaft« auf.

Diesen »Ekel vor der Gesellschaft« genereller, auch abstrahiert von einer kor-
perlichen Abwehr gegen die ekelhaften Verhiltnisse, unter denen Refugees leben,
habe ich in der Diskussion etwa bei Byansi Byakuleka immer wieder wahrgenom-
men. Er spricht beispielsweise iiber entfremdete Arbeit und die daraus resultie-
rende Unmenschlichkeit im alltiglichen Umgang miteinander. Als Kiinstler hat
er einen genauen Blick auf Alltigliches und beschreibt, dass am konkreten Pro-
dukt ein Zusammenhang zwischen entfremdeten Produktionsverhiltnissen, Aus-
beutung von Mensch und Natur sowie Asthetik erkennbar sei: »And it’s also [...]
the product, what form of product are you producing, you know? [...] you see it
[...] involves exploitation. [...] I think that’s really what he [Marcuse] meant, there
is labour, forced labour in it, you know, because the companies they want cheap
labour, you know?« (I.AB 24.20-27) Ein Produkt, das unter unmenschlichen Bedin-
gungen hergestellt wurde, kann fiir ihn weder dsthetisch noch befriedigend sein.
Er nimmt hier Bezug auf eine in die Diskussion eingebrachte Stelle Marcuses aus
ViidB, in der dieser schreibt, dass sich nicht nur die Produktionsform und was
iberhaupt als lebensnotwendig erachtet und somit produziert wird, sondern auch
die Form des Produkts unter freiheitlichen Bedingungen grundlegend verindern
wiirde (vgl. Marcuse 1969d: 261).

Das gliickliche Bewusstsein sei, so Marcuse in EDM, bei vielen Menschen, wenn
nicht aufgebrochen, so doch sehr briichig und an die darunterliegende Angst, Frus-
tration und Ekel konne angekniipft werden. Er weist darauf hin, dass rechte Be-
wegungen jedoch weit besser darin seien als linke und somit das ungliickliche Be-
wusstsein »zum Triebreservoir fiir eine faschistische Weise zu leben und zu sterben
werden« (Marcuse 1964: 96) konne. Stattdessen brauche es eine linke Praxis,

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

201


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Widerstandiges Wissen

»welche die Wurzeln der Eindimmung und Zufriedenheit im Unterbau erreicht,
durch eine methodische Loslésung vom Establishment und eine methodische
Weigerung, die auf eine radikale Umwertung der Werte abzielt. [...] Eine solche
Praxis umfafdt den Bruch mit dem Wohlvertrauten, den routinierten Weisen des
Sehens, Horens, Fithlens und Verstehens der Dinge, so dafd der Organismus fiir
die potenziellen Formen einer nicht-aggressiven, nicht-ausbeuterischen Welt
empfanglich werden kann.« (Marcuse 1969d: 246)°

Dieser Bruch kann sich in und durch antirassistische Solidaritit, die iiber ein Lip-
penbekenntnis hinausgeht, ereignen. Gemeinsame Praxis und das Mitbekommen
und — wenn natiirlich niemals in der gleichen Hirte — Abbekommen von Repressio-
nen kann zu einem tiefen Verstindnis der Ekelhaftigkeit der Gesellschaft fithren.
Und aus negativen Gefithlen, die geteilt werden, wie etwa aus Verzweiflung, kann
auch eine ungekannte Nihe entstehen, wie Mokre im Gesprich beschreibt:

»[..W]e were so [..] desperate somehow. [..] | had more really dramatic situations
with refugees than | had with other people. [...] Shit | mean | go with four people
to the police one day, the next day they are in the prison and the next day they are
deported, ha. Scheifle. So there also comes a kind of closeness out of that.« (.MN
87.44-88.3)

Auch wenn Mokre physisch sicher ist, nicht abgeschoben werden kann, ist fiir sie
durch das Zulassen von Nihe etwas von dem Negiert-Werden der Anderen spiirbar.

Das Zulassen eines solchen Berithrt-Werdens ist sicher nicht immer méglich,
da es auch in eine handlungsunfihig machende Trauer fithren kann. Allerdings
konnen solche Momente auch die radikal antirassistische Haltung férdern, denn
wer sich berithren lisst kann das Thema schwer einfach wieder aus dem Leben ver-
bannen. In einem Interview fiir Psychology Today wurde Marcuse 1971 gefragt, was
fir die Aufklirung der jungen Menschen in den USA verantwortlich sei. Er ant-
wortete: »Wir wissen ziemlich genau, wie sich das in diesem Land gedufRert hat.
Diese neue Haltung begann in den frithen 60er Jahren, als viele dieser Jugendlichen
in den Siiden gingen und zum ersten Mal sahen, wie amerikanische Demokratie
und Gleichheit tatsichlich funktionieren. Es war ein traumatischer Schock fiir sie«
(Marcuse et al. 1971: 224). Die Ekelhaftigkeit der Gesellschaft bleibt in solchen Mo-
menten keine leichte Irritation, sondern wird, wenn auch auf eine andere Weise,
auch fur Weifle oder Citizens, unmittelbar manifest. Ekel vor Gesellschaft und Ne-
gation der Verhiltnisse sind fiir Marcuse die alle emanzipatorische Bewegungen

6 Ngai themtisiert ebenfalls die linken und rechten Strategien: Wihrend die politische Rechte
disgust offen instrumentalisiere, sollte auch die Linke mit einem Ankniipfen an disgust durch-
brechen, »what Herbert Marcuse calls srepressive tolerance« the spure, >indiscriminate, or
nonpartisan tolerance that maintains the existing class structure of capitalist democracy«
(Ngai 2007: 340).

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

einenden Elemente, sie verbinden die biirgerliche Revolte und den emanzipatori-
schen Kampf der Elenden dieser Erde (Marcuse 1969d: 246).

Negation bleibt unproduktiv und in Binaritit verhaftet, wenn sie nicht geteilt
und Grundlage fiir kollektive Prozesse wird. Und dieses Spiiren der Negativitit
sowie der Ekel vor Gesellschaft fiihlt sich je nach Position ganz anders an. Das kann
das tagtigliche Othering sein, das PoC in Deutschland erleben miissen, das kann
physische Gewalt sein, das kann Langeweile vom Konsum sein. Der Ekel mag uns
alle einen, doch was miissen wir tun, wie miissen wir uns austauschen um diese
Gemeinsamkeit trotz aller Unterschiede auch umsetzen und allen Verletzungen
gerecht werden zu kénnen? Kénnen diese Momente der Erkenntnis, diese Briiche
und Weigerungen, in etwas Positives aufgehoben werden?

Neue Beziehungen?

Im vorangegangenen Abschnitt ging es um das Potenzial negativer Gefiihle fiir
Erkenntnis- und Widerstandsprozesse, um eine Sensibilitit fiir Negatives, Fal-
sches, Unmenschliches. Unter dem Schlagwort »Sensibilitit« steht bei Marcuse
jedoch vor allem, aber auch mit der Negation verbunden, die Méglichkeit des
Ankniipfens an Momente des Guten, Wahren, Schonen — der Menschlichkeit. Auf
die Negation folgt in den Bewegungen die Praxis. Marcuse sieht im »Kampf fur
wesentlich neue Weisen und Formen des Lebens« (ebd.: 262) bereits praktizierte
Sensibilitit. Es geht nicht bloR um eine Theorie, sondern darum, dieses andere
Miteinander bereits in den Bewegungen (soweit dies im Bestehenden moglich ist)
zu leben und somit eine neue Anthropologie, einen neuen Menschen mit neuen
Beziehungen zur Welt zu begriinden. In den Gesprichen habe ich auch dieses
Zitat Marcuses zur Diskussion gestellt:

»Moralische und dsthetische Bediirfnisse werden zu grundlegenden, vitalen Be-
diirfnissen und verlangen nach neuen Beziehungen zwischen den Geschlechtern,
den Generationen, den Médnnern und Frauen und der Natur. Die Freiheit wird
als wesentlich auf der Erfiillung dieser Bediirfnisse beruhend verstanden, die
zugleich sinnlich, ethisch und rational sind.« (Marcuse 1972: 25)

Um den Aspekt Geschlechterbeziehungen wird es weiter unten noch ausfiihrlicher
gehen. Zunichst: wie kommt es zur Herausbildung oder dem Erkennen morali-
scher und isthetischer Bediirfnisse?

Ulu sieht es, wie Marcuse, als explizite Aufgabe der Intellektuellen, das Gefiihl
der Kollektivitit und einen neuen, sensibleren Menschen in der Bewegung hervor-
zubringen’. Dabei geht er davon aus, dass es im Menschen keine Determination

7 Marcuse zeigte sich, beispielsweise in den Diskussionen um »den neuen Menschen«als Sub-
jekt des Trikonts, die unter anderem von Frantz Fanon und Che Guevara entfacht wurde, in

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

203


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Widerstandiges Wissen

bestimmter Charaktereigenschaften gibt, auch Triebtheorie spielt bei ihm keine
Rolle, vielmehr sieht er den Menschen als ein gesellschaftliches Wesen, das in alle
Richtungen geprigt werden kann:

»Also das [ob der Mensch gut ist oder schlecht] hat ja nichts mit den Genen zu
tun, sondern es hat etwas damit zu tun, dass der Mensch in seiner Entwicklung
[..] durch das Kollektive [..] die Eigenschaften hervorgebracht hat. Kultur, Kunst,
Magie [...] —es hat was mit Kollektivitdt zu tun. Und sowieso, wenn wir nicht daran
glauben wiirden, dass man irgendwie das Gute herauskriegt aus dem Menschen,
weil es ja da ist, dann wiirde es ja keine utopischen Bewegungen oder Vorstel-
lungen mehr geben. Aber das ist nicht etwas, das von alleine kommt. Denn die
Menschen werden ja gepragt durch ihre Umwelt, durch das System. Deswegen ist
es unsere Aufgabe die kollektive Seite, das kollektive Gefithl der Menschen her-
vorzubringen, durch Bewegungen. [..] Deswegen sollten wir nicht [...] auf die Re-
volution warten, sondern [..] jetzt schon anfangen [..] diese Aspekte zu férdern.
Also wir haben durch die Geschichte des Realsozialismus® erkannt, dass der Fak-
tor Mensch am wichtigsten ist und wir miissen uns darauf konzentrieren.« (.UU
21.14-34)

Asthetik und Moral sind fiir Ulu ebenso verkniipft wie bei Marcuse — das Kollektive
und das Gute bedarf der »Kunst, Kultur, Magie«, wie er sagt. So ist beispielsweise
Ulus Bericht nach einem Jahr Aktionen voller Metaphern und Symbolik von Revo-
lution, Rebellion und Kampf auf der Strafle (The Voice of Refugees and Migrants
2013: 2). Auf die Frage, warum er eine romantische Sprache und Symbolik benutzt,

seinen Formulierungenvorsichtig, wie dieses Zitat aus der Diskussion zum Vortrag»Das Ende
der Utopie« belegt: Frage: »Im Zusammenhang mit der Problematik der neuen Anthropolo-
gie: Diese neue Anthropologie findet ihre Vertreter schon gerade in der Dritten Welt, namlich
bei Fanon, der sagt: >Es geht darum, den totalen Menschen auf der Erde zu etablierens, und
bei Guevara, der sagt: »Wir bauen den Menschen des 21. Jahrhunderts«. Ich méchte Sie fra-
gen, wie Sie lhre Ideen der neuen Anthropologie mitdiesen beiden Testimonien verbinden?«
Marcuse: »]a, ich habe mich nicht getraut, das zu sagen, aber nachdem Sie, der ja einiges da-
von zu wissen scheint, es selbst sagen, kann ich es jetzt ausdricken: Ich glaube in der Tat,
obgleich ich das hier nicht zugegeben habe, dafd jedenfalls in einigen der Befreiungskampfe
in der Dritten Welt und selbst in einigen der Entwicklungsmethoden der Dritten Welt die-
se neue Anthropologie sich bereits anzeigt.« (Marcuse 1980c: 42-43) Und: »In der Solidaritat
mit dem Kampf in der Dritten Welt liegen erste Tendenzen fiir die neue Anthropologie. Was
in den hochindustrialisierten Lindern auftritt an neuen Bediirfnissen, ist in der Dritten Welt
durchaus kein neues Bediirfnis, sondern spontane Reaktion gegen das, was geschieht.« (Ebd.:
32)

8 Wie bei Marcuse (1958) steht der »Realsozialismus« als negativer Bezug, als ein Modell, bei
dem der Faktor Mensch vernachlassigt, eine menschliche Entwicklung als Basis gesellschaft-
licher Entwicklung verhindert wurde.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

antwortet er, dies sei Absicht, denn er richte sich in seinen Texten an antikapi-
talistische Bewegungen, die europiische radikale Linke (I.UU 13.23), die zu einer
utopischen Politik zuriickkehren miisse: »Wir miissen auch von der realpolitischen
Situation zu Utopia zuriick [...] und deswegen habe ich [mich] auch dazu entschie-
den, deswegen schreibe ich so« (I.UU 13.42-43). Er argumentiert dabei mit Bezug
auf Marcuses Analyse des Realsozialismus, der ja die Sowjetunion dafur kritisiert
habe, zu wenig utopische Orientierung zu haben (1.UU 13.34-35).

Eine isthetische Sprache driickt ein Begehren aus und ist dialektisch, da sie
die Moglichkeit des (vielleicht) Kommenden im Hier und Jetzt antizipiert: »Die
neue Sensibilitit und das neue Bewufdtsein, die einen solchen Umbau entwerfen
und lenken sollen, erfordern eine neue Sprache (Sprache in einem weiteren Sinn,
der Worter, Bilder, Gesten und Téne einbezieht), um die neuen >Werte« zu definie-
ren und zu vermitteln« (Marcuse 1969d: 268f.), schreibt Marcuse in ViidB. Das im
EDM ausfithrlich kritisierte »Universum der Rede« wird in den Bewegungen auch
durch eine neue, im Gegensatz zum herrschenden Diskurs kritisch-analytische,
aber eben auch sensibel-utopische Sprache durchbrochen. »Es ist wichtig zu er-
schaffen, was man in dieser Welt sehen will. Aber auf poetische Art. Man kann also
damit beginnen, Gesten und Worte und Schreie zu erzeugen, aus denen auch uto-
pische Aktionen hervorgehen.« (Anonym 2015: 33), reflektiert der Medienaktivist
Ricardo Dominguez in einem Interview mit Jugendlichen von maiz, dem autono-
men Zentrum von und fiir Migrant*innen in Linz. Gezielte revolutionire Sprache
und auch Sprache im Sinne von Symbolik (wie etwa die geballte Faust und flie-
gende Vogel in der Refugee-Bewegung) kann zwar ein Begehren wecken und ein
Wir-Gefiihl stirken, birgt aber zugleich die Gefahr der Ubertreibung und somit
der »Licherlichkeit«, wie es Marcuse (1964: 188) nennt. Bei einigen hundert sich
Offentlich wehrenden Refugees kann kaum von einer Revolution gesprochen wer-
den - die analytische Begriffsbildung wie sie etwa bei Non-Citizen gezeigt werden
konnte, geht hier verloren. Es »[i]st natiirlich keine Revolution [...] aber ich will,
dass es so ist« (I.UU 14.31-32), schitzt auch Ulu die Lage richtig ein. Es ist fiir ihn
eine Strategie an Wiinsche, Begierde, Hoffnungen anzukniipfen und diese bewusst
zu entflammen. Aus einer dhnlichen politischen Haltung kommend versucht auch
Hassan Numan in den Menschen Hoffnung zu sien und nutzt seine in der kom-
munistischen Partei im Sudan erworbenen Fihigkeiten als Redner gezielt (siehe
seine Selbstdarstellung in 7.3).

Der Philosoph Ernst Bloch reflektiert in hnlicher Weise das Handeln der KPD
in der Zeit der Weimarer Republik und restimiert, dass es ein Fehler gewesen sei,
in den Reden vor allem auf 6konomische Analyse (das, was er Kiltestrom nennt)
zu setzen und nicht zusitzlich an utopische Gegenbilder, an Gefiihle und Bedirf-
nisse (Warmestrom) anzukniipfen: »Was die Partei vor dem Hitlersieg getan hat,
war vollkommen richtig, nur was sie nicht getan hat, das war falsch« (Bloch 1935:
19). Utopie wird hier zur Strategie. Alexander Neupert-Doppler arbeitet in seiner

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

205


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Widerstandiges Wissen

Utopie-Einfithrung Funktionen utopischen Denkens heraus, zu denen er neben ei-
ner Negation und Benennung von Moglichkeiten, die aus Analyse und Erfahrung
des Bestehenden folgen, auch Elemente wie das Wecken von Bediirfnissen zihlt
(Neupert-Doppler 2015: 179-180). Die Motivation zur Praxis folgt fiir ihn unter an-
derem daraus, dass Menschen sich vorstellen und auch fithlen kénnen, dass alles
ganz anders sein konnte und miisste. Dieser Ansatz findet sich in den Gesprichen
vor allem bei Ulu wieder.

Fiir viele Beteiligte ist es gerade die Differenz zwischen dem gemeinsamen
Ziel und den Versuchen der Anniherung, die auch den kritischen Blick auf die
eigene Bewegung befordern. Schlieflich sind es die Subjekte des Protests selbst,
die sich auf den Weg in eine bessere Zukunft verindern miissen. Hier geht es
nicht zuletzt um Ricksicht, um ein Sich-zuriick-nehmen, das gelernt sein will:
»Selbst-Sublimierung in dauerhafte und erweiterte Beziehungen« (Marcuse 1955:
190) statt repressive Entsublimierung in Aggressivitit, Rassismus und Sexismus.
Wie das zur Diskussion gestellte Zitat hervorhebt, sind gleichberechtigte Bezie-
hungen zwischen den Geschlechtern, Uberwindung von Generationenkonflikten
und ein schonender Naturbezug Teil einer Solidaritit, die intersubjektive Sensi-
bilitit voraussetzt. In den Gesprichen sind die Antworten auf die Frage, ob im
Protest ein solches neues Miteinander, eine neue Sensibilitit, gelebt werde, insge-
samt sehr ambivalent. Einerseits waren und sind alle inspiriert und fasziniert von
der Solidaritit, die mit so wenig Mitteln moglich ist, andererseits aber auch im-
mer wieder schockiert vom Verhalten, insbesondere vom Sexismus Einzelner und
dem Unvermdgen der Gruppe damit umzugehen. Mokre fasst mit Bezug auf das
populire Adorno-Zitat »Es gibt kein richtiges Leben im falschen« (Adorno 1951: 19)
zusammen:

»[..S]o there was this kind of desire for another life. [..] Of another possibility
which we never obviously could satisfy. [..Tlhere is no right life in the wrong one
or something like that, but at the same time we didn't really change the things
and we were not really able to deal with these contradictions« (I.MN 93.14-24).

Auch bei Nasimi sind Ambivalenzen vernehmbar. Einerseits erkennt sie Momente,
in denen gesellschaftliche Kategorien irrelevant oder zumindest irrelevanter wer-
den, andererseits schraubt sie ihre eigenen Erwartungen an Individuen aufgrund
der Einsicht in ihre gesellschaftliche Prigung herunter. Im folgenden Zitat wird ihr
eigenes Begehren danach, in einem Kollektiv zu sein, und ihr damit verkniipftes
strategisches Handeln deutlich:

»Also bei diese[r] Bewegung habe ich selbst das wirklich gesehen. Also die [..]
Grenzen von Nationalitit, Geschlecht usw. sieht man nicht mehr. Also, doch es
gibt sie, aber die[...] Menschen in dieser Gruppe haben ein gemeinsames Ziel und
das hat sie [...] verbunden. [..A]lso ich sehe die Revolution bei jeder Person [..],

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

du kannst das merken, du kannst das genau merken. [..] Bei mir persénlich zum
Beispiel [...] gibt es Sachen, die mirimmer sehr wichtig waren oder sind, aber hier
reduziere ich manchmal auch meine Erwartungen, damit[..] diese Liebe unterder
Gruppe bleibt und [..] das ist nicht sehr einfach, [..] wie zum Beispiel Geschlech-
terblabla und so.« (I.DN 53.26-39)

Wie sich bereits zeigt, drehten sich viele Konflikte um Sexismus, worauf unten
noch genauer eingegangen wird. Auf die Frage, wie wir besser mit diesen Pro-
blemen umgehen kénnen, antworteten einige Gesprichspartner*innen, dass wir
uns mehr Zeit nehmen und uns in Workshops gegenseitig bilden, Erfahrung und
Geschichte vermitteln miissten. Die Arbeit von WiE sowie des IWS basieren dar-
auf, einander zuzuhoren und Raum fiir Austausch und Empowerment zu schaffen.
Auch Napuli Pauls Aktivismus besteht inzwischen zu einem grof3en Teil aus solchen
Workshops, in denen Aktivist*innen sich selbst und ihre Beziehungen im Aktivis-
mus reflektieren. Bei ihr wird deutlich, wie sehr gemeinsames Kimpfen bedeutet,
gemeinsam an sich zu arbeiten. In unserem Gesprich fillt dieser Satz viele Male,
zum Beispiel hier: »So for me I expect the best and I hope that they will come to
the sense- but we have to work towards, it will not come from somewhere« (I.P
50.2-4). Fiir Paul ist jede menschliche Begegnung Zweck an sich. Auch sie mochte
die Menschen erreichen, zu Bewusstsein bringen, hat jedoch als Ziel kein Gesell-
schaftsmodell vor Augen, sondern zunichst die Vorstellung eines neuen Bezugs
aufeinander. Marcuse schreibt in »Konterrevolution und Revolte«: »Im Rahmen der
objektiven Bedingungen hingen die Alternativen [...] von der Intelligenz und dem
Willen, dem Bewuftsein und der Sensibilitit der Menschen ab« (Marcuse 1972:
35) — ob als Selbstzweck oder als Mittel zum Zweck: es geht zunichst darum, sich
als Menschen anders zu begegnen. Uns selbst im Anderen sehen — so driickt Byansi
Byakuleka (in: Doppler 2017: 98) es aus’.

Das was bei Marcuse triebpsychologisch begriindete Bediirfnisse sind, die in
Bewegungen geweckt werden und an die Bewegungen anschliefien sollten, benennt
Niki Kubaczek in Bezug auf Refugee- und Antira-Bewegungen als Begehren da-
nach, etwas Gemeinsames zu konstituieren:

»Die vielen Proteste gegen die nationalstaatlichen und europiischen lllegalisie-
rungspolitiken hatten sich nicht ereignen konnen, wire da nicht das Begehren
gewesen, die radikal-unterschiedlichen Erfahrungen zu ibersetzen, darauf zu be-
harren, gemeinsame Forderungen zu stellen, um ein —wie auch immer fragmen-
tarisches und unvollstindiges — Gemeinsames zu konstituieren. Formen des Zu-
sammenseins und Formen des Dagegen-Seins.« (Kubaczek 2015: 53)

9 Siehe feministische Kritik daran im nachsten Abschnitt.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

207


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Widerstandiges Wissen

In einem Artikel untersucht Serhat Karakayali anhand empirischer Daten die Rolle
von Emotionen fir Freiwillige, die Refugees unterstiitzen. Demnach seien es vor al-
lem Unterstiitzer*innen untereinander, die durch das Engagement das Gefiihl von
Familie und Teil eines Ganzen zu sein bekimen (Karakayali 2017). Ob dieses Gefiihl
sich dann auch in solidarische Aktionen wie die Verhinderung einer Abschiebung
umsetzen lasse, sieht er eingeschrinkt. Ein positives Beispiel bietet, was 2014/15 in
Osnabriick passierte, als ein Biindnis gegen Abschiebung aus Gefliichteten, auto-
nomen Aktivist“innen, Kirchenvertreter*innen, einzelnen Politiker*innen und in
der Flichtlingshilfe Aktiven fast 40 Abschiebungen durch Blockaden verhinderte
(vgl. Doppler 2015). Beeindruckend ist die Aussage einer ilteren Frau, die ihre Mo-
tivation wie folgt beschreibt: »Ich hab« einfach wenn ich hier bin das Gefiihl das
Richtige zu tun. Und das ist ein gutes Gefiihl, das man selten hat«*°. Es kann al-
so gelingen, in Bewegung hervortretende Gefithle und Bediirfnisse in verindernde
Praxis zu iiberfithren und somit auch Menschen, die sich zunichst unpolitisch Ak-
tionen anschliefen oder dafiir interessieren, Teil der Bewegung werden zu lassen.
Das geschieht jedoch nicht von allein, womit erneut auf die Rolle der Intellektuellen
verwiesen ist.

Kritisch zu sehen ist ein Fokus auf >neue Beziehungens, wenn diese Bezugnah-
me oberflichlich bleibt und individuelles Wohlfiihlen in der Bewegung zu einem
Selbstzweck wird, der auf diese Weise nur fir die Weiflen bzw. Citizens funktio-
niert. Sara Ahmed hat sich damit auseinandergesetzt, »how happiness or good
feeling is attributed to the white anti-racist subject (a subject that is proud about
its anti-racism)« (Ahmed 2008: 10). Das Schwarze Subjekt hingegen werde immer
als wittend und unkontrolliert dargestellt (vgl. Gutiérrez Rodriguez oben). Dieser
Gedanke ist auf den Kontext Refugee-Bewegung iibertragbar. Der Stolz iiber den
praktizierten Antirassismus, das Freuen iiber Aktionen, iiber das Zusammenkom-
men, vielleicht noch die Party nach einer gelungenen Aktion, kann die materielle
Realitit, die diesem Protest fiir Refugees zugrunde liegt, iiberdecken. Hier werden
nicht nur Rassismen reproduziert, sondern es fithrt auch dazu, dass Unterstiit-
zer*innen schnell wieder weg sind, wenn Probleme aufkommen.

Diese Kritik dufiern Dosthossein und Nasimi wenn sie sagen, es sei wichtig,
dass Citizens sich ihrer rationalen Griinde fiir ihren Aktivismus, auch ihrer Unter-
stittzung der Non-Citizen-Proteste klar wiirden. Genauso wie fiir Non-Citizens eben
nicht Sensibilitit Motivation sei, so Dosthossein. Der Grund sich zusammenzu-
tun sei »common needs. [..] This doesn’t come out from the Sensibilitit or moral
to each other« (I.DN 45.49-46.1). Entsprechend gibe es auch rationale Griinde den
Protest zu unterstiitzen. Ich bringe an, dass viele repressive Mafinahmen zunichst

10  Zitatausder Sendung»Hallo Niedersachsen«, NDR am14.10.2014, Minute 1:20, online unter:
https://www.youtube.com/watch?v=8JonNvMDxp8 [5.4.2020].

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8

6. »We took care like hell«

an Non-Citizens getestet wiirden, die dann spiter auch fiir (Teile der) Citizens an-
gewandt wiirden (I.DN 82.34-48), worauthin Dosthossein sagt, ich sei bewusst im
Protest, wahrend andere »not bewusst go there, aber auch sie hitten letztlich die
gleichen (eigenen) Interessen (I.DN 83.7-10). Das gilt zumindest fiir geteilte gesell-
schaftliche Visionen. Wihrend wir alle miteinander iibereinstimmen, dass Gefiithle
auch materiell (biochemisch, hormonell,...) sind und materielle Realititen Grund-
lage sind, gibt es einen in dem Gesprich nicht aufgelsten Disput: Ich vertrete die
Position, das Sensibilitit, Bediirfnisse nach menschlicher Begegnung etc. durch-
aus als Motivation daftir dienen konnen, Teil einer Bewegung zu sein und auch
daran angekniipft werden miisse. Dosthossein hingegen mochte alle Begriffe die
mit Gefiithlen zu tun haben aus der Diskussion verbannen, denn fiir ihn ist eine
solche Sprache Ideologie (I.DN 46.2; 84.12-19). Fir Nasimi sind Begriffe, die Ge-
fithle ausdriicken, nicht zu verbannen sondern vielmehr ein Ansatzpunkt, um zu
schauen, welche Verhiltnisse ihnen zugrunde liegen und die materiellen Verhilt-
nisse dahingehend zu dndern, dass sie dem entsprechen, was als positive Gefiihle
wahrgenommen wird, »dann findet man einen neuen Menschen [...] mit besserer
Menschlichkeit« (I.DN 62.33-34). Bereits im Miteinander des Protests sieht sie, wie
eine solche positive Verinderung der Menschen beginne. Hier spricht sie konkret
iiber den Protestmarsch von Miinchen nach Niirnberg im Herbst 2016, der zum
Zeitpunkt des Gesprichs erst wenige Tage zuriickliegt:

»[D]eswegen sage ich, ich sehe eine Revolution in jeder Person bei diesem Kampf
im Vergleich [...] mit der ersten Woche. Im Vergleich mit der zweiten Woche. Und
durch [..den] Protestmarsch hast du gesehen, dass die Menschen ganz anders wa-
ren [..], weil sie in dieser Bewegung [..] diese Bedirfnisse [..] entdeckt haben.«
(I.DN 58.18-28)

Gibt es zur These eines Bruchs mit dem Bestehenden, zur Negation und zur Au-
Rerung von Ekelhaftigkeit und Falschheit groRe Ubereinstimmung, zeigt sich in
der Frage des Hervorbringens und Artikulierens neuer Bediirfnisse weit mehr Un-
klarheit und Unsicherheit — sowohl bei Marcuse als auch bei meinen Gesprichs-
partner*innen und mir. Zum einen ist die eher avantgardistische Position, dass
Intellektuellen die Rolle zukomme, neue Bediirfnisse zu artikulieren, sowohl bei
Marcuse herauslesbar als auch bei H. Numan und Ulu ganz konkrete Strategie.
Dosthossein hingegen lehnt einen Bezug auf Sensibilitit ab, da sonst die Kritik
und Utopie fir ihn nicht materialistisch bleibt. Bei Paul und Nasimi — auffillig ist,
dass hier jeweils Frauen sprechen — steht zwar ebenfalls die Verinderung der Mit-
menschen bzw. Mitkimpfenden im Fokus, aber bei ihnen erscheint der Kontakt
nicht als so funktionell wie bei H. Numan und Ulu. Insbesondere an Pauls Arbeit
wird meiner Meinung nach deutlich, dass es viel starken Willens bedarf und harte
Arbeit ist, Gemeinsamkeit herzustellen. Sie ist weder einfach so vorhanden noch
durch rationale Argumente wie den Verweis auf die gemeinsame Lohnabhingigkeit

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

209


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstandiges Wissen

zu wecken. Eine Bewegung zu werden ist Beziehungsarbeit und politische Arbeit
und damit Arbeit (vgl. Arbeitsbegriff im vorherigen Kapitel).

Wo findet diese Arbeit statt? Wo findet das Teilen von Geftihlen und das Entste-
hen neuer Beziehungen statt? Im Sprechen iiber konkrete Praxen in der Bewegung
und in der Diskussion der Ambivalenz, die mit der These einer neuen Sensibilitit in
Bewegungen verbunden ist, traten in den Gesprichen ganz konkrete Orte hervor.
Denn was die Refugee-Bewegung auch ausmacht, ist das Einnehmen von Riumen,
und insbesondere der Berliner Oranienplatz wurde zu einem Symbol der ganzen
Bewegung. In diesem Kontext mochte ich einen weiteren Begriff einfithren: den
der Utopie.

Orte des Teilens: Der Oranienplatz als Utopie?

Die Soziologin Ruth Levitas definiert die Funktion utopischen Denkens in The Con-
cept of Utopia als »desire for a better way of being« (Levitas 1990: 198). Ein solches
Begehren nach »Formen des Zusammenseins und Formen des Dagegen-Seinsc,
um an Kubaczek (s. oben) anzukniipfen, manifestierte sich in der Praxis vor allem
an bestimmten Orten, die einen besonderen, teils symbolischen, Stellenwert fiir
die Begegnung von Menschen als Menschen in der Refugee-Bewegung erlangten —
allen voran der Berliner Oranienplatz. Ulu bringt dabei den Begriff »Utopie« ins
Spiel:

»Der O-Platz wurde auch [..] ein Vorbild [..v]ergleichbar mit Rojava. [..] eine uto-
piadhnliche Situation [..] —also wie eine Insel. [..] Ja, man kann auch sagen, dass
[..] diese Utopie, in Anfithrungsstrichen, die wir erschaffen haben natiirlich auch
irgendwo das Leben der Cefliichteten, die darin Teil waren, schoner gemacht hat,
also dadurch, dass die Isolation gebrochen wurde, aus den Lagern, und Leute sich
neue Netzwerke, neue Menschen erschlossen haben und [sich] dann ganz andere
Lebensbahnen daraus erschlossen haben.« (1.UU 15.6-44)

Einen Ort als utopisch zu bezeichnen ist ein Oxymoron, benennt U-Topie doch
wortlich einen Nicht-Ort. Schon bei Thomas Morus, der das Wort 1516 als Namen
einer fiktiven Insel erfand, wird aber deutlich, dass durchaus konkrete Moglich-
keiten gemeint sind, wenn er ausfithrt, »daf} es im Staate der Utopier sehr vieles
gibt, was ich in unseren Staaten eher wiinschen méchte als erhoffen kann« (Morus
1516: 110). Das Utopische ist wiitnschbar, aber Morus ist vorsichtig genug um dessen
Verwirklichung skeptisch zu sehen. Gerade in dieser Hinsicht ist der Begriff Uto-
pie auf mehreren Ebenen passend fiir den Kontext der Refugee-Bewegung. Orte
wie der Oranienplatz sind staatlicherseits nicht gewollt, da sie aufzeigen, dass die
staatliche Ordnung nicht funktioniert und im Protest Alternativen gesucht werden.
Zwar sind sie fir das Individuum nicht als permanente Lebensorte gedacht, aber,
wie Ulu beschreibt, haben sich fiir viele Menschen neue Lebensbahnen aus den

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

Erfahrungen am Oranienplatz erschlossen™. Darin erinnert die Praxis der Platz-
besetzung z.B. an Siedlungssozialisten wie Charles Fourier, dem von Karl Marx
und Friedrich Engels das Etikett des »utopischen Sozialisten« angeheftet wurde.
Aus seinen negativen Erfahrungen mit dem Ausgang der franzosischen Revolution
folgerte Fourier, dass soziale Alternativen nicht als gesamtgesellschaftliche Umwil-
zungen gedacht werden konnen, sehr wohl aber als 6rtlich begrenzte Experimente.
Im Anschluss an Marx hat sich der Utopiebegriff zur Bezeichnung von Zukunfts-
gesellschaften ausgeweitet, nicht zuletzt durch Ernst Bloch und Herbert Marcuse.
Doch auch Marcuse bezog sich gerne auf Fourier (s.0.) und die Strategie der »uto-
pischen Orte«, die Michel Foucault Heterotopien nennt, wurde zur Praxis sozialer
Bewegungen (vgl. Neupert-Doppler 2015)**, weshalb ein Ankniipfen an den Begriff
Utopie auch fiir konkrete Orte durchaus passend ist.

Sowohl mit Blick auf Roman- als auch auf Siedlungsutopien darf die enge Ver-
kntipfung von utopischem Denken und Kolonialismus nicht ausgeblendet werden,
wie Lyman Tower Sargent in seiner Utopie-Einfithrung zusammenfasst:

»Colonies are important to utopianism in that they represented utopian dreams
themselves, but also because collectively more literary utopias have been written
and more intentional communities have been established in colonies than in the
countries from which they originated. All colonies had impacts on the indigenous
populations, and the interpretation of those impacts have varied both over time
and depending on who was doing the interpreting.« (Sargent 2010: 50)

Anders als Fourier, der seine utopischen Experimente in Frankreich durchfithren
wollte, griindete beispielsweise der Frithsozialist Robert Owen 1825 seine utopisch-
genossenschaftliche Kolonie New Harmony in den Vereinigten Staaten. In der Vor-
stellung ganz weit weg etwas ganz Anderes, Neues zu errichten, spielen die dort
lebenden Menschen zunichst selten eine Rolle oder haben sich vielmehr dem neu-
en Modell anzupassen oder wegzugehen. Karl Hardy, der selbst in seinem kritisch-
dekolonialen Text »Unsettling Hope: Contemporary indigenous Politics, Settler-
Colonialism, and Utopianism« (Hardy 2012) leider keinen Bezug auf praktische
Siedlungsutopien, sondern nur auf Morus nimmt, schligt in Anlehnung an Le-
vitas einen Zweischritt von Utopie als Methode vor. Der Status Quo soll infrage
gestellt werden, um dann nach konkreten Utopien Ausschau zu halten - im Kon-
text einer ehemaligen Siedlungskolonie gilt es dabei vor allem auf Utopien Indi-

1 Eine Kritik daran, dass sich nur fiir einige Refugees neue Lebensbahnen erschlossen haben,
wurde im Kapitel zu Intellektuellen geiibt. Sie kénnen schnell Kontakte und Freundschaf-
ten in dem politischen Umfeld schliefen. Viele andere Refugees mussten frither oder spater
zurlck in die Lager.

12 DasKapitel zu Foucaultin Neupert-Dopplers Utopie-Einfithrung ist verfasst von Simon Dam-
gen.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstandiges Wissen

gener zu schauen (ebd.: 128-129)". Eine Siedlung basierend auf den Strukturen
kolonialer Ausbeutung zu griinden ist nicht transformativ-utopisch sondern sys-
temstiitzend. Mit der Funktion der Infragestellung, also Kritik oder gar Negation,
sowie dem Ausdruck der »konkreten Utopieng, landet Hardy in seiner Kritik der
kolonialromantischen Roman- und Siedlungsutopien letztlich auch bei einem sehr
bewegungspraktischen Utopiebegriff, was uns zuriick zu Marcuse fithrt.

Bei Marcuse ist der Begriff Utopie zentrales Element seines Spitwerkes, wobei
er sich ebenfalls an Ernst Blochs »konkreter Utopie« orientiert. Damit sind Utopien
fiir Marcuse nicht raumlich und zeitlich ferne Ideale, sondern reale Moglichkeiten
im Hier und Jetzt geworden. Da »die technischen und intellektuellen Krifte fir die
Umwilzung technisch vorhanden sind [...] kénnen wir heute in der Tat von einem
Ende der Utopie reden« (Marcuse 1980a: 12). Das Ende der Utopie ist gekommen,
da ehemals utopische Vorstellungen heute umsetzbar seien.

Dosthossein lehnt den Begriff der Utopie ab, bezeichnet ihn, wie Gefiihl, als
nicht-materialistisch. Die sozialistische oder kommunistische Gesellschaft werde
durch Revolution herbeigefithrt und sei immer méglich (gewesen) (I.DN 88.8-42).
Ein Argument, das Marx als unmaterialistisch verworfen hitte, dem aber beispiels-
weise mit dem libertiren Sozialisten und Utopietheoretiker Gustav Landauer zuge-
stimmt werden kann, ohne von dem Begriff Utopie Abstand zu nehmen. Landauer
legte grofien Wert auf das praktische Tun und Ausprobieren und betonte, dass So-
zialismus

»seiner Moglichkeit nach gar nicht von irgendeiner Form der Technik und der Be-
durfnisbefriedigung ab[hangt]. Sozialismus ist zu allen Zeiten moglich, wenn ei-
ne genligende Anzahl von Menschen ihn will. Nur wird er je nach dem Stand der
Technik und je nach der verfiigbaren Technik, das heifst nach der Zahl der Men-
schen, die ihn beginnen [..] anders aussehen.« (Landauer 1911: 61)

Auch eine Transformation der Arbeit in Spiel im Sinne Friedrich Schillers oder
Fouriers hingt nicht prinzipiell mit technischer Entwicklung zusammen. Zudem
ist Technik, wie wir mit Marcuse gesehen haben, mit Herrschaft verbunden, also
nicht neutral. Allerdings béte technischer Fortschritt, eingesetzt fiir das Wohl der
Menschheit, durchaus Potenzial, um die notwendige Arbeitszeit radikal gering zu
halten.

Wie oben bereits hervorgehoben, ist fiir Marcuse jedoch ebenso das kritisch-
utopische Bewusstsein, die Ablehnung des Bestehenden auf theoretischer ebenso

13 Ob wiederum Vorstellungen von einem »anderen« oder »besseren« Leben in indigenen Tra-
ditionen ttberhaupt als Utopien bezeichnet werden kénnen, ist eine andere Diskussion, geht
es oftmals doch eher um eine Riickbesinnung und Bewahrung vorkolonialer Lebensweisen
und Naturverhdltnisse und nicht umdie Vorstellung eines Noch-nicht. Eher eines Nicht-mehr
oder in Uberresten Vorhandenen.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

wie korperlicher Ebene, auf dessen Grundlage Neues erwachsen kann, zentral und
nicht nur die technische Machbarkeit (vgl. Neupert-Doppler 2015: 95-109). Der Ora-
nienplatz war sicher kein utopischer Ort in dem Sinne, dass hier gesellschaftliche
Potenziale ausgeschépft werden konnten, im Gegensatz war er ein hochst preki-
res und auch gewaltvolles Experiment. Ein Protestcamp oder ein Marsch ist fir
das Ausprobieren neuer Beziehungen ein sehr widerspriichlicher Ort, da die du-
Reren Bedingungen alles andere als utopisch sind, aber das Treffen auf Menschen,
die mit einem kimpfen, ist eine unglaubliche Bereicherung jenseits materieller
Bedingungen (siehe auch Hall, Lounasmaa und Squire 2019 zum »Jungle von Ca-
lais«). Selbst unter widrigsten Lebensbedingungen und schlechten Perspektiven,
was die Bedrohung von aufien anbelangt, ist es ein grundlegender Unterschied, ob
ein Mensch sich an einem Ort befindet, den sie*er sich selbst angeeignet hat und
kollektiv mitgestalten kann, oder ob Strukturen aufgezwungen werden. Moham-
mad Numan beschreibt in einem Gesprich mit Bue Ritbner Hansen den grundle-
genden Unterschied zwischen einem selbstorganisierten Protestcamp und einem
Camp, in dem Refugees zu leben gezwungen sind:

»Hier im Camp habe ich, um Mitternacht oder am Morgen, immer wieder eine
Menge Leute gesehen, die Spafd miteinander hatten und ein schones Lacheln im
Cesicht trugen. Nichts davon habe ich jemals in Traiskirchen gesehen. Das ist der
Unterschied zwischen einem eigenen Lager und einem Regierungslager.« (Numan
in: Ritbner Hansen 2013)

Auch war das Nein-Sagen-Konnen, welches Napuli Paul bereits oben als zentrales
Moment beschreibt, fiir sie und viele andere Aktivist*innen direkt verkniipft mit
dem selbstgeschaffenen Ort: »Meine Freund*innen sagten also >Nein, wir akzep-
tieren das Lager nicht, wir gehen<«. Gemeinsam haben wir die Lagerpflicht gebro-
chen und kamen 2012 zum Oranienplatz, Berlin-Kreuzberg« (Paul zit.n. Doppler
2017: 95). Diese Negation des Lebens im Lager wire fiir viele Menschen ohne die
Alternative im Protest auch ganz praktisch »wohnen« zu kdnnen nicht moglich ge-
wesen. Das Lager radikal abzulehnen und dennoch dort zu (iiber-)leben ist schwer
denkbar. Auf das Uberwinden der Angst, die im vorherigen Kapitel als zentrales
Moment der Verhinderung von Organisierung diskutiert wurde, geht auch Erez*
in der gleichen Diskussion ein: »Als die Leute zum Oranienplatz kamen, haben sie
andere Dinge gefunden, ganz Anderes, womit sie sich verbunden fithlten. Und sie
haben ihre Angst verloren« (Erez in: ebd.: 98).

Dass diese Protestorte irgendwie »ganz anders« sind wird an verschiedensten
Stellen formuliert: »Oranienplatz was not the starting point but [...there we] did in
a different way of being there« (I.P 8.42) sagt Napuli Paul. Monika Mokre und Mo-
hammad Numan erlebten starke Verbundenheitsgefiihle mit dem Ort des Protests,

14 Aufeigenen Wunsch wird hier nur der Vorname genannt.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

213


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerstandiges Wissen

ein Kloster in dem einige der streikenden Refugees in Wien 2013 lebten. Mokre
beschreibt das Kloster als »a bit like a village. And I really felt like going home«
(I.MN 92.19-20) und Numan stimmt zu: »[I]t was a home of a lot of friends« (I.MN
92.36). Und wieder Mokre: »I met the people and I felt like [..] this summer we
lived together. We lived together in this shitty monastery« (I.MN 92.38-40). Eine
sehr dhnliche Formulierung benutzt Natasha King, die in ihrem Buch No Borders
Solidarititsbewegungen in Athen und Calais diskutiert: »This thing I'm part of,
this movement, for want of a better world, feels fierce and loving. It feels like an
intensity of living. It’s a better way of being that doesn’t so much point out what’s
wrong with the system (although a lot of that happens too), but is other to it« (King
2016: 7). Sie sieht diese Community als einen Vorgriff auf Zukiinftiges (ebd.: 111f.).
Auf der Ebene des Bewusstseins zeigt sich gerade hier eine utopische Qualitit: Die
Vorstellung des Méglichen stellt nicht nur das Bestehende kritisch in Frage, son-
dern 6ffnet das Denken fir andere Beziehungen, auch wenn diese zunichst nur
Vor-Schein des Anderen sind (vgl. auch Holloway 2002: 239 oder Park 2006: 89).

Die Erfahrung von utopischer Gemeinschaft wird meiner Wahrnehmung
nach zwar nach auflen idealisiert und bspw. auch von Ulu romantisiert, nach
innen jedoch finden sehr kritische Auseinandersetzungen statt. So erzihlen alle
Gesprichspartner®innen von massiven Konflikten, die selbstverstindlich bei so
engem Zusammenleben in einem Protestcamp oder bei einem Protestmarsch
entstehen. Hinzu kommt die Traumatisierung vieler Gefliichteter. Nadiye Unsal
reflektiert in einem Artikel intersektionale Machtstrukturen aus ihrer Erfahrung in
der Berliner Bewegung. Dem Ziel eine »Community without borders« (Unsal 2015:
7) zu werden, stiinden unzihlbare Hindernisse von aufien und innen entgegen.
Problem sei etwa, dass der immer wieder vorkommende Sexismus von vielen
Minnern in der Bewegung mitgetragen werde. Hinzu kime, dass manche weif3e
Minner bei Sexismus durch Schwarze Minner nichts sagen wiirden, da sie Angst
hitten, sonst als Rassisten dargestellt zu werden (ebd.: 9). Auch dieses Verhalten
kann mit Marcuse als repressive Toleranz gefasst werden.

Dass die Situationen nicht immer friedlich zu 16sen waren und auch mit dem
teilweise massiven Sexismus nicht angemessen umgegangen werden konnte, nah-
men wiederum andere Teile der deutschen Linken nicht nur als Anlass, nicht so-
lidarisch zu sein, sondern stellten sich gar gegen die Proteste’. Auch wenn die
Analyse der Situation als relativ aussichtslos in Bezug auf die Erfiillung der For-
derungen richtig war, wird hier véllig vernachlissigt, dass es fiir viele der Orani-
enplatzbesetzer*innen schlicht und ergreifend keine annehmbare Alternative gab.

15 Soerschien etwa in der Zeitschrift Bahamas ein Artikel, der die freiwillige Raumung des Ora-
nienplatzes forderte, auch da die Strategie der Besetzungja offensichtlich gescheitert sei und
ein freiwilliger Riickzug fiir alle Beteiligten sinnvoller sei als bis zu einer zwangsweisen Rau-
mung weiter zu kimpfen (Bahamas Redaktion 2013).

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

Aus der Perspektive der reinen Kritik soll es geniigen das Schlechte als Schlech-
tes zu benennen, aber mangels Alternativen dabei stehen zu bleiben geniigt nicht.
Fir eine Bewegung wie die Refugee-Bewegung, die aktuelle Politik durchaus mit
utopischen Perspektiven verbindet, ist reine Kritik nicht moglich.

Politisch gesehen ist zudem, wie Marcuse ausfithrt, Defitismus auch keine
Strategie. Er warnte 1967 auf dem grofien Londoner Kongress zur »Dialektik der
Befreiung«, dass wir uns zwar keinen Illusionen hingeben diirften, »[s]chlimmer
wire es aber noch, wir wiirden dem Defitismus verfallen, der iiberall wahrzuneh-
men ist« (Marcuse 1969a: 101). Utopie ohne Illusionen mag paradox klingen, aber
genau das gilt es zu versuchen. Ulus Satz, dass es keine revolutionire Situation sei,
aber er »[..] will, dass es so ist« (I.UU 14.31-32), kénnte auch Marcuse an einigen
Stellen in den Mund gelegt werden, wenn er auf die Herausbildung neuer Bezie-
hungen in den Bewegungen setzt, die gesellschaftliche Impulse geben kénnten.

Am Beispiel Geschlechterverhiltnisse diskutiere ich im Folgenden einige Pro-
blematiken des Fokussierens auf >positive« Qualititen und Eigenschaften, mit dem
ein utopischer Anspruch erhoben wird, der aber in der Bewegungspraxis kaum
eingeholt werden kann. Das Thema Geschlechterverhiltnisse nimmt in diesem Ka-
pitel aufgrund mehrerer Zuginge viel Raum ein: Erstens wurde Marcuses Aufsatz
»Marxismus und Feminismus« auch von der Frauenbefreiungsbewegung sehr kon-
trovers rezipiert, zweitens wurde in zahlreichen Gesprichen Sexismus in der Be-
wegung zu einem grofen Themenfeld, drittens gehoren die Themen Weiblichkeit
und Sensibilitit zusammen, wie sich aus der immer noch dominanten gesellschaft-
lich determinierten Rolle von Frauen® ergibt, viertens gilt es auch hinsichtlich der
Zuginge in dieser Arbeit niher auf feministische Kritiken und Epistemologien zu
schauen.

6.2 Neue Beziehungen: Geschlechterverhaltnisse,
Weiblichkeit und die Frauenbewegungen

Bei der Refugee-Konferenz Ende Februar 2016 im Hamburger Kampnagel-Theater
besetzten gefliichtete Frauen® und Unterstiitzerinnen die Bithne (s. bspw. Schip-
kowski 2016), um zum einen generell die Dominanz von Minnern in der Bewegung
zu thematisieren und zum anderen die konkreten Bedingungen auf der Konfe-
renz zu kritisieren. Hier hatten Unterstiitzer*innen den Women® Space, also einen
Raum nur fir Frauen®, extra abseits liegend platziert, um eine Schutzatmosphi-
re zu schaffen. Viele Aktivistinnen, etwa von WiE und dem IWS, hingegen fithlten
sich in einen separaten Ort weggeschoben. Zudem war die Ausstattung im Women®
Space nicht fir Workshops geeignet. Darauf zogen ca. 60 Frauen* zum Hauptver-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

215


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 Widerstandiges Wissen

anstaltungssaal und nahmen die Bithne ein. Dabei skandierten sie »Women* Space
is everywhere«!®. Nadiye Unsal resiimiert etwa einen Monat danach im Gesprach:

»Es war toll, toll, toll. Und es war auch sehr interessant, denn es war eine dezen-
trale Dynamik. Denn als die Frauen in dem Women* Space entschieden haben zu
protestieren, war ich draufRen mit anderen Frauen und wir dachten, wir missen
protestieren und wir sind zum Frauen*-Space gegangen und da kamen die schon
raus.« (1.UU 36.38-41)

Auch vielen anderen Menschen blieb von der Konferenz in Hamburg vor allem die-
ser Moment im Gedichtnis. So zeigt sich Bino Byansi Byakuleka »impressed when
the women during the Refugee conference [...] came out and said: >No. We need
space« (I.AB 49.18-19). Rex Osa nimmt erstmals eine starke Prisenz von Frauen®
in den Refugee-Kimpfen wahr: »I think the dynamics are changing now. [...] Wo-
men are speaking out now« (1.O 26.9-13). Genauso wenig wie die Kimpfe von Refu-
gees ab 2012 eine Neuheit waren, ist es etwas Neues, dass gefliichtete Frauen sich
organisieren. Doch in der Wahrnehmung der Kimpfe gefliichteter Frauen* durch
andere Teile der Bewegung hat sich seit der Hamburger Konferenz etwas getan.

Es bedarf oftmals spektakulirer Aktionen, kraftvoller Aulerungen von Wut
oder Enttiuschung durch Frauen, um wahrgenommen zu werden — darin sind
sich verschiedene soziale Bewegungen Zhnlich und eine Parallele kann auch zu
den Protesten, denen Marcuse sich widmete, gezogen werden. In Deutschland wie-
sen um 1968 Frauen aus dem SDS auf den Widerspruch zwischen revolutionirer
Theorie und tatsichlich repressiven Geschlechterverhiltnissen hin. Beispielswei-
se kritisiert das Flugblatt »Wir sind neidisch und wir sind traurig gewesen« des
Aktionsrates der Frauen, wie schwer es fiir Frauen ist, mit den SDS-Minnern auf
Theorieebene mitzuhalten wihrend sie die ganze Reproduktionsarbeit leisteten.
Wie der Titel bereits andeutet, war in der Neuen Frauenbewegung die Themati-
sierung von Gefithlen neben dem Aufzeigen von Widerspriichen von vorne herein
Methode (Dackweiler 2013: 95). Nachdem ihre Einwinde bei mehreren Treffen und
Konferenzen wie gewohnt ignoriert wurden, folgte auf der 23. SDS-Delegierten-
Konferenz im September 1968 in Frankfurt der berithmte Tomatenwurf auf einen
SDS-Genossen (Hochgeschurz 1998: 156-157). Genauso wenig wie den SDS-Frauen,
ging es den Frauen im Kontext der Refugee-Bewegung darum, die Kimpfe gene-
rell zu diskreditieren, vielmehr duflerten sie eine notwendige Kritik und (zumeist
ignorierte) Vorschlige, auf deren Basis eine weitere Zusammenarbeit iiberhaupt
denkbar wire.

Die sogenannte zweite Frauenbewegung formierte sich in Nordamerika und
Westeuropa im Kontext von und in solidarischer Kritik mit anderen Befrei-

16  Eigene Erinnerungen — ich war gerade zufillig beim Women* Space als die Aktion begann
und folgte der Gruppe.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

ungsbewegungen der Zeit, der Biirgerrechtsbewegung, der Studentenbewegung
und den Solidarititsbewegungen mit den dekolonialen Kimpfen. In dem US-
amerikanischen Women’s Liberation Movement, aber auch in Teilen der deutschen
Frauenbewegung wurden zudem Beziige und Vergleiche zwischen weiblicher
und kolonialer Ausbeutung gezogen und versucht, eine kollektive Frauenidentitit
gegeniiber einem patriarchal-kolonialen Unterdriickungsverhiltnis in Stellung zu
bringen. Jedoch gab es weder im US-amerikanischen noch deutschen Kontext eine
wirkliche Analyse verschiedener Unterdriickungsverhiltnisse durch weifSe Femi-
nistinnen, vielmehr verallgemeinerten sie ausgehend von ihrer eigenen Erfahrung
als oftmals gebildete Mittelschichtsangehdorige. bell hooks beschreibt fiir die USA
eine »one-dimensional perspective on women'’s reality« (hooks 2000: 133), die
class und race ausblendete. Schwarze Frauen waren zwar vorgeblich willkommen,
jedoch sollten sie sich dem weiflen Feminismus anschliefen oder dem Bild der
Anderen entsprechen (vgl. Minh-ha 1989), ihre tatsichlichen Lebenserfahrungen
zihlten nicht. Dominierende feministische Theorie verblieb somit in der »ideology
of liberal individualism« (hooks 2000: 138).

Und in diesem Kontext richtet Marcuse, der inzwischen berithmt gewordene
Professor, seinen Blick in den 1970er Jahren auf die Frauenbewegung. 1974 hilt
er seinen Vortrag »Marxismus und Feminismus« am Center for Research on Women
der Stanford University, um mit der Frauenbewegung ins Gesprich zu kommen.
Im Vorwort zur englischsprachigen Originalversion schreibt er, dass er den Vor-
trag aufgrund der Diskussion und Kritiken oftmals iiberarbeitet und angepasst,
also im Dialog weitergefithrt habe. Zudem merkt er an, dass es in dem akademi-
schen Jahr der einzige Vortrag gewesen sei, den er angenommen habe, denn die
Frauenbewegung sei die »derzeit [...] vielleicht wichtigste und potentiell radikalste
politische Bewegung« (Marcuse 1975a: 131). Nicht verschwiegen werden soll, dass
hierfir seine zweite und dritte Frau einen grof3en Einfluss hatten. 1973 starb seine
zweite Frau Inge Neumann Marcuse, was auch der Grund fiir seinen zeitweiligen
Riickzug war, und er heiratete 1976 Ricky Sherover. Laut Barry Katz sei es Neumann
Marcuse gewesen, die ihn generell angetrieben habe, mehr mit den Bewegungen
in Kontakt zu gehen (Katz 1982: 210). Und Sherover war ebenfalls nicht nur Theo-
retikerin, sondern auch feministische und antirassistische Aktivistin. Unter dem
Titel »Unlearning Racism« entwickelte sie Workshops zur Auseinandersetzung mit
der eigenen Geschichte, die Menschen dahin bringen sollte, ihren eigenen Hinter-
grund fiir antirassistische, solidarische Aktion einzubringen’. Katz beschreibt den
grof3en Einfluss Ricky Sherover-Marcuses:

17 Siehe: https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm [9.3.2020]. Leider ist die von
Harold Marcuse auf Marcuse.org verlinkte Homepage UnlearningRacism.org, die Informa-
tionen ber und Materialien von Ricky Sherover Marcuse sammelt, nicht mehr verfiigbar.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

27


https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm

218

Widerstandiges Wissen

»She became his research assistant in 1965, from which time she read and dis-
cussed with him all of his writing, and they were married in summer1976. In par-
ticular, the new emphasis on the personal dimension of social liberation which
began to show up in Marcuse’s last statements, and his concern with the concrete
political conditions of the women’s movement, reflect his contact with a younger
and more immediately engaged generation.« (Ebd.: 211)

Sherover-Marcuse als feministische, antirassistische Aktivistin und zugleich Theo-
retikerin und Mitarbeiterin Marcuses nahm sicherlich die Funktion einer Uberset-
zerin zwischen Bewegung und Theorie ein. Marcuse versuchte dann in »Marxis-
mus und Feminismus« auf den Punkt zu bringen, wie er die Frauenbewegung ein-
schitzte. Epistemologisch hatte er selbstverstindlich eine beschrinkte Perspektive
(vgl. situierte Objektivitit in der Methodologie). Aber wie anhand zahlreicher Dis-
kussionen um den Vortrag deutlich wird, hatte er mit seinem Beitrag gar nicht den
Anspruch, mehr zu leisten, als eine Einschitzung in Bezug auf das gesellschaftskri-
tische Potenzial der Bewegung abzugeben. Er spricht daher zum einen tiber sozial
determinierte »feminine Qualititens, in denen er ein emanzipatorisches Potenzi-
al erkennt, zum anderen iiber die Forderungen der Frauenbewegung, die auf eine
gesellschaftliche Transformation zielen und somit erst die Verwirklichung dieser
Qualititen fiir alle Menschen ermdglichen wiirden. Noch weit mehr als in der Stu-
dierendenbewegung sieht Marcuse hier Elemente einer utopischen Anthropologie.

Aus drei Griinden mochte ich hier detaillierter einsteigen. Erstens ldsst sich
Marcuses These der Sensibilitit, die teilweise schwammig bleibt, am Beispiel
»weibliche Qualititen« konkretisieren. Zweitens gibt es in Bezug auf diesen
Vortrag die breiteste feministische Rezeption und Diskussion Marcuses. Hier
zeigen sich viele Missverstindnisse von Marcuses Theorie, aber auch einige sehr
berechtigte Kritiken. Ich erachte es fiir sehr wichtig, der feministischen Ausein-
andersetzung mit Marcuse viel Raum zu geben. Der erste Abschnitt fokussiert
daher auf Marcuses Konzeption sowie ebenjene Diskussionen. Drittens lisst sich
anhand dieses Textes und seiner Rezeption sowie dem Versuch einer Ubertragung
konkretisieren, was bereits als problematische Elemente an Marcuses Zugang
zu Bewegungen herausgearbeitet wurde. Darum wird es, mit Bezug auf die
Refugee-Bewegung, im zweiten Abschnitt gehen.

»Feminine Qualitaten«

Grundlage fiir Marcuses Uberlegungen in »Marxismus und Feminismus« ist die
in TuG entfaltete Utopie einer moglichen Triebbefriedigung ohne Unterdriickung.
Sein Argumentationsstrang lisst sich in diesem zusammengeschnittenen Zitat
nachvollziehen:

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

»Die dem kapitalistischen Realitdtsprinzip eigentiimlichen Werte sind das Leis-
tungsprinzip, die Herrschaft funktionaler Rationalitét, die die Emotionen unter-
driickt, eine doppelte Moral, die >Arbeitsethik, die fiir die groRe Mehrheit der
Bevolkerung Verurteilung zu entfremdeter und entwiirdigender Arbeit bedeutet;
und der Wille zur Macht, die Zurschaustellung von»Starkes, Virilitat. [...] Der Sozia-
lismus als eine qualitativ andere Gesellschaft mufs die Antithese, die bestimmte
Negation der aggressiven und repressiven Bediirfnisse und Werte des Kapitalis-
mus als einer vom Mann beherrschten Kultur verkorpern. [..] Als Antithese zu den
herrschenden maskulinen formuliert, wiren solche femininen Qualititen: Rezep-
tivitat, Sensitivitat, Gewaltlosigkeit, Zartlichkeit usw. Diese Qualititen erscheinen
in der Tat als der Herrschaft und Ausbeutung entgegengesetzt. Auf der priméaren
psychologischen Ebene rechnet man sie gewohnlich dem Bereich des Eros zu; sie
stehen fiir die Kraft der Lebenstriebe, gegen den Todestrieb und gegen die De-
struktion.« (Marcuse 1975a: 133-135)

Marcuse sieht diese »femininen Qualititen« nicht biologistisch, sondern als durch
Jahrtausende von Sozialisationsgeschichte determiniert. Das Ziel ist eine Gesell-

schaft, »in der die bestehende Dichotomie Mann-Frau in den neuen sozialen und
personellen Beziehungen iiberwunden ist« (ebd.: 133) — Frau und Mann werden
als soziale Kategorien also hinfillig. Entsprechend sind die hier als weiblich for-

mulierten Qualititen vor allem als Antithese zu lesen, die zwar in der heutigen
Gesellschaft weiblich konnotiert und zur zweiten Natur geworden, aber nicht an
sich an ein biologisches Geschlecht gebunden sind. Er benutzt zudem selbst die

relativierende Formulierung »eher der Frau als dem Mann zugeschrieben« (ebd.:

134). Auch in Reaktion auf Kritik formuliert er 1975:

»Der Ausdruck weiblicher Sozialismus{] ist, denke ich, irrefithrend. Denn es geht
ja bei einer solchen gesellschaftlichen Umwalzung, das heif’t im Falle der Ab-
schaffung der Mannerherrschaft, gerade darum, die Zuweisung spezifisch weibli-
cher (femininer) Eigenschaften an die Frau als Frau zu negieren, das heif3t, diese
Qualitateninallen gesellschaftlichen Sektoren, in der Arbeit wie in der Freizeit zur
Entfaltung zu bringen. Dann ware die Befreiung der Frauen auch die des Mannes —
fiir beide eine Notwendigkeit.« (Marcuse 1975b: 170)

Zu Beginn von Abschnitt 6.1. habe ich Marcuse zitiert, wie er von »wahrer Natur«
spricht. Ich lese den Ausdruck dabei normativ'®, also nicht als etwas urspriingli-

Von einer »wahren Natur« des Menschen zu sprechen ist sehr problematisch, da diese, wie
Marcuse ja selbst herausarbeitet, immer gesellschaftlich bestimmt ist. Es bleibt meiner Mei-
nung nach offen, ob er solche Aussagen strategisch titigt, um ein positives Menschenbild
und somit Hoffnung zu verbreiten oder ob er wirklich davon iiberzeugt ist, dass es eine »gu-
te«, »wahre« Natur gibt. Es kann auch so zu verstehen sein, dass nur das Gute wahr ist, womit
seine Aussage normativwadre. In den Diskussionen greifen Ulu und Dosthossein diese Annah-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

219


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Widerstandiges Wissen

ches oder biologisches. »Wahr«, im Sinne einer Eignung fiir die befreite Mensch-
heit wiren somit auch die weiblichen Qualititen — oder zumindest »wahrer« als
die minnlichen.

In der Affirmation der Losung weiblicher Eigenschaften von biologischem Ge-
schlecht ist Marcuses Utopie eine, wie Barbara Umrath in Geschlecht, Familie, Sexua-
litit. Die Entwicklung der Kritischen Theorie aus der Perspektive sozialwissenschaftlicher Ge-
schlechterforschung es ausdriickt, »Vision einer androgynen Individualitit und Ge-
sellschaft« (Umrath 2019: 134). Damit ist er einerseits fiir die frithen 1970er Jah-
re sehr weit, andererseits reproduziert er dennoch ein binires Geschlechtssys-
tem, auch wenn die damit verbundenen minnlichen oder weiblichen Eigenschaf-
ten zweite und nicht erste Natur sind. Umrath kritisiert, dass er andererseits in der
Differenzkategorie Geschlecht, in der hegemonialen zweigeschlechtlichen Norm,
verbleibe und Geschlecht als die Differenzkategorie per se verfestige (vgl. ebd.: 138-
139). Hier findet sich wieder die problematische Reproduktion des bzw. der An-
deren, die sich bereits in der Diskussion um »Marginalitit« und »Randgruppen«
zeigte.

Und genau wie im Blick auf die Anderen des weifSen, integrierten Subjekts ist
Marcuses Beschiftigung mit »weiblichen Qualititen« und Feminismus eine Su-
che beim Anderen des minnlichen Subjekts nach méglichen Impulsen, die zu ei-
ner gesellschaftlichen Transformation bzw. Revolution fithren kénnten. Die kri-
tische Auseinandersetzung mit »Marxismus und Feminismus«, die umfassender
erfolgte als die mit seinen verstreuten Aulerungen zu Rassifizierten, kann daher
meines Erachtens auch helfen, die im vorherigen Kapitel aufgemachte Kritik an
Marcuses Othering genauer zu fassen, die iiber die Differenzkategorie mannlich-
weiblich hinaus noch weitere Differenzen (wie Schwarz-weif§ oder Nachfahre von
Kolonialisten-Nachfahre von Kolonisierten/Sklaven) einbezieht. Da diese Ausein-
andersetzung mit dem Blick auf die Anderen fir ein heutiges Schreiben mit Mar-
cuse wie es in dieser Arbeit erfolgt von zentraler Relevanz ist, nimmt eine Rezepti-
on und Diskussion der feministischen Kritiken an Marcuse im Folgenden einigen
Raum ein, auch wenn wenig konkrete Beziige zu den Gesprichen hergestellt wer-
den.

Silvia Bovenschen und Marianne Schuller kritisieren in einem Gesprich mit
Marcuse, dass er Frauen auf den Status des Mediums, als Hoffnungstrigerinnen
fiir die kommende, bessere Gesellschaft reduziere und funktionalisiere. Durch die
Betonung der Rezeptivitit halte er sie zudem in einem inferioren Status, da er
Frauen damit ihre Vernunftfihigkeit abspreche (Marcuse et al. 1981a: 67-69).

Dem ersten Teil der Kritik kann ich teilweise zustimmen. So schreibt auch Frig-
ga Haug, dass Marcuse zwar von weiblichen Eigenschaften spreche, geschlechts-

me auf. So spricht Ulu davon, dass das Positive im Menschen nicht angelegt sei. Dosthossein
lehnt ebenfalls jede vorgesellschaftliche Determination ab.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

spezifische Arbeitsteilung und ihre spezifischen Unterwerfungsformen aber in sei-
nen bisherigen Analysen vollig iibergangen habe (Haug 1999: 64-65). Hier ist eine
Parallele zu seinem Schreiben iiber andere sogenannte »Marginalisierte« zu erken-
nen. Die 6konomisch-gesellschaftlichen Verhiltnisse, die beispielsweise Schwar-
zen oder Frauen bestimmte Rollen zuweisen, stehen sehr allgemein in der Kri-
tik, genaue Analysen werden von Marcuse wenig geliefert — geschweige denn eine
Auseinandersetzung mit den Lebensrealititen schwarzer, armer Frauen. Interes-
sant sind fiir Marcuse nicht die jeweiligen Unterwerfungsformen, sondern was sich
auch aus Not heraus vermeintlich an Eigenschaften, Qualititen oder Beziehungs-
formen bei den Gruppen zeigt oder erhalten hat, die nicht komplett der »Herr-
schaft funktionaler Rationalitit« der Arbeitswelt entsprechen. Die im vorherigen
Kapitel entwickelte Kritik eines fehlenden erweiterten Arbeitsbegriffs kommt hier
zu tragen.

Eine Kritik am fehlenden Blick auf widerstindige weibliche Subjektivititen
dufern die Kritischen Theoretikerinnen der zweiten Generation und Feministin-
nen Regina Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp an den (durchweg minnli-
chen) Kritischen Theoretikern der ersten Generation (vgl. bspw. Becker-Schmidt
2017a). Es gibt demnach einerseits nur die totale Unterwerfung des Weiblichen
unter das minnlich-biirgerliche Prinzip, andererseits utopische Momente, die ge-
rade in durch diese Verhiltnisse gegebenen Konstellationen aufscheinen. Eine Per-
spektive der kimpferischen, kollektiven Subjektivitit bleibe verwehrt. Eine Analy-
se tatsichlicher weiblicher Vergesellschaftungen sowie Widerstinde werde nicht
geleistet (ebd.: 241). In einem Gesprich mit Knapp, am 14. Januar 2019 in Hanno-
ver, nannte sie neben Horkheimers Romantisierung der Beziehung zwischen Mut-
ter und Kind in biirgerlichen Familien Marcuses Affirmation von Weiblichkeit als
konkrete Beispiele fiir den minnlichen Blick auf Frauen. Anderseits lobte sie hier
Marcuse generell dafiir, offen fiir neue Einfliisse und stets in Auseinandersetzung
mit der Frauenbewegung gewesen zu sein (eigene Notizen).

Xenia Rajewsky hingegen liest »Marxismus und Feminismus« so, dass Mar-
cuse im Gegensatz zu klassischen Marxist*innen »die in der Frauenbewegung sich
anmeldenden Bediirfnisse und Bewuf3tseinspotentiale unmittelbar im Zusammen-
hang mit dem politischen Kampf um eine Revolutionierung der Lebensverhiltnisse
und der menschlichen Verkehrsformen in der bestehenden Gesellschaft« (Rajewsky
1981: 250) interpretiere, statt sie als Nebenprodukt der zu erreichenden Gesellschaft
zu sehen. Die Kritik an Marcuse, die, wie auch von Bovenschen und Schuller an-
gemerkt, vor allem in der Reduzierung der Frau aufs Mediale liegt, hilt sie zwar
fiir nachvollziehbar, aber oftmals verkiirzt: Gerade da Marcuse die Kategorien, an-
hand welcher er das emanzipatorische Potenzial der Weiblichkeit festmacht, nicht
erst seit der Frauenbewegung entdeckt, sondern sie auch in anderen Gesellschafts-
bereichen und Bewegungen thematisiert, seien sie bei ihm nicht essentialistisch

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

vl


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Widerstandiges Wissen

weiblich (ebd.). Rajewsky sieht also in feministischen aber auch anderen Kimpfen
die Chance, Sensibilitit zu erproben.

Das zweite Argument Bovenschens und Schullers, das angebliche Absprechen
von Vernunftfihigkeit, kontert Marcuse damit, dass es ebenjene Verkniipfung von
Sensibilitit/Rezeptivitit = Unvernunft zu bekimpfen gelte und es vielmehr zu einer
Versohnung von Vernunft und Sensibilitit kommen miisse (Marcuse et al. 1981a:
69) — eine Kernaussage seiner Schriften. Die bereits zusammengefasste Diskus-
sion zwischen Nasimi und mir sowie Dosthossein drehte sich ebenfalls um die
Frage des Zulassens von Sensibilitit in der politischen Theorie und Praxis: Wih-
rend Nasimi und ich Gefiihl als einen Teil von Vernunft verstanden wissen wollten,
argumentierte Dosthossein fir eine Verbannung solcher Begriffe — er spricht sich
nicht gegen starke Positionierungen und ein starkes Auftreten aus, will diese aber
als rationale Reaktionen und Strategien und nicht als Gefiihl und Sensibilitit be-
grifflich fassen. Paul hingegen argumentiert fiir Emotionalitit neben Rationalitit
als wichtige menschliche Eigenschaft: »For me it is good to be emotional, why not,
you are a human being, you have to be emotional and not all the time to be rational.
[...] It's not good, it’s wrong. You are a human being, we do have many qualities, [...]
you have the ability to do whatever you want to do« (I.P 34.6-12). In »Women and
Capitalism« beschreibt Davis eine, ihrer Meinung nach erschreckende, Entwick-
lung in Teilen der Frauenbefreiungsbewegung: Viele Gruppen, die einer Entpoliti-
sierung durch Essentialisierung weiblicher Werte vorbeugen wollten, distanzierten
sich von Weiblichkeit und einige wollten sie gar negieren. Sie unterligen damit ei-
ner Ideologie der Unsensibilitit (Davis 2000: 166). Davis hilt es eher wie Marcuse
und betont die utopische Dimension femininer Qualititen.

»If, as Marx has said, liberation is to ultimately also mean>the complete emancipa-
tion of all the human qualities and senses,<which include>not only the five senses,
but the so-called spiritual senses, the practical senses (desiring, loving) < then the
positive qualities of feminity must be released from their sexual exclusiveness,
from their distorted and distorting forms. They must be aufgehoben in a new and
liberating socialist society.« (Ebd.)

Marcuse und Davis beziehen sich in ihren Aufsitzen aufeinander, an der gesell-
schaftskritischen Anwendung Hegelscher Dialektik ist eine theoretische Nihe ab-
zulesen. Davis stirkt Marcuse und argumentiert, dass im Kontext einer marxis-
tisch-psychoanalytischen Untersuchung der Position von Frauen als Antithese des
kapitalistischen Leistungsprinzips, mit einer Verortung der femininen Qualititen
in revolutionirer Theorie, das iiberfillige utopische Denken im Feminismus mog-
lich sei.

Bovenschens und Schullers Einwand gegen die Betonung von Emotionalitit bei
Frauen ist dennoch nachvollziehbar, denn in der Praxis geht die Zuschreibung von
Emotionalitit an Frauen mit einer Aberkennung von Rationalitit und einer Ab-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

wertung einher. Doch eine Negation femininer Qualititen durch Feministinnen,
hier wiirde ich es mit Davis halten, ist auch nicht die Losung. Praktisch hief3e das
etwa, zu versuchen, die Analyse der Frauenunterdriickung in den hegemonialen
Epistemologien zu vollziehen und auf feministische Methodologie zu verzichten.
Problematisch ist, wenn aus der Feststellung femininer Qualititen eine Zu- und
Festschreibung von bestimmten gesellschaftlichen Rollen vollzogen wird, nicht je-
doch, wenn aus den tatsichlichen, materiellen Verhiltnissen das Vorhanden-Sein
bestimmter Eigenschaften erklirt wird — eine schwierige Gratwanderung, deren
Gelingen auch davon abhingt, wer gerade spricht. Wihrend Annita Kalpaka be-
schreibt, wie eine Ablehnung von Weiblichkeit und Emotionalitit durch Teile der
weifSen Frauenbewegung (in Deutschland) dann wiederum mit einer essentialisti-
schen Zuweisung ebendieser Eigenschaften an Schwarze bzw. migrantische Frauen
und gar deterministischer Rollenzuschreibungen verkniipft wurde (Kalpaka 1994:
37-38), wird von bell hooks, Patricia Hill Collins und auch Angela Davis gerade auf
Elemente von Sensibilitit und Solidaritit unter armen Schwarzen Frauen verwie-
sen™. Der Unterschied ist, dass die von Kalpaka kritisierte Zuschreibung von au-
Ren geschieht und dass daraus bestimmte gesellschaftliche Positionen — wie bei-
spielsweise von PoC-Frauen in Care-Berufen — abgeleitet wird, wahrend die Be-
schreibungen von hooks und Co. Schilderungen eigenen Erfahrens sowie einen Be-
zug auf die eigene Community und nicht eine gesellschaftliche Rollenzuschreibung
beinhalten.

Inhaltich deckt sich die Beschreibung der Erfahrung von Solidaritit und Re-
zeptivitit mit Marcuses Konzeption, der ja nicht nur tiber die Studierenden- und
Frauenbewegung schrieb, sondern auch in den Gemeinschaften kolonial/rassis-
tisch Unterdriickter Sensibilitit und ein kritisches Erkenntnispotenzial sah. In sei-
nem Impuls und seiner Intention ist er meines Erachtens in den spiten 1960er und
frithen 1970er Jahren weiter als viele weifSe Feministinnen — der Vortrag, der sich
vor allem auf die mittelstindische Womew’s Liberation Movement zu beziehen scheint,
kann auch eine Kritik an deren sich herausbildenden Gleichheitsfeminismus und
fiir eine Stirkung anderer Feminismen gelesen werden. Doch problematisch ist
ebenjene von Umrath als Differenzierung sowie die von Bovenschen/Schuller als
Medialisierung bezeichnete Funktionalisierung von Weiblichkeit.

19 bell hooks kommentiert ihre Erfahrungen an der Stanford University genau zu der Zeit, in
der Marcuse seinen Vortrag hielt. Ihre Bemerkung verweist auf den angesprochenen unter-
schiedlichen Erfahrungshintergrund weifler und Schwarzer Frauen: »When | entered my first
women’s study class at Stanford University in the early 1970s, white women were revelling
in the joy of being together — to them it was an important, momentous occasion. | had not
known a life where women had not been together, where women had not helped, protected,
and loved one another deeply« (hooks 2000: 140).

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

223


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Widerstandiges Wissen

Die Andere Frau und Weiblichkeit in der Refugee-Bewegung

Entsprechend der entfalteten Kritik einer verallgemeinernden und von einer Ana-
lyse der konkreten Vergesellschaftung als Frau losgelosten Affirmation von Weib-
lichkeit, zeigt sich auch in der Diskussion iiber Marcuses These in der Refugee-
Bewegung, dass Generalisierungen sehr problematisch sind.

In einigen der Gespriche habe ich ein kurzes Zitat aus »Marxismus und Fe-
minismus« eingebracht: »Als Antithese zu den herrschenden maskulinen formu-
liert, wiren solche femininen Qualititen: Rezeptivitit, Sensitivitit, Gewaltlosig-
keit, Zirtlichkeit usw. Diese Qualititen erscheinen in der Tat als der Herrschaft
und Ausbeutung entgegengesetzt« (Marcuse 1975a: 133-135). Bei der Erwihnung von
Weiblichkeit und/oder Feminismus oder meiner Nachfrage, welche Rolle Frauen in
der Refugee-Bewegung einnehmen, kam es stets zu langen Erzihlungen oder Dis-
kussionen, die allerdings meist nichts direkt mit ebendieser Vorstellung Marcuses
von Weiblichkeit als Grundlage fiir gesellschaftliche Verinderung zu tun haben.
Im Gegenteil — die kiitmmernde Rolle von Frauen, insbesondere Unterstiitzerin-
nen, wurde sogar problematisiert. Mokre stellt fest: »Caring is [...] also an ambi-
guous thing« (I.LMN 99.2), da es immer paternalistische und selbstverleugnende
Tendenzen habe. M. Numan kritisiert aufs Schirfste den Sexismus vieler Gefliich-
teter. Er verstehe zu viele Sprachen (Arabisch, Pashtun, Urdu) um hinnehmen zu
konnen, wie sie iber die unterstiitzenden Frauen in der Bewegung sprachen. Das
kitmmernde Verhalten, das Eingehen auf alle privaten Probleme, Unterstiitzung
bei vielen kleinen, persénlichen Dingen hilt er fiir iibertrieben: »In the movement
the woman should react as a man« (I.MN 86.34-35) folgert er. Er zeigt entsprechend
Respekt fiir Unterstiitzerinnen, die sagen, sie seien aus politischen Griinden dabei
und denen es vollig egal sei, was Refugees iiber sie denken: »I am here becau-
se of my political background and for my political activities. I'm not interested in
what you think about me.« [...] That should have been done by a lot of them« (I.MN
88.30-36). Numan und Mokre rekapitulieren im Gesprich zahlreiche Situationen,
in denen Frauen zu sehr in ihrer kiimmernden Rolle verharrten. Ein relativ harm-
loses Beispiel, das Mokre lachend erzihlt:

»And | think this was one of [..] our mistakes of the supporters [..]. | mean we took
care like hell. Y. once told me- he said, okay, and when somebody wants to go to
the medical doctor, he waits for one of the nice, young women to bring him there,
because he doesn’t find the way. If he wants to buy ganja, he can do it by himself«.
(I.LMN 99.17-21)

Oftmals gab es in den Gesprichen eine Zustimmung zu der von mir geiuflerten
Beobachtung, dass mehr Frauen Hintergrundarbeit machen und auch, dass sie lin-
ger in der Bewegung blieben. Paul: »Mostly there were women there who care for
the others, who you don't see, you know? They go to Lagers [...] more than the men.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

They were caring about them« (I.P 28.38-40). Das S.I.L.A. Autor*innenkollektiv,
eine Gruppe im Kontext der Non-Citizen-Proteste in Miinchen, schreibt: »Selbst-
organisierte Proteste von Gefliichteten zu unterstiitzen, bedeutet Care Work, al-
so Fiirsorgearbeit. Es miissen Schlafsicke organisiert, heifies Wasser geholt und
Nachtschichten geschoben werden. Diese Art von politischer Arbeit bleibt oft im
Hintergrund, ist anstrengend, zeitfressend und wenig erlebnisorientiert« (S.I.L.A.
Autor_innenkollektiv 2017). Und diese Arbeit ist doppelt weiblich — denken wir an
den erweiterten Arbeitsbegriff von Gisela Notz: Sowohl Care Arbeit als auch wenig
anerkannte Formen von ehrenamtlicher Arbeit werden iiberwiegend von Frauen®
verrichtet (Notz 2011: 87). Auch Nasimi sagt itber Supporter*innen: »Die, die blei-
ben sind [...] Frauen« (I.DN 10.25)%°.

In Bezug auf die Affirmation femininer Qualititen schreibt Rajewski, die Mar-
cuses Konzeption der Weiblichkeit als zu affirmierende Kategorie im Grunde un-
terstiitzt, dass dennoch nicht vergessen werden diirfe, dass diese Fihigkeiten in
der Praxis

»keine emanzipatorischen fiir die Frauen selbst geworden [sind], da gerade ihre
Funktion als Miitter sie in ihrer totalen Abhdngigkeit fixiert [..]. Was Rezeptivitat
in menschlichen Beziehungen sein kdnnte, verkimmert zu sprachloser Passivitat
oder verkehrt sich in besitzergreifendes Verhalten, das nur die Kehrseite der eige-
nen Unterdriickung ist.« (Rajewsky 1981: 259)

Und auch Marcuse ist klar: »[D]as Bild der Frau als Mutter ist selbst repressiv«
(Marcuse 1972: 77). Ubertragen auf die oftmals miitterliche Rolle, die Frauen in
der Refugee-Bewegung einnehmen, bestitigt sich genau Rajewskis Kritik: Besitz-
ergreifendes Verhalten in Form von Paternalismus und Passivitit etwa in der feh-
lenden Positionierung gegen Fehlverhalten von mannlichen Refugees. Daran, dass
die Rolle von Frauen in der Bewegung von meinen Diskussionpartner*innen sofort
problematisiert wird, bestitigt sich aus kimpfebasierter Perspektive die Kritik Bo-
venschens/Schullers und Anderer an Marcuse: Weiblichkeit vor allem als Vorschein
einer kommenden sensiblen, rezeptiven Gemeinschaft zu sehen, geht an der Reali-
tit in Bewegungen oftmals vorbei und instrumentalisiert Frauen als Medium. Das
delegitimiert fiir mich allerdings nicht die theoretische Konzeption Marcuses, viel-
mehr die Interpretation, Weiblichkeit im Hier und Jetzt pauschal zu affirmieren
sowie die Tendenz, Frauen auf Weiblichkeit zu reduzieren.

Wie anhand der Kritik Marcuses herausgearbeitet, ist es wichtig, auf die kon-
kreten Kollektivierungsprozesse in Bewegungen zu schauen. Methodologisch gilt
es hinzuhoren, was fiir meine Gesprichspartner*innen die wichtigsten Themen

20  Das gilt nicht nur fir die Refugee-Bewegung, sondern auch fir die vielen biirgerlichen For-
men der Fliichtlingsunterstiitzung, wie aus einer Studie hervorgeht (vgl. Brunner und Rietz-
schel 2016)

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

225


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Widerstandiges Wissen

sind. Da, wie gesagt, das Thema »die Rolle der Frauen« zumeist zu lingeren Er-
zihlpassagen fithrte, méchte ich an dieser Stelle den intellektuellen Frauen in der
Bewegung, mit denen ich gesprochen habe, gerecht werden und ihrem Selbstver-
stindnis sowie ihren Versionen von Feminismus Raum geben.

Paul in ihrer selbstgewihlten Rolle als Erzieherin geht den Weg, Prinzipien
konsequent durchzuziehen und somit Menschen dazu zu bringen, selbst zu be-
greifen, dass ihr Verhalten unangemessen ist. Sie lisst sich beispielsweise von Se-
xismus nicht einschiichtern und entmutigen, lisst ihn aber auch nicht durchge-
hen. So erzihlt sie ausfithrlich von einer Situation, als Manner am Oranienplatz
sie aufforderten mit den anderen Frauen zu kochen. Dem ging sie nach. Als dann
Medien zum Platz kamen und ein Interview machen wollten, kamen die Minner
ins Kiichenzelt und wollten sie fiir das Interview holen. Doch sie blieb konsequent
und sagte, dass wenn sie jetzt fiirs Kochen eingeteilt sei, sie kein Interview geben
konne. Paul fasst zusammen, indem sie wiedergibt, was sie und die Mdnner sagten
und es fiir mich analysiert:

»S0, the kitchen is not made for the women- [...] the kitchen is made for everybody.
And then outside is made for everybody. See now- >you are the ones who say |
should be like this and you are the ones who confuse yourselves, you contradict
yourselves« and then | say don't forget this, you know? Learning. You have to [..]
know from your children, from your wife that [..] the kitchen is not made for the
women. You know? So, I think for me it was very big, you know? Teaching. [...] | was
also teaching them.« (I.P 41.20-29)

Die Bereitschaft zu lernen erwartet sie von den Minnern, die Bereitschaft ihnen
etwas beizubringen bringt sie selbst mit. In dem Moment das Interview weniger
wichtig zu nehmen als den Lernprozess des Gegeniibers ist eine sehr konsequen-
te Haltung und zeugt erneut von Pauls Ansatz, Sensibilitit in jedem zwischen-
menschlichen Kontakt zu fordern und durchzusetzen, statt sie abstrakt zu affir-
mieren. Das kann im konkreten Fall unangenehme Konfrontation und vor allem
stindige Diskussion bedeuten. In gewisser Weise versteht Paul sich somit in der
Rolle eines Mediums fiir die Verinderung der Menschen und sieht dies nicht als
problematisch an, sondern vielmehr als ihre Aufgabe. Feminismus bedeutet fiir sie,
die Kinder und Minner zu besseren Menschen zu erziehen: »We, the women, we
are responsible for the men to be changed« (I.P 30.2-3).

An dem Zitat Nasimis in Abschnnitt 6.1 wird deutlich, dass sie ebenfalls den
Kontakt sucht und in der Bewegung an neuen Beziehungen arbeitet, allerdings
auch zugunsten dieser Harmonie manche Themen zuriickstellt. Das Zitat bezieht
sich allerdings ganz konkret auf den Protestmarsch vom Herbst 2016 — also eine
zunichst drtlich und zeitlich begrenzte Aktion mit einer ziemlich grofen Gruppe.
Dass es ihre Einstellung ist, auf Dauer in einer Gruppe ihre Prinzipien zuriick-
zustellen, glaube ich nicht. Spannend an Nasimis Feminismus — zumindest im

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

Gesprich von 2016 - ist, dass sie fir sich, als Kimpferin, feministische Schutzriu-
me ablehnt, auch wenn sie anderen Frauen selbstverstindlich nicht absprechen
mochte, diese zu brauchen. Ihr Erfahrungshintergrund im Iran besteht aufgrund
einer krassen gesellschaftlichen Geschlechtertrennung der letzten Jahrzehnte aus
einem Leben in Zwangsriumen fiir Frauen. Mit queerfeministischen Riumen und
Politiken des Schutzes und Empowerment, mit denen sie zu Beginn ihrer Zeit in
Deutschland zu tun hatte, konnte sie daher nicht viel anfangen. Sie sieht Riickzug
als eine Opferhaltung und betont den Willen und die Notwendigkeit gemeinsam zu
kimpfen. Aufgrund dieser Position habe sie sich bereits den Vorwurf eingehandelt
gegeniiber Frauen® nicht solidarisch zu sein:

»lch komme aus einem Land, [in dem] immer Manner und Frauen getrennt [..]
wurden- Frauenbus, Frauenpark, blabla. Diese Schutzraume, die hier die Queer-
feministinnen immer versuchen [..] zu schaffen —also Iran ist ein sehr guter Platz
fiir solche Gedanken.« (I.DN 62.42-45)

Inzwischen ist Nasimi wieder viel im feministischen Kontext aktiv, etwa im fe-
ministischen Streikbiindnis, was darauf hindeutet, dass sich in den letzten Jahren
eine neue feministische Praxis auch in Deutschland etabliert, in der endlich wieder
mehr Frauen® zueinander finden kénnen (siehe Kapitel sieben).

Wie beschreibt Ngari den Feminismus von WiE?

»This is how | see our group [..] we are Refugees and fighting [..against] this dis-
criminative, racist laws from our Refugee perspective. But some of us are also
strong women who want to fight for their rights. Not all of us, and this is why |
don't even say we are [..] like feminist groups who go and say weeeee, ja? [...] be-
cause we are a mixed group of women who are coming from another side of the
feminist fight.« (LN 14-24).

Hier wird deutlich, dass Ngari WiE von anderen ihr bekannten feministischen
Gruppen abgrenzt. Was bedeutet »von einer anderen Seite des feministischen
Kampfes«? Wie Ngari ausfithrt, versteht sich WiE in erster Linie als Refugee-
Organisation, als Teil des Refugee-Kampfes. Anzugreifen sind entsprechend in
erster Linie Refugees diskriminierende Strukturen und nicht (nur) patriarcha-
le. Mit feministischen Gruppen und Organisationen gehen WiE immer wieder
Allianzen ein, diese gelingen jedoch nicht immer, wie das Beispiel des Versuchs
einer Zusammenarbeit mit dem Care-Netzwerk Brandenburg zeigt. Dort sei iiber
Themen diskutiert worden - beispielsweise die Bezahlung von Hebammen -
die zwar wichtig, aber fiir Refugee-Frauen mit ganz anderen Problemen in dem
Moment nicht relevant seien: »I'm here with you, we want to fight over the same
thing but [...] these [refugee] women do they even have the possibility of having
a Hebamme?« (I.N 12.27-28). Hier zeigt sich die Notwendigkeit zunichst die fir
WIiE dringendsten Themen zu bearbeiten und dafiir auch Solidaritit von Friends

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

227


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Widerstandiges Wissen

einzufordern, ohne die Kapazititen zu haben andere feministische Kimpfe selbst
Zu tragen.

FeMigra entwickelten aus der Erfahrung der Reduktion und Funktionali-
sierung als Migrantinnen bei gleichzeitiger Entmiindigung in ihrem Text »Wir,
die Seiltinzerinnen« eine strategisch gedachte oppositionelle Identitit** (FeMigra
1994). Wie auch Kalpaka und Rithzel argumentieren, kénne sich eine gleichberech-
tigte Gemeinsambkeit erst auf getrennten, selbstbestimmten Wegen entwickeln
(Kalpaka und Rithzel 1985: 26). Diese Texte der 1980er und frithen 1990er Jahre
zeugen von Erfahrungen des Rassismus und Paternalismus im Kontakt mit der
deutschen weifSen biirgerlichen Frauenbewegung. Meiner Wahrnehmung nach sind
diese Kritiken und Diskurse einerseits bis heute relevant und zu aktualisieren,
und andererseits haben sie bereits fir heutige migrantische Frauen*organisa-
tionen Spuren hinterlassen. In den rund 30 Jahren, die nicht-weifle und nicht-
deutsche Aktivist*innen Rassismus, auch im Feminismus, thematisieren, ist eine
gewisse Sensibilitit gewachsen. An die Tradition von FeMigra, die eine Analyse der
Geschichte und Politik der spezifischen Unterdriickung migrantischer Frauen in
der BRD aus der Perspektive der Kimpfe begannen, kniipft ganz explizit IWS an,
wenn sie beispielsweise auf einer Konferenz feministische migrantische Kimpfe
von sogenannten »Gastarbeiterinnen« bis zu Gefliichteten heute zusammenfithren
(International Women* Space 2019). Und auch bei WiE gibt es diese personlichen
Verbindungen zu weiflen sowie PoC-Frauen® der Bewegung der 1970er/1980er
Jahre.

WIE bewegen sich mit ihrer Thematisierung spezifischer Gewaltformen, de-
nen gefliichtete Frauen beispielsweise in den Lagern durch Security-Personal sowie
dort untergebrachte Minner ausgesetzt sind, in einem Bereich, in dem es in der
Rezeption schnell zu einer Konstruktion des anderen Mannes als Titer kommen
konnte. Doch eine solche Vereinnahmung konnten sie stets abwenden. Generell
habe ich den Eindruck, dass hier die (feministische) deutsche Linke etwas von den
migrantischen Kritiken dazugelernt hat. Beispielsweise gibt es in den letzten Jah-
ren in Abgrenzung zu 6ffentlichen Debatten iiber auslindische Gewalttiter viele
Kampagnen und Demonstrationen mit Slogans wie »Unser Feminismus bleibt an-
tirassistisch«. Dass es dennoch nicht immer einfach ist, den feministischen und
antirassistischen Grundsitzen treu zu bleiben und in konkreten Situationen die
richtige Entscheidung zu treffen, reflektiert auch Mokre kritisch in Bezug auf ein
Vorkommnis, bei dem ein gefliichteter Mann gewalttitig wurde: »Scheifde, Moni-
ka, old feminist, you tell a woman who feels threatened: please, don't call the police.
What the fuck is this?« (I.MN 95.29-30).

21 Zu strategischem Essentialismus siehe Gayatri Chakravorty Spivak (Spivak und Adamson
1986: 51), sowie die dekoloniale Kritische Theorie Boaventura de Sousa Santos (s. bspw. Gros-
foguel 2017). Siehe auch Kapitel sieben.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

Wie Ngari fir WiE erldutert, kimpfen sie gegen die speziellen Gewalterfahrun-
gen gefliichteter Frauen und praktizieren eine Frauen*solidaritit untereinander.
Auch die Friends (s.u.) von WiE konnen nur Frauen® sein. Allerdings bedeutet das
nicht gegen gefliichtete Minner zu arbeiten, sondern mit ihnen — was manchmal
heifdt, sie zu kritisieren und einzelne Gewalttiter natiirlich auch anzugreifen. Die
Aktion wihrend der Konferenz auf Kampnagel richtete sich nicht gegen die Min-
ner, sondern ist als Teil eines Prozesses der notwendigen Selbstkritik der gesamten
Refugee-Bewegung zu sehen. Unsal beschreibt in dem Kontext den Impuls auf dem
Weg zur Hauptbithne auch Minner mitzunehmen, merkt aber in der Reflexion,
dass es eben manchmal auch eine getrennte Aktion braucht, um auf ein Problem
aufmerksam zu machen: »[W]ir haben ja keine Selbstreflexion [...] wir sind noch
nicht an dem Punkt, dass wir sagen kdnnen, wir akzeptieren uns« (I.UU 36.48-50).

WiE sind meiner Wahrnehmung nach in der Refugee-Bewegung in der Hin-
sicht eine Ausnahme, dass sie mit sehr klar kommunizierter Struktur arbeiten,
was ich als sehr positiv und produktiv empfand. Es gibt gefliichtete Frauen, dann
Friends und einen erweiterten Unterstiitzer*innenkreis. Die meisten Aktionen sind
gemeinsame von Women in Exile & Friends, aber es gibt auch Plena ohne Friends.
A. erzahlt das Beispiel einer Filmvorfithrung von WiE, bei der eine Frage gestellt
wurde und keine der gefliichteten Frauen antworten konnte oder wollte, deshalb
habe eine der Friends gesprochen. Sie wurde daraufthin von einer anderen weifSen
Frau angegangen: wie konne sie denn nur fiir WiE sprechen (I.AB 42.22-43.3). Hier
wird ein Dogmatismus und auch wieder Paternalismus sichtbar, denn die angrei-
fende Person meinte, die Frauen von WIiE »beschiitzen« zu miissen und bezieht
sich dabei auf identitire politische Kategorien, ohne zu wissen oder zu erkun-
den was eigentlich konkret fiir Beziehungen bestehen. A. schlieft mit: »we know
our roles, we know what [we are] expecting from everyone« (I.AB 43.7). Bei WiE
ist die von so vielen Gesprachspartner*innen geforderte Transparenz (siehe Ab-
schnitt 7.3) vorhanden - und dennoch oder auch aufgrund der vielen Unklarheiten
in anderen Kontexten konnen viele nicht-gefliichtete Aktivist*innen nicht gut da-
mit umgehen. Insgesamt zeigt sich hier erneut eine bemerkenswerte Fihigkeit zur
Kommunikation und Organisierung in sehr komplexen Verhiltnissen.

Von ménnlichen Gesprichspartnern gab es zum Thema Geschlechterverhilt-
nisse in der Bewegung sehr unterschiedliche Reaktionen. Marcuse schreibt:

»lch bin der Meinung, daf$ wir Mdnner fiir die Stinden der patriarchalischen Zi-
vilisation und deren Tyrannei bezahlen miissen [..]. Die Befreiung der Frau wird
ein schmerzhafter Prozef sein; aber sie wird ein notwendiger, ein entscheidender
Schritt sein auf dem Weg zu einer besseren Gesellschaft fiir Manner und Frauen.«
(Marcuse 1975a: 142)

Hieraus lisst sich ablesen, dass er eine Auseinandersetzung mit den eigenen Unzu-
linglichkeiten erwartet und dass das niemals konflikt- und schmerzfrei ablaufen

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

229


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Widerstandiges Wissen

kann. Byansi Byakuleka betont mehrmals, dass das Thema Geschlecht/Sexismus
auf keinen Fall den Frauen iiberlassen werden diirfe. Sein Ziel ist, Unterschiede zu
tiberwinden und er meint, dies im Kampf, im Kollektiv, zu erreichen: »[W]e are
humanists, we are fighting together, we want to change something. So, in this way
in the movement I don't see you as woman [...]. I see you as someone struggling
for the change« (I.AB 38.22-27). In einem anderen Gesprich sagte er mir gegen-
iiber, dass es darum gehe, Hautfarbe zu iiberwinden (Doppler 2017). Damit ver-
steht er die zu erkimpfenden neuen zwischenmenschlichen Beziehungen als be-
reits in der Bewegung existent, was meiner Ansicht nach einen Schritt oder auch
einige Schritte zu schnell ist und (schmerzhaft) aufgezwungene und eingeiibte Ge-
schlechterrollen als zu einfach tiberwindbar beschreibt. Ulu hingegen geht auf Fra-
gen zu Geschlechterverhiltnissen kaum ein, generell sagt er tiber Frauen, dass sie
viel »produktiver, viel gewaltfreier« (I.UU 17.31) seien, einige nicht-gefliichtete Ak-
tivistinnen hingegen habe er als besonders aggressiv empfunden, sie hitten »aus
keinem gegebenen Grund Stress gemacht [..] Minnern gegeniiber« (1.UU 17.35-
36). Hier stellt sich mir die Frage, ob es wirklich keinen gegebenen Grund gab oder
Ulu diesen eher nicht wahrgenommen hat. Dosthossein méchte aus der Erfahrung
heraus, sexistische Unterdriickung gar nicht wie Frauen erleben zu konnen, lieber
Frauen das Wort zum Thema iiberlassen: »I think this is not my subjectivity [..]
women try to find answer, give the answer, try to theorize and just tell to men [...]
what to do. [..] I learned that 2012 from my feminist comrade [..] I always take
care to join that discussion« (I. DN 64.29-31). Diese Perspektive korrespondiert mit
dem Ansatz, Citizens im Protest von Non-Citizens keine Entscheidungsmacht zu-
kommen zu lassen. Die Non-Citizen-Theorie, darauf weist Dosthossein zu Beginn
unseres Gesprichs hin, sei ganz entscheidend durch den Austausch mit Anarcha-
Feministinnen gepragt, von denen sie die subjektivititsbasierte Theorie itbernom-
men hitten (I.DN 2.16-36). Ein solcher Ansatz birgt die Gefahr der Verbannung
von Kritik und von Selbstverleugnung, ein Unsichtbarmachen der eigenen — wei-
f3en bzw. minnlichen — Identitit um nicht angreifbar zu sein. So kritisiert Ngari:

»[S]Jometimes | see [...] they feel insecure to say something which will be offensive,
but I think [...] to work like that [...] it will not be very helpful, because if you can-
not talk your mind and say what you think about the whole thing, then you are
supporting something maybe which you don't even believe in.« (I.N 16.14-15)

Auf eine mangelnde Konfliktkultur in der Refugee-Bewegung verweist auch Un-
sal - sie gesteht im Gesprich ein, vor der Veréffentlichung ihres Artikels, in dem
sie genau solche Dynamiken kritisiert (Unsal 2015) aufgrund einer gewissen »He-
gemonie« (I.UU 25.12) der Identititspolitik, die dazu fithre, dass nur von Refugees
Gesagtes als wahr anerkannt wird, etwas Angst gehabt zu haben. Ich gehe im Ge-
spriach daraufein, dass ich diese diffuse Angst auch kennen wiirde (sieche Methodo-
logie). Dass es darum gehen muss, Widerspriiche zu erkennen und zu analysieren

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

und nicht in Dichotomien zu verfallen, darauf verweist bereits Kalpaka (1994: 45).
Ein positives Beispiel im Gegensatz zu einer Aufzihlung verschiedener Diskrimi-
nierungsformen im Sinne einer vereinfachten und entpolitisierten Intersektionali-
tit, wie sie in der deutschen Rezeption des Ansatzes, ohne Analyse der spezifischen
und immer anderen Kontexte, leider oftmals vollzogen wird (Lutz 2014; Gutiérrez
Rodriguez 2011b), ist WiE, bei denen mal die Positionierung als Refugees (bspw.
gegeniiber dem Care-Netzwerk), mal als Frauen® (bspw. wihrend der Konferenz
auf Kampnagel), mal beides im Zentrum steht.

6.3 Fazit

Das Sinnliche, das Spielerische, die Mufie, so Marcuse im Zitat zu Beginn die-
ses Kapitels, sollen Grundlage der neuen, sensiblen Existenzform werden und in
der Negation, in den Bewegungen seiner Zeit, kiindigen sich diese fiir ihn bereits
an. Marcuse lisst sich seine Utopie nicht nehmen und méchte emanzipatorische
Momente im Hier und Jetzt nicht einfach an sich vorbeiziehen lassen, sondern
benennen und somit befordern. Alfred Schmidt bezeichnete Marcuse als »unver-
wiistliche[n] Romantiker« (Schmidt 1999: 36), meint dies aber nicht als Kritik, wie
er ausfithrt: »Ich glaube, das ist wirklich so: ohne utopische Hoffnung kein Leben,
das ist der wichtige Punkt« (ebd.).

Die mit Marcuse beschriebene Ambivalenz zwischen Hoffnung und Enttiu-
schung, zwischen Moglichkeit und utopischen Momenten einerseits, sowie der
stetigen Eindimmung aller Alternativen durch Konterrevolution und repressive
Triebstruktur andererseits, ist in diesem Kapitel auf mehreren Ebenen prisent: Bei
Marcuse selbst (insbesondere in seinen solidarisch-kritischen Texten der frithen
1970er Jahre (vgl. Marcuse 1971a und 1975b), als auch bei solidarisch-kritischen Re-
zipient*innen Marcuses (wie die feministischen Debatten zu »Marxismus und Fe-
minismus« gezeigt haben) und auch bei den Akteur*innen der Refugee-Bewegung,
mit denen ich seine Thesen diskutierte. Hier finden sich strategische Romantiker
wie Ulu, der eng an Marcuse utopisches Denken beférdern will, oder Praktikerin-
nen wie Paul, die Menschen sensibler erziehen mochte. Aber auch Kritiker jeder
Diskussion iiber »Gefithle« wie Dosthossein oder Realisten wie Mokre und Numan,
die am Sexismus in der Bewegung Hoffnung verloren haben.

In Bezug auf die eingangs gestellten Fragen sind die Antworten oder Anni-
herungen entsprechend sehr ambivalent und divers. Das utopische Element, teils
auch das Spielerische, das Sinnliche oder auch die Mufie habe ich trotz repressi-
ver Rahmenbedingungen immer wieder wahrgenommen. Ein anderes Miteinander
und eine emotionale Bindung wurde in der Refugee-Bewegung stark mit bestimm-
ten Orten des Protests verkniipft, weshalb ich trotz aller Ambivalenzen den Orani-
enplatz mit Ulu als einen utopischen Ort bezeichne, der gerade durch die schwieri-

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

231


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Widerstandiges Wissen

gen Rahmenbedingungen darauf verweist, wie viel méglich ist oder besser gesagt
wire. Wie im vorangegangenen Kapitel und hier gezeigt, waren solche Momente
vor allem méglich, wenn Menschen aus der repressiven, fremdbestimmten Struk-
tur, wie der eines Lagers, ausgebrochen sind. Aber wie bereits gesagt war Marcuse
sicherlich zu optimistisch, was in einer spontanen, sozialen Bewegung moglich
ist. Er sah zu viel Potenzial in der spontanen Weigerung und unterschitzte zu-
dem das (Re-)Integrationspotenzial des neoliberalen Kapitalismus. Entgegen dem
Argument, das z.B. Ulu vertritt, utopische Elemente kénnten durch Intellektuel-
le gestirkt oder iberhaupt erst eingebracht werden, wiirde ich vor allem auf den
Prozesscharakter in Transformationen verweisen. Statt einer schénen, blumigen
Rede halte ich beispielsweise Pauls Ansatz, das sensible Verhalten jetzt einzufor-
dern oder mit Workshops, mehr Zeit und in einer wirklichen Auseinandersetzung
mit sich selbst und den Mitmenschen zu beférdern, firr produktiver. Dass Frauen
»viel produktiver« seien, sagt Ulu ja selbst.

Das bringt uns zum grof3en Thema Weiblichkeit und Sensibilitit. Wenig tiber-
raschend haben sich bisher an keinem Thema wie dem Komplex Weiblichkeit/Se-
xismus/Feminismus so grofde Unterschiede in den Herangehensweisen zwischen
den weiblichen und méannlichen Gesprichspartner*innen aufgetan. Wie sich allein
an der Reflexion iiber das Thema Beziehungsarbeit bei Unsal, Paul, Mokre und Na-
simi zeigen lisst, sind es iiberwiegend Frauen®, die diese leisten und somit auch
Frauen®, die wissen, dass Verinderung nur sehr langsam und in jedem zwischen-
menschlichen Kontakt vollzogen werden kann. Wihrend Paul diese Verinderung
der Minner und Erziehung der Kinder zu besseren Menschen als ihre Aufgabe an-
sieht, kimpfen WiE vor allem fiir das Empowerment gefliichteter Frauen und grei-
fen rassistische und sexistische Strukturen im Asylsystem an. Bei den minnlichen
Gesprichspartnern lisst sich zugespitzt sagen, dass Ulu das Thema abbiigelt, By-
ansi Byakuleka es sich zu leicht macht und Dosthossein Verantwortung abschiebt.
Bei Hassan Numan war Weiblichkeit/Feminismus kein prasentes Thema. Wirklich
intensiv beschiftigt das Thema Sexismus in der Bewegung hingegen Mohammad
Numan.

Dass geschlechtsspezifische Strukturen der Reproduktionsarbeit alles andere
als iberwunden sind, zeigt sich auch in den unterschiedlichen Rollen, die tenden-
ziell minnliche und weibliche Supporter*innen im Protest einnehmen — genau
darin beweist sich aber auch, dass es schwer bis unméglich anmutet, »weibliche«
Eigenschaften in der jetzigen Gesellschaft emanzipatorisch zu wenden, aber auch
in Bewegungen auf sie zu verzichten.

Der Kritik an Marcuses umstrittenem Aufsatz »Marxismus und Feminismus«
ist insofern zuzustimmen, dass er Weiblichkeit und die Frauenbefreiungsbe-
wegung an sich affirmiert, ohne die tatsichlichen Ausbeutungsverhiltnisse und
sich darin herausgebildeten solidarischen Beziehungen anzuschauen. Mit Blick
auf Ausdrucksformen Schwarzer und migrantischer Feminist*innen zeigt sich

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

andererseits, dass sein Impuls, gelebte Sensibilitit bei gesellschaftlichen Gruppen
zu suchen, die als Andere imaginiert werden, die nicht Teil des hegemonialen
Narratives sind, durchaus richtig ist. Wenn Marcuse an Angela Davis schreibt:
»Freiheit ist nicht nur das Ziel der Befreiung, sie beginnt mit der Befreiung;
sie muf} >praktiziert« werden. Das habe ich, wie ich gestehe, von Dir gelernt.
Seltsam? Ich glaube nicht.« (Marcuse 2004f: 167) zeugt das von Einsicht in die
Notwendigkeit, das Wissen aus den Kimpfen fiir die Befreiung zu theoretisieren
und Befreiung nicht nur abstrakt zu antizipieren. Es zeugt zudem von seiner
Offenheit, die Erfahrungen der Anderen in sein Denken zu integrieren.

Dennoch ist es nicht unproblematisch, wenn Marcuse, und auch ich, Bewegun-
gen rassifizierter, materiell und sozial massiv benachteiligter Gruppen betrachten.
In diesen Bewegungen geht es oftmals um Bediirfnisse, die zunichst grundlegen-
der anmuten, wie nach einem Leben ohne korperliche Gewalterfahrung, Essen,
Trinken und ein Dach iiber dem Kopf. Zumindest ein wenig Sicherheit, um das
eigene Leben planen zu konnen, nicht selten also zunichst um gesellschaftliche
Teilhabe (s.0.). Bei Marcuse ist fiir den Protest aller der Ausgangspunkt die inte-
grierte, reiche, westliche Gesellschaft: Fiir die weifSen Studierenden und Frauen®,
deren latentes Unbehagen Ende der 1960er Jahre durchbricht und fiir die »Ghetto-
bevolkerung und [...] Arbeitslosen in den Vereinigten Staaten [...sowie] fiir die ar-
beitenden Klassen in den riickstindigen kapitalistischen Lindernc, die sich durch
den »grellen Kontrast« zu den Privilegierten radikalisierten (Marcuse 1969d: 255).
Marcuse ist dabei kein Vertreter einer Verelendungstheorie, bei beiden Gruppen
sieht er ein »hochentwickeltes Bewuf3tsein und eine hochentwickelte Phantasie[,
die] ein vitales Interesse an radikaler Verinderung der fortgeschrittenen materiel-
len Bedingungen zu erzeugen vermdgen« (ebd.). Wenn er jedoch von wahren Be-
dirfnissen spricht, »wo die kapitalistische Kultur noch nicht jedes Haus und jede
Hiitte erreicht hat« (ebd.), besteht eine Romantisierungstendenz. Und gerade hier
ist eine Ubertragung auf heute kaum méglich. Die Subsumtion der Welt unter das
Kapital ist seit den 1960er Jahren noch weit totaler geworden.

Die im vorherigen Kapitel in der Diskussion um »Randgruppen« angebrach-
te Kritik an Romantisierung und Essentialisierung bestimmter Subjekte lief3 sich
an dem Beispiel Weiblichkeit und Frauenbewegung aufgrund der um »Marxismus
und Feminismus« gefiithrten Debatten genauer entfalten und hilft, die Stirken und
Schwichen in Marcuses Schreiben mit Bezug auf soziale Bewegungen klarer zu
fassen. Es zeigt sich eine Differenz zwischen den groflen Begriffen Marcuses und
dem, was in der Bewegung tatsichlich zu beobachten ist und vor allem dem, wie
die Akteur*innen die Bewegungen interpretieren. »Weiblichkeit« oder »Sensibili-
tit« als utopische Kategorien sind gegeniiber vorherrschendem Sexismus oder der
Gewalt, mit der Refugees konfrontiert werden, oftmals zunichst irrelevant. Auch
wenn ich Marcuse auf theoretischer Ebene darin zustimme, dass es Elemente an-
sozialisierter Weiblichkeit, einer »zweiten Natur« gibt, die produktiv fiir Befreiung

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

233


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Widerstandiges Wissen

sein kénnen, und auch wenn ich aus der empirischen Beobachtung bzw. den Kom-
mentaren meiner Gesprichspartner*innen eine Bestitigung der Relevanz »weibli-
cher« Eigenschaften fur den Protest schlief3e, ist es problematisch, diese heraus-
zustellen, ohne sich weiter mit den dahinterstehenden Sozialisationsformen zu
beschiftigen. Pointiert zeigt sich das in einem Interview, das Marcuse kurz vor
seinem Tod gab: Hier antwortet er auf die im Raum stehende Frage, ob die weib-
lichen Eigenschaften angeboren oder anerzogen seien, mit einem sehr schnippi-
schen Tonfall: »Das ist mir egal« (Zeugen des Jahrhunderts). Die Vergeschlechtli-
chung, die Zurichtung als Frau ebenso wie die befreiende Subjektivierung in der
Frauenbewegung sind offensichtlich nicht sein Fokus. Diese Kritik kann auf seinen
Blick auf die rassifizierten Anderen iibertragen werden, zu der mir keine der fe-
ministischen Diskussion entsprechende schriftlich festgehaltene Debatte bekannt
ist.

Entsprechend kann auch hinsichtlich des Begriffs »Neue Sensibilitit« bemin-
gelt werden, dass dieser bei Marcuse analytisch ziemlich unklar und schwammig
bleibt und dass es eines genaueren Blicks auf Beziehungsweisen und kollektive Pro-
zesse briauchte, um zu verstehen, wann und wie diese Sensibilitit sich duflert. Ist
die Sensibilitat schwer zu fassen, bleibt sie zunichst utopisches Gegenbild des vom
Philosophen treffend auf den Punkt gebrachten zu Negierenden: Sensibilitit statt
repressive Entsublimierung, statt Aggressivitit, Konkurrenz und falscher Bediirf-
nisse. Doch was liegt dazwischen? Es braucht, und das lernen wir beispielsweise in
feministischer Affekttheorie, zunichst eine Praxis, die spontane Gefiihle und Arti-
kulationen in kollektive Trauer und Wut kanalisiert. Wenn auch bei Marcuse eine
prinzipielle Offenheit seiner Kritischen Theorie fir die Erfahrungen der Anderen
vorhanden ist, ist eine Erginzung um feministische und dekoloniale Theorie und
Methodologie notwendig, um die Schritte der Subjektivierung in der Negation, der
Kollektivierung in gemeinsamen Auflerungen von Wut sowie dann die kollektive

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. »We took care like hell«

Subjektivierung anhand des anderen, alternativen Bezugs aufeinander, zu unter-
suchen®?.

Marcuses Erwihnung von Ekel vor der Konsumgesellschaft, die gleichzeitig
Uberfluss und Not produziert, ist beispielsweise ein treffender Hinweis. Laut Mar-
cuse wiirde dieser Ekel alle Aufbegehrenden einen. Doch er duflert sich bei unter-
schiedlich vergeschlechtlichten, rassifizierten oder sozial positionierten Menschen
auf unterschiedliche Weise und wird daher auch unterschiedlich interpretiert und
fithrt zu unterschiedlichen Reaktionen. Wenn beispielsweise auf die Perspektive
der Kollektivierung von Wut und Ekel als Ankniipfungspunkte fiir linke Bewe-
gungen verwiesen werden soll, geht das nicht ohne eine Auseinandersetzung mit
den jeweiligen verschiedenen Vergesellschaftungen — mit dem was trennt. Wieder
zeigt sich eine Schwierigkeit mit verschiedenen wissenschaftlichen Ebenen, da die
abstrakt sozialphilosophische Ebene zu Verallgemeinerungen einzelner Momen-
te neigt. Hier gilt es beispielsweise aus Literatur der (migrantischen) Frauenfor-
schung, die aus der von Marcuse betrachteten Frauenbewegung hervorging, zu
lernen, die oftmals ethnographische Biografieforschung mit Gesellschaftstheorie
zusammenbringt. Zudem ist auf den Zeithorizont zu verweisen: seit den frithen
1970er Jahren hat sich viel in der kritischen Forschungslandschaft getan (siehe Ein-
leitung).

Der beschrinkte Blick auf bestimmte Orte und Momente in Bewegungen ist
jedoch nicht nur ein Problem kritischer Akademiker*innen, sondern auch in der
Rezeption der Refugee-Bewegung durch Linke, die sich nicht auf eine intensivere
Auseinandersetzung mit dem Geschehen und Akteur*innen einlassen wollen oder
konnen. Einerseits fithrt das bei manchen weiflen Aktivist*innen zu Romantisie-
rungen, in denen sie z.B. bunte Antira-Demonstrationen euphorisch als Teil ihrer
Freizeitbeschiftigung betrachten (vgl. Kritik Ulus in Ulu 2013) oder andererseits bei
Theorielinken zu pauschalen Verurteilungen (vgl. Ende Abschnitt 6.1). Eine wirklich

22 »Action relates to reflective knowledge in still another sense, which has to do with critical
engagement. Social action, whether it s, for example, participating in sit-ins [...] or engaging
in the reorganization of a housing project [..], produces in participants changes that go be-
yond intellectual understanding. Because such actions invariably entail modifying or going
against existing social arrangements that actors perceive to be at the root of their problems,
they elicit resistance on the part of the guardians of the status quo. In dealing with the so-
cial forces that stand in the way of change in such ways, the actors come to understand at
the visceral and emotive level the workings and intransigence of social arrangements. This
kind of understanding puts flesh on the bones of the abstract conceptual knowledge about
social reality they gain through theoretical analysis and compels them to engage in political
activities, such as petitioning, lobbying, advocating, negotiating, protesting and organizing.
In the process, actors come to feel the power they gain by engaging in political actions as au-
tonomous agents. Through action we learn how the world works, what we can do, and who
we are: we learn with mind/heart. This is how we become aware and emancipated.« (Park
2006: 89)

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce

235


https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Widerstandiges Wissen

solidarische Kritik anzubringen bzw. Kritiken der Refugee-Bewegung zu kontex-
tualisieren und zu vermitteln, um in einem nichsten Schritt sinnvolle Strategien
zu erarbeiten, ist im Zusammenhang so vieler Repressionen aber auch Verletzun-
gen innerhalb vermeintlich solidarischer Strukturen nicht so einfach und braucht
viel Raum und Zeit. Insbesondere von den intellektuellen Frauen in der Bewegung
konnte schon viel iiber nachhaltige Organisationsformen sowie die Notwendigkeit
einer vertieften zwischenmenschlichen Praxis mitgenommen werden und ich hoffe
mit dem nichsten Kapitel hier noch mehr beitragen zu kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839458416-008 - am 14.02.2026, 12:18:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

