
6. »We took care like hell« (Monika Mokre)

Sensibilität und Weiblichkeit als Elemente

der Befreiung

»Freiheit ist nicht nur das Ziel der Befrei-

ung, sie beginnt mit der Befreiung; sie

muß ›praktiziert‹ werden. Das habe ich,

wie ich gestehe, von Dir gelernt. Seltsam?

Ich glaube nicht.«

Herbert Marcuse an Angela Davis in einem

offenen Brief für ihre Freilassung1 (2004f: 167)

Napuli Paul spricht davon, dass wir unsere Sinne trainieren und schärfen müssen,

Bino Byansi Byakuleka möchte, dass wir uns im Anderen selbst begegnen, Turgay

Ulu erkennt im Oranienplatz einen utopischen Ort, Hassan Numan versucht an

Träume anzuknüpfen, und Monika Mokre formuliert eine Begierde nach Gemein-

schaft (siehe alles unten). In diesen Artikulationen scheint in den Gesprächen eine

Dimension auf, die in vielen Ansätzen vermeintlich »radikaler« Politik untergeht.

Ihr Kampf ist nicht nur ein Kampf gegen etwas, gegen ein unmenschliches Asyl-

system oder gegen Kapitalismus, ihr Kampf steht auch für etwas, für ein anderes

Verhältnis zu sich selbst, zu den Mitmenschen und der ganzen Welt. Und dieses

Verhältnis scheint in der Praxis für Befreiung, imMiteinander des Kampfes durch.

Dieser Verweis auf sich formierende neuemenschliche Beziehungen in den Be-

wegungen findet sich auch bei Marcuse. Denn Marcuses Werk dreht sich um eine

Analyse der bestehenden Gesellschaft ebenso wie um dieMöglichkeiten von Befrei-

ung. Entsprechend ist auch seine Anthropologie dual, wie Stephan Bundschuh in

»Undweil derMensch einMensch ist…« Anthropologische Aspekte der SozialphilosophieHer-

bert Marcuses herausarbeitet. Marcuse beschreibt den Menschen, wie er im spätka-

pitalistischen Zeitalter faktisch ist (EDM) und skizziert dennoch den Neuen Men-

schen, »utopische Gegenbilder« (Bundschuh 1998: 15) in der theoretischen Mög-

1 Davis wurde 1970mit demVorwurf verhaftet,Waffen für den Befreiungsversuch eines inhaf-

tierten Black PantherMitglieds besorgt zu haben. Ihr drohte die Todesstrafe. Es entstand eine

weltweite Solidaritätsbewegung, die Marcuse mit vorantrieb.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Widerständiges Wissen

lichkeit eines nicht-repressiven Realitätsprinzips (TuG) und in ihrem praktischen

Aufscheinen in der Opposition (bspw.VüdB),wie etwa in der Figur des Intellektuel-

len oder in kollektiven Praxen der rassifizierten und vergeschlechtlichten Anderen

(Befreiungsbewegungen und Frauenbewegungen). TuG aus den 1950er Jahren liest

sich also als große Utopie der Möglichkeit einer Triebentfaltung ohne repressi-

ve Unterdrückung, die trotz ihrer materialistischen Fundierung in Anthropologie

und Gesellschaft durch ihren philosophischen Charakter in dem Sinne ideell bleibt,

dass Marcuse hier keine Kräfte benennt, die gegen die vorherrschende Triebstruk-

tur rebellieren. VüdB hingegen ist der Versuch, sich mit den aufkommenden Pro-

testbewegungen der 1960er Jahre solidarisch auseinander zu setzen, zu verbinden,

aber auch zu intervenieren und somit die Welt nicht nur zu interpretieren, son-

dern an ihrer Veränderung mitzuwirken2. Ist Eros in TuG auf Ästhetik, auf bür-

gerliche Kunst, die im Bestehenden nicht Teil des Alltags jedes Menschen werden

kann und Phantasie als die Welt der Träume, die nie Realität werden, verwiesen,

durchbrechen Ästhetik und Phantasie in den aufkommenden 1968er-Bewegungen

ihre Schranken, in die sie repressiv verwiesen wurden. Aufgrund der existierenden

Verhältnisse herrsche eine konterrevolutionäre Triebstruktur vor, eine zweite Na-

tur desMenschen, die das Interesse am System befördere (Marcuse 1969d: 256). Die

Rebellion, die Protestbewegungen, müssten daher an der »wahren Natur des Indi-

viduums«3 Wurzel fassen »und auf diesem neuen Boden würden die Rebellen ihre

Ziele und ihre Strategie des politischen Kampfes neu definieren, in welchem allein

die konkreten Ziele der Befreiung bestimmt werden können« (ebd.: 245). Sammel-

begriff dieser neuen, Mensch und Gesellschaft umfassenden Form der Wahrneh-

mung und Bezugnahme aufeinander wird bei Marcuse die »neue Sensibilität«, wie

auch eines der Kapitel in VüdB betitelt ist. Hier heißt es:

»Die neue Sensibilität ist eben deswegen Praxis geworden; sie entsteht gegen Ge-

walt und Ausbeutung, in einem Kampf für wesentlich neue Weisen und Formen

des Lebens; sie impliziert die Negation des gesamten Establishments, seiner Mo-

ral, seiner Kultur; die Behauptung des Rechts, eine Gesellschaft zu errichten, in

der die Abschaffung von Armut und Elend Wirklichkeit wird und das Sinnliche,

2 Dass Marcuse trotz aller Kritik stets solidarisch blieb und versuchte, die positiven Elemente

zu beeinflussen zeigt sich auch daran, dass sein Tonfall zwar eindringlicher und appellieren-

der, aber nicht angreifend wird, als er sich ausbreitende Härte und Brutalität in den Bewe-

gungen bemerkt: »Ihr müßt diejenigen sein, die den Boden, den Körper und den Geist für

eine neue Gesellschaft bereiten. Wenn ihr das nicht tut, wer sonst? Und ihr müßt alles das

tun, solange ihr noch lebt, solange ihr noch jung seid, solange ihr noch in der Lage seid, zu

denken, zu sprechen, zu lieben, zu widerstehen und zu kämpfen« (Marcuse 1971a: 129).

3 Der Begriff »wahr« oder »wahre Natur« wird im Folgenden übernommen, ist jedoch nicht

biologisch-deterministisch, sondern normativ im Sinne derMöglichkeit einer kollektiven Le-

bensgestaltung, die allenMenschen die größtmögliche Freiheit garantierenwürde, gemeint.

Er wird im Abschnitt »feminine Qualitäten« erneut aufgegriffen und kritisch diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 197

das Spielerische, die Muße Existenzformen und damit zur Form der Gesellschaft

selbst werden.« (Ebd.: 262)

Demnach kann es im Protest nicht nur um einen konfrontativen politischen Kampf

gegen das System gehen, sondern ebenso um das Ausprobieren neuer Beziehun-

gen, das Erkunden wahrer menschlicher Bedürfnisse – eben jene Elemente, die

wie oben angedeutet einige meiner Gesprächspartner*innen stark machen. Ver-

schiedene Aspekte dieser »neuen Sensibilität« möchte ich im Folgenden näher er-

kunden. Unter 6.1 werden diese zunächst als das Teilen von Bedürfnissen benannt,

die von Marcuse hervorgehobene Negation des Bestehenden sowie die im Kontrast

dazu stehende affirmative Bezugnahme auf andere Umgangsformen innerhalb der

Bewegung. Der Abschnitt »utopische Orte« ergibt sich als Ergänzung durch die

Refugee-Intellektuellen, die diese neuen Weisen des Umgangs miteinander stark

mit den Orten der Bewegung verknüpfen. In 6.2 geht es dann genauer um Marcu-

ses Auseinandersetzung mit Weiblichkeit und den Frauenbewegungen, die in ei-

ner kontroversenDiskussion um vergeschlechtlichter Arbeitsteilung und feministi-

scher Bündnisse auch innerhalb der Refugee-Bewegung eine Entsprechung findet.

Anhand der kritischen Diskussionen, die um Marcuses »Marxismus und Feminis-

mus«-Aufsatz von 1974 entstanden, werden seine Thesen zu einer Verbannung der

Sensibilität in die Sphäre des Weiblichen und das potenziell emanzipatorische Po-

tenzial in ebendieser Weiblichkeit mit der Refugee-Bewegung neu betrachtet.

Marcuse selbst schreibt im Vorwort von VüdB über die Bewegungen der 1960er

Jahre, dass es »unverantwortlich [wäre], die gegenwärtigen Chancen dieser Kräf-

te zu überschätzen« (ebd.: 242). Das Essay erschien 1969, jedoch hatte Marcuse

eine erste Version bereits vor dem Mai 1968 fertig. Er erkennt und benennt Ten-

denzen und Kräfte der Befreiung, ohne jedoch zu behaupten, dass die Befreiung

gekommen wäre oder unmittelbar bevorstünde – etwas, das ihm oft nachgesagt

wurde und was beim Lesen einzelner pathetischer Passagen auch nicht verwun-

derlich ist. Die (Re-)Integration auch dieser Bewegungen wurde im letzten Kapitel

reflektiert, und Marcuse sah die Konterrevolution bereits in der sich durch gesell-

schaftliche Ausbeutungsverhältnisse deformierten Triebstruktur verankert, bevor

die Rebellion überhaupt mit voller Wucht durchbrach. In VüdB, aber auch in an-

deren Texten dieser Zeit, ist daher erneut die Hin- und Hergerissenheit Marcuses

zwischen Hoffnung und den Entwicklungen in ihrer Tendenz bereits innewohnen-

der Enttäuschung herauslesbar. Zusätzlich zu dieser vonMarcuse selbst artikulier-

ten Vorsicht vor zu affirmativer Betrachtung von Protestbewegungen generell, ist

auch hier erneut darauf zu verweisen, dass es nicht unproblematisch ist, wenn er in

der Rebellion der Anderen, wie in den antikolonialen Befreiungsbewegungen, den

Kämpfen der Schwarzen in denUSA sowie später der Frauenbewegung, das Durch-

brechen wahrer menschlicher Bedürfnisse, von Sensibilität oder Phantasie zu er-

kennen vermeint. Das gleiche gilt für meinen Blick auf die Refugee-Bewegung.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Widerständiges Wissen

Stets muss in Bezug auf Marcuse aber auch auf mein Schreiben mit ihm über-

prüft werden, ob der kritische, dialektische Blick erhalten bleibt. Bei Marcuse ist

eine Tendenz abzulesen, beispielsweise die Studierendenbewegung sehr kritisch

zu betrachten, etwa ihren Antiintellektualismus früh zu enttarnen, was sicher in

seinem engen Austausch und seiner sehr direkten Verbundenheit begründet liegt –

er konnte zumindest hoffen, dass seine Kritik als solidarisch wahrgenommen und

reflektiert wird. In seinen manchmal eingeschoben wirkenden Kommentaren zu

antikolonialen Befreiungsbewegungen scheint mir diese kritische Nähe zu fehlen4.

Der Blick von außen birgt immer die Gefahr der Romantisierung und Projektion,

geographisch oder auch soziostrukturell entferntere Proteste sind für den Theore-

tiker nicht so genau zu erfassen und Kritik schwerer solidarisch zu formulieren.

Mit Vorsicht vor Romantisierung,Vereinfachung oder demAugen-Verschließen

vor Konflikten gilt es in diesem Kapitel unter den Schlagworten »Neue Sensibili-

tät« und »Weiblichkeit« anhand der Hinweise Marcuses nach Brüchen mit »den

routinierten Weisen des Sehens, Hörens, Fühlens und Verstehens der Dinge«

Ausschau zu halten, die darauf hinweisen, »daß der Organismus für die poten-

ziellen Formen einer nicht-aggressiven, nicht-ausbeuterischen Welt empfänglich

werden kann« (ebd.: 246). Als Fragen formuliert: Erleb(t)en Akteur*innen in der

Refugee-Bewegung ein anderes, sensibleres, bedürfnisorientierteres Miteinander?

Sehen sie Veränderungen in der Triebstruktur einzelner Menschen und auch

Gruppen, die auf die Möglichkeit einer nicht-repressiven Gesellschaft verwei-

sen? Wird eine Verbindung zwischen Weiblichkeit und Sensibilität gesehen und

welche möglichen Konflikte beinhaltet diese Rollenzuschreibung? Sind Marcuses

Gedanken zu Sensibilität relevant oder tragen sie nur zu einer Romantisierung

von Widerstandsbewegungen bei?

6.1 Geteilte Bedürfnisse

BundschuhsThese ist, dassMarcuses utopischer Entwurf einer Anthropologie »we-

niger als realisierbares Projekt konzipiert [ist…], denn als Mittel […], um die Gegen-

wart zu denunzieren […]. Er ist ein theoretisches Mittel der Kritik« (Bundschuh

1998: 21). Wie Bundschuh sehe ich Marcuses utopische Anthropologie als elemen-

taren Teil seiner Gesellschaftstheorie bzw. Sozialphilosophie. Doch möchte ich sie

nicht als etwas theoretisch-abstraktes behandeln, sondern, wie Marcuse es in den

4 Andererseits muss auch bedacht werden, wie besonders die Einschnitte im Zuge der antiko-

lonialen Befreiungsbewegungen waren. Alleine im sogenannten »Afrikanischen Jahr« 1960

wurden 18 Kolonien unabhängig. Wie sehr neokoloniale Strukturen die weitere Entwicklung

prägten unddie Befreiungsbewegungen (auch unterDruck) in problematische nationale und

patriarchale Muster verfielen, war in den 1960er Jahren noch nicht absehbar.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 199

1960er Jahren tat, nach Elementen in einer aktuellen sozialen Bewegung Ausschau

halten. Ob als Kritik, Korrektur, Antizipation oder Hoffnungsschimmer: wenn es

im vorhergehenden Kapitel um Integration unter anderem durch falsche Bedürf-

nisse, um »freiwillige Knechtschaft« im Konsumkapitalismus und um eine mögli-

che Weigerung ausgehend von den Marginalisierten, Prekarisierten oder Anderen

ging, wende ich mich nun dem Potenzial wahrer Bedürfnisse für diese Weigerung

zu. Dennoch: Es beginnt bei Negation, Ablehnung und Kritik. Selbst in der ein-

dimensionalen Zufriedenheit der integrierten westlichen spätkapitalistischen Ge-

sellschaft ist, wie Bundschuh es nennt, ein latentes Unbehagen stets vorhanden

(ebd.: 36). Die Manifestation dieses Unbehagens in artikulierter Ablehnung stellen

auch viele Gesprächspartner*innen als zentrales Moment im Mobilisierungs- und

Organisierungsprozess heraus.

Negation und das Bedürfnis nach Veränderung

Bei Adorno heißt es in der Negativen Dialektik: »Das leibhafte Moment meldet der

Erkenntnis an, daß Leiden nicht sein, daß es anders werden solle« (Adorno 1966:

203). Napuli Paul beschreibt im Gespräch affektive Reaktionen auf krasse Situatio-

nen, mit denen Refugees konfrontiert sind:

»This is a combination for example of the leg and themind […].Who sees first, you

know? Is it the heart or the eyes […] because all those are together. First of all the

eyes can see. Bah. And then, the heart says bummbummbumm ah, what is that

and then, the mind has to say okay, we have to do something, what is that? Then

you come to one body, you know?« (I.P 39.50-40.4)

Sie erlebt ein Zusammenspiel von Körper und Geist, eine sehr körperliche Erfah-

rung, die Neues eröffnet: Im letzten Satz steckt eine Bestimmtheit – der Körper

und Geist wird eins, die Unklarheit und Zerrissenheit ist weg. Es kommt zu einem

tiefen Verstehen und zu einer Art Signal, sich demErlebten entgegenzustellen, sich

ihm zu Verweigern. Lernen »Nein« zu sagen umDu selbst zu werden, so formuliert

es Paul: »You can say no, you know? So learn to say no to the bad thing. No matter

what. No matter […] the problems you will face later, you don’t think, because you

know you are you and you are the master of yourself. You are the master of your

act, you know?« (I.P 20.9-13). Paul beschreibt hier, wie eine Negation, eine Wut auf

und Ablehnung der Verhältnisse, die klar geäußert wird, empowernd wirken kann.

Anhand einerTheoretisierung von (Auto-)Aggression sowie repressiver Entsub-

limierung hat Marcuse eingängig aufgezeigt, wie in der integrierten, westlichen

Gesellschaft die Manifestation von affektiven Reaktionen in systemgefährdendes

Handeln verhindert wird. Und wie wir im vorangegangenen Kapitel gesehen ha-

ben, entsteht insbesondere in der Isolation des neoliberalen Kapitalismus im All-

gemeinen und der Isolation, die Geflüchtete oftmals erleben müssen im Besonde-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Widerständiges Wissen

ren, kein Raum zum Teilen negativer Gefühle. Gutiérrez Rodríguez zeigt in »Digna

Rabia – Dignified Rage« zudem auf, dass Wut nicht Teil der als legitim geltenden

Reaktionen von Frauen*und PoC gilt. VielmehrwerdeWut als unmodern und unzi-

vilisiert mit dem Anderen Europas verknüpft. Wenn Geflüchtete Wut artikulieren,

wird das als unverhältnismäßig und als primitiv, als unnachvollziehbar gelesen –

etwas, das ich selbst schon öfter miterlebt habe. Neben der Abwertung durch Au-

ßenstehende, kommt es oft zu Versuchen der Beruhigung durch weiße Aktivist*in-

nen, wenn Geflüchtete Gefühle laut und sichtbar artikulieren. Gutiérrez Rodríguez

theoretisiert Wut als ein Prinzip dekolonialer Ethik, als »driving force for the col-

lectivization of feelings of indignation and sadness« (Gutiérrez Rodríguez 2011a:

220)5. Die Refugee-Bewegung wurde entsprechend auch ein Ort des Teilens von

Trauer und der Artikulation von Wut. Ohne weiter auf Affekttheorien eingehen

zu können, möchte ich, um dann eine Verbindung zu Marcuse herzustellen, Çagrı

Kahveci ausführlicher zitieren, die Affekttheorie mit Bezug auf soziale Bewegun-

gen prägnant zusammenfasst:

»Viele Studien über Soziale Bewegungen haben längst die Unzulänglichkeit der

dichotomischen Betrachtung von Rationalität und Gefühlen betont (vgl. Jasper

2011; Flam 2002). Gefühle sind Teil eines Gefüges, das Williams structures of fee-

lings (Gefühlsstrukturen) nennt (vgl. Williams 1978). Der Begriff Gefühlsstruktu-

ren beschreibt eine partikulare kollektive Gemütslage zu einem bestimmten his-

torischen Moment, die nichts Individuelles oder Persönliches ist, sondern geteilt

wird von einer Community oder Generation. Dadurch kommt das entscheidende

Moment zum Tragen, dass erst die Übertragung und Zirkulation dieser Gefühle

durch Akteure eine soziale Bedeutung hervorbringt, die Spinoza als Affekt be-

zeichnet. Affekte sind nicht als bloße Emotionen, sondern als Intensitäten und

körperliche Reaktionen zu verstehen.« (Kahveci 2017: 54)

Das Zusammenkommen von Rationalität und Gefühlen, von Rationalität und Sen-

sibilität ist es, worauf Marcuse mit der »neuen Sensibilität« abzielt und was er

in Bewegungen durchscheinen sieht. Ein Beispiel für eine Benennung von ratio-

nalen, materiellen körperlichen Reaktionen auf gesellschaftliche Verhältnisse ist

der Begriff »Ekel«. Marcuse sagt in einem Spiegel-Interview 1969, dass der einzige

mögliche Antrieb für Revolution in der kapitalistischen Metropole »[…] aus einem

unerträglichen Ekel an der Art undWeise, wie die sogenannte Konsumgesellschaft

den gesellschaftlichen Reichtum mißbraucht und verschleudert, während sie au-

ßerhalb der Metropolen das Elend und die Unterdrückung intensiv weiterbetreibt«

5 Verwiesen sei hier auch auf Audre Lordes wegweisende Rede »The Uses of Anger. Women

Responding to Racism« (Lorde 1981). Durch kollektive Negation und Wut findet das Subjekt

nicht nur zu sich, sondern auch zu Anderen und gemeinsam Alternativen zu denken und

anzugehen wird möglich (vgl. auch Brown 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 201

(Marcuse 1969e: 106) kommen könnte. Mit negativen Gefühlen und ihrem Potenzi-

al, repressive Toleranz zu durchbrechen, beschäftigt sich unter Bezug auf Marcuse

die Literaturwissenschaftlerin Sianne Ngai in Ugly Feelings. Sie verfolgt das Ziel

»to demonstrate how emotion might be recuperated for critical praxis in general,

shedding new light on the intimate relationship between negative affect and ›neg-

ative thinking‹, Herbert Marcuse’s shorthand for ideology critique in the dialectical

tradition« (Ngai 2007: 8). Damit stellt sie eine Verbindung zwischen Negation bei

Marcuse und dem Nutzen negativer Affekte und Gefühle für Gesellschaftskritik

und -veränderung her. Sie schließt ihr Werk mit Reflexionen zum Begriff disgust,

auf deutsch Ekel, Abscheu oder auch Empörung. Anders als andere negative Gefüh-

le sei disgust niemals ambivalent in Bezug auf sein Objekt (ebd.: 335). In der Kon-

sumgesellschaft gebe es jedoch für Äußerungen von disgust kaum Raum, während

an desires, alsoWünsche, Begierden und Sehnsüchte, überall angeknüpft werde. Sie

bringt Affekttheorie somit in Verbindungmit der Gesellschaftskritik Marcuses und

greift konkret »Ekel vor der Gesellschaft« auf.

Diesen »Ekel vor der Gesellschaft« genereller, auch abstrahiert von einer kör-

perlichen Abwehr gegen die ekelhaften Verhältnisse, unter denen Refugees leben,

habe ich in der Diskussion etwa bei Byansi Byakuleka immer wieder wahrgenom-

men. Er spricht beispielsweise über entfremdete Arbeit und die daraus resultie-

rende Unmenschlichkeit im alltäglichen Umgang miteinander. Als Künstler hat

er einen genauen Blick auf Alltägliches und beschreibt, dass am konkreten Pro-

dukt ein Zusammenhang zwischen entfremdeten Produktionsverhältnissen, Aus-

beutung von Mensch und Natur sowie Ästhetik erkennbar sei: »And it’s also […]

the product, what form of product are you producing, you know? […] you see it

[…] involves exploitation. […] I think that’s really what he [Marcuse] meant, there

is labour, forced labour in it, you know, because the companies they want cheap

labour, you know?« (I.AB 24.20-27) Ein Produkt, das unter unmenschlichen Bedin-

gungen hergestellt wurde, kann für ihn weder ästhetisch noch befriedigend sein.

Er nimmt hier Bezug auf eine in die Diskussion eingebrachte Stelle Marcuses aus

VüdB, in der dieser schreibt, dass sich nicht nur die Produktionsform und was

überhaupt als lebensnotwendig erachtet und somit produziert wird, sondern auch

die Form des Produkts unter freiheitlichen Bedingungen grundlegend verändern

würde (vgl. Marcuse 1969d: 261).

Das glückliche Bewusstsein sei, soMarcuse in EDM,bei vielenMenschen,wenn

nicht aufgebrochen, so doch sehr brüchig und an die darunterliegende Angst, Frus-

tration und Ekel könne angeknüpft werden. Er weist darauf hin, dass rechte Be-

wegungen jedoch weit besser darin seien als linke und somit das unglückliche Be-

wusstsein »zumTriebreservoir für eine faschistischeWeise zu leben und zu sterben

werden« (Marcuse 1964: 96) könne. Stattdessen brauche es eine linke Praxis,

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Widerständiges Wissen

»welche die Wurzeln der Eindämmung und Zufriedenheit im Unterbau erreicht,

durch eine methodische Loslösung vom Establishment und eine methodische

Weigerung, die auf eine radikale Umwertung der Werte abzielt. […] Eine solche

Praxis umfaßt den Bruch mit dem Wohlvertrauten, den routinierten Weisen des

Sehens, Hörens, Fühlens und Verstehens der Dinge, so daß der Organismus für

die potenziellen Formen einer nicht-aggressiven, nicht-ausbeuterischen Welt

empfänglich werden kann.« (Marcuse 1969d: 246)6

Dieser Bruch kann sich in und durch antirassistische Solidarität, die über ein Lip-

penbekenntnis hinausgeht, ereignen. Gemeinsame Praxis und das Mitbekommen

und –wenn natürlich niemals in der gleichenHärte –Abbekommen von Repressio-

nen kann zu einem tiefen Verständnis der Ekelhaftigkeit der Gesellschaft führen.

Und aus negativen Gefühlen, die geteilt werden, wie etwa aus Verzweiflung, kann

auch eine ungekannte Nähe entstehen, wie Mokre im Gespräch beschreibt:

»[…W]e were so […] desperate somehow. […] I had more really dramatic situations

with refugees than I had with other people. […] Shit I mean I go with four people

to the police one day, the next day they are in the prison and the next day they are

deported, ha. Scheiße. So there also comes a kind of closeness out of that.« (I.MN

87.44-88.3)

Auch wenn Mokre physisch sicher ist, nicht abgeschoben werden kann, ist für sie

durch das Zulassen vonNähe etwas von demNegiert-Werden der Anderen spürbar.

Das Zulassen eines solchen Berührt-Werdens ist sicher nicht immer möglich,

da es auch in eine handlungsunfähig machende Trauer führen kann. Allerdings

können solche Momente auch die radikal antirassistische Haltung fördern, denn

wer sich berühren lässt kann dasThema schwer einfach wieder aus dem Leben ver-

bannen. In einem Interview für Psychology Today wurde Marcuse 1971 gefragt, was

für die Aufklärung der jungen Menschen in den USA verantwortlich sei. Er ant-

wortete: »Wir wissen ziemlich genau, wie sich das in diesem Land geäußert hat.

Diese neueHaltung begann in den frühen 60er Jahren, als viele dieser Jugendlichen

in den Süden gingen und zum ersten Mal sahen, wie amerikanische Demokratie

und Gleichheit tatsächlich funktionieren. Es war ein traumatischer Schock für sie«

(Marcuse et al. 1971: 224). Die Ekelhaftigkeit der Gesellschaft bleibt in solchen Mo-

menten keine leichte Irritation, sondern wird, wenn auch auf eine andere Weise,

auch für Weiße oder Citizens, unmittelbar manifest. Ekel vor Gesellschaft und Ne-

gation der Verhältnisse sind für Marcuse die alle emanzipatorische Bewegungen

6 Ngai themtisiert ebenfalls die linken und rechten Strategien:Während die politische Rechte

disgust offen instrumentalisiere, sollte auch die Linkemit einemAnknüpfen an disgust durch-

brechen, »what Herbert Marcuse calls ›repressive tolerance‹: the ›pure‹, ›indiscriminate‹, or

nonpartisan tolerance that maintains the existing class structure of capitalist democracy«

(Ngai 2007: 340).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 203

einenden Elemente, sie verbinden die bürgerliche Revolte und den emanzipatori-

schen Kampf der Elenden dieser Erde (Marcuse 1969d: 246).

Negation bleibt unproduktiv und in Binarität verhaftet, wenn sie nicht geteilt

und Grundlage für kollektive Prozesse wird. Und dieses Spüren der Negativität

sowie der Ekel vor Gesellschaft fühlt sich je nach Position ganz anders an. Das kann

das tagtägliche Othering sein, das PoC in Deutschland erleben müssen, das kann

physische Gewalt sein, das kann Langeweile vom Konsum sein. Der Ekel mag uns

alle einen, doch was müssen wir tun, wie müssen wir uns austauschen um diese

Gemeinsamkeit trotz aller Unterschiede auch umsetzen und allen Verletzungen

gerecht werden zu können? Können diese Momente der Erkenntnis, diese Brüche

und Weigerungen, in etwas Positives aufgehoben werden?

Neue Beziehungen?

Im vorangegangenen Abschnitt ging es um das Potenzial negativer Gefühle für

Erkenntnis- und Widerstandsprozesse, um eine Sensibilität für Negatives, Fal-

sches, Unmenschliches. Unter dem Schlagwort »Sensibilität« steht bei Marcuse

jedoch vor allem, aber auch mit der Negation verbunden, die Möglichkeit des

Anknüpfens an Momente des Guten, Wahren, Schönen – der Menschlichkeit. Auf

die Negation folgt in den Bewegungen die Praxis. Marcuse sieht im »Kampf für

wesentlich neue Weisen und Formen des Lebens« (ebd.: 262) bereits praktizierte

Sensibilität. Es geht nicht bloß um eine Theorie, sondern darum, dieses andere

Miteinander bereits in den Bewegungen (soweit dies im Bestehenden möglich ist)

zu leben und somit eine neue Anthropologie, einen neuen Menschen mit neuen

Beziehungen zur Welt zu begründen. In den Gesprächen habe ich auch dieses

Zitat Marcuses zur Diskussion gestellt:

»Moralische und ästhetische Bedürfnisse werden zu grundlegenden, vitalen Be-

dürfnissen und verlangen nach neuen Beziehungen zwischen den Geschlechtern,

den Generationen, den Männern und Frauen und der Natur. Die Freiheit wird

als wesentlich auf der Erfüllung dieser Bedürfnisse beruhend verstanden, die

zugleich sinnlich, ethisch und rational sind.« (Marcuse 1972: 25)

Um den Aspekt Geschlechterbeziehungen wird es weiter unten noch ausführlicher

gehen. Zunächst: wie kommt es zur Herausbildung oder dem Erkennen morali-

scher und ästhetischer Bedürfnisse?

Ulu sieht es, wie Marcuse, als explizite Aufgabe der Intellektuellen, das Gefühl

der Kollektivität und einen neuen, sensibleren Menschen in der Bewegung hervor-

zubringen7. Dabei geht er davon aus, dass es im Menschen keine Determination

7 Marcuse zeigte sich, beispielsweise in den Diskussionen um »den neuenMenschen« als Sub-

jekt des Trikonts, die unter anderem von Frantz Fanon und Che Guevara entfacht wurde, in

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Widerständiges Wissen

bestimmter Charaktereigenschaften gibt, auch Triebtheorie spielt bei ihm keine

Rolle, vielmehr sieht er den Menschen als ein gesellschaftliches Wesen, das in alle

Richtungen geprägt werden kann:

»Also das [ob der Mensch gut ist oder schlecht] hat ja nichts mit den Genen zu

tun, sondern es hat etwas damit zu tun, dass der Mensch in seiner Entwicklung

[…] durch das Kollektive […] die Eigenschaften hervorgebracht hat. Kultur, Kunst,

Magie […] – es hat wasmit Kollektivität zu tun. Und sowieso, wennwir nicht daran

glauben würden, dass man irgendwie das Gute herauskriegt aus demMenschen,

weil es ja da ist, dann würde es ja keine utopischen Bewegungen oder Vorstel-

lungen mehr geben. Aber das ist nicht etwas, das von alleine kommt. Denn die

Menschen werden ja geprägt durch ihre Umwelt, durch das System. Deswegen ist

es unsere Aufgabe die kollektive Seite, das kollektive Gefühl der Menschen her-

vorzubringen, durch Bewegungen. […] Deswegen sollten wir nicht […] auf die Re-

volution warten, sondern […] jetzt schon anfangen […] diese Aspekte zu fördern.

Also wir haben durch die Geschichte des Realsozialismus8 erkannt, dass der Fak-

tor Mensch am wichtigsten ist und wir müssen uns darauf konzentrieren.« (I.UÜ

21.14-34)

Ästhetik undMoral sind für Ulu ebenso verknüpft wie bei Marcuse – das Kollektive

und das Gute bedarf der »Kunst, Kultur, Magie«, wie er sagt. So ist beispielsweise

Ulus Bericht nach einem Jahr Aktionen voller Metaphern und Symbolik von Revo-

lution, Rebellion und Kampf auf der Straße (The Voice of Refugees and Migrants

2013: 2). Auf die Frage, warum er eine romantische Sprache und Symbolik benutzt,

seinen Formulierungen vorsichtig,wie dieses Zitat aus derDiskussion zumVortrag »Das Ende

der Utopie« belegt: Frage: »Im Zusammenhang mit der Problematik der neuen Anthropolo-

gie:Diese neueAnthropologiefindet ihreVertreter schongerade inderDrittenWelt, nämlich

bei Fanon, der sagt: ›Es geht darum, den totalen Menschen auf der Erde zu etablieren‹, und

bei Guevara, der sagt: ›Wir bauen den Menschen des 21. Jahrhunderts‹. Ich möchte Sie fra-

gen, wie Sie Ihre Ideen der neuen Anthropologiemit diesen beiden Testimonien verbinden?«

Marcuse: »Ja, ich habemich nicht getraut, das zu sagen, aber nachdem Sie, der ja einiges da-

von zu wissen scheint, es selbst sagen, kann ich es jetzt ausdrücken: Ich glaube in der Tat,

obgleich ich das hier nicht zugegeben habe, daß jedenfalls in einigen der Befreiungskämpfe

in der Dritten Welt und selbst in einigen der Entwicklungsmethoden der Dritten Welt die-

se neue Anthropologie sich bereits anzeigt.« (Marcuse 1980c: 42-43) Und: »In der Solidarität

mit dem Kampf in der DrittenWelt liegen erste Tendenzen für die neue Anthropologie. Was

in den hochindustrialisierten Ländern auftritt an neuen Bedürfnissen, ist in der DrittenWelt

durchaus kein neues Bedürfnis, sondern spontaneReaktion gegendas,was geschieht.« (Ebd.:

32)

8 Wie bei Marcuse (1958) steht der »Realsozialismus« als negativer Bezug, als ein Modell, bei

dem der Faktor Mensch vernachlässigt, einemenschliche Entwicklung als Basis gesellschaft-

licher Entwicklung verhindert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 205

antwortet er, dies sei Absicht, denn er richte sich in seinen Texten an antikapi-

talistische Bewegungen, die europäische radikale Linke (I.UÜ 13.23), die zu einer

utopischen Politik zurückkehren müsse: »Wir müssen auch von der realpolitischen

Situation zu Utopia zurück […] und deswegen habe ich [mich] auch dazu entschie-

den, deswegen schreibe ich so« (I.UÜ 13.42-43). Er argumentiert dabei mit Bezug

auf Marcuses Analyse des Realsozialismus, der ja die Sowjetunion dafür kritisiert

habe, zu wenig utopische Orientierung zu haben (I.UÜ 13.34-35).

Eine ästhetische Sprache drückt ein Begehren aus und ist dialektisch, da sie

die Möglichkeit des (vielleicht) Kommenden im Hier und Jetzt antizipiert: »Die

neue Sensibilität und das neue Bewußtsein, die einen solchen Umbau entwerfen

und lenken sollen, erfordern eine neue Sprache (Sprache in einem weiteren Sinn,

der Wörter, Bilder, Gesten und Töne einbezieht), um die neuen ›Werte‹ zu definie-

ren und zu vermitteln« (Marcuse 1969d: 268f.), schreibt Marcuse in VüdB. Das im

EDM ausführlich kritisierte »Universum der Rede« wird in den Bewegungen auch

durch eine neue, im Gegensatz zum herrschenden Diskurs kritisch-analytische,

aber eben auch sensibel-utopische Sprache durchbrochen. »Es ist wichtig zu er-

schaffen, was man in dieser Welt sehen will. Aber auf poetische Art. Man kann also

damit beginnen, Gesten und Worte und Schreie zu erzeugen, aus denen auch uto-

pische Aktionen hervorgehen.« (Anonym 2015: 33), reflektiert der Medienaktivist

Ricardo Dominguez in einem Interview mit Jugendlichen von maiz, dem autono-

men Zentrum von und für Migrant*innen in Linz. Gezielte revolutionäre Sprache

und auch Sprache im Sinne von Symbolik (wie etwa die geballte Faust und flie-

gende Vögel in der Refugee-Bewegung) kann zwar ein Begehren wecken und ein

Wir-Gefühl stärken, birgt aber zugleich die Gefahr der Übertreibung und somit

der »Lächerlichkeit«, wie es Marcuse (1964: 188) nennt. Bei einigen hundert sich

öffentlich wehrenden Refugees kann kaum von einer Revolution gesprochen wer-

den – die analytische Begriffsbildung wie sie etwa bei Non-Citizen gezeigt werden

konnte, geht hier verloren. Es »[i]st natürlich keine Revolution […] aber ich will,

dass es so ist« (I.UÜ 14.31-32), schätzt auch Ulu die Lage richtig ein. Es ist für ihn

eine Strategie anWünsche, Begierde, Hoffnungen anzuknüpfen und diese bewusst

zu entflammen. Aus einer ähnlichen politischen Haltung kommend versucht auch

Hassan Numan in den Menschen Hoffnung zu säen und nutzt seine in der kom-

munistischen Partei im Sudan erworbenen Fähigkeiten als Redner gezielt (siehe

seine Selbstdarstellung in 7.3).

Der Philosoph Ernst Bloch reflektiert in ähnlicher Weise das Handeln der KPD

in der Zeit der Weimarer Republik und resümiert, dass es ein Fehler gewesen sei,

in den Reden vor allem auf ökonomische Analyse (das, was er Kältestrom nennt)

zu setzen und nicht zusätzlich an utopische Gegenbilder, an Gefühle und Bedürf-

nisse (Wärmestrom) anzuknüpfen: »Was die Partei vor dem Hitlersieg getan hat,

war vollkommen richtig, nur was sie nicht getan hat, das war falsch« (Bloch 1935:

19). Utopie wird hier zur Strategie. Alexander Neupert-Doppler arbeitet in seiner

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Widerständiges Wissen

Utopie-Einführung Funktionen utopischen Denkens heraus, zu denen er neben ei-

ner Negation und Benennung von Möglichkeiten, die aus Analyse und Erfahrung

des Bestehenden folgen, auch Elemente wie das Wecken von Bedürfnissen zählt

(Neupert-Doppler 2015: 179-180). Die Motivation zur Praxis folgt für ihn unter an-

derem daraus, dass Menschen sich vorstellen und auch fühlen können, dass alles

ganz anders sein könnte und müsste. Dieser Ansatz findet sich in den Gesprächen

vor allem bei Ulu wieder.

Für viele Beteiligte ist es gerade die Differenz zwischen dem gemeinsamen

Ziel und den Versuchen der Annäherung, die auch den kritischen Blick auf die

eigene Bewegung befördern. Schließlich sind es die Subjekte des Protests selbst,

die sich auf den Weg in eine bessere Zukunft verändern müssen. Hier geht es

nicht zuletzt um Rücksicht, um ein Sich-zurück-nehmen, das gelernt sein will:

»Selbst-Sublimierung in dauerhafte und erweiterte Beziehungen« (Marcuse 1955:

190) statt repressive Entsublimierung in Aggressivität, Rassismus und Sexismus.

Wie das zur Diskussion gestellte Zitat hervorhebt, sind gleichberechtigte Bezie-

hungen zwischen den Geschlechtern, Überwindung von Generationenkonflikten

und ein schonender Naturbezug Teil einer Solidarität, die intersubjektive Sensi-

bilität voraussetzt. In den Gesprächen sind die Antworten auf die Frage, ob im

Protest ein solches neues Miteinander, eine neue Sensibilität, gelebt werde, insge-

samt sehr ambivalent. Einerseits waren und sind alle inspiriert und fasziniert von

der Solidarität, die mit so wenig Mitteln möglich ist, andererseits aber auch im-

mer wieder schockiert vom Verhalten, insbesondere vom Sexismus Einzelner und

dem Unvermögen der Gruppe damit umzugehen. Mokre fasst mit Bezug auf das

populäre Adorno-Zitat »Es gibt kein richtiges Leben im falschen« (Adorno 1951: 19)

zusammen:

»[…S]o there was this kind of desire for another life. […] Of another possibility

which we never obviously could satisfy. […T]here is no right life in the wrong one

or something like that, but at the same time we didn’t really change the things

and we were not really able to deal with these contradictions« (I.MN 93.14-24).

Auch bei Nasimi sind Ambivalenzen vernehmbar. Einerseits erkennt sie Momente,

in denen gesellschaftliche Kategorien irrelevant oder zumindest irrelevanter wer-

den, andererseits schraubt sie ihre eigenen Erwartungen an Individuen aufgrund

der Einsicht in ihre gesellschaftliche Prägung herunter. Im folgenden Zitat wird ihr

eigenes Begehren danach, in einem Kollektiv zu sein, und ihr damit verknüpftes

strategisches Handeln deutlich:

»Also bei diese[r] Bewegung habe ich selbst das wirklich gesehen. Also die […]

Grenzen von Nationalität, Geschlecht usw. sieht man nicht mehr. Also, doch es

gibt sie, aber die[…] Menschen in dieser Gruppe haben ein gemeinsames Ziel und

das hat sie […] verbunden. […A]lso ich sehe die Revolution bei jeder Person […],

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 207

du kannst das merken, du kannst das genau merken. […] Bei mir persönlich zum

Beispiel […] gibt es Sachen, die mir immer sehr wichtig waren oder sind, aber hier

reduziere ichmanchmal auchmeine Erwartungen, damit […] diese Liebe unter der

Gruppe bleibt und […] das ist nicht sehr einfach, […] wie zum Beispiel Geschlech-

terblabla und so.« (I.DN 53.26-39)

Wie sich bereits zeigt, drehten sich viele Konflikte um Sexismus, worauf unten

noch genauer eingegangen wird. Auf die Frage, wie wir besser mit diesen Pro-

blemen umgehen können, antworteten einige Gesprächspartner*innen, dass wir

uns mehr Zeit nehmen und uns in Workshops gegenseitig bilden, Erfahrung und

Geschichte vermitteln müssten. Die Arbeit von WiE sowie des IWS basieren dar-

auf, einander zuzuhören und Raum für Austausch und Empowerment zu schaffen.

AuchNapuli Pauls Aktivismus besteht inzwischen zu einemgroßen Teil aus solchen

Workshops, in denen Aktivist*innen sich selbst und ihre Beziehungen im Aktivis-

mus reflektieren. Bei ihr wird deutlich, wie sehr gemeinsames Kämpfen bedeutet,

gemeinsam an sich zu arbeiten. In unserem Gespräch fällt dieser Satz viele Male,

zum Beispiel hier: »So for me I expect the best and I hope that they will come to

the sense- but we have to work towards, it will not come from somewhere« (I.P

50.2-4). Für Paul ist jede menschliche Begegnung Zweck an sich. Auch sie möchte

die Menschen erreichen, zu Bewusstsein bringen, hat jedoch als Ziel kein Gesell-

schaftsmodell vor Augen, sondern zunächst die Vorstellung eines neuen Bezugs

aufeinander.Marcuse schreibt in »Konterrevolution und Revolte«: »Im Rahmen der

objektiven Bedingungen hängen die Alternativen […] von der Intelligenz und dem

Willen, dem Bewußtsein und der Sensibilität der Menschen ab« (Marcuse 1972:

35) – ob als Selbstzweck oder als Mittel zum Zweck: es geht zunächst darum, sich

als Menschen anders zu begegnen. Uns selbst im Anderen sehen – so drückt Byansi

Byakuleka (in: Doppler 2017: 98) es aus9.

Das was bei Marcuse triebpsychologisch begründete Bedürfnisse sind, die in

Bewegungen gewecktwerden und an die Bewegungen anschließen sollten, benennt

Niki Kubaczek in Bezug auf Refugee- und Antira-Bewegungen als Begehren da-

nach, etwas Gemeinsames zu konstituieren:

»Die vielen Proteste gegen die nationalstaatlichen und europäischen Illegalisie-

rungspolitiken hätten sich nicht ereignen können, wäre da nicht das Begehren

gewesen, die radikal-unterschiedlichen Erfahrungen zu übersetzen, darauf zu be-

harren, gemeinsame Forderungen zu stellen, um ein – wie auch immer fragmen-

tarisches und unvollständiges – Gemeinsames zu konstituieren. Formen des Zu-

sammenseins und Formen des Dagegen-Seins.« (Kubaczek 2015: 53)

9 Siehe feministische Kritik daran im nächsten Abschnitt.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Widerständiges Wissen

In einem Artikel untersucht Serhat Karakayali anhand empirischer Daten die Rolle

von Emotionen für Freiwillige, die Refugees unterstützen.Demnach seien es vor al-

lem Unterstützer*innen untereinander, die durch das Engagement das Gefühl von

Familie und Teil eines Ganzen zu sein bekämen (Karakayali 2017). Ob dieses Gefühl

sich dann auch in solidarische Aktionen wie die Verhinderung einer Abschiebung

umsetzen lasse, sieht er eingeschränkt. Ein positives Beispiel bietet, was 2014/15 in

Osnabrück passierte, als ein Bündnis gegen Abschiebung aus Geflüchteten, auto-

nomen Aktivist*innen, Kirchenvertreter*innen, einzelnen Politiker*innen und in

der Flüchtlingshilfe Aktiven fast 40 Abschiebungen durch Blockaden verhinderte

(vgl. Doppler 2015). Beeindruckend ist die Aussage einer älteren Frau, die ihre Mo-

tivation wie folgt beschreibt: »Ich hab‹ einfach wenn ich hier bin das Gefühl das

Richtige zu tun. Und das ist ein gutes Gefühl, das man selten hat«10. Es kann al-

so gelingen, in Bewegung hervortretende Gefühle und Bedürfnisse in verändernde

Praxis zu überführen und somit auch Menschen, die sich zunächst unpolitisch Ak-

tionen anschließen oder dafür interessieren, Teil der Bewegung werden zu lassen.

Das geschieht jedoch nicht von allein,womit erneut auf die Rolle der Intellektuellen

verwiesen ist.

Kritisch zu sehen ist ein Fokus auf ›neue Beziehungen‹, wenn diese Bezugnah-

me oberflächlich bleibt und individuelles Wohlfühlen in der Bewegung zu einem

Selbstzweck wird, der auf diese Weise nur für die Weißen bzw. Citizens funktio-

niert. Sara Ahmed hat sich damit auseinandergesetzt, »how happiness or good

feeling is attributed to the white anti-racist subject (a subject that is proud about

its anti-racism)« (Ahmed 2008: 10). Das Schwarze Subjekt hingegen werde immer

als wütend und unkontrolliert dargestellt (vgl. Gutiérrez Rodríguez oben). Dieser

Gedanke ist auf den Kontext Refugee-Bewegung übertragbar. Der Stolz über den

praktizierten Antirassismus, das Freuen über Aktionen, über das Zusammenkom-

men, vielleicht noch die Party nach einer gelungenen Aktion, kann die materielle

Realität, die diesem Protest für Refugees zugrunde liegt, überdecken. Hier werden

nicht nur Rassismen reproduziert, sondern es führt auch dazu, dass Unterstüt-

zer*innen schnell wieder weg sind, wenn Probleme aufkommen.

Diese Kritik äußern Dosthossein und Nasimi wenn sie sagen, es sei wichtig,

dass Citizens sich ihrer rationalen Gründe für ihren Aktivismus, auch ihrer Unter-

stützung der Non-Citizen-Proteste klar würden. Genauso wie für Non-Citizens eben

nicht Sensibilität Motivation sei, so Dosthossein. Der Grund sich zusammenzu-

tun sei »common needs. […] This doesn’t come out from the Sensibilität or moral

to each other« (I.DN 45.49-46.1). Entsprechend gäbe es auch rationale Gründe den

Protest zu unterstützen. Ich bringe an, dass viele repressive Maßnahmen zunächst

10 Zitat aus der Sendung »HalloNiedersachsen«, NDR am 14.10.2014,Minute 1:20, online unter:

https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8 [5.4.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8
https://www.youtube.com/watch?v=8J0nNvMDxp8


6. »We took care like hell« 209

an Non-Citizens getestet würden, die dann später auch für (Teile der) Citizens an-

gewandt würden (I.DN 82.34-48), woraufhin Dosthossein sagt, ich sei bewusst im

Protest, während andere »not bewusst go there«, aber auch sie hätten letztlich die

gleichen (eigenen) Interessen (I.DN 83.7-10). Das gilt zumindest für geteilte gesell-

schaftliche Visionen.Während wir alle miteinander übereinstimmen, dass Gefühle

auch materiell (biochemisch, hormonell,…) sind und materielle Realitäten Grund-

lage sind, gibt es einen in dem Gespräch nicht aufgelösten Disput: Ich vertrete die

Position, das Sensibilität, Bedürfnisse nach menschlicher Begegnung etc. durch-

aus als Motivation dafür dienen können, Teil einer Bewegung zu sein und auch

daran angeknüpft werden müsse. Dosthossein hingegen möchte alle Begriffe die

mit Gefühlen zu tun haben aus der Diskussion verbannen, denn für ihn ist eine

solche Sprache Ideologie (I.DN 46.2; 84.12-19). Für Nasimi sind Begriffe, die Ge-

fühle ausdrücken, nicht zu verbannen sondern vielmehr ein Ansatzpunkt, um zu

schauen, welche Verhältnisse ihnen zugrunde liegen und die materiellen Verhält-

nisse dahingehend zu ändern, dass sie dem entsprechen, was als positive Gefühle

wahrgenommen wird, »dann findet man einen neuen Menschen […] mit besserer

Menschlichkeit« (I.DN 62.33-34). Bereits imMiteinander des Protests sieht sie, wie

eine solche positive Veränderung der Menschen beginne. Hier spricht sie konkret

über den Protestmarsch von München nach Nürnberg im Herbst 2016, der zum

Zeitpunkt des Gesprächs erst wenige Tage zurückliegt:

»[D]eswegen sage ich, ich sehe eine Revolution in jeder Person bei diesem Kampf

im Vergleich […] mit der erstenWoche. Im Vergleich mit der zweitenWoche. Und

durch […den] Protestmarsch hast du gesehen, dass dieMenschen ganz anders wa-

ren […], weil sie in dieser Bewegung […] diese Bedürfnisse […] entdeckt haben.«

(I.DN 58.18-28)

Gibt es zur These eines Bruchs mit dem Bestehenden, zur Negation und zur Äu-

ßerung von Ekelhaftigkeit und Falschheit große Übereinstimmung, zeigt sich in

der Frage des Hervorbringens und Artikulierens neuer Bedürfnisse weit mehr Un-

klarheit und Unsicherheit – sowohl bei Marcuse als auch bei meinen Gesprächs-

partner*innen und mir. Zum einen ist die eher avantgardistische Position, dass

Intellektuellen die Rolle zukomme, neue Bedürfnisse zu artikulieren, sowohl bei

Marcuse herauslesbar als auch bei H. Numan und Ulu ganz konkrete Strategie.

Dosthossein hingegen lehnt einen Bezug auf Sensibilität ab, da sonst die Kritik

und Utopie für ihn nicht materialistisch bleibt. Bei Paul und Nasimi – auffällig ist,

dass hier jeweils Frauen sprechen – steht zwar ebenfalls die Veränderung der Mit-

menschen bzw. Mitkämpfenden im Fokus, aber bei ihnen erscheint der Kontakt

nicht als so funktionell wie bei H. Numan und Ulu. Insbesondere an Pauls Arbeit

wird meiner Meinung nach deutlich, dass es viel starken Willens bedarf und harte

Arbeit ist, Gemeinsamkeit herzustellen. Sie ist weder einfach so vorhanden noch

durch rationale Argumentewie den Verweis auf die gemeinsame Lohnabhängigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Widerständiges Wissen

zu wecken. Eine Bewegung zu werden ist Beziehungsarbeit und politische Arbeit

und damit Arbeit (vgl. Arbeitsbegriff im vorherigen Kapitel).

Wo findet diese Arbeit statt?Wo findet das Teilen von Gefühlen und das Entste-

hen neuer Beziehungen statt? Im Sprechen über konkrete Praxen in der Bewegung

und in der Diskussion der Ambivalenz, diemit derThese einer neuen Sensibilität in

Bewegungen verbunden ist, traten in den Gesprächen ganz konkrete Orte hervor.

Denn was die Refugee-Bewegung auch ausmacht, ist das Einnehmen von Räumen,

und insbesondere der Berliner Oranienplatz wurde zu einem Symbol der ganzen

Bewegung. In diesem Kontext möchte ich einen weiteren Begriff einführen: den

der Utopie.

Orte des Teilens: Der Oranienplatz als Utopie?

Die Soziologin Ruth Levitas definiert die Funktion utopischen Denkens inThe Con-

cept of Utopia als »desire for a better way of being« (Levitas 1990: 198). Ein solches

Begehren nach »Formen des Zusammenseins und Formen des Dagegen-Seins«,

um an Kubaczek (s. oben) anzuknüpfen, manifestierte sich in der Praxis vor allem

an bestimmten Orten, die einen besonderen, teils symbolischen, Stellenwert für

die Begegnung von Menschen alsMenschen in der Refugee-Bewegung erlangten –

allen voran der Berliner Oranienplatz. Ulu bringt dabei den Begriff »Utopie« ins

Spiel:

»Der O-Platz wurde auch […] ein Vorbild […v]ergleichbar mit Rojava. […] eine uto-

piaähnliche Situation […] – also wie eine Insel. […] Ja, man kann auch sagen, dass

[…] diese Utopie, in Anführungsstrichen, die wir erschaffen haben natürlich auch

irgendwo das Leben der Geflüchteten, die darin Teil waren, schöner gemacht hat,

also dadurch, dass die Isolation gebrochen wurde, aus den Lagern, und Leute sich

neue Netzwerke, neue Menschen erschlossen haben und [sich] dann ganz andere

Lebensbahnen daraus erschlossen haben.« (I.UÜ 15.6-44)

Einen Ort als utopisch zu bezeichnen ist ein Oxymoron, benennt U-Topie doch

wörtlich einen Nicht-Ort. Schon bei Thomas Morus, der das Wort 1516 als Namen

einer fiktiven Insel erfand, wird aber deutlich, dass durchaus konkrete Möglich-

keiten gemeint sind, wenn er ausführt, »daß es im Staate der Utopier sehr vieles

gibt, was ich in unseren Staaten eher wünschen möchte als erhoffen kann« (Morus

1516: 110). Das Utopische ist wünschbar, aber Morus ist vorsichtig genug um dessen

Verwirklichung skeptisch zu sehen. Gerade in dieser Hinsicht ist der Begriff Uto-

pie auf mehreren Ebenen passend für den Kontext der Refugee-Bewegung. Orte

wie der Oranienplatz sind staatlicherseits nicht gewollt, da sie aufzeigen, dass die

staatliche Ordnung nicht funktioniert und imProtest Alternativen gesucht werden.

Zwar sind sie für das Individuum nicht als permanente Lebensorte gedacht, aber,

wie Ulu beschreibt, haben sich für viele Menschen neue Lebensbahnen aus den

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 211

Erfahrungen am Oranienplatz erschlossen11. Darin erinnert die Praxis der Platz-

besetzung z.B. an Siedlungssozialisten wie Charles Fourier, dem von Karl Marx

und Friedrich Engels das Etikett des »utopischen Sozialisten« angeheftet wurde.

Aus seinen negativen Erfahrungen mit dem Ausgang der französischen Revolution

folgerte Fourier, dass soziale Alternativen nicht als gesamtgesellschaftliche Umwäl-

zungen gedacht werden können, sehr wohl aber als örtlich begrenzte Experimente.

Im Anschluss an Marx hat sich der Utopiebegriff zur Bezeichnung von Zukunfts-

gesellschaften ausgeweitet, nicht zuletzt durch Ernst Bloch und Herbert Marcuse.

Doch auch Marcuse bezog sich gerne auf Fourier (s.o.) und die Strategie der »uto-

pischen Orte«, die Michel Foucault Heterotopien nennt, wurde zur Praxis sozialer

Bewegungen (vgl. Neupert-Doppler 2015)12, weshalb ein Anknüpfen an den Begriff

Utopie auch für konkrete Orte durchaus passend ist.

Sowohl mit Blick auf Roman- als auch auf Siedlungsutopien darf die enge Ver-

knüpfung von utopischem Denken und Kolonialismus nicht ausgeblendet werden,

wie Lyman Tower Sargent in seiner Utopie-Einführung zusammenfasst:

»Colonies are important to utopianism in that they represented utopian dreams

themselves, but also because collectively more literary utopias have been written

and more intentional communities have been established in colonies than in the

countries fromwhich they originated. All colonies had impacts on the indigenous

populations, and the interpretation of those impacts have varied both over time

and depending on who was doing the interpreting.« (Sargent 2010: 50)

Anders als Fourier, der seine utopischen Experimente in Frankreich durchführen

wollte, gründete beispielsweise der Frühsozialist Robert Owen 1825 seine utopisch-

genossenschaftliche Kolonie New Harmony in den Vereinigten Staaten. In der Vor-

stellung ganz weit weg etwas ganz Anderes, Neues zu errichten, spielen die dort

lebenden Menschen zunächst selten eine Rolle oder haben sich vielmehr dem neu-

en Modell anzupassen oder wegzugehen. Karl Hardy, der selbst in seinem kritisch-

dekolonialen Text »Unsettling Hope: Contemporary indigenous Politics, Settler-

Colonialism, and Utopianism« (Hardy 2012) leider keinen Bezug auf praktische

Siedlungsutopien, sondern nur auf Morus nimmt, schlägt in Anlehnung an Le-

vitas einen Zweischritt von Utopie als Methode vor. Der Status Quo soll infrage

gestellt werden, um dann nach konkreten Utopien Ausschau zu halten – im Kon-

text einer ehemaligen Siedlungskolonie gilt es dabei vor allem auf Utopien Indi-

11 Eine Kritik daran, dass sich nur für einige Refugees neue Lebensbahnen erschlossen haben,

wurde im Kapitel zu Intellektuellen geübt. Sie können schnell Kontakte und Freundschaf-

ten in dem politischen Umfeld schließen. Viele andere Refugees mussten früher oder später

zurück in die Lager.

12 Das Kapitel zu Foucault in Neupert-Dopplers Utopie-Einführung ist verfasst von SimonDäm-

gen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Widerständiges Wissen

gener zu schauen (ebd.: 128-129)13. Eine Siedlung basierend auf den Strukturen

kolonialer Ausbeutung zu gründen ist nicht transformativ-utopisch sondern sys-

temstützend. Mit der Funktion der Infragestellung, also Kritik oder gar Negation,

sowie dem Ausdruck der »konkreten Utopien«, landet Hardy in seiner Kritik der

kolonialromantischen Roman- und Siedlungsutopien letztlich auch bei einem sehr

bewegungspraktischen Utopiebegriff, was uns zurück zu Marcuse führt.

Bei Marcuse ist der Begriff Utopie zentrales Element seines Spätwerkes, wobei

er sich ebenfalls an Ernst Blochs »konkreter Utopie« orientiert. Damit sind Utopien

für Marcuse nicht räumlich und zeitlich ferne Ideale, sondern reale Möglichkeiten

im Hier und Jetzt geworden. Da »die technischen und intellektuellen Kräfte für die

Umwälzung technisch vorhanden sind […] können wir heute in der Tat von einem

Ende der Utopie reden« (Marcuse 1980a: 12). Das Ende der Utopie ist gekommen,

da ehemals utopische Vorstellungen heute umsetzbar seien.

Dosthossein lehnt den Begriff der Utopie ab, bezeichnet ihn, wie Gefühl, als

nicht-materialistisch. Die sozialistische oder kommunistische Gesellschaft werde

durch Revolution herbeigeführt und sei immer möglich (gewesen) (I.DN 88.8-42).

Ein Argument, dasMarx als unmaterialistisch verworfen hätte, dem aber beispiels-

weisemit dem libertären Sozialisten undUtopietheoretiker Gustav Landauer zuge-

stimmt werden kann, ohne von dem Begriff Utopie Abstand zu nehmen. Landauer

legte großen Wert auf das praktische Tun und Ausprobieren und betonte, dass So-

zialismus

»seiner Möglichkeit nach gar nicht von irgendeiner Form der Technik und der Be-

dürfnisbefriedigung ab[hängt]. Sozialismus ist zu allen Zeiten möglich, wenn ei-

ne genügende Anzahl von Menschen ihn will. Nur wird er je nach dem Stand der

Technik und je nach der verfügbaren Technik, das heißt nach der Zahl der Men-

schen, die ihn beginnen […] anders aussehen.« (Landauer 1911: 61)

Auch eine Transformation der Arbeit in Spiel im Sinne Friedrich Schillers oder

Fouriers hängt nicht prinzipiell mit technischer Entwicklung zusammen. Zudem

ist Technik, wie wir mit Marcuse gesehen haben, mit Herrschaft verbunden, also

nicht neutral. Allerdings böte technischer Fortschritt, eingesetzt für das Wohl der

Menschheit, durchaus Potenzial, um die notwendige Arbeitszeit radikal gering zu

halten.

Wie oben bereits hervorgehoben, ist für Marcuse jedoch ebenso das kritisch-

utopische Bewusstsein, die Ablehnung des Bestehenden auf theoretischer ebenso

13 Ob wiederum Vorstellungen von einem »anderen« oder »besseren« Leben in indigenen Tra-

ditionen überhaupt als Utopien bezeichnet werden können, ist eine andere Diskussion, geht

es oftmals doch eher um eine Rückbesinnung und Bewahrung vorkolonialer Lebensweisen

undNaturverhältnisse undnicht umdieVorstellung einesNoch-nicht. Eher einesNicht-mehr

oder in Überresten Vorhandenen.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 213

wie körperlicher Ebene, auf dessen Grundlage Neues erwachsen kann, zentral und

nicht nur die technischeMachbarkeit (vgl. Neupert-Doppler 2015: 95-109). Der Ora-

nienplatz war sicher kein utopischer Ort in dem Sinne, dass hier gesellschaftliche

Potenziale ausgeschöpft werden konnten, im Gegensatz war er ein höchst prekä-

res und auch gewaltvolles Experiment. Ein Protestcamp oder ein Marsch ist für

das Ausprobieren neuer Beziehungen ein sehr widersprüchlicher Ort, da die äu-

ßeren Bedingungen alles andere als utopisch sind, aber das Treffen auf Menschen,

die mit einem kämpfen, ist eine unglaubliche Bereicherung jenseits materieller

Bedingungen (siehe auch Hall, Lounasmaa und Squire 2019 zum »Jungle von Ca-

lais«). Selbst unter widrigsten Lebensbedingungen und schlechten Perspektiven,

was die Bedrohung von außen anbelangt, ist es ein grundlegender Unterschied, ob

ein Mensch sich an einem Ort befindet, den sie*er sich selbst angeeignet hat und

kollektiv mitgestalten kann, oder ob Strukturen aufgezwungen werden. Moham-

mad Numan beschreibt in einem Gespräch mit Bue Rübner Hansen den grundle-

genden Unterschied zwischen einem selbstorganisierten Protestcamp und einem

Camp, in dem Refugees zu leben gezwungen sind:

»Hier im Camp habe ich, um Mitternacht oder am Morgen, immer wieder eine

Menge Leute gesehen, die Spaß miteinander hatten und ein schönes Lächeln im

Gesicht trugen. Nichts davon habe ich jemals in Traiskirchen gesehen. Das ist der

Unterschied zwischen einemeigenen Lager und einemRegierungslager.« (Numan

in: Rübner Hansen 2013)

Auch war das Nein-Sagen-Können, welches Napuli Paul bereits oben als zentrales

Moment beschreibt, für sie und viele andere Aktivist*innen direkt verknüpft mit

dem selbstgeschaffenen Ort: »Meine Freund*innen sagten also ›Nein, wir akzep-

tieren das Lager nicht, wir gehen‹. Gemeinsam haben wir die Lagerpflicht gebro-

chen und kamen 2012 zum Oranienplatz, Berlin-Kreuzberg« (Paul zit.n. Doppler

2017: 95). Diese Negation des Lebens im Lager wäre für viele Menschen ohne die

Alternative im Protest auch ganz praktisch »wohnen« zu können nicht möglich ge-

wesen. Das Lager radikal abzulehnen und dennoch dort zu (über-)leben ist schwer

denkbar. Auf das Überwinden der Angst, die im vorherigen Kapitel als zentrales

Moment der Verhinderung von Organisierung diskutiert wurde, geht auch Erez14

in der gleichen Diskussion ein: »Als die Leute zum Oranienplatz kamen, haben sie

andere Dinge gefunden, ganz Anderes, womit sie sich verbunden fühlten. Und sie

haben ihre Angst verloren« (Erez in: ebd.: 98).

Dass diese Protestorte irgendwie »ganz anders« sind wird an verschiedensten

Stellen formuliert: »Oranienplatz was not the starting point but […there we] did in

a different way of being there« (I.P 8.42) sagt Napuli Paul. Monika Mokre und Mo-

hammad Numan erlebten starke Verbundenheitsgefühle mit demOrt des Protests,

14 Auf eigenen Wunsch wird hier nur der Vorname genannt.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Widerständiges Wissen

ein Kloster in dem einige der streikenden Refugees in Wien 2013 lebten. Mokre

beschreibt das Kloster als »a bit like a village. And I really felt like going home«

(I.MN 92.19-20) und Numan stimmt zu: »[I]t was a home of a lot of friends« (I.MN

92.36). Und wieder Mokre: »I met the people and I felt like […] this summer we

lived together. We lived together in this shitty monastery« (I.MN 92.38-40). Eine

sehr ähnliche Formulierung benutzt Natasha King, die in ihrem Buch No Borders

Solidaritätsbewegungen in Athen und Calais diskutiert: »This thing I’m part of,

this movement, for want of a better world, feels fierce and loving. It feels like an

intensity of living. It’s a better way of being that doesn’t so much point out what’s

wrong with the system (although a lot of that happens too), but is other to it« (King

2016: 7). Sie sieht diese Community als einen Vorgriff auf Zukünftiges (ebd.: 111f.).

Auf der Ebene des Bewusstseins zeigt sich gerade hier eine utopische Qualität: Die

Vorstellung des Möglichen stellt nicht nur das Bestehende kritisch in Frage, son-

dern öffnet das Denken für andere Beziehungen, auch wenn diese zunächst nur

Vor-Schein des Anderen sind (vgl. auch Holloway 2002: 239 oder Park 2006: 89).

Die Erfahrung von utopischer Gemeinschaft wird meiner Wahrnehmung

nach zwar nach außen idealisiert und bspw. auch von Ulu romantisiert, nach

innen jedoch finden sehr kritische Auseinandersetzungen statt. So erzählen alle

Gesprächspartner*innen von massiven Konflikten, die selbstverständlich bei so

engem Zusammenleben in einem Protestcamp oder bei einem Protestmarsch

entstehen. Hinzu kommt die Traumatisierung vieler Geflüchteter. Nadiye Ünsal

reflektiert in einem Artikel intersektionale Machtstrukturen aus ihrer Erfahrung in

der Berliner Bewegung. Dem Ziel eine »Community without borders« (Ünsal 2015:

7) zu werden, stünden unzählbare Hindernisse von außen und innen entgegen.

Problem sei etwa, dass der immer wieder vorkommende Sexismus von vielen

Männern in der Bewegung mitgetragen werde. Hinzu käme, dass manche weiße

Männer bei Sexismus durch Schwarze Männer nichts sagen würden, da sie Angst

hätten, sonst als Rassisten dargestellt zu werden (ebd.: 9). Auch dieses Verhalten

kann mit Marcuse als repressive Toleranz gefasst werden.

Dass die Situationen nicht immer friedlich zu lösen waren und auch mit dem

teilweise massiven Sexismus nicht angemessen umgegangen werden konnte, nah-

men wiederum andere Teile der deutschen Linken nicht nur als Anlass, nicht so-

lidarisch zu sein, sondern stellten sich gar gegen die Proteste15. Auch wenn die

Analyse der Situation als relativ aussichtslos in Bezug auf die Erfüllung der For-

derungen richtig war, wird hier völlig vernachlässigt, dass es für viele der Orani-

enplatzbesetzer*innen schlicht und ergreifend keine annehmbare Alternative gab.

15 So erschien etwa in der Zeitschrift Bahamas ein Artikel, der die freiwillige Räumung des Ora-

nienplatzes forderte, auchdadie Strategie der Besetzung ja offensichtlich gescheitert sei und

ein freiwilliger Rückzug für alle Beteiligten sinnvoller sei als bis zu einer zwangsweisen Räu-

mung weiter zu kämpfen (Bahamas Redaktion 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 215

Aus der Perspektive der reinen Kritik soll es genügen das Schlechte als Schlech-

tes zu benennen, aber mangels Alternativen dabei stehen zu bleiben genügt nicht.

Für eine Bewegung wie die Refugee-Bewegung, die aktuelle Politik durchaus mit

utopischen Perspektiven verbindet, ist reine Kritik nicht möglich.

Politisch gesehen ist zudem, wie Marcuse ausführt, Defätismus auch keine

Strategie. Er warnte 1967 auf dem großen Londoner Kongress zur »Dialektik der

Befreiung«, dass wir uns zwar keinen Illusionen hingeben dürften, »[s]chlimmer

wäre es aber noch, wir würden dem Defätismus verfallen, der überall wahrzuneh-

men ist« (Marcuse 1969a: 101). Utopie ohne Illusionen mag paradox klingen, aber

genau das gilt es zu versuchen. Ulus Satz, dass es keine revolutionäre Situation sei,

aber er »[…] will, dass es so ist« (I.UÜ 14.31-32), könnte auch Marcuse an einigen

Stellen in den Mund gelegt werden, wenn er auf die Herausbildung neuer Bezie-

hungen in den Bewegungen setzt, die gesellschaftliche Impulse geben könnten.

Am Beispiel Geschlechterverhältnisse diskutiere ich im Folgenden einige Pro-

blematiken des Fokussierens auf ›positive‹ Qualitäten und Eigenschaften, mit dem

ein utopischer Anspruch erhoben wird, der aber in der Bewegungspraxis kaum

eingeholt werden kann. DasThema Geschlechterverhältnisse nimmt in diesem Ka-

pitel aufgrund mehrerer Zugänge viel Raum ein: Erstens wurde Marcuses Aufsatz

»Marxismus und Feminismus« auch von der Frauenbefreiungsbewegung sehr kon-

trovers rezipiert, zweitens wurde in zahlreichen Gesprächen Sexismus in der Be-

wegung zu einem großen Themenfeld, drittens gehören die Themen Weiblichkeit

und Sensibilität zusammen,wie sich aus der immer noch dominanten gesellschaft-

lich determinierten Rolle von Frauen* ergibt, viertens gilt es auch hinsichtlich der

Zugänge in dieser Arbeit näher auf feministische Kritiken und Epistemologien zu

schauen.

6.2 Neue Beziehungen: Geschlechterverhältnisse,
Weiblichkeit und die Frauenbewegungen

Bei der Refugee-Konferenz Ende Februar 2016 im Hamburger Kampnagel-Theater

besetzten geflüchtete Frauen* und Unterstützerinnen die Bühne (s. bspw. Schip-

kowski 2016), um zum einen generell die Dominanz vonMännern in der Bewegung

zu thematisieren und zum anderen die konkreten Bedingungen auf der Konfe-

renz zu kritisieren. Hier hatten Unterstützer*innen denWomen* Space, also einen

Raum nur für Frauen*, extra abseits liegend platziert, um eine Schutzatmosphä-

re zu schaffen. Viele Aktivistinnen, etwa von WiE und dem IWS, hingegen fühlten

sich in einen separatenOrt weggeschoben. Zudemwar die Ausstattung imWomen*

Space nicht für Workshops geeignet. Darauf zogen ca. 60 Frauen* zum Hauptver-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Widerständiges Wissen

anstaltungssaal und nahmen die Bühne ein. Dabei skandierten sie »Women* Space

is everywhere«16. Nadiye Ünsal resümiert etwa einen Monat danach im Gespräch:

»Es war toll, toll, toll. Und es war auch sehr interessant, denn es war eine dezen-

trale Dynamik. Denn als die Frauen in demWomen* Space entschieden haben zu

protestieren, war ich draußen mit anderen Frauen und wir dachten, wir müssen

protestieren und wir sind zum Frauen*-Space gegangen und da kamen die schon

raus.« (I.UÜ 36.38-41)

Auch vielen anderen Menschen blieb von der Konferenz in Hamburg vor allem die-

ser Moment im Gedächtnis. So zeigt sich Bino Byansi Byakuleka »impressed when

the women during the Refugee conference […] came out and said: ›No. We need

space‹« (I.AB 49.18-19). Rex Osa nimmt erstmals eine starke Präsenz von Frauen*

in den Refugee-Kämpfen wahr: »I think the dynamics are changing now. […] Wo-

men are speaking out now« (I.O 26.9-13). Genauso wenig wie die Kämpfe von Refu-

gees ab 2012 eine Neuheit waren, ist es etwas Neues, dass geflüchtete Frauen sich

organisieren. Doch in der Wahrnehmung der Kämpfe geflüchteter Frauen* durch

andere Teile der Bewegung hat sich seit der Hamburger Konferenz etwas getan.

Es bedarf oftmals spektakulärer Aktionen, kraftvoller Äußerungen von Wut

oder Enttäuschung durch Frauen, um wahrgenommen zu werden – darin sind

sich verschiedene soziale Bewegungen ähnlich und eine Parallele kann auch zu

den Protesten, denenMarcuse sich widmete, gezogenwerden. InDeutschlandwie-

sen um 1968 Frauen aus dem SDS auf den Widerspruch zwischen revolutionärer

Theorie und tatsächlich repressiven Geschlechterverhältnissen hin. Beispielswei-

se kritisiert das Flugblatt »Wir sind neidisch und wir sind traurig gewesen« des

Aktionsrates der Frauen, wie schwer es für Frauen ist, mit den SDS-Männern auf

Theorieebene mitzuhalten während sie die ganze Reproduktionsarbeit leisteten.

Wie der Titel bereits andeutet, war in der Neuen Frauenbewegung die Themati-

sierung von Gefühlen neben dem Aufzeigen von Widersprüchen von vorne herein

Methode (Dackweiler 2013: 95). Nachdem ihre Einwände bei mehreren Treffen und

Konferenzen wie gewohnt ignoriert wurden, folgte auf der 23. SDS-Delegierten-

Konferenz im September 1968 in Frankfurt der berühmte Tomatenwurf auf einen

SDS-Genossen (Hochgeschurz 1998: 156-157). Genauso wenig wie den SDS-Frauen,

ging es den Frauen im Kontext der Refugee-Bewegung darum, die Kämpfe gene-

rell zu diskreditieren, vielmehr äußerten sie eine notwendige Kritik und (zumeist

ignorierte) Vorschläge, auf deren Basis eine weitere Zusammenarbeit überhaupt

denkbar wäre.

Die sogenannte zweite Frauenbewegung formierte sich in Nordamerika und

Westeuropa im Kontext von und in solidarischer Kritik mit anderen Befrei-

16 Eigene Erinnerungen – ich war gerade zufällig beim Women* Space als die Aktion begann

und folgte der Gruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 217

ungsbewegungen der Zeit, der Bürgerrechtsbewegung, der Studentenbewegung

und den Solidaritätsbewegungen mit den dekolonialen Kämpfen. In dem US-

amerikanischen Women’s Liberation Movement, aber auch in Teilen der deutschen

Frauenbewegung wurden zudem Bezüge und Vergleiche zwischen weiblicher

und kolonialer Ausbeutung gezogen und versucht, eine kollektive Frauenidentität

gegenüber einem patriarchal-kolonialen Unterdrückungsverhältnis in Stellung zu

bringen. Jedoch gab es weder im US-amerikanischen noch deutschen Kontext eine

wirkliche Analyse verschiedener Unterdrückungsverhältnisse durch weiße Femi-

nistinnen, vielmehr verallgemeinerten sie ausgehend von ihrer eigenen Erfahrung

als oftmals gebildete Mittelschichtsangehörige. bell hooks beschreibt für die USA

eine »one-dimensional perspective on women’s reality« (hooks 2000: 133), die

class und race ausblendete. Schwarze Frauen waren zwar vorgeblich willkommen,

jedoch sollten sie sich dem weißen Feminismus anschließen oder dem Bild der

Anderen entsprechen (vgl. Minh-ha 1989), ihre tatsächlichen Lebenserfahrungen

zählten nicht. Dominierende feministischeTheorie verblieb somit in der »ideology

of liberal individualism« (hooks 2000: 138).

Und in diesem Kontext richtet Marcuse, der inzwischen berühmt gewordene

Professor, seinen Blick in den 1970er Jahren auf die Frauenbewegung. 1974 hält

er seinen Vortrag »Marxismus und Feminismus« am Center for Research on Women

der Stanford University, um mit der Frauenbewegung ins Gespräch zu kommen.

Im Vorwort zur englischsprachigen Originalversion schreibt er, dass er den Vor-

trag aufgrund der Diskussion und Kritiken oftmals überarbeitet und angepasst,

also im Dialog weitergeführt habe. Zudem merkt er an, dass es in dem akademi-

schen Jahr der einzige Vortrag gewesen sei, den er angenommen habe, denn die

Frauenbewegung sei die »derzeit […] vielleicht wichtigste und potentiell radikalste

politische Bewegung« (Marcuse 1975a: 131). Nicht verschwiegen werden soll, dass

hierfür seine zweite und dritte Frau einen großen Einfluss hatten. 1973 starb seine

zweite Frau Inge Neumann Marcuse, was auch der Grund für seinen zeitweiligen

Rückzug war, und er heiratete 1976 Ricky Sherover. Laut Barry Kātz sei es Neumann

Marcuse gewesen, die ihn generell angetrieben habe, mehr mit den Bewegungen

in Kontakt zu gehen (Kātz 1982: 210). Und Sherover war ebenfalls nicht nur Theo-

retikerin, sondern auch feministische und antirassistische Aktivistin. Unter dem

Titel »Unlearning Racism« entwickelte sie Workshops zur Auseinandersetzung mit

der eigenen Geschichte, die Menschen dahin bringen sollte, ihren eigenen Hinter-

grund für antirassistische, solidarische Aktion einzubringen17. Kātz beschreibt den

großen Einfluss Ricky Sherover-Marcuses:

17 Siehe: https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm [9.3.2020]. Leider ist die von

Harold Marcuse auf Marcuse.org verlinkte Homepage UnlearningRacism.org, die Informa-

tionen über und Materialien von Ricky Sherover Marcuse sammelt, nicht mehr verfügbar.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm
https://www.marcuse.org/herbert/people/ricky/ricky.htm


218 Widerständiges Wissen

»She became his research assistant in 1965, from which time she read and dis-

cussed with him all of his writing, and they were married in summer 1976. In par-

ticular, the new emphasis on the personal dimension of social liberation which

began to show up in Marcuse’s last statements, and his concern with the concrete

political conditions of the women’s movement, reflect his contact with a younger

and more immediately engaged generation.« (Ebd.: 211)

Sherover-Marcuse als feministische, antirassistische Aktivistin und zugleich Theo-

retikerin und Mitarbeiterin Marcuses nahm sicherlich die Funktion einer Überset-

zerin zwischen Bewegung und Theorie ein. Marcuse versuchte dann in »Marxis-

mus und Feminismus« auf den Punkt zu bringen, wie er die Frauenbewegung ein-

schätzte. Epistemologisch hatte er selbstverständlich eine beschränkte Perspektive

(vgl. situierte Objektivität in der Methodologie). Aber wie anhand zahlreicher Dis-

kussionen um den Vortrag deutlich wird, hatte er mit seinem Beitrag gar nicht den

Anspruch,mehr zu leisten, als eine Einschätzung in Bezug auf das gesellschaftskri-

tische Potenzial der Bewegung abzugeben. Er spricht daher zum einen über sozial

determinierte »feminine Qualitäten«, in denen er ein emanzipatorisches Potenzi-

al erkennt, zum anderen über die Forderungen der Frauenbewegung, die auf eine

gesellschaftliche Transformation zielen und somit erst die Verwirklichung dieser

Qualitäten für alle Menschen ermöglichen würden. Noch weit mehr als in der Stu-

dierendenbewegung sieht Marcuse hier Elemente einer utopischen Anthropologie.

Aus drei Gründen möchte ich hier detaillierter einsteigen. Erstens lässt sich

Marcuses These der Sensibilität, die teilweise schwammig bleibt, am Beispiel

»weibliche Qualitäten« konkretisieren. Zweitens gibt es in Bezug auf diesen

Vortrag die breiteste feministische Rezeption und Diskussion Marcuses. Hier

zeigen sich viele Missverständnisse von Marcuses Theorie, aber auch einige sehr

berechtigte Kritiken. Ich erachte es für sehr wichtig, der feministischen Ausein-

andersetzung mit Marcuse viel Raum zu geben. Der erste Abschnitt fokussiert

daher auf Marcuses Konzeption sowie ebenjene Diskussionen. Drittens lässt sich

anhand dieses Textes und seiner Rezeption sowie dem Versuch einer Übertragung

konkretisieren, was bereits als problematische Elemente an Marcuses Zugang

zu Bewegungen herausgearbeitet wurde. Darum wird es, mit Bezug auf die

Refugee-Bewegung, im zweiten Abschnitt gehen.

»Feminine Qualitäten«

Grundlage für Marcuses Überlegungen in »Marxismus und Feminismus« ist die

in TuG entfaltete Utopie einer möglichen Triebbefriedigung ohne Unterdrückung.

Sein Argumentationsstrang lässt sich in diesem zusammengeschnittenen Zitat

nachvollziehen:

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 219

»Die dem kapitalistischen Realitätsprinzip eigentümlichen Werte sind das Leis-

tungsprinzip, die Herrschaft funktionaler Rationalität, die die Emotionen unter-

drückt, eine doppelte Moral, die ›Arbeitsethik‹, die für die große Mehrheit der

Bevölkerung Verurteilung zu entfremdeter und entwürdigender Arbeit bedeutet;

und derWille zurMacht, die Zurschaustellung von ›Stärke‹, Virilität. […] Der Sozia-

lismus als eine qualitativ andere Gesellschaft muß die Antithese, die bestimmte

Negation der aggressiven und repressiven Bedürfnisse und Werte des Kapitalis-

mus als einer vomMann beherrschten Kultur verkörpern. […] Als Antithese zu den

herrschendenmaskulinen formuliert, wären solche femininen Qualitäten: Rezep-

tivität, Sensitivität, Gewaltlosigkeit, Zärtlichkeit usw. DieseQualitäten erscheinen

in der Tat als der Herrschaft und Ausbeutung entgegengesetzt. Auf der primären

psychologischen Ebene rechnet man sie gewöhnlich dem Bereich des Eros zu; sie

stehen für die Kraft der Lebenstriebe, gegen den Todestrieb und gegen die De-

struktion.« (Marcuse 1975a: 133-135)

Marcuse sieht diese »femininen Qualitäten« nicht biologistisch, sondern als durch

Jahrtausende von Sozialisationsgeschichte determiniert. Das Ziel ist eine Gesell-

schaft, »in der die bestehende Dichotomie Mann-Frau in den neuen sozialen und

personellen Beziehungen überwunden ist« (ebd.: 133) – Frau und Mann werden

als soziale Kategorien also hinfällig. Entsprechend sind die hier als weiblich for-

mulierten Qualitäten vor allem als Antithese zu lesen, die zwar in der heutigen

Gesellschaft weiblich konnotiert und zur zweiten Natur geworden, aber nicht an

sich an ein biologisches Geschlecht gebunden sind. Er benutzt zudem selbst die

relativierende Formulierung »eher der Frau als dem Mann zugeschrieben« (ebd.:

134). Auch in Reaktion auf Kritik formuliert er 1975:

»Der Ausdruck [›weiblicher Sozialismus‹] ist, denke ich, irreführend. Denn es geht

ja bei einer solchen gesellschaftlichen Umwälzung, das heißt im Falle der Ab-

schaffung der Männerherrschaft, gerade darum, die Zuweisung spezifisch weibli-

cher (femininer) Eigenschaften an die Frau als Frau zu negieren, das heißt, diese

Qualitäten in allen gesellschaftlichen Sektoren, in der Arbeitwie in der Freizeit zur

Entfaltung zu bringen. Dann wäre die Befreiung der Frauen auch die desMannes –

für beide eine Notwendigkeit.« (Marcuse 1975b: 170)

Zu Beginn von Abschnitt 6.1. habe ich Marcuse zitiert, wie er von »wahrer Natur«

spricht. Ich lese den Ausdruck dabei normativ18, also nicht als etwas ursprüngli-

18 Von einer »wahren Natur« des Menschen zu sprechen ist sehr problematisch, da diese, wie

Marcuse ja selbst herausarbeitet, immer gesellschaftlich bestimmt ist. Es bleibt meiner Mei-

nung nach offen, ob er solche Aussagen strategisch tätigt, um ein positives Menschenbild

und somit Hoffnung zu verbreiten oder ob er wirklich davon überzeugt ist, dass es eine »gu-

te«, »wahre« Natur gibt. Es kann auch so zu verstehen sein, dass nur das Gute wahr ist, womit

seineAussagenormativwäre. In denDiskussionen greifenUlu undDosthossein dieseAnnah-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Widerständiges Wissen

ches oder biologisches. »Wahr«, im Sinne einer Eignung für die befreite Mensch-

heit wären somit auch die weiblichen Qualitäten – oder zumindest »wahrer« als

die männlichen.

In der Affirmation der Lösung weiblicher Eigenschaften von biologischem Ge-

schlecht ist Marcuses Utopie eine, wie Barbara Umrath in Geschlecht, Familie, Sexua-

lität. Die Entwicklung der KritischenTheorie aus der Perspektive sozialwissenschaftlicher Ge-

schlechterforschung es ausdrückt, »Vision einer androgynen Individualität und Ge-

sellschaft« (Umrath 2019: 134). Damit ist er einerseits für die frühen 1970er Jah-

re sehr weit, andererseits reproduziert er dennoch ein binäres Geschlechtssys-

tem, auch wenn die damit verbundenen männlichen oder weiblichen Eigenschaf-

ten zweite und nicht erste Natur sind. Umrath kritisiert, dass er andererseits in der

Differenzkategorie Geschlecht, in der hegemonialen zweigeschlechtlichen Norm,

verbleibe und Geschlecht als die Differenzkategorie per se verfestige (vgl. ebd.: 138-

139). Hier findet sich wieder die problematische Reproduktion des bzw. der An-

deren, die sich bereits in der Diskussion um »Marginalität« und »Randgruppen«

zeigte.

Und genau wie im Blick auf die Anderen des weißen, integrierten Subjekts ist

Marcuses Beschäftigung mit »weiblichen Qualitäten« und Feminismus eine Su-

che beim Anderen des männlichen Subjekts nach möglichen Impulsen, die zu ei-

ner gesellschaftlichen Transformation bzw. Revolution führen könnten. Die kri-

tische Auseinandersetzung mit »Marxismus und Feminismus«, die umfassender

erfolgte als die mit seinen verstreuten Äußerungen zu Rassifizierten, kann daher

meines Erachtens auch helfen, die im vorherigen Kapitel aufgemachte Kritik an

Marcuses Othering genauer zu fassen, die über die Differenzkategorie männlich-

weiblich hinaus noch weitere Differenzen (wie Schwarz-weiß oder Nachfahre von

Kolonialisten-Nachfahre von Kolonisierten/Sklaven) einbezieht. Da diese Ausein-

andersetzung mit dem Blick auf die Anderen für ein heutiges Schreiben mit Mar-

cuse wie es in dieser Arbeit erfolgt von zentraler Relevanz ist, nimmt eine Rezepti-

on und Diskussion der feministischen Kritiken an Marcuse im Folgenden einigen

Raum ein, auch wenn wenig konkrete Bezüge zu den Gesprächen hergestellt wer-

den.

Silvia Bovenschen und Marianne Schuller kritisieren in einem Gespräch mit

Marcuse, dass er Frauen auf den Status des Mediums, als Hoffnungsträgerinnen

für die kommende, bessere Gesellschaft reduziere und funktionalisiere. Durch die

Betonung der Rezeptivität halte er sie zudem in einem inferioren Status, da er

Frauen damit ihre Vernunftfähigkeit abspreche (Marcuse et al. 1981a: 67-69).

Dem ersten Teil der Kritik kann ich teilweise zustimmen. So schreibt auch Frig-

ga Haug, dass Marcuse zwar von weiblichen Eigenschaften spreche, geschlechts-

me auf. So spricht Ulu davon, dass das Positive imMenschen nicht angelegt sei. Dosthossein

lehnt ebenfalls jede vorgesellschaftliche Determination ab.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 221

spezifische Arbeitsteilung und ihre spezifischen Unterwerfungsformen aber in sei-

nen bisherigen Analysen völlig übergangen habe (Haug 1999: 64-65). Hier ist eine

Parallele zu seinem Schreiben über andere sogenannte »Marginalisierte« zu erken-

nen. Die ökonomisch-gesellschaftlichen Verhältnisse, die beispielsweise Schwar-

zen oder Frauen bestimmte Rollen zuweisen, stehen sehr allgemein in der Kri-

tik, genaue Analysen werden von Marcuse wenig geliefert – geschweige denn eine

Auseinandersetzung mit den Lebensrealitäten schwarzer, armer Frauen. Interes-

sant sind fürMarcuse nicht die jeweiligenUnterwerfungsformen, sondernwas sich

auch aus Not heraus vermeintlich an Eigenschaften, Qualitäten oder Beziehungs-

formen bei den Gruppen zeigt oder erhalten hat, die nicht komplett der »Herr-

schaft funktionaler Rationalität« der Arbeitswelt entsprechen. Die im vorherigen

Kapitel entwickelte Kritik eines fehlenden erweiterten Arbeitsbegriffs kommt hier

zu tragen.

Eine Kritik am fehlenden Blick auf widerständige weibliche Subjektivitäten

äußern die Kritischen Theoretikerinnen der zweiten Generation und Feministin-

nen Regina Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp an den (durchweg männli-

chen) Kritischen Theoretikern der ersten Generation (vgl. bspw. Becker-Schmidt

2017a). Es gibt demnach einerseits nur die totale Unterwerfung des Weiblichen

unter das männlich-bürgerliche Prinzip, andererseits utopische Momente, die ge-

rade in durch diese Verhältnisse gegebenen Konstellationen aufscheinen. Eine Per-

spektive der kämpferischen, kollektiven Subjektivität bleibe verwehrt. Eine Analy-

se tatsächlicher weiblicher Vergesellschaftungen sowie Widerstände werde nicht

geleistet (ebd.: 241). In einem Gespräch mit Knapp, am 14. Januar 2019 in Hanno-

ver, nannte sie neben Horkheimers Romantisierung der Beziehung zwischen Mut-

ter und Kind in bürgerlichen Familien Marcuses Affirmation von Weiblichkeit als

konkrete Beispiele für den männlichen Blick auf Frauen. Anderseits lobte sie hier

Marcuse generell dafür, offen für neue Einflüsse und stets in Auseinandersetzung

mit der Frauenbewegung gewesen zu sein (eigene Notizen).

Xenia Rajewsky hingegen liest »Marxismus und Feminismus« so, dass Mar-

cuse im Gegensatz zu klassischen Marxist*innen »die in der Frauenbewegung sich

anmeldenden Bedürfnisse undBewußtseinspotentiale unmittelbar imZusammen-

hangmit dem politischen Kampf um eine Revolutionierung der Lebensverhältnisse

und dermenschlichen Verkehrsformen in der bestehenden Gesellschaft« (Rajewsky

1981: 250) interpretiere, statt sie als Nebenprodukt der zu erreichenden Gesellschaft

zu sehen. Die Kritik an Marcuse, die, wie auch von Bovenschen und Schuller an-

gemerkt, vor allem in der Reduzierung der Frau aufs Mediale liegt, hält sie zwar

für nachvollziehbar, aber oftmals verkürzt: Gerade da Marcuse die Kategorien, an-

hand welcher er das emanzipatorische Potenzial der Weiblichkeit festmacht, nicht

erst seit der Frauenbewegung entdeckt, sondern sie auch in anderen Gesellschafts-

bereichen und Bewegungen thematisiert, seien sie bei ihm nicht essentialistisch

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Widerständiges Wissen

weiblich (ebd.). Rajewsky sieht also in feministischen aber auch anderen Kämpfen

die Chance, Sensibilität zu erproben.

Das zweite Argument Bovenschens und Schullers, das angebliche Absprechen

von Vernunftfähigkeit, kontert Marcuse damit, dass es ebenjene Verknüpfung von

Sensibilität/Rezeptivität = Unvernunft zu bekämpfen gelte und es vielmehr zu einer

Versöhnung von Vernunft und Sensibilität kommen müsse (Marcuse et al. 1981a:

69) – eine Kernaussage seiner Schriften. Die bereits zusammengefasste Diskus-

sion zwischen Nasimi und mir sowie Dosthossein drehte sich ebenfalls um die

Frage des Zulassens von Sensibilität in der politischen Theorie und Praxis: Wäh-

rend Nasimi und ich Gefühl als einen Teil von Vernunft verstanden wissen wollten,

argumentierte Dosthossein für eine Verbannung solcher Begriffe – er spricht sich

nicht gegen starke Positionierungen und ein starkes Auftreten aus, will diese aber

als rationale Reaktionen und Strategien und nicht als Gefühl und Sensibilität be-

grifflich fassen. Paul hingegen argumentiert für Emotionalität neben Rationalität

als wichtige menschliche Eigenschaft: »For me it is good to be emotional, why not,

you are a human being, you have to be emotional and not all the time to be rational.

[…] It’s not good, it’s wrong. You are a human being, we do have many qualities, […]

you have the ability to do whatever you want to do« (I.P 34.6-12). In »Women and

Capitalism« beschreibt Davis eine, ihrer Meinung nach erschreckende, Entwick-

lung in Teilen der Frauenbefreiungsbewegung: Viele Gruppen, die einer Entpoliti-

sierung durch EssentialisierungweiblicherWerte vorbeugenwollten, distanzierten

sich von Weiblichkeit und einige wollten sie gar negieren. Sie unterlägen damit ei-

ner Ideologie der Unsensibilität (Davis 2000: 166). Davis hält es eher wie Marcuse

und betont die utopische Dimension femininer Qualitäten.

»If, as Marx has said, liberation is to ultimately alsomean ›the complete emancipa-

tion of all the human qualities and senses,‹ which include ›not only the five senses,

but the so-called spiritual senses, the practical senses (desiring, loving),‹ then the

positive qualities of feminity must be released from their sexual exclusiveness,

from their distorted and distorting forms. They must be aufgehoben in a new and

liberating socialist society.« (Ebd.)

Marcuse und Davis beziehen sich in ihren Aufsätzen aufeinander, an der gesell-

schaftskritischen Anwendung Hegelscher Dialektik ist eine theoretische Nähe ab-

zulesen. Davis stärkt Marcuse und argumentiert, dass im Kontext einer marxis-

tisch-psychoanalytischen Untersuchung der Position von Frauen als Antithese des

kapitalistischen Leistungsprinzips, mit einer Verortung der femininen Qualitäten

in revolutionärer Theorie, das überfällige utopische Denken im Feminismus mög-

lich sei.

Bovenschens und Schullers Einwand gegen die Betonung von Emotionalität bei

Frauen ist dennoch nachvollziehbar, denn in der Praxis geht die Zuschreibung von

Emotionalität an Frauen mit einer Aberkennung von Rationalität und einer Ab-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 223

wertung einher. Doch eine Negation femininer Qualitäten durch Feministinnen,

hier würde ich es mit Davis halten, ist auch nicht die Lösung. Praktisch hieße das

etwa, zu versuchen, die Analyse der Frauenunterdrückung in den hegemonialen

Epistemologien zu vollziehen und auf feministische Methodologie zu verzichten.

Problematisch ist, wenn aus der Feststellung femininer Qualitäten eine Zu- und

Festschreibung von bestimmten gesellschaftlichen Rollen vollzogen wird, nicht je-

doch, wenn aus den tatsächlichen, materiellen Verhältnissen das Vorhanden-Sein

bestimmter Eigenschaften erklärt wird – eine schwierige Gratwanderung, deren

Gelingen auch davon abhängt, wer gerade spricht. Während Annita Kalpaka be-

schreibt, wie eine Ablehnung von Weiblichkeit und Emotionalität durch Teile der

weißen Frauenbewegung (in Deutschland) dann wiederum mit einer essentialisti-

schen Zuweisung ebendieser Eigenschaften an Schwarze bzw.migrantische Frauen

und gar deterministischer Rollenzuschreibungen verknüpft wurde (Kalpaka 1994:

37-38), wird von bell hooks, Patricia Hill Collins und auch Angela Davis gerade auf

Elemente von Sensibilität und Solidarität unter armen Schwarzen Frauen verwie-

sen19. Der Unterschied ist, dass die von Kalpaka kritisierte Zuschreibung von au-

ßen geschieht und dass daraus bestimmte gesellschaftliche Positionen – wie bei-

spielsweise von PoC-Frauen in Care-Berufen – abgeleitet wird, während die Be-

schreibungen von hooks und Co. Schilderungen eigenen Erfahrens sowie einen Be-

zug auf die eigene Community und nicht eine gesellschaftliche Rollenzuschreibung

beinhalten.

Inhaltlich deckt sich die Beschreibung der Erfahrung von Solidarität und Re-

zeptivität mit Marcuses Konzeption, der ja nicht nur über die Studierenden- und

Frauenbewegung schrieb, sondern auch in den Gemeinschaften kolonial/rassis-

tisch Unterdrückter Sensibilität und ein kritisches Erkenntnispotenzial sah. In sei-

nem Impuls und seiner Intention ist er meines Erachtens in den späten 1960er und

frühen 1970er Jahren weiter als viele weiße Feministinnen – der Vortrag, der sich

vor allem auf diemittelständischeWomen’s LiberationMovement zu beziehen scheint,

kann auch eine Kritik an deren sich herausbildenden Gleichheitsfeminismus und

für eine Stärkung anderer Feminismen gelesen werden. Doch problematisch ist

ebenjene von Umrath als Differenzierung sowie die von Bovenschen/Schuller als

Medialisierung bezeichnete Funktionalisierung von Weiblichkeit.

19 bell hooks kommentiert ihre Erfahrungen an der Stanford University genau zu der Zeit, in

der Marcuse seinen Vortrag hielt. Ihre Bemerkung verweist auf den angesprochenen unter-

schiedlichen Erfahrungshintergrundweißer und Schwarzer Frauen: »When I enteredmy first

women’s study class at Stanford University in the early 1970s, white women were revelling

in the joy of being together – to them it was an important, momentous occasion. I had not

known a life where women had not been together, where women had not helped, protected,

and loved one another deeply« (hooks 2000: 140).

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Widerständiges Wissen

Die Andere Frau und Weiblichkeit in der Refugee-Bewegung

Entsprechend der entfalteten Kritik einer verallgemeinernden und von einer Ana-

lyse der konkreten Vergesellschaftung als Frau losgelösten Affirmation von Weib-

lichkeit, zeigt sich auch in der Diskussion über Marcuses These in der Refugee-

Bewegung, dass Generalisierungen sehr problematisch sind.

In einigen der Gespräche habe ich ein kurzes Zitat aus »Marxismus und Fe-

minismus« eingebracht: »Als Antithese zu den herrschenden maskulinen formu-

liert, wären solche femininen Qualitäten: Rezeptivität, Sensitivität, Gewaltlosig-

keit, Zärtlichkeit usw. Diese Qualitäten erscheinen in der Tat als der Herrschaft

und Ausbeutung entgegengesetzt« (Marcuse 1975a: 133-135). Bei der Erwähnung von

Weiblichkeit und/oder Feminismus oder meiner Nachfrage, welche Rolle Frauen in

der Refugee-Bewegung einnehmen, kam es stets zu langen Erzählungen oder Dis-

kussionen, die allerdings meist nichts direkt mit ebendieser Vorstellung Marcuses

von Weiblichkeit als Grundlage für gesellschaftliche Veränderung zu tun haben.

Im Gegenteil – die kümmernde Rolle von Frauen, insbesondere Unterstützerin-

nen, wurde sogar problematisiert. Mokre stellt fest: »Caring is […] also an ambi-

guous thing« (I.MN 99.2), da es immer paternalistische und selbstverleugnende

Tendenzen habe. M. Numan kritisiert aufs Schärfste den Sexismus vieler Geflüch-

teter. Er verstehe zu viele Sprachen (Arabisch, Pashtun, Urdu) um hinnehmen zu

können, wie sie über die unterstützenden Frauen in der Bewegung sprachen. Das

kümmernde Verhalten, das Eingehen auf alle privaten Probleme, Unterstützung

bei vielen kleinen, persönlichen Dingen hält er für übertrieben: »In the movement

the woman should react as aman« (I.MN 86.34-35) folgert er. Er zeigt entsprechend

Respekt für Unterstützerinnen, die sagen, sie seien aus politischen Gründen dabei

und denen es völlig egal sei, was Refugees über sie denken: »›I am here becau-

se of my political background and for my political activities. I’m not interested in

what you think about me.‹ […] That should have been done by a lot of them« (I.MN

88.30-36). Numan und Mokre rekapitulieren im Gespräch zahlreiche Situationen,

in denen Frauen zu sehr in ihrer kümmernden Rolle verharrten. Ein relativ harm-

loses Beispiel, das Mokre lachend erzählt:

»And I think this was one of […] our mistakes of the supporters […]. I mean we took

care like hell. Y. once told me- he said, okay, and when somebody wants to go to

the medical doctor, he waits for one of the nice, young women to bring him there,

because he doesn’t find the way. If he wants to buy ganja, he can do it by himself«.

(I.MN 99.17-21)

Oftmals gab es in den Gesprächen eine Zustimmung zu der von mir geäußerten

Beobachtung, dassmehr FrauenHintergrundarbeitmachen und auch, dass sie län-

ger in der Bewegung blieben. Paul: »Mostly there were women there who care for

the others, who you don’t see, you know?They go to Lagers […] more than the men.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 225

They were caring about them« (I.P 28.38-40). Das S.I.L.A. Autor*innenkollektiv,

eine Gruppe im Kontext der Non-Citizen-Proteste in München, schreibt: »Selbst-

organisierte Proteste von Geflüchteten zu unterstützen, bedeutet Care Work, al-

so Fürsorgearbeit. Es müssen Schlafsäcke organisiert, heißes Wasser geholt und

Nachtschichten geschoben werden. Diese Art von politischer Arbeit bleibt oft im

Hintergrund, ist anstrengend, zeitfressend und wenig erlebnisorientiert« (S.I.L.A.

Autor_innenkollektiv 2017). Und diese Arbeit ist doppelt weiblich – denken wir an

den erweiterten Arbeitsbegriff von Gisela Notz: Sowohl Care Arbeit als auch wenig

anerkannte Formen von ehrenamtlicher Arbeit werden überwiegend von Frauen*

verrichtet (Notz 2011: 87). Auch Nasimi sagt über Supporter*innen: »Die, die blei-

ben sind […] Frauen« (I.DN 10.25)20.

In Bezug auf die Affirmation femininer Qualitäten schreibt Rajewski, die Mar-

cuses Konzeption der Weiblichkeit als zu affirmierende Kategorie im Grunde un-

terstützt, dass dennoch nicht vergessen werden dürfe, dass diese Fähigkeiten in

der Praxis

»keine emanzipatorischen für die Frauen selbst geworden [sind], da gerade ihre

Funktion als Mütter sie in ihrer totalen Abhängigkeit fixiert […]. Was Rezeptivität

in menschlichen Beziehungen sein könnte, verkümmert zu sprachloser Passivität

oder verkehrt sich in besitzergreifendes Verhalten, das nur die Kehrseite der eige-

nen Unterdrückung ist.« (Rajewsky 1981: 259)

Und auch Marcuse ist klar: »[D]as Bild der Frau als Mutter ist selbst repressiv«

(Marcuse 1972: 77). Übertragen auf die oftmals mütterliche Rolle, die Frauen in

der Refugee-Bewegung einnehmen, bestätigt sich genau Rajewskis Kritik: Besitz-

ergreifendes Verhalten in Form von Paternalismus und Passivität etwa in der feh-

lenden Positionierung gegen Fehlverhalten von männlichen Refugees. Daran, dass

die Rolle von Frauen in der Bewegung von meinen Diskussionpartner*innen sofort

problematisiert wird, bestätigt sich aus kämpfebasierter Perspektive die Kritik Bo-

venschens/Schullers und Anderer an Marcuse: Weiblichkeit vor allem als Vorschein

einer kommenden sensiblen, rezeptiven Gemeinschaft zu sehen, geht an der Reali-

tät in Bewegungen oftmals vorbei und instrumentalisiert Frauen als Medium. Das

delegitimiert für mich allerdings nicht die theoretische KonzeptionMarcuses, viel-

mehr die Interpretation, Weiblichkeit im Hier und Jetzt pauschal zu affirmieren

sowie die Tendenz, Frauen auf Weiblichkeit zu reduzieren.

Wie anhand der Kritik Marcuses herausgearbeitet, ist es wichtig, auf die kon-

kreten Kollektivierungsprozesse in Bewegungen zu schauen. Methodologisch gilt

es hinzuhören, was für meine Gesprächspartner*innen die wichtigsten Themen

20 Das gilt nicht nur für die Refugee-Bewegung, sondern auch für die vielen bürgerlichen For-

men der Flüchtlingsunterstützung, wie aus einer Studie hervorgeht (vgl. Brunner und Rietz-

schel 2016)

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Widerständiges Wissen

sind. Da, wie gesagt, das Thema »die Rolle der Frauen« zumeist zu längeren Er-

zählpassagen führte, möchte ich an dieser Stelle den intellektuellen Frauen in der

Bewegung, mit denen ich gesprochen habe, gerecht werden und ihrem Selbstver-

ständnis sowie ihren Versionen von Feminismus Raum geben.

Paul in ihrer selbstgewählten Rolle als Erzieherin geht den Weg, Prinzipien

konsequent durchzuziehen und somit Menschen dazu zu bringen, selbst zu be-

greifen, dass ihr Verhalten unangemessen ist. Sie lässt sich beispielsweise von Se-

xismus nicht einschüchtern und entmutigen, lässt ihn aber auch nicht durchge-

hen. So erzählt sie ausführlich von einer Situation, als Männer am Oranienplatz

sie aufforderten mit den anderen Frauen zu kochen. Dem ging sie nach. Als dann

Medien zum Platz kamen und ein Interview machen wollten, kamen die Männer

ins Küchenzelt und wollten sie für das Interview holen. Doch sie blieb konsequent

und sagte, dass wenn sie jetzt fürs Kochen eingeteilt sei, sie kein Interview geben

könne. Paul fasst zusammen, indem sie wiedergibt, was sie und die Männer sagten

und es für mich analysiert:

»So, the kitchen is notmade for thewomen- […] the kitchen ismade for everybody.

And then outside is made for everybody. See now- ›you are the ones who say I

should be like this and you are the ones who confuse yourselves, you contradict

yourselves‹- and then I say don’t forget this, you know? Learning. You have to […]

know from your children, from your wife that […] the kitchen is not made for the

women. You know? So, I think forme it was very big, you know? Teaching. […] I was

also teaching them.« (I.P 41.20-29)

Die Bereitschaft zu lernen erwartet sie von den Männern, die Bereitschaft ihnen

etwas beizubringen bringt sie selbst mit. In dem Moment das Interview weniger

wichtig zu nehmen als den Lernprozess des Gegenübers ist eine sehr konsequen-

te Haltung und zeugt erneut von Pauls Ansatz, Sensibilität in jedem zwischen-

menschlichen Kontakt zu fordern und durchzusetzen, statt sie abstrakt zu affir-

mieren. Das kann im konkreten Fall unangenehme Konfrontation und vor allem

ständige Diskussion bedeuten. In gewisser Weise versteht Paul sich somit in der

Rolle eines Mediums für die Veränderung der Menschen und sieht dies nicht als

problematisch an, sondern vielmehr als ihre Aufgabe. Feminismus bedeutet für sie,

die Kinder und Männer zu besseren Menschen zu erziehen: »We, the women, we

are responsible for the men to be changed« (I.P 30.2-3).

An dem Zitat Nasimis in Abschnnitt 6.1 wird deutlich, dass sie ebenfalls den

Kontakt sucht und in der Bewegung an neuen Beziehungen arbeitet, allerdings

auch zugunsten dieser Harmonie manche Themen zurückstellt. Das Zitat bezieht

sich allerdings ganz konkret auf den Protestmarsch vom Herbst 2016 – also eine

zunächst örtlich und zeitlich begrenzte Aktion mit einer ziemlich großen Gruppe.

Dass es ihre Einstellung ist, auf Dauer in einer Gruppe ihre Prinzipien zurück-

zustellen, glaube ich nicht. Spannend an Nasimis Feminismus – zumindest im

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 227

Gespräch von 2016 – ist, dass sie für sich, als Kämpferin, feministische Schutzräu-

me ablehnt, auch wenn sie anderen Frauen selbstverständlich nicht absprechen

möchte, diese zu brauchen. Ihr Erfahrungshintergrund im Iran besteht aufgrund

einer krassen gesellschaftlichen Geschlechtertrennung der letzten Jahrzehnte aus

einem Leben in Zwangsräumen für Frauen. Mit queerfeministischen Räumen und

Politiken des Schutzes und Empowerment, mit denen sie zu Beginn ihrer Zeit in

Deutschland zu tun hatte, konnte sie daher nicht viel anfangen. Sie sieht Rückzug

als eine Opferhaltung und betont denWillen und die Notwendigkeit gemeinsam zu

kämpfen. Aufgrund dieser Position habe sie sich bereits den Vorwurf eingehandelt

gegenüber Frauen* nicht solidarisch zu sein:

»Ich komme aus einem Land, [in dem] immer Männer und Frauen getrennt […]

wurden- Frauenbus, Frauenpark, blabla. Diese Schutzräume, die hier die Queer-

feministinnen immer versuchen […] zu schaffen – also Iran ist ein sehr guter Platz

für solche Gedanken.« (I.DN 62.42-45)

Inzwischen ist Nasimi wieder viel im feministischen Kontext aktiv, etwa im fe-

ministischen Streikbündnis, was darauf hindeutet, dass sich in den letzten Jahren

eine neue feministische Praxis auch in Deutschland etabliert, in der endlich wieder

mehr Frauen* zueinander finden können (siehe Kapitel sieben).

Wie beschreibt Ngari den Feminismus von WiE?

»This is how I see our group […] we are Refugees and fighting […against] this dis-

criminative, racist laws from our Refugee perspective. But some of us are also

strong women who want to fight for their rights. Not all of us, and this is why I

don’t even say we are […] like feminist groups who go and say weeeee, ja? […] be-

cause we are a mixed group of women who are coming from another side of the

feminist fight.« (I.N 14-24).

Hier wird deutlich, dass Ngari WiE von anderen ihr bekannten feministischen

Gruppen abgrenzt. Was bedeutet »von einer anderen Seite des feministischen

Kampfes«? Wie Ngari ausführt, versteht sich WiE in erster Linie als Refugee-

Organisation, als Teil des Refugee-Kampfes. Anzugreifen sind entsprechend in

erster Linie Refugees diskriminierende Strukturen und nicht (nur) patriarcha-

le. Mit feministischen Gruppen und Organisationen gehen WiE immer wieder

Allianzen ein, diese gelingen jedoch nicht immer, wie das Beispiel des Versuchs

einer Zusammenarbeit mit dem Care-Netzwerk Brandenburg zeigt. Dort sei über

Themen diskutiert worden – beispielsweise die Bezahlung von Hebammen –

die zwar wichtig, aber für Refugee-Frauen mit ganz anderen Problemen in dem

Moment nicht relevant seien: »I’m here with you, we want to fight over the same

thing but […] these [refugee] women do they even have the possibility of having

a Hebamme?« (I.N 12.27-28). Hier zeigt sich die Notwendigkeit zunächst die für

WiE drängendsten Themen zu bearbeiten und dafür auch Solidarität von Friends

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Widerständiges Wissen

einzufordern, ohne die Kapazitäten zu haben andere feministische Kämpfe selbst

zu tragen.

FeMigra entwickelten aus der Erfahrung der Reduktion und Funktionali-

sierung als Migrantinnen bei gleichzeitiger Entmündigung in ihrem Text »Wir,

die Seiltänzerinnen« eine strategisch gedachte oppositionelle Identität21 (FeMigra

1994).Wie auch Kalpaka und Räthzel argumentieren, könne sich eine gleichberech-

tigte Gemeinsamkeit erst auf getrennten, selbstbestimmten Wegen entwickeln

(Kalpaka und Räthzel 1985: 26). Diese Texte der 1980er und frühen 1990er Jahre

zeugen von Erfahrungen des Rassismus und Paternalismus im Kontakt mit der

deutschenweißen bürgerlichen Frauenbewegung.MeinerWahrnehmung nach sind

diese Kritiken und Diskurse einerseits bis heute relevant und zu aktualisieren,

und andererseits haben sie bereits für heutige migrantische Frauen*organisa-

tionen Spuren hinterlassen. In den rund 30 Jahren, die nicht-weiße und nicht-

deutsche Aktivist*innen Rassismus, auch im Feminismus, thematisieren, ist eine

gewisse Sensibilität gewachsen. An die Tradition von FeMigra, die eine Analyse der

Geschichte und Politik der spezifischen Unterdrückung migrantischer Frauen in

der BRD aus der Perspektive der Kämpfe begannen, knüpft ganz explizit IWS an,

wenn sie beispielsweise auf einer Konferenz feministische migrantische Kämpfe

von sogenannten »Gastarbeiterinnen« bis zu Geflüchteten heute zusammenführen

(International Women* Space 2019). Und auch bei WiE gibt es diese persönlichen

Verbindungen zu weißen sowie PoC-Frauen* der Bewegung der 1970er/1980er

Jahre.

WiE bewegen sich mit ihrer Thematisierung spezifischer Gewaltformen, de-

nen geflüchtete Frauen beispielsweise in den Lagern durch Security-Personal sowie

dort untergebrachte Männer ausgesetzt sind, in einem Bereich, in dem es in der

Rezeption schnell zu einer Konstruktion des anderen Mannes als Täter kommen

könnte. Doch eine solche Vereinnahmung konnten sie stets abwenden. Generell

habe ich den Eindruck, dass hier die (feministische) deutsche Linke etwas von den

migrantischen Kritiken dazugelernt hat. Beispielsweise gibt es in den letzten Jah-

ren in Abgrenzung zu öffentlichen Debatten über ausländische Gewalttäter viele

Kampagnen und Demonstrationen mit Slogans wie »Unser Feminismus bleibt an-

tirassistisch«. Dass es dennoch nicht immer einfach ist, den feministischen und

antirassistischen Grundsätzen treu zu bleiben und in konkreten Situationen die

richtige Entscheidung zu treffen, reflektiert auch Mokre kritisch in Bezug auf ein

Vorkommnis, bei dem ein geflüchteter Mann gewalttätig wurde: »Scheiße, Moni-

ka, old feminist, you tell a woman who feels threatened: please, don’t call the police.

What the fuck is this?« (I.MN 95.29-30).

21 Zu strategischem Essentialismus siehe Gayatri Chakravorty Spivak (Spivak und Adamson

1986: 51), sowie die dekoloniale Kritische Theorie Boaventura de Sousa Santos (s. bspw. Gros-

foguel 2017). Siehe auch Kapitel sieben.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 229

Wie Ngari fürWiE erläutert, kämpfen sie gegen die speziellen Gewalterfahrun-

gen geflüchteter Frauen und praktizieren eine Frauen*solidarität untereinander.

Auch die Friends (s.u.) von WiE können nur Frauen* sein. Allerdings bedeutet das

nicht gegen geflüchtete Männer zu arbeiten, sondern mit ihnen – was manchmal

heißt, sie zu kritisieren und einzelne Gewalttäter natürlich auch anzugreifen. Die

Aktion während der Konferenz auf Kampnagel richtete sich nicht gegen die Män-

ner, sondern ist als Teil eines Prozesses der notwendigen Selbstkritik der gesamten

Refugee-Bewegung zu sehen.Ünsal beschreibt in demKontext den Impuls auf dem

Weg zur Hauptbühne auch Männer mitzunehmen, merkt aber in der Reflexion,

dass es eben manchmal auch eine getrennte Aktion braucht, um auf ein Problem

aufmerksam zu machen: »[W]ir haben ja keine Selbstreflexion […] wir sind noch

nicht an dem Punkt, dass wir sagen können, wir akzeptieren uns« (I.UÜ 36.48-50).

WiE sind meiner Wahrnehmung nach in der Refugee-Bewegung in der Hin-

sicht eine Ausnahme, dass sie mit sehr klar kommunizierter Struktur arbeiten,

was ich als sehr positiv und produktiv empfand. Es gibt geflüchtete Frauen, dann

Friends und einen erweiterten Unterstützer*innenkreis. Die meisten Aktionen sind

gemeinsame von Women in Exile & Friends, aber es gibt auch Plena ohne Friends.

A. erzählt das Beispiel einer Filmvorführung von WiE, bei der eine Frage gestellt

wurde und keine der geflüchteten Frauen antworten konnte oder wollte, deshalb

habe eine der Friends gesprochen. Sie wurde daraufhin von einer anderen weißen

Frau angegangen: wie könne sie denn nur für WiE sprechen (I.AB 42.22-43.3). Hier

wird ein Dogmatismus und auch wieder Paternalismus sichtbar, denn die angrei-

fende Person meinte, die Frauen von WiE »beschützen« zu müssen und bezieht

sich dabei auf identitäre politische Kategorien, ohne zu wissen oder zu erkun-

den was eigentlich konkret für Beziehungen bestehen. A. schließt mit: »we know

our roles, we know what [we are] expecting from everyone« (I.AB 43.7). Bei WiE

ist die von so vielen Gesprächspartner*innen geforderte Transparenz (siehe Ab-

schnitt 7.3) vorhanden – und dennoch oder auch aufgrund der vielen Unklarheiten

in anderen Kontexten können viele nicht-geflüchtete Aktivist*innen nicht gut da-

mit umgehen. Insgesamt zeigt sich hier erneut eine bemerkenswerte Fähigkeit zur

Kommunikation und Organisierung in sehr komplexen Verhältnissen.

Von männlichen Gesprächspartnern gab es zum Thema Geschlechterverhält-

nisse in der Bewegung sehr unterschiedliche Reaktionen. Marcuse schreibt:

»Ich bin der Meinung, daß wir Männer für die Sünden der patriarchalischen Zi-

vilisation und deren Tyrannei bezahlen müssen […]. Die Befreiung der Frau wird

ein schmerzhafter Prozeß sein; aber sie wird ein notwendiger, ein entscheidender

Schritt sein auf demWeg zu einer besseren Gesellschaft für Männer und Frauen.«

(Marcuse 1975a: 142)

Hieraus lässt sich ablesen, dass er eine Auseinandersetzungmit den eigenenUnzu-

länglichkeiten erwartet und dass das niemals konflikt- und schmerzfrei ablaufen

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Widerständiges Wissen

kann. Byansi Byakuleka betont mehrmals, dass das Thema Geschlecht/Sexismus

auf keinen Fall den Frauen überlassen werden dürfe. Sein Ziel ist, Unterschiede zu

überwinden und er meint, dies im Kampf, im Kollektiv, zu erreichen: »[W]e are

humanists, we are fighting together, we want to change something. So, in this way

in the movement I don’t see you as woman […]. I see you as someone struggling

for the change« (I.AB 38.22-27). In einem anderen Gespräch sagte er mir gegen-

über, dass es darum gehe, Hautfarbe zu überwinden (Doppler 2017). Damit ver-

steht er die zu erkämpfenden neuen zwischenmenschlichen Beziehungen als be-

reits in der Bewegung existent, was meiner Ansicht nach einen Schritt oder auch

einige Schritte zu schnell ist und (schmerzhaft) aufgezwungene und eingeübte Ge-

schlechterrollen als zu einfach überwindbar beschreibt. Ulu hingegen geht auf Fra-

gen zu Geschlechterverhältnissen kaum ein, generell sagt er über Frauen, dass sie

viel »produktiver, viel gewaltfreier« (I.UÜ 17.31) seien, einige nicht-geflüchtete Ak-

tivistinnen hingegen habe er als besonders aggressiv empfunden, sie hätten »aus

keinem gegebenen Grund Stress gemacht […] Männern gegenüber« (I.UÜ 17.35-

36). Hier stellt sich mir die Frage, ob es wirklich keinen gegebenen Grund gab oder

Ulu diesen eher nicht wahrgenommen hat. Dosthossein möchte aus der Erfahrung

heraus, sexistische Unterdrückung gar nicht wie Frauen erleben zu können, lieber

Frauen das Wort zum Thema überlassen: »I think this is not my subjectivity […]

women try to find answer, give the answer, try to theorize and just tell to men […]

what to do. […] I learned that 2012 from my feminist comrade […] I always take

care to join that discussion« (I.DN 64.29-31). Diese Perspektive korrespondiert mit

dem Ansatz, Citizens im Protest von Non-Citizens keine Entscheidungsmacht zu-

kommen zu lassen. Die Non-Citizen-Theorie, darauf weist Dosthossein zu Beginn

unseres Gesprächs hin, sei ganz entscheidend durch den Austausch mit Anarcha-

Feministinnen geprägt, von denen sie die subjektivitätsbasierte Theorie übernom-

men hätten (I.DN 2.16-36). Ein solcher Ansatz birgt die Gefahr der Verbannung

von Kritik und von Selbstverleugnung, ein Unsichtbarmachen der eigenen – wei-

ßen bzw. männlichen – Identität um nicht angreifbar zu sein. So kritisiert Ngari:

»[S]ometimes I see […] they feel insecure to say somethingwhichwill be offensive,

but I think […] to work like that […] it will not be very helpful, because if you can-

not talk your mind and say what you think about the whole thing, then you are

supporting something maybe which you don’t even believe in.« (I.N 16.14-15)

Auf eine mangelnde Konfliktkultur in der Refugee-Bewegung verweist auch Ün-

sal – sie gesteht im Gespräch ein, vor der Veröffentlichung ihres Artikels, in dem

sie genau solche Dynamiken kritisiert (Ünsal 2015) aufgrund einer gewissen »He-

gemonie« (I.UÜ 25.12) der Identitätspolitik, die dazu führe, dass nur von Refugees

Gesagtes als wahr anerkannt wird, etwas Angst gehabt zu haben. Ich gehe im Ge-

spräch darauf ein, dass ich diese diffuse Angst auch kennen würde (sieheMethodo-

logie). Dass es darum gehen muss, Widersprüche zu erkennen und zu analysieren

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 231

und nicht in Dichotomien zu verfallen, darauf verweist bereits Kalpaka (1994: 45).

Ein positives Beispiel im Gegensatz zu einer Aufzählung verschiedener Diskrimi-

nierungsformen im Sinne einer vereinfachten und entpolitisierten Intersektionali-

tät, wie sie in der deutschen Rezeption des Ansatzes, ohne Analyse der spezifischen

und immer anderen Kontexte, leider oftmals vollzogen wird (Lutz 2014; Gutiérrez

Rodríguez 2011b), ist WiE, bei denen mal die Positionierung als Refugees (bspw.

gegenüber dem Care-Netzwerk), mal als Frauen* (bspw. während der Konferenz

auf Kampnagel), mal beides im Zentrum steht.

6.3 Fazit

Das Sinnliche, das Spielerische, die Muße, so Marcuse im Zitat zu Beginn die-

ses Kapitels, sollen Grundlage der neuen, sensiblen Existenzform werden und in

der Negation, in den Bewegungen seiner Zeit, kündigen sich diese für ihn bereits

an. Marcuse lässt sich seine Utopie nicht nehmen und möchte emanzipatorische

Momente im Hier und Jetzt nicht einfach an sich vorbeiziehen lassen, sondern

benennen und somit befördern. Alfred Schmidt bezeichnete Marcuse als »unver-

wüstliche[n] Romantiker« (Schmidt 1999: 36), meint dies aber nicht als Kritik, wie

er ausführt: »Ich glaube, das ist wirklich so: ohne utopische Hoffnung kein Leben,

das ist der wichtige Punkt« (ebd.).

Die mit Marcuse beschriebene Ambivalenz zwischen Hoffnung und Enttäu-

schung, zwischen Möglichkeit und utopischen Momenten einerseits, sowie der

stetigen Eindämmung aller Alternativen durch Konterrevolution und repressive

Triebstruktur andererseits, ist in diesem Kapitel auf mehreren Ebenen präsent: Bei

Marcuse selbst (insbesondere in seinen solidarisch-kritischen Texten der frühen

1970er Jahre (vgl. Marcuse 1971a und 1975b), als auch bei solidarisch-kritischen Re-

zipient*innen Marcuses (wie die feministischen Debatten zu »Marxismus und Fe-

minismus« gezeigt haben) und auch bei den Akteur*innen der Refugee-Bewegung,

mit denen ich seine Thesen diskutierte. Hier finden sich strategische Romantiker

wie Ulu, der eng an Marcuse utopisches Denken befördern will, oder Praktikerin-

nen wie Paul, die Menschen sensibler erziehen möchte. Aber auch Kritiker jeder

Diskussion über »Gefühle« wie Dosthossein oder Realisten wieMokre und Numan,

die am Sexismus in der Bewegung Hoffnung verloren haben.

In Bezug auf die eingangs gestellten Fragen sind die Antworten oder Annä-

herungen entsprechend sehr ambivalent und divers. Das utopische Element, teils

auch das Spielerische, das Sinnliche oder auch die Muße habe ich trotz repressi-

ver Rahmenbedingungen immerwiederwahrgenommen.Ein anderesMiteinander

und eine emotionale Bindung wurde in der Refugee-Bewegung starkmit bestimm-

ten Orten des Protests verknüpft, weshalb ich trotz aller Ambivalenzen den Orani-

enplatz mit Ulu als einen utopischen Ort bezeichne, der gerade durch die schwieri-

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Widerständiges Wissen

gen Rahmenbedingungen darauf verweist, wie viel möglich ist oder besser gesagt

wäre. Wie im vorangegangenen Kapitel und hier gezeigt, waren solche Momente

vor allem möglich, wenn Menschen aus der repressiven, fremdbestimmten Struk-

tur, wie der eines Lagers, ausgebrochen sind. Aber wie bereits gesagt war Marcuse

sicherlich zu optimistisch, was in einer spontanen, sozialen Bewegung möglich

ist. Er sah zu viel Potenzial in der spontanen Weigerung und unterschätzte zu-

dem das (Re-)Integrationspotenzial des neoliberalen Kapitalismus. Entgegen dem

Argument, das z.B. Ulu vertritt, utopische Elemente könnten durch Intellektuel-

le gestärkt oder überhaupt erst eingebracht werden, würde ich vor allem auf den

Prozesscharakter in Transformationen verweisen. Statt einer schönen, blumigen

Rede halte ich beispielsweise Pauls Ansatz, das sensible Verhalten jetzt einzufor-

dern oder mit Workshops, mehr Zeit und in einer wirklichen Auseinandersetzung

mit sich selbst und den Mitmenschen zu befördern, für produktiver. Dass Frauen

»viel produktiver« seien, sagt Ulu ja selbst.

Das bringt uns zum großen Thema Weiblichkeit und Sensibilität. Wenig über-

raschend haben sich bisher an keinem Thema wie dem Komplex Weiblichkeit/Se-

xismus/Feminismus so große Unterschiede in den Herangehensweisen zwischen

den weiblichen undmännlichen Gesprächspartner*innen aufgetan.Wie sich allein

an der Reflexion über dasThema Beziehungsarbeit bei Ünsal, Paul, Mokre und Na-

simi zeigen lässt, sind es überwiegend Frauen*, die diese leisten und somit auch

Frauen*, die wissen, dass Veränderung nur sehr langsam und in jedem zwischen-

menschlichen Kontakt vollzogen werden kann. Während Paul diese Veränderung

der Männer und Erziehung der Kinder zu besseren Menschen als ihre Aufgabe an-

sieht, kämpfenWiE vor allem für das Empowerment geflüchteter Frauen und grei-

fen rassistische und sexistische Strukturen im Asylsystem an. Bei den männlichen

Gesprächspartnern lässt sich zugespitzt sagen, dass Ulu das Thema abbügelt, By-

ansi Byakuleka es sich zu leicht macht und Dosthossein Verantwortung abschiebt.

Bei Hassan Numan war Weiblichkeit/Feminismus kein präsentes Thema. Wirklich

intensiv beschäftigt das Thema Sexismus in der Bewegung hingegen Mohammad

Numan.

Dass geschlechtsspezifische Strukturen der Reproduktionsarbeit alles andere

als überwunden sind, zeigt sich auch in den unterschiedlichen Rollen, die tenden-

ziell männliche und weibliche Supporter*innen im Protest einnehmen – genau

darin beweist sich aber auch, dass es schwer bis unmöglich anmutet, »weibliche«

Eigenschaften in der jetzigen Gesellschaft emanzipatorisch zu wenden, aber auch

in Bewegungen auf sie zu verzichten.

Der Kritik an Marcuses umstrittenem Aufsatz »Marxismus und Feminismus«

ist insofern zuzustimmen, dass er Weiblichkeit und die Frauenbefreiungsbe-

wegung an sich affirmiert, ohne die tatsächlichen Ausbeutungsverhältnisse und

sich darin herausgebildeten solidarischen Beziehungen anzuschauen. Mit Blick

auf Ausdrucksformen Schwarzer und migrantischer Feminist*innen zeigt sich

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 233

andererseits, dass sein Impuls, gelebte Sensibilität bei gesellschaftlichen Gruppen

zu suchen, die als Andere imaginiert werden, die nicht Teil des hegemonialen

Narratives sind, durchaus richtig ist. Wenn Marcuse an Angela Davis schreibt:

»Freiheit ist nicht nur das Ziel der Befreiung, sie beginnt mit der Befreiung;

sie muß ›praktiziert‹ werden. Das habe ich, wie ich gestehe, von Dir gelernt.

Seltsam? Ich glaube nicht.« (Marcuse 2004f: 167) zeugt das von Einsicht in die

Notwendigkeit, das Wissen aus den Kämpfen für die Befreiung zu theoretisieren

und Befreiung nicht nur abstrakt zu antizipieren. Es zeugt zudem von seiner

Offenheit, die Erfahrungen der Anderen in sein Denken zu integrieren.

Dennoch ist es nicht unproblematisch, wennMarcuse, und auch ich, Bewegun-

gen rassifizierter, materiell und sozial massiv benachteiligter Gruppen betrachten.

In diesen Bewegungen geht es oftmals um Bedürfnisse, die zunächst grundlegen-

der anmuten, wie nach einem Leben ohne körperliche Gewalterfahrung, Essen,

Trinken und ein Dach über dem Kopf. Zumindest ein wenig Sicherheit, um das

eigene Leben planen zu können, nicht selten also zunächst um gesellschaftliche

Teilhabe (s.o.). Bei Marcuse ist für den Protest aller der Ausgangspunkt die inte-

grierte, reiche, westliche Gesellschaft: Für die weißen Studierenden und Frauen*,

deren latentes Unbehagen Ende der 1960er Jahre durchbricht und für die »Ghetto-

bevölkerung und […] Arbeitslosen in den Vereinigten Staaten […sowie] für die ar-

beitenden Klassen in den rückständigen kapitalistischen Ländern«, die sich durch

den »grellen Kontrast« zu den Privilegierten radikalisierten (Marcuse 1969d: 255).

Marcuse ist dabei kein Vertreter einer Verelendungstheorie, bei beiden Gruppen

sieht er ein »hochentwickeltes Bewußtsein und eine hochentwickelte Phantasie[,

die] ein vitales Interesse an radikaler Veränderung der fortgeschrittenen materiel-

len Bedingungen zu erzeugen vermögen« (ebd.). Wenn er jedoch von wahren Be-

dürfnissen spricht, »wo die kapitalistische Kultur noch nicht jedes Haus und jede

Hütte erreicht hat« (ebd.), besteht eine Romantisierungstendenz. Und gerade hier

ist eine Übertragung auf heute kaummöglich. Die Subsumtion der Welt unter das

Kapital ist seit den 1960er Jahren noch weit totaler geworden.

Die im vorherigen Kapitel in der Diskussion um »Randgruppen« angebrach-

te Kritik an Romantisierung und Essentialisierung bestimmter Subjekte ließ sich

an dem Beispiel Weiblichkeit und Frauenbewegung aufgrund der um »Marxismus

und Feminismus« geführten Debatten genauer entfalten und hilft, die Stärken und

Schwächen in Marcuses Schreiben mit Bezug auf soziale Bewegungen klarer zu

fassen. Es zeigt sich eine Differenz zwischen den großen Begriffen Marcuses und

dem, was in der Bewegung tatsächlich zu beobachten ist und vor allem dem, wie

die Akteur*innen die Bewegungen interpretieren. »Weiblichkeit« oder »Sensibili-

tät« als utopische Kategorien sind gegenüber vorherrschendem Sexismus oder der

Gewalt, mit der Refugees konfrontiert werden, oftmals zunächst irrelevant. Auch

wenn ich Marcuse auf theoretischer Ebene darin zustimme, dass es Elemente an-

sozialisierter Weiblichkeit, einer »zweiten Natur« gibt, die produktiv für Befreiung

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Widerständiges Wissen

sein können, und auch wenn ich aus der empirischen Beobachtung bzw. den Kom-

mentaren meiner Gesprächspartner*innen eine Bestätigung der Relevanz »weibli-

cher« Eigenschaften für den Protest schließe, ist es problematisch, diese heraus-

zustellen, ohne sich weiter mit den dahinterstehenden Sozialisationsformen zu

beschäftigen. Pointiert zeigt sich das in einem Interview, das Marcuse kurz vor

seinem Tod gab: Hier antwortet er auf die im Raum stehende Frage, ob die weib-

lichen Eigenschaften angeboren oder anerzogen seien, mit einem sehr schnippi-

schen Tonfall: »Das ist mir egal« (Zeugen des Jahrhunderts). Die Vergeschlechtli-

chung, die Zurichtung als Frau ebenso wie die befreiende Subjektivierung in der

Frauenbewegung sind offensichtlich nicht sein Fokus. Diese Kritik kann auf seinen

Blick auf die rassifizierten Anderen übertragen werden, zu der mir keine der fe-

ministischen Diskussion entsprechende schriftlich festgehaltene Debatte bekannt

ist.

Entsprechend kann auch hinsichtlich des Begriffs »Neue Sensibilität« bemän-

gelt werden, dass dieser bei Marcuse analytisch ziemlich unklar und schwammig

bleibt und dass es eines genaueren Blicks auf Beziehungsweisen und kollektive Pro-

zesse bräuchte, um zu verstehen, wann und wie diese Sensibilität sich äußert. Ist

die Sensibilität schwer zu fassen, bleibt sie zunächst utopisches Gegenbild des vom

Philosophen treffend auf den Punkt gebrachten zu Negierenden: Sensibilität statt

repressive Entsublimierung, statt Aggressivität, Konkurrenz und falscher Bedürf-

nisse. Doch was liegt dazwischen? Es braucht, und das lernen wir beispielsweise in

feministischer Affekttheorie, zunächst eine Praxis, die spontane Gefühle und Arti-

kulationen in kollektive Trauer und Wut kanalisiert. Wenn auch bei Marcuse eine

prinzipielle Offenheit seiner Kritischen Theorie für die Erfahrungen der Anderen

vorhanden ist, ist eine Ergänzung um feministische und dekoloniale Theorie und

Methodologie notwendig, um die Schritte der Subjektivierung in der Negation, der

Kollektivierung in gemeinsamen Äußerungen von Wut sowie dann die kollektive

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. »We took care like hell« 235

Subjektivierung anhand des anderen, alternativen Bezugs aufeinander, zu unter-

suchen22.

Marcuses Erwähnung von Ekel vor der Konsumgesellschaft, die gleichzeitig

Überfluss und Not produziert, ist beispielsweise ein treffender Hinweis. Laut Mar-

cuse würde dieser Ekel alle Aufbegehrenden einen. Doch er äußert sich bei unter-

schiedlich vergeschlechtlichten, rassifizierten oder sozial positionierten Menschen

auf unterschiedliche Weise und wird daher auch unterschiedlich interpretiert und

führt zu unterschiedlichen Reaktionen. Wenn beispielsweise auf die Perspektive

der Kollektivierung von Wut und Ekel als Anknüpfungspunkte für linke Bewe-

gungen verwiesen werden soll, geht das nicht ohne eine Auseinandersetzung mit

den jeweiligen verschiedenen Vergesellschaftungen – mit dem was trennt. Wieder

zeigt sich eine Schwierigkeit mit verschiedenen wissenschaftlichen Ebenen, da die

abstrakt sozialphilosophische Ebene zu Verallgemeinerungen einzelner Momen-

te neigt. Hier gilt es beispielsweise aus Literatur der (migrantischen) Frauenfor-

schung, die aus der von Marcuse betrachteten Frauenbewegung hervorging, zu

lernen, die oftmals ethnographische Biografieforschung mit Gesellschaftstheorie

zusammenbringt. Zudem ist auf den Zeithorizont zu verweisen: seit den frühen

1970er Jahren hat sich viel in der kritischen Forschungslandschaft getan (siehe Ein-

leitung).

Der beschränkte Blick auf bestimmte Orte und Momente in Bewegungen ist

jedoch nicht nur ein Problem kritischer Akademiker*innen, sondern auch in der

Rezeption der Refugee-Bewegung durch Linke, die sich nicht auf eine intensivere

Auseinandersetzung mit dem Geschehen und Akteur*innen einlassen wollen oder

können. Einerseits führt das bei manchen weißen Aktivist*innen zu Romantisie-

rungen, in denen sie z.B. bunte Antira-Demonstrationen euphorisch als Teil ihrer

Freizeitbeschäftigung betrachten (vgl. Kritik Ulus in Ulu 2013) oder andererseits bei

Theorielinken zu pauschalen Verurteilungen (vgl. Ende Abschnitt 6.1). Eine wirklich

22 »Action relates to reflective knowledge in still another sense, which has to do with critical

engagement. Social action, whether it is, for example, participating in sit-ins […] or engaging

in the reorganization of a housing project […], produces in participants changes that go be-

yond intellectual understanding. Because such actions invariably entail modifying or going

against existing social arrangements that actors perceive to be at the root of their problems,

they elicit resistance on the part of the guardians of the status quo. In dealing with the so-

cial forces that stand in the way of change in such ways, the actors come to understand at

the visceral and emotive level the workings and intransigence of social arrangements. This

kind of understanding puts flesh on the bones of the abstract conceptual knowledge about

social reality they gain through theoretical analysis and compels them to engage in political

activities, such as petitioning, lobbying, advocating, negotiating, protesting and organizing.

In the process, actors come to feel the power they gain by engaging in political actions as au-

tonomous agents. Through action we learn how the world works, what we can do, and who

we are: we learn with mind/heart. This is how we become aware and emancipated.« (Park

2006: 89)

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Widerständiges Wissen

solidarische Kritik anzubringen bzw. Kritiken der Refugee-Bewegung zu kontex-

tualisieren und zu vermitteln, um in einem nächsten Schritt sinnvolle Strategien

zu erarbeiten, ist im Zusammenhang so vieler Repressionen aber auch Verletzun-

gen innerhalb vermeintlich solidarischer Strukturen nicht so einfach und braucht

viel Raum und Zeit. Insbesondere von den intellektuellen Frauen in der Bewegung

konnte schon viel über nachhaltige Organisationsformen sowie die Notwendigkeit

einer vertieften zwischenmenschlichen Praxismitgenommenwerden und ich hoffe

mit dem nächsten Kapitel hier noch mehr beitragen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008 - am 14.02.2026, 12:19:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459416-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

