
Gut oder böse? Moralische Positionierungen

Bereits vor Beginn der Forschung hatte ich mich dazu entschlossen, die Män-

ner nicht nach den von ihnen verübten Straftaten zu fragen. Ichwollte vermei-

den, dass meine eigenen moralischen Bewertungen gegenüber einzelnen kri-

minellen Handlungen unsere Begegnungen leiten würden. Außerdem inter-

essierte es mich, ob, wann und wie sie mir von selbst davon erzählen würden.

Nicht alleMänner sprachenmitmir darüber,warumsie zu einer Freiheitsstra-

fe verurteiltwordenwaren.Dochdiejenigen,die es taten,hatteneinesgemein-

sam: Sie stellten sich in ihren Erzählungen als moralisch gute Personen dar.1

Ausgehend von ihren Erzählungen gehe ich in diesem Kapitel den kulturellen

Logiken und Bedeutungen moralischer Positionierungen im Leben nach der

Haft nach. Und dazu beginne ich im Gefängnis.

Wiealle anderenBesucher:innenhatte auch ichmeinenAusweis anderGe-

fängnispforte abgegeben,meinepersönlichenSachen imSchließfachverstaut,

imWarteraumgesessen, die Sicherheitskontrollen durchlaufen und dann Zeit

in einem zweiten Warteraum verbracht, bis mich eine Beamtin mit Namen

aufrief und in das vierte Einzelzimmer auf der rechten Seite des Besuchsare-

als führte. Heute würde ich Ali zum ersten Mal treffen. Ich war schon öfter

in einem dieser Einzelzimmer gewesen, umGespräche mit inhaftiertenMän-

nern über ihre Hafterfahrungen und ihre anstehende Entlassung zu führen.

Die Zimmer sahen für mich alle gleich aus: weiße Wände, Neonröhrenlicht

an der Decke, schwarze Plastikstühle, in der Mitte ein Tisch –Holzgestell mit

Glasplatte.Hinter demFenster graue, schwereGitter.Eine verglasteTür zur vi-

suellen Überwachung durch Beamt:innen. An der Wand eine Uhr. Es war 9:58

Uhr.Ali würde gleich da sein.Mit einer Gruppe anMännernwürde er von zwei

Beamten in die Besuchsabteilung geführt werden. Zuvorwar er von einemBe-

amten aus dem Arbeitsbetrieb abgeholt und in den Haupttrakt begleitet wor-

den. Dort sammelten sich alle Männer, die um 10:00 Uhr einen Besuchster-

min hatten. Ich war während meiner Forschungszeit im Gefängnis über drei

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Nach dem Gefängnis

Wochen täglich in der Besuchsabteilung gewesen und hatte diesen Ablauf vor-

mittags und nachmittags miterlebt. Die Männer mussten die Sicherheitskon-

trollen durchlaufen und wurden danach von Beamt:innen in die Besuchsab-

teilung geführt. Ihre Angehörigenwürden bereits an den ihnen zugewiesenen

nummerierten Tischen im größten Raum des Besuchsareals auf sie warten.

Die Treffenmit Anwält:innen undmir, der Kulturwissenschaftlerin, fanden in

Einzelzimmern am anderen Ende des Ganges statt.

Ein Beamter leitete Ali in das Zimmer, in dem ich auf ihn wartete.Wir ga-

ben uns dieHände zur Begrüßung. Ich fragte,wo er gerne sitzenwürde.Wenn

er normalerweise hereingeführt werde, so Ali in eher reserviertem und gleich-

zeitig leicht amüsiertem Ton, dann sitze sein Anwalt immer schon auf dem

Stuhl mit dem Blick auf das Besuchsareal. Er habe sich mittlerweile daran ge-

wöhnt,mit demRücken zur Tür Platz zu nehmen.Nachdemwir uns übermei-

ne Forschung ausgetauscht hatten, begann ich unser Gespräch so, wie ich es

bei allen Männern tat: »Erzählen Sie mir doch mal vom Leben im Gefängnis,

von ihrem Alltag hier.« Erst am Tag von Alis Entlassung – vier Monate nach

diesem ersten Treffen – begannen wir uns zu duzen. Alis Partnerin Anna, ihr

dreijähriger Sohn, zwei Freunde und ich würden Ali an den Toren der JVA be-

grüßenunddann gemeinsam imnahegelegenenPark seine Entlassung feiern.

Bei unserem ersten Treffen war der Tag der Entlassung für Ali noch weit ent-

fernt.

Ali berichtete,dass ernun seit drei JahrenundeinemMonat inHaft sei.Für

Betrug sei er zu insgesamt fünf Jahren verurteilt worden. In knapp vierMona-

ten würde er entlassen werden. Dann wandte er sich meiner Erzählaufforde-

rung zu. Er sprach ruhig und bedächtig, hielt immerwieder inne, umnachzu-

denken.

Ali: Es gibt eigentlich nicht viel zu erzählen. Jeden Tag das gleiche. Lange-

weile.

Er beschrieb seine Tagesroutine, die wie bei allen inhaftierten Männern ge-

mäß den Zellenein- und Zellenaufschlusszeiten strukturiert war: Lebendkon-

trolle,Frühstück inderZelle,DuschenaufdemStockwerk,Arbeit,Mittagessen

in der Zelle, Arbeit, Hofgang mit Sport und Krafttraining, Zelleneinschluss,

Abendbrot, Fernsehschauen, Lesen oder Videospiele. Ali arbeitete im Monta-

gebetrieb. Seit ein paar Wochen schraubte er Kleinmetallteile für eine Indus-

triefirma zusammen, zuvor hatte er für das städtische Krankenhaus Besteck-

sätze vorbereitet: Gabel, Messer und Löffel in eine Serviette gesteckt. Er fand

dieArbeit öde.UnderkritisiertedenkargenStundenlohnvonknappdreiEuro.

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 83

»Aber besser als auf Zelle zu hocken.« Das Treffenmitmir sei für ihn ein »klei-

ner Ausbruch« aus der immergleichen Tagesroutine.Gelegenheit dazu gebe es

nicht häufig. Nur, wenn seine Partnerin Anna zu Besuch komme. Zweimal im

Monat. Im Gefängnis selbst pflege er nur wenig soziale Kontakte.

Ali: Ich halte mich lieber aus Stress raus. Ich bleibe für mich. Das sind alles

Kriminelle hier. Sicher, es gibt ein oder zwei Leute, mit denen man sich bes-

ser versteht. Aber alles in allemkannmanhier niemandem trauen. Die Leute

hier haben ja alle schon mal den Schritt gemacht, was moralisch Verwerfli-

ches zu tun.

Er erzählte weiter: vom Anstaltsessen, das er nicht mochte und lieber für

sich selbst in der Zelle kochte, von der gefühlten Abhängigkeit gegenüber

Vollzugsbeamt:innen und der Institution Gefängnis im Allgemeinen, vom

täglichen Krafttraining, das er brauchte, weil er sich sonst nicht wohl fühl-

te. Irgendwann schlug unser Gespräch eine philosophische Richtung ein.

Wir sprachen über den Sinn und Zweck des Strafens, über gesellschaftliches

Zusammenleben, über sozialen Ein- und Ausschluss, über Recht und Gerech-

tigkeit. Es waren Themen, über die Ali viel nachgedacht hatte und über die

wir uns noch oft austauschenwürden.Gegen Ende unseres Gesprächs kamAli

ausführlicher auf seine Straftat zurück.

Ali: Ich bin für Betrug verurteilt worden. [Er beschrieb Betrugsart und sein

Vorgehen im Detail.2] So war ich drauf. Damals. Jetzt nicht mehr. Das würde

ich heute nichtmehr tun. Daswar nicht in Ordnung. Ichweiß nicht, wasmich

damals geritten hat.

Und dann war unser Treffen auch schon fast vorbei. Ali machte mich darauf

aufmerksam, dass es mittlerweile 11:25 Uhr sei, Zeit aufzuräumen. Wir war-

fen unsere leeren Kaffeebecher und Plastikflaschen in denMülleimer auf dem

Gang, Ali zog sich Schokolade aus dem Automaten, die er mit in seine Zelle

nehme würde. Und wir verabredeten uns für ein weiteres Gespräch in etwa

vierWochen.

Aus den Einzelzimmern und dem großenHauptbesuchszimmer strömten

nach und nach immer mehr Menschen heraus. Die Männer würden gleich

erneut durch die Sicherheitsschleusen gehenmüssen, umdann vonBeamt:in-

nen in ihre Zellen zum Mittagessen geführt zu werden. Wir Besucher:innen

gingen gesammelt durch eine Tür, die uns direkt zu unseren Schließfächern

brachte. Die Tür war automatisch gesteuert, Beamt:innen im Nebenraum

konnten sie öffnen und schließen. Sie war mit einem Ampelsystem ausge-

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Nach dem Gefängnis

stattet. Wir wussten, dass wir hindurchgehen konnten, wenn die Ampel von

Grün auf Rot umsprang. Rot signalisierte den Beamt:innen: Achtung, offene

Tür! Potenzielle Gefahr. Grünes Licht wiederum: Alles in Ordnung, die Tür ist

verschlossen.Wir holten unsere persönlichen Sachen aus den Schließfächern

und bekamen an der Hauptpforte unsere Ausweise zurück.

Ethische Erzählungen

Ali begann seineErzählung so,wie es alleMänner taten,die ich inderStrafvoll-

zugsanstalt zuGesprächen traf.Er zählte auf: Zeitpunkt der Inhaftierung, vor-

angegangene Haftzeiten, Grund der Inhaftierung, bisher abgeleistete Haft-

dauer,GesamtlängederHaftstrafe, vermutlichesEntlassungsdatum.Aufmich

wirkte Alis Auflistung, als ob er sie schon oft und genau in dieser Formwieder-

gegeben hatte. Nach all diesen Dingen hatte ich nicht gefragt.

Ich interpretiere solch formalisierten Erzähleinstiege als Ausdruck insti-

tutioneller Erwartungshaltungengegenüber inhaftiertenMännern, sich zu er-

klären und ihre Straftat offenzulegen. Das deutsche Strafrechtssystem ist be-

weisorientiert. Die Männer wurden von Polizei und Gericht verhört, um Aus-

sagen zu machen und Geständnisse abzulegen. Im Strafvollzugssystem nah-

men einige von ihnen an verpflichtenden Sozialtherapien teil, die als wichti-

ger Bestandteil der ›Resozialisierung‹ gelten.DieseTherapien basieren zu gro-

ßen Teilen auf dem Sprechen über begangene Straftaten, auf der Übernah-

me von Verantwortung durch die Anerkennung von Schuld.3 Sozialtherapien

im Strafvollzug zielen darauf, ›schädliche‹ Gedanken- und Verhaltensmuster

durch ›sozialere‹ zuersetzen.4MancheMännernahmenanSprechstundenvon

Seelsorger:innen teil, die Assoziationen zur christlich-religiösen Beichte her-

vorrufen. Zentral dabei ist das Sprechen über begangene ›Sünden‹.5 Und eini-

ge Männer nahmen an Treffen der Anonymen Alkoholiker teil. Sie durchliefen

das sogenannte Zwölf-Schritte-Programm, das auf der Offenlegung und An-

erkennung ›schlechter‹ Taten basiert. Schritt fünf des Programms lautet: un-

verhüllt die eigenen Fehler zugeben.

All diese institutionellen Abläufe und Angebote legen den Fokus auf das

Sprechen über die verübte Straftat. Es entspricht der Logik formeller Gesprä-

che im Gefängnis, dass Ali und die anderen Männer einen Gesprächseinstieg

wählten, der Tat und Haftstrafe in aktenartiger und beweisführender Form

aufgriff.

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 85

Vertrauen und Ehrlichkeit

»Das sind alles Kriminelle hier«, sagte Ali. Er bediente sich dabei der gleichen

stigmatisierenden Vorverurteilungen, mit denen sich hafterfahrene Männer

nach ihrer Entlassung konfrontiert sehen. Er reduzierte seineMitinhaftierten

auf den von ihnen begangenen Rechtsbruch und heftete ihnen das Negativ-

merkmal ›nicht vertrauenswürdig‹ an.6 Dadurch distanzierte sich Ali von ›den

abnormen Kriminellen‹ und ordnete sich selbst der Gruppe der ›nicht-krimi-

nellen Normalen‹ zu. In dieser »kommunikativ erzeugten Zuordnung,«7 die

auf demDualismus ›normal-abweichend‹ beruht,positionierte sichAli alsmo-

ralisch gute Person. Er tat das, indem er auf einen zentralen kulturellen Wert

rekurrierte: Vertrauenswürdigkeit.

Als moralisch gute Person stellte sich Ali auch dar, als er über die von ihm

vollzogene Straftat sprach. Er beschrieb einen moralischen Transformations-

prozess: vom ›betrügerischen Kriminellen‹ der Vergangenheit hin zur mora-

lisch guten Person im Jetzt (»So war ich drauf. Damals. Jetzt nicht mehr.«).8

Alleindurchdie imAktdesErzählens eingeschriebeneReflexivität distanzierte

sich Ali (der Erzähler imHier und Jetzt) von seinem alten Selbst (demProtago-

nisten seiner Erzählung). Und: Ali hatte mir von seiner Straftat erzählt, ohne

dass ich danach gefragt hatte. Auch damit positionierte er sich als moralisch

gut. Er zeigte, dass er einen weiteren kulturell positiv besetzten Wert lebte:

Ehrlichkeit.

›Techniken der Neutralisierung‹

Wenn ich Alis Erzählung als moralische Positionierung betrachte, so folge ich

einem spezifischen Verständnis von Erzählungen. Dieses unterscheidet sich

von denen des Strafrechts, der Kriminologie und auch der Psychologie – al-

so von »Wahrheitsordnungen«,9 die das Gefängnisleben stark durchdringen.

Dasbeweisorientierte StrafrechtssystembetrachtetErzählungenverdächtiger

oder inhaftierter Menschen vornehmlich als Hinweise auf vergangene Ereig-

nisse im Zusammenhang mit einer Straftat. Erzählungen sind hier Aussagen.

Von ihnen wird darauf geschlossen, was ›wirklich‹ vorgefallen ist. Psycholo-

gisch orientierte Ansätze, wie sie in Sozialtherapien angewandt werden, be-

trachten Erzählungen als Ausdruck psychosozialer Gedankenmuster, die auf

ihre ›Fehlerhaftigkeit‹ hin überprüft und durch Therapiegespräche in ›sozia-

lere‹ Gedankenmuster umgewandelt werden sollen.Und ätiologisch-krimino-

logische Ansätze fassen Erzählungen über Straftaten als sogenannte ›Techni-

kenderNeutralisierung‹.Sie suchen inErzählungenhafterfahrenerMenschen

nach Ursachen und Rechtfertigungsmustern kriminellen Handelns.

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Nach dem Gefängnis

Die Kriminalsoziologen Gresham Sykes und David Matza gehen davon

aus, dass ›Neutralisierungstechniken‹ kriminellen Handlungen vorgelagert

sind und ›Straftäter:innen‹ diese als erleichternde Rechtfertigung ihres Han-

delns heranziehen.10 Eine solche ursachenorientierte Perspektive auf die

moralischen Erzählungen hafterfahrener Menschen sehe ich als Kulturwis-

senschaftlerin kritisch. Ihr liegt erstens die Gefahr inne, die Motive kriminel-

len Handelns auf Persönlichkeitsebene zu verorten, Kriminalität dadurch zu

essentialisieren und deren strukturellen, soziokulturellen Dimensionen und

Mechanismen auszublenden. Zweitens konstruiert eine solche Perspektive

›die Kriminellen‹ überhaupt erst, fasst sie darauf aufbauend allzu leicht als

homogene Gruppe mit abweichendem Moralsystem und verortet sie abseits

von Gesellschaft.

Fürmich liegen imKonzeptderNeutralisierungstechnikenallerdingsauch

erkenntnistheoretische Potenziale –und zwar dann,wenn ich sie als soziokul-

turelle Sinnsetzungsprozesse betrachte.11 So erscheinen die Erzählungen der

Männer als ethische Narrative, die darauf zielen, ein moralisch gutes Selbst-

bild zu konstruieren. In dieser kulturwissenschaftlichen Lesart stellen ›Neu-

tralisierungstechniken‹ keineswegs pathologische Ausdrücke ›krimineller Ge-

danken‹ dar, wie es strafrechtliche, sozialtherapeutische und kriminologische

Ansätze nahelegen, sondern vielmehr erzählerische Konstruktionen morali-

scher Selbstbilder. Jedes Mitglied einer Gesellschaft – egal ob es jemals krimi-

nell gehandelt hat – bedient sich in seinem Alltag solcher ›Neutralisierungs-

techniken‹. Als ethische Narrative sind sie normal, weil sie einen festen Be-

standteil alltäglicher Lebenswelten und sozialer Interaktionen darstellen.12

Auf inhaftierteMänner lastet ein besonderer Druck, sich alsmoralisch gut

zu positionieren. Denn die Institution Gefängnis markiert sie durch institu-

tionelleAbläufe als ›unmoralischeAndere‹:13 Vergitterte Fensterundverschlos-

sene Türen, die nur durch Beamt:innen geöffnet werden können; das tägliche

Durchlaufen von Sicherheitskontrollen; Zellendurchsuchungen; Drogentests.

All das sind Praktiken der Überwachung, die inhaftierte Menschen als poten-

ziell gefährliche,gewalttätige,nicht vertrauenswürdigeGefangenemarkieren.

Wenn Ali und die anderen Männer bei unserem ersten Treffen ihre Straftaten

thematisierten und sich in ihren Erzählungen als moralisch gut darstellten,

dann arbeiteten sie gegen die ihnen institutionell zugeschriebene Klassifika-

tion des ›unmoralischen Anderen‹.

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 87

Schweigen

Im Unterschied zu denMännern, denen ich im Gefängnis zum erstenMal be-

gegnete, sprachen die Männer, die ich draußen kennenlernte, erst nach eini-

gen Wochen oder Monaten mit mir über die von ihnen verübten Straftaten.

Manche erzählten nie davon. Das wollte ich respektieren – aus Gründen der

Forschungsethik musste ich das auch.14

Diese ethische Entscheidung führte mich zu einer erkenntnistheoreti-

schen Frage, die sich mir im Laufe meiner Forschung immer stärker auf-

drängte: Was genau vermittelten mir die Männer, indem sie ihre Straftat

nicht zumThemamachten? Was teilten sie mir in diesem Nicht-Redenmit? Ich

begann, mich für die kulturellen Bedeutungen des Nicht-Redens zu interes-

sieren. Mittlerweile verstehe ich das Nicht-Reden der Männer als Schweigen:

als eine spezifische Form der Kommunikation – einen Redeverzicht –, über

den sich sowohl die Männer (die Erzähler) als auch ich (die Zuhörerin) im

Klaren waren.15

Ich brauchte allerdings einige Zeit, um das zu erkennen. Denn die em-

pirisch-kulturwissenschaftliche Methodenliteratur sieht Schweigen vor-

nehmlich als Problem. Die kulturwissenschaftliche Erzähl-, Gesprächs- und

Interviewforschung legt ihren Fokus auf sprachliche Äußerungen, aus denen

sie unter anderem kulturelle Bedeutungen, soziale Strukturelemente, sozial-

hierarchische Positionierungen und kulturelle Selbstbilder herausarbeitet.16

Nicht-Sprechen stellt die Methodenliteratur meist als Fehlkommunikation,

als Nicht-Kommunikation, als gescheiterten Dialog oder problematische

Forschungsbeziehung dar.17 Plakativ und etwas provokativ ausgedrückt:

Gesprächspartner:innen, die viel zu sagen haben, sind Kulturwissenschaft-

ler:innen lieber. Ich erachte das als problematisch. Denn dadurch werden die

stillen Dimensionen alltäglicher Lebenswelten und kultureller Bedeutungs-

konstruktionen verkannt.

Ähnlich der kulturwissenschaftlichen Methodenliteratur fasst auch das

deutsche Strafrechts- und Strafvollzugssystem Schweigen als Problem auf:

Aussagen müssen gemacht, Geständnisse abgelegt, therapeutische und so-

zialarbeiterische Gespräche geführt werden. Die »psychosoziale Norm der

Stimme« durchdringt die Institution Gefängnis.18 Sie klassifiziert Schweigen

als sozial suspekt, rückt Redeverzichte in die Nähe der Verweigerung, der Ge-

heimhaltung oder gar der Lüge. Für die Institution Gefängnis ist Schweigen

ein Verschweigen.19

Ich betrachte das Schweigen der Männer nicht als Problem. Ich gehe da-

von aus, dass »das Unausgesprochene [immer] Teil alltäglicher Äußerungen«

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Nach dem Gefängnis

ist.20 Die Männer, die ich während meiner Forschung traf und die über ihre

kriminellen Handlungen schwiegen, sagten mit ihrem Schweigen viel. Es war

voll von kultureller Bedeutung.21

Wenn dieMänner nach ihrer Entlassungmitmir nicht über ihre Straftaten

sprachen, dann lese ich dieses Schweigen als einen Ausdruck von Handlungs-

macht:22Mit ihrem Schweigen reklamierten dieMänner Autonomie, die sie in

der Institution Gefängnis und durch den institutionellen Druck zu sprechen

oftmals nicht spürten. Sie entzogen sich mit ihrem Schweigen einer weiteren

institutionellenFremdkontrolle: diederUniversität, repräsentiertdurchmich,

die Forscherin. Ich beobachtete, was die Männer taten undmit wem sie inter-

agierten, ich stellte neugierige Fragen und schrieb ausführliche Notizen über

dieMänner, ich deutete ihre Aussagen und ihrHandeln –ganz ähnlich der po-

lizeilichen, gerichtlichen und strafvollzuglichen Praxis; wenn auch mit ande-

ren Intentionen. Auch dass drei inhaftierte Männer die Forschungsbeziehun-

gen zu mir abgebrochen haben, deute ich als Ausdruck von Handlungsmacht

und als Verweigerung universitär-institutioneller Kontrolle. Die Männer lie-

ßen mir nach dem ersten Gesprächstermin in der Justizvollzugsanstalt durch

Beamt:innen ausrichten, dass sie sich nicht mehr mit mir treffen wollten. Die

Gründe hierfür erfuhr ich nicht.

Indem die Männer schwiegen, verhinderten sie eine potenzielle Reduzie-

rung ihrer Person auf die von ihnen verübte Straftat. Auf diese Weise hielten

sie ein Selbst- und Fremdbild aufrecht, das nicht in der von ihnen begangenen

Straftat aufging und sich nicht auf dieses reduzieren ließ. Durch ihr Schwei-

gen umgingen die Männer die Gefahr, dass die Erzählung über ihre Straftat

die Geschichte ist, über die sie definiert werden.23 Sie verhindertenmit ihrem

Nicht-Sprechen, auf eine einzige Subjektposition – die des ›Kriminellen‹ und

damit des ›unmoralischen Anderen‹ – reduziert zu werden.

Gut sein erzählen

Gegen die Klassifizierung als ›unmoralische Andere‹ arbeiteten auch diejeni-

genMänner, die mir draußen von ihren Straftaten erzählten:

Raffael, den ich im Übergangswohnheim kennengelernt hatte, ging dabei

ganz ähnlich vor wie Ali. Beide bedienten sich des kulturellen Skripts der mo-

ralischen Weiterentwicklung.24 Raffael erzählte mir von seiner Verurteilung

wegen Beschaffungskriminalität. Vor seiner Verurteilung und Inhaftierung

sei er sicherlich vier Jahre stark von Crack abhängig gewesen. Irgendwann sei

er nicht mehr zur Arbeit gegangen. Und nachdem er alles, was er je besaß –

Schmuck, TV,Möbel, Küchenutensilien, Kleidung –, verkauft hatte,musste er

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 89

anders an Geld kommen. Heute wisse er, dass die Einbrüche und Diebstähle,

die er damals »gedreht« hatte, falsch waren.

Raffael: Weißt du, ich bin gereift, seit ich unten bin [nicht mehr drogenab-

hängig]. Ich bin jetzt nicht mehr vernebelt. Die Drogen haben mich nicht

mehr klar denken lassen. Ich bin jetzt frei im Kopf. Geheilt sozusagen.

Raffael sprach davon, »vernebelt« gewesen und jetzt »geheilt« zu sein. Ali

sagte: »Ich weiß auch nicht, was mich damals geritten hat.« Beide verorteten

sich damit in einem Zustand mit geringer Handlungsmacht – Raffael sah

seine Straftaten durch seine Drogenabhängigkeit hervorgerufen, Ali durch

eine nicht weiter zu bestimmende höhere Instanz, die über ihn verfügt hatte

(»Ich weiß auch nicht, was mich damals geritten hat.«).25

Daniel wiederum, der mich zu sich nach Hause eingeladen hatte und

mit »Ich beiße nicht« auf seine Stigmatisierungserfahrungen aufmerksam

gemacht hatte, sprach sich große Handlungsmacht zu. Er war für ein Gewalt-

delikt und Nötigung verurteilt worden.

Daniel: Er war kein guterMann. Kein guterMensch. Das konnte ich nicht län-

ger mit ansehen. Er hat seine Frau misshandelt.

Daniel bediente sich dem kulturellen Skript der moralischen Umkehrung: In

seiner Erzählung stellte er sein Opfer als ›unmoralischen Anderen‹ dar und

zeigte sich damit selbst als moralisch gute Person.26

Benjamin,den ich inderAnlaufstelle kennengelernt hatte,undMartin,der

mich nach seiner Entlassung zu sich und seiner Frau Claudia nach Hause zu

Kaffee und Kuchen eingeladen hatte, betonten in ihren ethischen Narratio-

nen vor allem die sozialen Umstände, die zu ihrer Straftat geführt hatten. Als

mirBenjamin sagte, er seiwegenDrogenbesitz und -handel verurteiltworden,

erzählte er mir auch von seinem zerrütteten Elternhaus und dem ständigen

Streit zwischen seinen Eltern, von seinem Vater, der die Familie früh verlas-

sen hatte, von der zunehmenden Depression seiner Mutter, vom Jugendamt,

das ihn dann von seinerMutter weggeholt hatte, von seinen Jahren imKinder-

heim.

Benjamin: Eine Psychologin hat mir einmal gesagt, das nennt man broken-

home-Syndrom. Da kommt es oft vor, dass man kriminell wird. So war das

bei mir auch.

Das sogenannte ›broken-home-Syndrom‹, auch ›Modell der zerrütteten Fami-

lie‹ genannt, bezeichnet in der sozialpsychologisch orientierten Kriminologie

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Nach dem Gefängnis

die Abwesenheit eines Elternteils und wird als Ursache von Kriminalität, vor

allem von Jugendkriminalität, diskutiert. Insbesondere dann, wenn die Un-

vollständigkeit der Familiemit belastendenErfahrungen vonGewalt und/oder

emotionaler Vernachlässigung einhergeht.27 Ichmöchte hier nicht auf eine in-

haltliche Diskussion dieses umstrittenen Ansatzes hinaus.28 Vielmehr geht es

mir darum, was Benjamin durch seine Bezugnahme auf das ›broken-home-

Syndrom‹ bewirkte. Er wies sich eine durch strukturelle Umstände (familiärer

Kontext) eingeschränkte Handlungsmacht zu und konnte sich dadurch wei-

terhin als moralisch gute Person sehen; eine Person, die überdies mit einem

hohen Grad an Reflexivität ausgestattet war, denn sie war in der Lage, soziale

Probleme zu benennen.29

Martins Erzählung war ähnlich: Prekäre Lebensverhältnisse, wachsende

Schulden und die Angst vor sozialemAbstieg hätten ihn dazu getrieben, einen

Bankraub zu begehen. Seine Tat, soMartin, sei als Reaktion auf immer stärker

spürbare soziale Ungleichheiten zu lesen. Er habe »letztendlich Kapitalismus-

kritik geübt«. Wie Benjamin hob auch Martin die strukturellen Umstände

seiner Straftat hervor; bei ihm: soziale Ungleichheiten inDeutschland.Martin

war sich bewusst, dass Bankraub auf gesamtgesellschaftlicher Ebene durch-

aus auch positiv besetzt ist oder zumindest eine sozial akzeptiertere Straftat

darstellt als andere kriminelle Handlungen. Populärkulturelle Darstellungen

zeugen davon: In Film und Fernsehen vorkommende Bankräuber:innen wer-

den oftmals dargestellt als intelligente und mutige Helden oder gar als Robin

Hoods, die einem ausbeuterischen System schaden – und damit Gutes tun.30

Raffael, Daniel, Benjamin und Martin hatten eines gemeinsam: In ihren

Erzählungen positionierten sie sich als moralisch gute Menschen und nicht

als ›gefährliche, unmoralische Verbrecher‹. Den Hintergrund ihrer ethischen

Erzählungen bildeten ihre Erfahrungen, von der Strafinstitution Gefängnis

täglich als ›unmoralische Andere‹ markiert zu werden; genauso auch einWis-

sen darüber, dass ›die Kriminellen‹ im gesellschaftlich dominanten Diskurs

als ›unmoralische Andere‹ gelten, die gegen gesellschaftliche Erwartungen der

Normkonformität verstoßen haben. Diese Erwartungshaltungen versuchten

die Männer zu erfüllen, indem sie sich ethischer Erzählungen bedienten.

Im Akt des Erzählens konstruierten sie ein mit moralischem Bewusstsein

ausgestattetes Selbst.31

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 91

›Die absolut Anderen‹ – moralische Verurteilungen

Martin zog nach seiner Entlassung zurück zu seiner Familie und erhielt vor al-

lem von seiner Frau Claudia Unterstützung bei den vielen bürokratischen An-

gelegenheiten der Entlassung.Ab und an nahmer allerdings die sozialarbeite-

rischeBetreuungder Anlaufstelle in Anspruch.Martin nutzte seine Besuche in

der Anlaufstelle auch dazu, »ein paar Stunden aus der Wohnung rauszukom-

men« und sichmit anderenMännern über die Herausforderungen der Entlas-

sung und die Unsicherheiten des Lebens nach demGefängnis auszutauschen.

An einem solchen Tag liefen wir uns zufällig über den Weg. Als ich in die An-

laufstelle kam, saßMartin im Aufenthaltsraum zusammenmit zwei weiteren,

erst kürzlich entlassenenMännern.Die drei kannten sich aus demGefängnis.

Sie waren auf dem gleichen Zellenstockwerk inhaftiert gewesen. Ich war ver-

wundertundgleichzeitig amüsiert überdiesenAnblick:AnHalsundArmen tä-

towierte, teilweise langhaarige, muskelbepackte Männer hatten großen Spaß

beim Stadt-Land-Fluss-Spiel. In meiner Wahrnehmung war das in mir wir-

kende Stereotyp des ›starken Mannes‹ nur schwer mit einem ›Kinderspiel‹ in

Einklang zu bringen.

Martin: Barbara, komm, spiel mit!

Ich: Stadt-Land-Fluss?

Martin: Ja klar. Jana [Praktikantin] hat uns dazu genötigt. Sie hat gemeint,

das tut uns gut. Es macht Spaß! Los, komm. Der Verlierer muss eine Runde

Kaffee ausgeben.

Ich: Okay, ich mache mit.

Ich nahm mir ein Blatt Papier und zog darauf Spalten. Es überraschte mich

nicht, dass wir mit der Zusatzkategorie ›Verbrechen‹ spielten.

Ich: Es kann losgehen, ich bin bereit.

Sascha [laut]: A.

Manuel [eine Sekunde später]: Stop.

Jede:r von uns suchte Stadt, Land, Fluss, berühmte Person, Lied, FilmundVer-

brechenmit dem Anfangsbuchstaben B. Sascha war am schnellsten. Ich selbst

hatte fast alle Felder ausgefüllt, abermirwar partout kein Verbrechenmit dem

Buchstaben B eingefallen. Die Runde lachte mich dafür aus. Ich lachte mit: B

wie Bankraub –Martin saß direkt nebenmir.

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Nach dem Gefängnis

›Sittiche‹

Hätten wir beim Buchstaben V auch gelacht? Wenn ein Mann, der für Verge-

waltigung verurteilt worden war, dabei gewesen wäre? Sicherlich nicht. Über

Vergewaltigungwurden keineWitze gerissen.EinMann, vondemdie anderen

vermuteten, dass er für eine Sexualstraftat verurteilt worden war, wäre sehr

wahrscheinlich kein Teil einer solchen Spielrunde gewesen. Sexualstraftaten

gelten imgesellschaftlichenDiskursundauchunter hafterfahrenenMenschen

als moralisch äußerst verwerflich. HaftentlasseneMänner, von denen das Ge-

rücht umgeht, dass sie zu einer solchen Tat verurteilt worden waren, wurden

von anderen hafterfahrenen Männern aus informellen Runden meist ausge-

schlossen.

WennMänner zum erstenMal in die Anlaufstelle kamen und das Büro der

Sozialarbeiter:innen suchten oder wenn sie ins Übergangswohnheim einzo-

gen, dann lautete die erste Frage: »Und, wie lange warst du drin?« In infor-

mellen Kontexten (beim Rauchen vor der Tür oder beim gemeinsamen Gang

zur S-Bahn) schlossen die Männer oftmals noch ein »Und, für was hast du ge-

sessen?« an. Bei vielen Jahren Haft auch ein »Für was bist du denn so lange

drin gewesen?« Lautete die Antwort auf die Frage nach der Haftdauer »15 Jah-

re«, dannnahmendieMänner automatisch an,dass die betreffende Person für

Mord inhaftiert gewesen war. Ein locker herausgehauenes »Wen hast du denn

umgelegt?« kam nur dann hinterher, wenn die Situation das zuließ und sich

die Männer mit einer gewissen Leichtigkeit, mit Sympathie und Respekt be-

gegneten.

War die Antwort auf die Frage nach den Haftgründen nicht glaubwürdig,

dann erschien das den Fragenden verdächtig: »Der könnte ein Sittich sein.«

›Sittich‹ ist eine informelle und abwertende Bezeichnung unter (ehemals)

inhaftierten Männern für Personen, die für ein Sexualdelikt (früher auch

als Sittlichkeitsdelikt bezeichnet) zu einer Haftstrafe verurteilt worden sind;

vornehmlich für Personen, die eine Sexualstraftat gegenüber Kindern verübt

haben.

In der Anlaufstelle und im Übergangswohnheim waren die Männer alle –

unabhängig von der Straftat, zu der sie verurteilt worden waren – ›Klienten‹

und ›Haftentlassene‹. Alle erhielten die gleiche Art von sozialarbeiterischer

Unterstützung. Betreuer:innen wiesen bei Konflikten unter hafterfahrenen

Männern regelmäßig darauf hin, dass »hier alle gleich« seien. Für viele der

Männer war das problematisch: Sie wollten nicht mit ›Sittichen‹ gleichgestellt

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 93

Als ich eines Nachmittags ans Übergangswohnheim kam, standen Silvio,

Sascha und Andreas draußen vor der Haupteingangstür und rauchten. Das

war nicht weiter ungewöhnlich. Doch die drei gestikulierten beim Sprechen

wild mit ihren Händen. Sie machten auf mich schon vonWeitem einen ange-

spannten, ja gar aggressiven Eindruck.

Ich: Was ist denn los? Ist was passiert? Ihr wirkt irgendwie aufgekratzt.

Andreas [mit lauter Stimme]: Auf der Drei [dritter Stock] wohnt ein Neuer.

Ein Vergewaltiger.

Ich zog die Augenbrauen hoch: Woher habt ihr das denn schon wieder?

Silvio: Benjamin hat das erzählt. Er kennt ihn von drinnen. Er hat in der Kam-

mer [der Verwahrabteilung der JVA] gearbeitet. Und er war lange abgeson-

dert.

Andreas: Mit demmöchte ich nichts zu tun haben!

Sascha: Mit denenmöchte ich nichts zu tun haben. Der soll schön aufpassen,

was er tut. Sonst kann ich mich nicht zurückhalten.

Andreas: Der soll sich von mir fernhalten. Sonst passiert noch was.

Gesprächewie diese erlebte ich regelmäßig.Manchmal handelten sie von kon-

kreten Personen, meist allerdings waren »Vergewaltiger« und »Kinderschän-

der« imAllgemeinenThema.EntrüstungundEmpörung richteten sich auf ›die

Sittiche‹ – ›die unmoralischen Anderen‹.

»Der Vergewaltiger hat fundamental gegenmaskuline ethischeWerte ver-

stoßen, indem er diejenigen, die schwächer sind als er, verletzt hat, anstatt

sie zu beschützen«, beschreibt derKriminalsoziologeThomasUgelvik treffend

die Einstellung hafterfahrenerMänner, die sich gegenüber ›Sittichen‹ abgren-

zen.32 Personen, die für eine Sexualstraftat inhaftiert waren, erschienen den

Männern entsprechend des gesellschaftlich dominanten Diskurses als böse,

krank und verrückt, als halbmenschlich oder als gefährliche Monster – »als

›absolute Andere‹ […] komplett vom […] moralischen […] Universum der nor-

malen, anständigen Leute losgelöst – als das unverfälscht Böse«.33

Distanzierungen und (Un-)Eindeutigkeiten

Wenn Sozialarbeiter:innen in der Anlaufstelle und im Übergangswohnheim

regelmäßigdieGleichbehandlungaller betonten,dann schiendas fürdieMän-

ner eineGleichsetzung ihrer Personmit ›Sittichen‹ darzustellen. ImGefängnis

war das ganz ähnlich. Die Strafvollzugsinstitution subsumierte alle inhaftier-

ten Männer unter die Kategorie ›Gefangene‹, alle waren den gleichen institu-

tionellen Regeln, der gleichen Fremdkontrolle, dem gleichen überwachenden

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Nach dem Gefängnis

Blick, der gleichen institutionellen Klassifizierung als moralisch schlecht un-

terworfen.34 Das Selbstbild der Männer als moralisch gute Person wurde so-

wohl im Gefängnis als auch in der Anlaufstelle und im Übergangswohnheim

in Frage gestellt. Und demwirkten dieMänner entgegen: indem sie Personen,

die für ein Sexualdelikt verurteilt worden waren, als unmoralisch klassifizier-

ten; indem sieGespräche führten, in denen sie ihre Bereitschaft zurGewaltan-

wendung gegenüber für Sexualstraftaten verurteilte Menschen betonten. Die

Männer schufen durch aggressive Äußerungen eine große Distanz zwischen

›denen‹ und sich selbst; eine moralische Distanz, die sie durch die räumliche

Nähe zu ›denAnderen‹ in der Anlaufstelle und imÜbergangswohnheimals be-

droht empfanden. Räumliche Nähe barg für die Männer die Gefahr der mora-

lischen Nähe.35

Sascha, Andreas und Silvio sprachen vor dem Haupteingang des Über-

gangswohnheims von »dem Neuen […], dem Vergewaltiger«. Sie taten das in

Form von Drohungen, die durch die Halböffentlichkeit des Wohnheimgelän-

des von anderen Bewohner:innen gehört werden konnten und damit auch

von Männern, die für Sexualdelikte inhaftiert gewesen waren. Physische Ge-

walthandlungen gegenüber Männern, die (vermutlich) für eine Sexualstraftat

inhaftiert (gewesen) waren, erlebte ich während meiner Forschung nicht. Die

wissenschaftliche Gefängnisliteratur verzeichnet im deutschen Strafvollzug

nur wenige Fälle; und auch die hafterfahrenen Männer sahen diese als Aus-

nahmen.36 Doch allein das gewaltvolle Sprechen, wie ich es in der kleinen

Runde vor der Anlaufstelle miterlebt habe, hatte bereits schwerwiegende

Konsequenzen für diejenigen Männer, die (gerüchteweise) für Sexualstraf-

taten inhaftiert gewesen waren: Anfeindungen, Unsicherheit und Angst vor

gewaltvollen Angriffen, sozialer Ausschluss.37

DieNotwendigkeit, sich alsmoralisch gute Person zu positionieren, nahm

ich nicht nur bei hafterfahrenen Männern wahr, wenn sie sich gegenüber

›Sittichen‹ abgrenzten und dadurch eine moralische Distanz aufbauten,

sondern auch bei Kolleg:innen, Freund:innen und Bekannten. Wenn ich von

meiner Forschung erzählte und die Lebensrealitäten hafterfahrener Männer

zum Thema machte, folgte die Frage: »Wofür saß der Mann denn im Ge-

fängnis?« Das war nach informellen Gesprächen genauso der Fall wie nach

wissenschaftlichen Vorträgen. Die Nicht-Thematisierung krimineller Hand-

lungen schien meine Gesprächspartner:innen in eine unangenehme Lage

zu bringen: Darf ich liminale Unsicherheiten oder schmerzhaft erfahrene

Stigmaerfahrungen haftentlassener Männer empathisch anerkennen? Denn:

»Letztendlich sind es doch Straftäter«, so die Reaktion einer Kollegin auf das

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 95

phänomenologisch orientierte Kapitel »Dazwischen. Die Entlassung«, das ich

in einer kulturwissenschaftlichen Lektüregruppe zur Diskussion gestellt hat-

te.Meine Nicht-Nennung der von denMännern verübten Taten verunsicherte

meine Gesprächspartner:innen und Zuhörer:innen. Sie forderten vonmir ein,

die von den Männern verübten Straftaten offenzulegen. Ihr Einfühlen in die

Lebensrealitäten hafterfahrener Männer schien für sie eine moralische Nähe

zu ›den unmoralischen Straftätern‹ zu implizieren; ihre eigenen Selbstbilder

als gute Personen schienen durch die empathische Zuwendung zu hafterfah-

renen Menschen ins Wanken zu geraten.Wenn sie nach der verübten Straftat

fragten, schienenmeine Zuhörer:innen und Diskussionspartner:innenmora-

lische Eindeutigkeit herstellen zuwollen; sowohl gegenüber denMännern, die

im Zentrum meiner Erzählungen und Vorträge standen, als auch gegenüber

sich selbst.38

Gerüchte

Sascha und die anderen hatten »von Ben gehört«, dass »der Neue auf der Drei

ein Vergewaltiger« sei. Er sei verdächtig,weil er lange in der Kammer gearbei-

tet hatte. Als Verwahrabteilung der Justizvollzugsanstalt ist die Kammer ein

Arbeitsplatz, an dem weniger Kontakt mit anderen inhaftierten Männern be-

steht als beispielsweise in denMontagebetrieben. Auch war er ein paarMona-

te inAbsonderung vonanderen inhaftiertenMännernuntergebracht gewesen.

Sie vermuteten: als institutioneller Schutz vor Gewalt seitens Mitinhaftierter.

Außerdem habe »der Neue« beim Einzug insWohnheim auf die Frage,warum

er gesessen hat, ausweichend geantwortet.

Gerüchte überMänner,die vermeintlichwegen einer Sexualstraftat imGe-

fängnis gewesenwaren, blieben Gerüchte,weil die betreffendenMänner diese

nicht bestätigten, sie negierten oder sich einer Antwort enthielten. Die Offen-

legung einer Sexualstraftat hätte vermutlich gewaltvolle Konsequenzen oder

einen noch stärkeren sozialen Ausschluss nach sich gezogen. Die empirische

Gefängnisforschung legt nahe, dass die große Mehrheit der Männer, die eine

Sexualstraftat begangen hat, diese verschweigt oder – weniger häufig – sich

durch die Darstellung körperlicher Stärke und Gewaltbereitschaft vor Angrif-

fen schützt.39Während meiner Forschung habe ich keine Situation miterlebt,

in der eine für ein Sexualdelikt verurteilte Person ihre Tat zumThemagemacht

hat. Ich weiß nicht, ob für Sexualdelikte verurteilte Personen überhaupt Teil

meiner Forschung waren. Gerüchte habe ich allerdings viele gehört.

Der Sozial- und Kulturanthropologe Christopher Boem beschreibt Ge-

rüchte als »heimtückisches Moment der Moral«.40 Durch Gerüchte über-

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Nach dem Gefängnis

mittelten hafterfahrene Männer moralische Bewertungen über andere und

schufen damit einemoralischeOrdnung, die Personen ausschloss, die für eine

Sexualstraftat verurteilt worden waren. Sie waren ›die unmoralischen Ande-

ren‹. Die Männer reproduzierten mit Gerüchten gesellschaftliche Diskurse

und kulturelle Bilder über ›die Vergewaltiger‹ als ›gefährliche Monster‹. Sie

stärkten damit moralische Rechtfertigungen des sozialen Ausschlusses dieser

›absolut Anderen‹ auf kollektiver Ebene.41 In Bezug auf die moralischen Posi-

tionierungen der Männer möchte ich allerdings im Folgenden einen Aspekt

hervorheben, der weniger auf kulturelle Moralordnungen, als vielmehr auf

Konstruktionsprozesse eines moralischen Selbst abhebt.

Ich verstehe Gerüchte im Anschluss an den Sozial- und Kulturanthropo-

logen Robert Paine vornehmlich als Mittel zur Aufrechterhaltung und Stär-

kungmoralischer Selbstbilder.Durch Gerüchte ließen dieMänner »Zweifel an

der Moral anderer […] aufkommen, um ihren eigenen Status zu erhöhen.«42

Im Unterschied zu Paine gehe ich jedoch nicht davon aus, dass hafterfahrene

Männer damit Statushierarchien innerhalb einer moralischen Ordnung gene-

rierten. Vielmehr sprachen dieMänner in den Gerüchten Personen, die für ei-

ne Sexualstraftat inhaftiert worden waren, jegliche Art von Moralität ab. Die

Männer markierten andere Männer durch Gerüchte als ›absolut Andere‹. Sie

wurden dadurch außerhalb einer moralischen Ordnung platziert.

Werde ich durch die aufgezwungene physische Nähe zu ›Sittichen‹ selbst

zu einer moralisch verwerflichen Person? Überträgt sich die Unmoralität

›von denen‹ auf mich? Diese Fragen schienen im Zentrum der moralischen

Positionierungen und Bewertungen hafterfahrener Männer zu stehen. Ich

lese darin eine moralische Verunsicherung in Bezug auf das eigene Selbstbild

heraus.Diesemoralische Verunsicherungwird befördert durch strafvollzugli-

che und gesamtgesellschaftliche Klassifizierungen hafterfahrener Menschen

als unmoralische Andere. ›Sittiche‹ symbolisieren für hafterfahrene Männer

gesellschaftliche Zuschreibungen von Andersartigkeit – sie zeigen ihnen an,

was ihr gesellschaftliches Umfeld aus ihnen macht: ›gefährliche Kriminelle‹,

›unmoralische Andere‹. In dermoralischen Abgrenzung gegenüber ›Sittichen‹

weisen die Männer ihre eigene Markierung der Andersartigkeit zurück.43

Sie erlangen so moralische Sicherheit gegenüber sich selbst. Gerüchte wa-

ren hierfür von entscheidender Bedeutung: Denn »Gerüchte [schaffen] in

Situationen der Verunsicherung und Unsicherheit Klarheit und Kohärenz«.

Sie »ermöglichen […], die Welt um uns herum zu vereinfachen und besser zu

verstehen«.44

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 97

Ein paarMonate später,wieder vor demHaupteingangdesWohnheims, in

leicht veränderter Gruppenkonstellation:

Andreas: Also, der Vergewaltiger ist weg. Gut so.

Benjamin: Gestern ist er ausgezogen. KeineAhnungwohin. Istmir auch egal.

Sascha: Letzte Woche hat er sich doch tatsächlich zu uns in den Raucherbe-

reich gesetzt.

Ich: Und?

Benjamin: Mit so einem verbring ich doch nicht den Abend.

Sascha: Nein Mann, das geht gar nicht. Aber es hat niemand mit ihm gere-

det. [Sascha, Andreas und Benjamin grinsten.] Drei Minuten später war er

wieder weg.

Situative Ambivalenzen

Da sich Andreas, Benjamin und Sascha in ihren Gesprächen immer wieder ve-

hement von ›Sittichen‹ abgrenzten,war ich überrascht, als ich an einemNach-

mittag Benjamin und Kai zusammen in der Anlaufstelle rauchen sah. Erst we-

nige Tage zuvor hatte Benjamin das Gerücht erzählt, dass Kai für ein Sexu-

aldelikt in Haft gewesen war. Ich ging zu den beiden. Wir sprachen über die

erneute Erhöhung des Tabakpreises um 30 Cent pro Schachtel und über Kais

Rucksack, den er in einemSecondhandkaufhaus für 10 Euro gekauft hatte.Kai

zeigte uns stolz die vielen praktischen Einschubfächer an seinem Rucksack.

Er freute sich sichtlich über diese neue Anschaffung. Benjamin würdigte die

Qualität des Rucksacks, indem er anerkennend nickte. Kai drückte seine Zi-

garette im Aschenbecher aus, schulterte seinen Rucksack, verabschiedete sich

mit einem»Ciao«und fuhrmit demRadweg.Sofortwandte sichBenjaminmir

zu.

Benjamin: Du weißt, Kai ist ein Sittich und mit Sittichen möchte ich nichts

zu tun haben. Ich muss Kai aber eines zugutehalten: Als es einmal Ärger auf

dem Stockwerk gegeben hat, hat er zu uns [den Gefangenen] gehalten. Er

hat den Mund gehalten. Er hat den Wärtern [Vollzugsbeamt:innen] nichts

gesagt. Das war korrekt von ihm. Das muss ich ihm lassen.

Ich hatte den Eindruck, als ob sich Benjamin für den Kontakt zu Kai vor mir

rechtfertigte. Selbst die physische und soziale Nähe eines kurzen Smalltalks

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Nach dem Gefängnis

schien bereits einemoralischeNähe nahezulegen, der Benjamin entgegenwir-

ken wollte.

Ichmöchtehier auchnochauf einenanderenAspekthinaus:Benjaminund

viele andere hafterfahreneMänner klassifizierten ›die Vergewaltiger‹ und ›die

Kinderschänder‹ in Gesprächen voller Wut und Aggression als unmoralisch.

Sie betonten regelmäßig, dass sie mit »solchen Leuten« nichts zu tun haben

wollten.Das gemeinsameRauchen von Benjamin undKai vor demWohnheim

stehtdieserEindeutigkeit derVerurteilung jedochentgegen.Undes stellte sich

im anschließenden Gespräch heraus, dass Benjamin Kai durchaus als mora-

lisch handelnd betrachtete: Kai war bei einem Konflikt im Gefängnis nicht zu

Vollzugsbeamt:innen gegangen, sondern hatte sich »korrekt« gegenüber sei-

nen Mitinhaftierten verhalten. Kai hatte einen besonders unter inhaftierten

Menschenwichtigen kulturellenWert gelebt: Solidarität.DiesemoralischeRe-

lativierung verweist fürmich erstens darauf, dassmoralische Grundsätze,wie

sie von den Männern in ihren ethischen Erzählungen über ›Sittiche‹ hervor-

gehoben werden, nicht unbedingt der gelebten Alltagsmoral der Männer ent-

sprechen müssen. Sie legt zweitens nahe, dass Moral nicht im Singular, son-

dern vielmehr im Plural zu denken ist: dass moralischer Pluralismus den ge-

lebten Alltag ausmacht und kontrastierende moralische Bewertungen paral-

lel existieren können.45 Die Relativierung von Kais Immoralität durch Benja-

min zeigt drittens, dass Akteur:innen moralische Bezugnahmen situations-

und positionsspezifisch vornehmen und leben.46 Benjamin und Kai nahmen

im Konflikt mit Vollzugsbeamt:innen beide die gleiche Position und Rolle ein:

die des ›Gefangenen‹. Sie richteten ihr Handeln und die moralische Bewer-

tung dieses Handelns entsprechend ihrer jeweiligen Position und Rolle aus.

Die Kai von Benjamin zugeschriebene Position des ›Sittichs‹, die Unmoralität

markierte,war in jener Situation nicht vonBelang.Benjamin stellte damit den

unter hafterfahrenen Männern und auch auf gesamtgesellschaftlicher Ebene

dominanten Diskurs über ›die Sexualstraftäter‹ situativ in Frage.

Unmoralisches Handeln = unmoralischer Charakter?

Ähnliche Situationen erlebte ich in der Anlaufstelle und im Wohnheim regel-

mäßig: Männer aßen mit Männern zu Abend, die gerüchteweise für eine Se-

xualstraftat verurteilt wordenwaren, grüßten sie, unterhielten sichmit ihnen,

liehen ihnenWaschmarken.Gleichzeitig sprachen sie überMänner, die für ei-

ne Sexualstraftat inHaft gewesenwaren, als ›böseMonster‹ und grenzten sich

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gut oder böse? Moralische Positionierungen 99

narrativ von ihnen ab.47 In diesen zwei Positionierungen zogen die Männer

je unterschiedliche Verbindungen zwischen der verübten Handlung (der Tat),

demHandelnden (dem Täter) undmoralischen Bewertungen (gut oder böse).

Wenn Benjamin und andere hafterfahrene Männer von ›Sittichen‹ spra-

chen und diese als ›unmoralische Andere‹ klassifizierten, so setzten sie Han-

deln und Handelnden gleich. Die Sexualstraftat galt dann als Ausdruck eines

grundlegend ›bösen Charakters‹. Als Benjamin allerdings die von Kai geleb-

te Solidarität im Gefängnis als moralisch gut bewertete, unterschied er zwi-

schen guter Charaktereigenschaft (Kai war solidarisch gewesen) und verwerflicher

Handlung (die Sexualstraftat).Das entspricht zwei –parallel existierendenund

situativ unterschiedlich gewichteten – kulturellen Konzeptionen moralischer

Personen: Das eine Mal ist Moral als moralischer Charakter gefasst, als deren

Ausdruck die begangene Straftat gilt. Das andere Mal ist Moral alsmoralisches

Handelngefasst; dieBewertungderHandlung führt nicht zurmoralischenVer-

urteilung der gesamten Person.48

Diese zwei kulturellenKonzeptionen vonMoral durchdrangen die Lebens-

welten hafterfahrener Menschen. Sie sind sich widersprechende Bestandteile

einer gesellschaftlich wirkmächtigenMoralordnung. Sexualstraftatenwerden

ausdieserOrdnungausgeschlossen;Mord steht in ihr hierarchischweit unten.

Beide Straftaten werden als »Enthüllung einer Person mit ganz bestimmtem

Charakter gelesen –Handeln undHandelnder sind hier dauerhaft verschmol-

zen. […]Während andere Straftaten (beispielsweise Bankraub) etwas sind,was

ein Individuum tut.«49

Bei Raub, Diebstahl, Betrug und Beschaffungskriminalität erscheint die

Differenzierung zwischen unmoralisch gehandelt zu haben und gut zu sein leich-

ter zu fallen. Der moralische Diskurs um Kriminalität lässt das zu. Allerdings

spielte das für die meisten Männer, die für Raub, Diebstahl, Betrug oder Be-

schaffungskriminalität verurteilt worden waren, nach ihrer Entlassung eine

geringe Rolle.DieMänner kamen beimAufbau sozialer Beziehungen gar nicht

dazu, ihre Straftat zum Thema zu machen und sich narrativ und performa-

tiv alsmoralisch guteMenschen darzustellen.Wenn sich potenzielle Arbeitge-

ber:innen,Vermieter:innen,Nachbar:innen,Freund:innenoder Partner:innen

von ihnen abwandten und sie mit dem Stigma Gefängnis belegten, dann war

›Gefängnis‹ das ausschlaggebende Stigma, dass sie als ›unmoralische Andere‹

markierte – und ihr Handeln mit einem moralisch verwerflichen Charakter

assoziierte.

Einige Männer, die ich während meiner Forschung kennenlernte, bauten

nach ihrer Entlassung neue Freundschaften oder Partnerschaften auf. Benja-

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Nach dem Gefängnis

min, Martin und viele andere hafterfahrene Männer erzählten, wie schwierig

es gewesen war, über das Stigma Gefängnis hinauszukommen. Dafür waren

moralische Erzählungenwichtig,weil sie für dieMänner alsMittel fungierten,

um soziale Anerkennung zu erhalten. Für Menschen, die für ein Sexualdelikt

in Haft gewesen waren, stehen solche moralischen Narrative nicht bereit. Sie

sind aus der moralischen Ordnung ausgeschlossen.

Und auch in mir wirk(t)en diese zwei kulturellen Konzeptionen von Mo-

ral. Wenn ich über Sexualstraftaten nachdenke, dann verurteile ich Tat und

Täter alsmoralisch verwerflich. Vor demBeginnmeiner Forschung konnte ich

mir nicht vorstellen,mit ›solch einer Person‹ etwas zu tun zu haben.Während

meiner Forschung im Gefängnis, in der Anlaufstelle und im Übergangswohn-

heim begegnete ichMännern, von denen ich nie erfuhr, für welche Straftat sie

zu einer Gefängnisstrafe verurteilt worden waren, oder über die ich Gerüchte

hörte. Anfangs dachte ich manchmal noch darüber nach, warum dieser oder

jener Mann wohl in Haft gewesen war. Später nicht mehr. Wenn wir im Auf-

enthaltsraum zusammensaßen, Cola tranken und rauchten, wenn wir Back-

gammon oder Schach spielten, uns gegenseitig beim Kreuzworträtsel halfen,

uns über einen Witz amüsierten oder schweigend im Aufenthaltsbereich des

Wohnheims Zeitung lasen, uns zufällig an der S-Bahn-Haltestelle trafen oder

zusammen zur Kegelbahn liefen, dann nahmen die Männer dort soziale Posi-

tionen und Rollen ein, die nicht auf die des ›verurteilten Straftäters‹, des ›bö-

sen Kriminellen‹ zu reduzieren waren. Die Einteilung in gute oder böse Men-

schen, oder gar in gute Menschen und böse Monster, greift für mich auf einer

abstrakten Ebene immer noch, während den konkreten sozialen Begegnun-

gen zwischen mir und hafterfahrenen Männern spielte sie jedoch keine Rolle.

Diese moralische Ambivalenz kann ich nicht auflösen. Aber ich kann sie of-

fenlegen. So wird deutlich, dass moralische Bewertungen grundlegender Be-

standteil gesellschaftlichen Zusammenlebens sind und dass sich diese Bewer-

tungen auf kulturelle Klassifikationen beziehen (hier auf spezifische Auffas-

sungen von ›gut‹ und ›böse‹). Diese moralische Ambivalenz stellt eine zentrale

Dynamik des Lebens nach dem Gefängnis dar; sie zeigt, wie der Empirische

Kulturwissenschaftler JanHinrichsen in Bezug aufMoral betont, dass »binäre

Oppositionen leicht zu denken sein mögen, die Lage der Dinge jedoch meist

komplizierter ist.«50

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005 - am 14.02.2026, 03:35:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468913-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

