https://doi.ora/1014361/6783839443408-011 - am 13.02.2026, 15:03:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Iz


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

enn wir eine
Schwelle
Uberschreiten,

Uberqueren

wir eine ange-
nommene oder reale Grenze. Wir
befinden uns auf der einen oder auf
der anderen Seite, sind drinnen
oder drauBen. Wir gehdren dazu oder
sind ausgeschlossen. Wir geraten
in einander widersprechende Alter-
nativen. Die Schwelle, die Uber-
schritten wird, erscheint wie ein struk-
turierendes Element, das nicht
berihrt werden muss, um zu trennen.
Sie kann zu einer Grenze werden,
die den Ubergang unméglich macht
— die Schwelle, die zu hoch ist, zu
einschuchternd, um sie zu Uberschrei-
ten, zu bestimmt durch offizielle
oder inoffizielle Zugangscodes, staat-
liche Papiere, hoheitlich bestimmte
Zugehdrigkeiten — eine Grenze,
die verwehrt, zurtckhélt, zurtick-
dréangt, trennt.

Lotte Arndt — 4
Eine Schwelle bewohnen

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wiirden wir die Schwelle jedoch
bewohnen, so erschiene sie bis ins
Unendliche teilbar. Unaufhorlich
wurde sie sich verschieben, sich an
den verndhten Randern zersetzen,
die, gleich einer gestrichelten Linie,
beweglich und wandelbar sind.
Unablassig wurde sie die Ubergange
vervielfachen, die sich in dem
Moment, da sie sich abzeichnen,
schon wieder auflésen. Sie wird

nie ein bestandiges, stabiles Funda-
ment hervorbringen, sondern als
ein opakes Gebiet ohne Gewisshei-
ten erscheinen, das bisweilen in
tausend schillernde Teile zersplittert.

Dieser Text ladt dazu ein, zu einem kuratorischen Pro-
jekt zurtickzukehren, das ich im Herbst 2016 im
Pariser Kunstraum Villa Vassilieff orchestriert habe.
Es bestand darin, die Frage des Beheimatet-Seins
von einem konkreten Ort aus zu untersuchen. Dafiir
haben wir zwei Bereiche zusammengebracht, die
zunédchst nur entfernt miteinander zu tun zu haben
scheinen: einige Ideen fiir den Umgang mit patri-
monialisierten Objekten in Museen, in erster Linie
ethnografischen und naturkundlichen Exponaten, und
das Grundbediirfnis zu wohnen im weitesten Sinne,
als Conditio sine qua non fiir soziale Wesen, in jener
Gesellschaft teilzuhaben, in der sie leben.

Diese Gegeniiberstellung nimmt eine fundamentale
Ungleichheit zum Ausgangspunkt: Wéhrend es derzeit
zahlreichen Menschen unmoglich ist, in Sicherheit

zu leben, prekére bis lebensbedrohliche Verhéltnisse in
den wettbewerbsorientierten neoliberalen Okonomien
zunehmen, morderische Grenzregime, repressive

Nationalstaatspolitiken, deregulierte
/57

- am 13.02.2026, 15:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Umweltbedingungen und bewaffnete Konflikte die
Lebensbedingungen vieler Menschen bestimmen, sind
Museen in der Lage, geschiitzte Raume zu schaffen,

in denen die Objekte, die sie beherbergen, gehegt und
gepflegt werden. Ausstellungen in Museen profitieren
heute von einer privilegierten Situation: Ein drastisches
Beispiel ist der scharfe Gegensatz, der sichtbar wurde,
als im Sommer 2015 in den Strallen von Paris tausende
Gefliichtete von den franzdsischen Autoritdten mit
Schlagstocken, Wasserwerfern und Tranengas drangsa-
liert und vertrieben wurden. Zur gleichen Zeit begab
sich der damalige Prasident Francgois Hollande person-
lich in die Depots des Louvre, um die Evakuierung

der Kunstwerke sicherzustellen, die vom steigenden
Pegelstand der Seine bedroht waren.

Die Entstehung des Museums als offentlicher Ort, der
sich der Bildung aller Biirger*innen und der Kano-
nisierung einer kollektiven Geschichtsschreibung ver-
schreibt, fallt zeitlich mit der Franzosischen Revo-
lution zusammen. Sie ist eng mit den Versprechen des
republikanischen Universalismus verbunden, und
diese Griindungsideologie soll noch heute den sozialen
Zusammenhalt der franzosischen Gesellschaft garan-
tieren: ein Versprechen, mit dem gerade der Museums-
betrieb nicht selten bricht. So wurden zahlreiche
Exponate in Kontexten akquiriert, die von starken
Machtasymmetrien gepriagt waren, wie dem Kolo-
nialismus. Wahrend die Objekte dem kulturellen Erbe
Frankreichs einverleibt wurden, werden viele Ange-
horige ihrer Herkunftsgesellschaften hingegen illegali-
siert, kriminalisiert und aus dem franzosischen
Staatsgebiet abgeschoben. Vollig im Widerspruch zu
ihrem offentlichen Kulturauftrag haben sich Museen
zudem mehr und mehr darauf spezialisiert, ihre Aus-
stellungen zu vermarkten, um Tourist*innen-Strome
durch ihre Einrichtungen zu leiten. Im Zuge dieser Ent-
wicklung werden die Sammlungen als eventisierte
Kulturstatten in 6konomische Ressourcen verwandelt,
die im Wettlauf der Metropolen um das Interesse des
zahlenden Publikums zum Einsatz kommen.

Zeitgleich werden die politischen Versprechen aus dem
18. Jahrhundert in der heute politisch, wirtschaftlich
und kulturell zunehmend polarisierten Gesellschaft auf
den Priifstand gestellt. Der republikanische

Universalismus und seine Institutionen /{X

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geraten immer ofter in Verdacht, weniger zur Uberwin-
dung sozialer Ungleichheit beizutragen, als diese viel-
mehr zu verschleiern. Wenn Exponate in eben jenem
Kontext in die Sammlungen integriert und zu unan-
tastbarem Kulturerbe erklart werden, wie miisste dann
eine Sammlung beschaffen sein, die mit Blick auf

eine Gesellschaft gedacht wird, in der eine Kultur der
Offenheit, der Transformation, des Zusammenlebens,
des Schutzes und der gegenseitigen Sorge iiberwiegt?

Verbindungen von der
Villa Vassilieff her denken

In diesem Projekt haben wir versucht, ortsspezifisch zu
arbeiten, was eine Herausforderung war, denn heute
ist die Gegend um Montparnasse im Pariser Stiden sehr
biirgerlich und fern von jenem Bohéme-Leben, das die
Stadt- und Kunstgeschichte fiir die erste Halfte des

20. Jahrhunderts beschreibt. Damals war die heutige
Villa Vassilieff das Atelier der Kiinstlerin Marie
Vassilieff und Schauplatz der Zusammenkiinfte der
Avantgarde, einschlief8lich ihrer primitivistischen Stro-
mungen (vgl. Richard 2016; Archer Straw 2000; von
Lintig, Pinther, Wendl 2006; Gikandi 2006). Vassilieff
partizipierte mit ihrer Malerei aktiv am Kubismus

und war mit ihren Skulpturen und vor allem ihren Pup-
pen an der Neuinterpretation handwerklicher und
volkstiimlicher Formen durch die Modernisten beteiligt
(vgl. Gonnard, Lebovici 2007). Von der Villa ausge-
hend kann man auf dieser Grundlage eine Verbindung
zum Musée du Trocadéro (dem ethnografischen
Museum von Paris, gegriindet 1882) herstellen, das

ab 1937 zum Musée de 'Homme wurde.

Diese Institution mit seiner komplexen und wider-
spriichlichen Geschichte verwahrt zahlreiche Objekte,
die zu Kolonialzeiten oft unter asymmetrischen Be-
dingungen angeeignet wurden — so die 3500 Exponate,
die in Folge der Dakar-Dschibuti-Mission 1931-1933
nach Frankreich gebracht wurden und die lediglich den
bekanntesten Teil darstellen. Zugleich galt die Einrich-
tung als Multiplikatorin einer universalistischen Auf-
fassung der Menschheit und als solche den rassistischen
Theorien der 1930er Jahre entgegengestellt — jedoch

Lotte Arndt — 4
Eine Schwelle bewohnen

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht ohne sich in einem elaborierten kulturellen Diffe-
rentialismus zu tiben.1 Spuren dieses Denkens sind
heute allerorten in den Raumen des Musée de ’'Homme
zu sehen. So unterteilt sich die Dauerausstellung seit
seiner Wiedererdffnung im Jahr 2015 in drei Kapitel, die
einem berithmten Gemaélde von Paul Gauguin entlehnt
sind, das zwischen 1897 und 1898 auf Tahiti entstanden
ist: D’ou venons-nous? Que sommes-nous? Ou allons-
nous? (Wo kommen wir her? Was sind wir? Wo gehen
wir hin?). Auf Gauguin, seine erotisierte und projek-
tive Idee der Siidsee und den kolonialen Kontext, der
seine Pazifik-Aufenthalte ermoglichte, wird nirgends
hingewiesen. Exotismus bewohnt die Museumsraume
wie ein schweigender Dauergast.

Ein Jahrhundert nach der primitivistischen Euphorie
werden ethnografische Exponate weiterhin in repra-
sentativer oder adsthetisierender Perspektive ausgestellt
—auch wenn der GroRteil in den Depots verbleibt,

wo die Objekte mit Insektiziden und anderen Konser-
vierungsmitteln gegen den Verfall bewahrt werden.2
Im System der Patrimonialisierung erlangen Ausstel-
lungsobjekte in franzosischen Sammlungen einen
Status der Unveraul3erlichkeit. Die Institutionen, in
deren Besitz die Objekte sind, sind juristisch gesehen
die Eigentiimerinnen, denen die Interpretation und
Verfiigung tiber die Artefakte obliegt. Diese Kontrolle
ist umso problematischer, wenn es sich um kulturell
»sensible Sammlungen“ handelt. Nach Britta Lange sind
das solche Sammlungen, die einen sensiblen Umgang
erfordern, weil es ,,Menschen aullerhalb der Museen und
Sammlungen gibt, die davon betroffen sein kénnen,
etwa Nachfahren oder Rechtsnachfolger*innen, sensibel
auch im Sinne des englischen ,sensitive’, das em-
pfindsam, fiihlend bedeutet® (Lange 2011: 18). Die Samm-
lungen konnen liminale Objekte enthalten, die auf

der Schwelle von Subjekt und Objekt verortet sind:
menschliche Uberreste oder ausgestopfte Tiere, die

eine besondere Behandlung, die Erforschung ihrer Pro-
venienz und eventuell Beisetzung oder Restitution
erfordern. Sensibel sind aber vor allem die ,,Umstdande
ihrer Beschaffung und Herstellung [...]: Sensible

1 Diese Sammlungen befinden sich heute zu unterschiedlichen
Teilen im Musée du quai Branly, im Mucem — Musée des
civilisations de I’Europe et de la Méditerranée und im neuen Musée
de ’'Homme. Ein Teil der anthropometrischen Sammlungen
verbleibt im Muséum national d’Histoire naturelle.

2 Siche das Video Forms of Absence (2014) von
Kapwani Kiwanga sowie Deliss 2016. /

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Objekte gelangen meist nicht unter Zustimmung der
Betroffenen in Museen, sondern wurden gestohlen,
erpresst, unfair erhandelt, im Geheimen ausgegraben und
abtransportiert” (a.a.0.:19). Zentral an der Idee der
sensiblen Sammlung ist, nicht so sehr auf die materiel-
len Charakteristika der Objekte als vielmehr auf die
Umsténde des Sammelns hinzuweisen. So kann auch ein
Medium wie ein Tonsample sensibel sein, beispiels-
weise wenn es der Trager einer Stimmaufnahme ist,
die ohne Zustimmung oder unter Zwang entstand.

Nachdem es in den vergangenen Jahren nur in Einzel-
fallen Restitutionen gab und eine internationale Konfe-
renz im Jahr 2008 am Musée du quai Branly kaum
nennenswerte Verdnderungen in der Praxis der Konser-
vierung und Ausstellung menschlicher und tierischer
Uberreste in franzésischen Museen brachte, begannen
in den vergangenen Jahren einige Initiativen, den Status
Quo in Frage zu stellen. So fordert etwa die Republik
Benin derzeit vernehmlich die Riickgabe eines Teils der
Kulturgiiter, die aus ihrem Staatsgebiet stammen, und
leitete damit einen Paradigmenwechsel den letzten Jahr-
zehnten gegeniiber ein (Royer 2016). Der Schriftstel-

ler und Journalist Brahim Senouci prangert den Verbleib
einer Reihe Schédel algerischer Kdmpfer im Musée

de ’'Homme an, die in der Schlacht von Zaatcha 1849
im Widerstand gegen die Kolonialisierung durch die
Franzosen enthauptet wurden (Moussaoui 2016). Eine
Wissenschaftlerin in Casablanca forscht zu den Sché-
deln von Madagassen, die sich im Pariser Muséum
national d’Histoire naturelle befinden (Boyer-Rossol
2016). Und es werden kritische Stimmen gegen die
neue Dauerausstellung im Musée de ’'Homme laut, die
in einer groRen Installation Gipsabgiisse der Gesich-
ter von Personen zeigt, die im Rahmen rassistischer For-
schung des 19. und 20. Jahrhunderts entstanden sind
(vgl. Schlanger 2016; Vayron 2016). Uberraschend ver-
kiindete der franzosische Staatsprasident Emmanuel
Macron im diplomatischen Alleingang im November
2017 auf Staatsreise in Ouagadougou, dass es untragbar
sei, dass sich der GrofBteil der klassischen afrikanischen
Kulturgiiter aullerhalb des afrikanischen Kontinents
befinde (Dagen 2017). Welche Konsequenzen diese ein-
seitige Erklarung haben wird, ist noch nicht abzusehen.

Lotte Arndt — y/ y/
Eine Schwelle bewohnen : 2

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine kuratorische Residenz in einem Zentrum fiir zeit-
genossische Kunst kann in diese problematischen mu-
sealen Praktiken nicht unmittelbar eingreifen. Im Gegen-
teil hat man es schnell mit einem institutionellen Ge-
fiige zu tun, in dem Kultureinrichtungen in der gleichen
Stadt sehr viel Vorsicht walten lassen, bevor sie sich

zu den Praktiken anderer Institutionen 6ffentlich posi-
tionieren. Es stellte sich also die Frage, in welchem
MaRe eine Residenz zu einem Ort des Experimentierens
werden kann, an dem sich neue Praktiken herausbil-
den koénnen oder zumindest Ideen diskutiert und getestet
werden konnen. Der Struktur dieser Residenz entspre-
chend, haben wir dies in zwei Schritten unternommen.

Der erste bestand aus einem mehrteiligen Programm im
Winter 2016, das die Ausstellungspraxis des Musée

de 'Homme und des Musée du quai Branly zunachst
kritisch in Augenschein nahm und die Rdume der

Villa Vassilieff dazu nutzte, diese mit alternativen Kon-
zepten und Moglichkeiten zu kontrastieren, die vor
allem aus der kiinstlerischen Praxis kommen. Wir arbei-
teten mit dem Netzwerk Cinema (Réseau cinéma) 3,
einer Struktur, in der Studierende aus sieben Kunsthoch-
schulen zwei Jahre lang gemeinsam, aber dezentral
daran arbeiten, wie Film als Medium gedacht werden
kann, das die verdinglichende und objektzentrierte
Tendenz der ethnografischen Museen unterlauft. Zu der
grollen Versammlung der Studierenden des Netzwerks
luden wir den Museumsanthropologen Benoit de I’Estoile 4
ein, um die Geschichte und Schichten der Museen

vor Ort mit uns aufzurollen. Wir wéhlten leichtes tech-
nisches Gerit, kleine Kameras und Tonrekorder, und
operierten als fiinfzigkopfige Gruppe mit einem mobilen
Verstarker fiir die Sprecher*innen, der es erlaubte, den
Ton im Raum zirkulieren zu lassen. Als grolRe Gruppe
erregten wir so Aufmerksambkeit, konnten aber nicht we-
gen fehlender Drehgenehmigungen oder Ahnlichem

an unserer kommentierten Visite gehindert werden — ge-
nau die niedrigschwellige Reibung, die wir fiir diesen
ersten Besuch erzeugen wollten. Spéater diskutierten wir
in der Villa Vassilieff kiinstlerische Strategien, mit
denen in den vergangenen Jahrzehnten ethnografische

3 www.leslaboratoires.org/en/projet/reseau-cinema

4 Benoit de I'Estoile ist Autor von mehreren zentralen Texten zur
Geschichte und Kritik ethnografischer Museen. Siehe: de I’Estoile
2007 und 2015.

5 Vortrag und Diskussion Présences Inquiétes/Beunruhi-

gende Prisenzen, Villa Vassilief, am 3. November 2016. / ‘l

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Museen in Unruhe gebracht wurden: Arbeiten von
Fred Wilson, Lothar Baumgarten, Lisl Ponger,

Trinh T. Minh-ha, Coco Fusco, Mathieu K. Abonnenc
und Kapwani Kiwanga kamen zur Diskussion.58

Wiéhrend die Studierenden mit diesen Debattenelemen-
ten zuriick in die verschiedenen Stéadte fuhren, lief

in der Villa das Programm in den folgenden Wochen wei-
ter. Die Leitfrage blieb dabei, in Anlehnung an die
Formulierung der Wiener Theoretikerin Nora Sternfeld
im Band Gegen den Stand der Dinge: ,Wenn das
Museum also ein Ort voller versteinerter Konflikte ist,
wie kiissen wir sie und wie kiissen sie uns wach?“
(Sternfeld 2016: 33). In dieser Frage ist eine Anspielung
auf ein Marchen enthalten, also auf eine Form des
Erzédhlens. Tatsachlich ist die Frage der Narrativitét,
wie wir die Dinge im Museum verstehen und wie

wir tiber sie sprechen beziehungsweise sie im Film be-
arbeiten, ein zentraler Bestandteil des Projekts.

Als wenige Wochen spéter abermals Kiinstler*innen und
Wissenschaftler*innen in der Villa zusammenkamen,
gehorte es zu den Grundelementen der vorgestellten Pro-
jekte, die festen Rollen aufzubrechen. So sprach der
Wissenschaftler und Kurator David Dibosa aus London
tiber seine Erfahrung als Schauspieler in Wendelien

van Oldenborghs Zwei-Kanal-Installation La Javanaise
(2012). Die niederlandische Kiinstlerin dreht im Tropen-
museum in Amsterdam entlang des Motivs der Wax-
print-Stoffe, die von einer niederldandischen Firma produ-
ziert, hauptséachlich in Westafrika vermarktet und
getragen und in Indonesien hergestellt werden. Ebenso
wie die Stoffe aus einer globalen Produktionskette
hervorgehen, in der die Karten zwischen den einzelnen
Akteur*innen keineswegs gleich verteilt sind, sind

die Bilder bestandig in Bewegung. Sie teilen die gleiche
Tonspur, wahrend auf der Bildebene halbimprovisierte
Dialoge tiber Mode und Markt stattfinden, Schubladen
mit Stoffsamples ge6ffnet und inspiziert werden und

die ehernen Hallen des Museums immer nur in Ausschnit-
ten zu erahnen sind. Diese Bilder durchquert David
Dibosa, der wie in einem Versteckspiel jedes Mal den
Rahmen verlésst, sobald die Kamera ihn dingfest machen
will, der sich also der Objektifizierung entzieht und
dabei gleichzeitig der Kamera die Bewegung vorgibt.

Lotte Arndt — y
Eine Schwelle bewohnen /

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Auch die Kiinstlerin Kerstin Stoll und die Kulturwissen-
schaftlerin Britta Lange bearbeiteten ihre Positionen

in der Diskursproduktion. Nach mehreren ausfiihrlichen
Studien zu Lebendgipsabgiissen von Personen in kolo-
nialen Kontexten (Lange 2013) entschieden sie sich, das
Verfahren des Gipsabgusses im Detail zu untersuchen.
Britta Lange wurde abgeformt, Kerstin Stoll dokumen-
tierte den Vorgang kiinstlerisch und der Leiter der Berli-
ner Gipsformerei Thomas Schelper begleitete das Pro-
jekt praktisch (Berner, Lange, Stoll et al. 2016) Hierbei
ging es nicht darum, den Gewaltcharakter einer Ab-
formung ohne Einverstdndnis der Person im kolonialen
Kontext simulieren zu wollen. Vielmehr galt es, den
Vorgang in seiner Materialitdt und seinen Etappen zu
verstehen. Wahrend in der neuen Dauerausstellung

des Musée de 'Homme Dutzende Gipsmoulagen aus
rassistischer Forschung gezeigt werden, entschieden
sich Lange und Stoll die Bilder weitgehend dem Voyeu-
rismus zu entziehen und eher tiber die Zerbrechlich-
keit und Verletzlichkeit zu sprechen, die sowohl in der
Situation der Abformung von Gesicht und Kérper
entsteht als auch in der Gespenstigkeit, dem eigenen
Korper als Abguss zu begegnen.

In diesem ersten offentlichen Teil des Projekts wurden
also Ansétze zusammengebracht, die es erlauben, die
Situation der Pariser Ausstellung im Musée de ’'Homme
zu problematisieren und einen unhinterfragten Status
Quo mit kontextsensiblen Zugédngen zu konfrontieren,
welche die Machtasymmetrien, die im Museum am
Werke sind, zum Ausgangspunkt nehmen. Die Kritik
ist hier gerade deshalb moglich, weil sie nicht von

der diskutierten Institution abhédngig oder eingehegt ist.
Zugleich liegt darin aber auch ihre Schwéche, denn
obgleich sie sehr weitreichend koloniale Kontinuitdten
und dominanzkulturelle Hegemonien beschreiben
kann, ist ihr Hebel zu deren Verdnderung beitragen zu
konnen, sehr gering. Sie kann letztlich nur auf einen
langsamen Lernprozess setzen, in dem die stetige Wie-
derholung von Forderungen (wie jener, die rassis-
tischen Reprasentationen nicht in den Museen fortzu-
schreiben, die Hoheit iiber die Interpretation der
Objekte nicht in kleinen, professionellen Gruppen zu
monopolisieren und die Institutionen fiir ihre Samm-
lungen und ihre Geschichte Verantwortung tragen

Lotte Arndt — f )
Eine Schwelle bewohnen

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu lassen, auch im Sinn der Einrichtung von Stellen fiir
Provenienzforschung, der Begleitung von Riickgaben,
bzw. dem Richten von vergangenem Unrecht (Spivak
2008) in der Gegenwart) oder symbolische Interven-
tionen mit der Zeit das Kréaftefeld verschieben werden.

Von Reziprozitit und
Hospitalitit, vom
Scheitern und Gelingen

Der zweite Teil des Projekts betraf die Institution Kunst-
zentrum direkter. Es ging hier darum, die Praxis der
Villa Vassilieff selbst anzuschauen und sie im Kontext
der Suche nach verantwortlichem Handeln in der
Stadt zu situieren, also die Schwelle der Institution
durchléssig zu machen, zu fragen, wie Innen und
Aullen in Beziehung zu setzen sind. Dabei war es zen-
tral, Formen des Austauschs zu finden, die nicht nur
theoretisch tiber die Bedingungen des Handelns referie-
ren, sondern versuchen, diese selbst ins Werk zu set-
zen. Der Ausgangspunkt war wiederum ein historischer:
Im Ersten Weltkrieg eroffnete Marie Vassilieff in ihrem
Atelier eine Kantine, in der Kiinstler*innen aus dem
Pariser Viertel Montparnasse eine warme Mahlzeit er-
halten konnten. Schnell entwickelte sich das Atelier

zu einem sozialen Treffpunkt, da es als privater

Ort erlaubte, den Restriktionen der Sperrspunde

zu entgehen.

An dieser Geschichte war fiir uns interessant, wie
Vassilieff ihren Arbeitsraum in eine 6ffentliche Ressour-
ce verwandelte. Wahrend die Gesetze zu Kriegszeiten
darauf abzielten, die Stadtbewohner*innen zu ver-
einzeln, schuf die Kiinstlerin einen kollektiven Ort.
Ganz im Sinne feministischer Bewegungen durch-
querte sie geschickt die Grenzen zwischen Privatsphéare
und Offentlichkeit. Wir fragten, ob sich diese Strate-
gie heute gegen die fortschreitende Umwandlung o6ffent-
licher Ressourcen in private Reichtiimer verwenden
lasst? Ob sie eine Richtung weist, um sich gegen Verhalt-
nisse zur Wehr zu setzen, die mit jedem Tag zur
Einschriankung des offentlichen Raums, zur wachsen-
den Zahl prekérer Existenzen und damit zur Zu-

spitzung der sozialen Krise beitragen?
/65

- am 13.02.2026, 15:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir den Philosophen Emmanuel Levinas spielt das Haus
eine Schliisselrolle in dieser Konstellation, da es
Innen und AuRen ineinander verschriankt. , Die bevor-
zugte Rolle des Hauses besteht nicht darin, Zweck der
menschlichen Tétigkeit zu sein, sondern darin, ihre
Bedingung und in diesem Sinne ihr Anfang zu sein. [...]
Gleichzeitig drauBen und drinnen, geht der Mensch
hinaus, indem er eine Intimitét verlasst. Andererseits
offnet sich diese Intimitét in einem Haus, das in die-
sem Draullen steht“ (Levinas 2002: 217ff.).

Eher als einen physischen Raum bezeichnet das Haus
nach Levinas eine Struktur, die empfangen kann

und Schutz gewédhrt. Wie Judith Butler zeigt, wird (ver-
antwortliches) Handeln erst unter bestimmten Be-
dingungen moglich, und es ist deshalb zentral, diese
Bedingungen herzustellen (Butler 2015: 16). Hier-
von ausgehend wandten wir uns von einer kiinstleri-
schen Praxis ab, die sich auf Objekte richtet und
dachten in Anschluss an den Soziologen Henri Lefebvre
die Frage der Gegenseitigkeit im Kontext der Stadt.
,Die Stadt ist folglich Werk, eher einem Kunstwerk ver-
gleichbar als einem simplen materiellen Produkt.
Wenn es eine Produktion der Stadt und der gesellschaft-
lichen Beziehungen in der Stadt gibt, dann eher in
Form der Produktion und Reproduktion von Menschen
durch Menschen als in Form einer Produktion von
Objekten (Lefebvre 2016: 82).

Welche Konsequenzen hat es fiir unsere Praxis, wenn
wir das Intime und das Offentliche als ineinander
verschrankt begreifen? Das Kunstfeld enthalt zahlreiche
Mechanismen, die sozialen Ausschluss produzieren.

Es kann bestimmt sein von esoterischen Asthetiken und
theoretisch bleibendem Sprechen, das sich selbst ge-
niigt: Wie konnen wir diese Grenzen verschieben und
unser Schaffen aus kontrollierbaren und vorgezeich-
neten Zusammenhéngen herausheben, in denen

wir uns bewegen?

Wenn sich eine der zentralen politischen Fragen darum
dreht, inwieweit wir fahig sind, Ressourcen in Ge-
meingut zu verwandeln, wird das Offnen eines Raums,
das Teilen von Wissen oder auch einer Mahlzeit

selbst zur Grundlage von sozialem Zusammenhalt.

Lotte Arndt —
Eine Schwelle bewohnen

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Es ist kein Zufall, dass zahlreiche Kiinstler*innen des
20. Jahrhunderts solidarische Strukturen schufen.
Was heilt es fiir eine kulturelle Einrichtung und jene,
die sie bespielen, Gastfreundschaft zu verwirk-
lichen? Wie konnen die in der Welt der Kunst ungleich
verteilten Ressourcen im Rahmen alltaglicher Prak-
tiken neu verteilt werden?

Bei der mehrwochigen intensiven Vorbereitung der ein-
tagigen Veranstaltung Wenn ich von meiner Wohn-
stdtte sprechen soll, muss ich auch von der Wohnstdtte
des Anderen sprechen (Kim 2010: 8) ging es nicht nur
darum, Teilnehmende auszuwéihlen, die etwas zur Dis-
kussion beizutragen haben. Vielmehr sollte die Ver-
sammlung selbst in einem ganz praktischen Sinn als
Ressource fiir die Beitragenden gedacht werden. Es
galt, eine horizontale Form des Austauschs zu finden,
in der Gegenseitigkeit und Gastfreundschaft entste-
hen kénnen, ohne dass sie zu lediglich symbolischem
Kapital werden und somit ihre transformative

Kraft verlieren.

Nach langwierigen Treffen mit den Mitarbeiter*innen
verschiedener Initiativen und Projekte des Pariser
Stidens haben wir schlieRlich eine moderierte Diskus-
sion zwischen allen Anwesenden dieses offenen
Treffens konzipiert, die einem sorgféltig vorbereiteten
Leitfaden folgte und zugleich fiir spontane Beitrége,
Vorschlage und Verschiebungen empfanglich blieb. Die
in Briissel lebende Cyberfeministin und Autorin

Peggy Pierrot, die in Nantes lehrende postkoloniale
Theoretikerin Emmanuelle Chérel, Virginie Bobin, die
in der Villa Vassilieff fiir das kiinstlerische Programm
verantwortlich ist und den Band Composing Differences
(Bobin 2015) herausgegeben hat, und ich selbst mo-
derierten den Tag. Die Einladungen konzentrierten sich
auf Personen, die sich selbst mitten in der Konzeption
eines Projekts oder einer kiinstlerischen Arbeit befanden
und die ihrerseits Géste einladen konnten. Es ging
darum, Erfahrungen zu teilen, Fragen zu stellen und
gemeinsam nach Antworten zu suchen — nicht da-
rum, abgeschlossene Erfolge zu prasentieren. Wahrend
sich der erste Teil des Tages auf Projekte konzentrier-
te, die Flucht und Rechte in der Migration zum Inhalt
haben, ging es im zweiten Teil starker um kollektive

Arbeits- und Wissensformen.

- am 13.02.2026, 15:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tag begann mit einem Austausch zu kiinstlerisch-
politischen Initiativen, die zu Migration und Stadt
arbeiten: Teilnehmende des Architekten- und Stéadte-
planer*innenkollektivs PEROU und des von Bruno
Latour initiierten Programms SPEAP, in dem Kiinst-
ler*innen und Gesellschaftswissenschaftler*innen
nach gemeinsamen Formen fiir komplexe politische Fra-
gen suchen, sprachen iiber verschiedene Interventio-
nen, die von Publikationen bis zu stddteplanerischen
Entwiirfen reichten, um an der repressiven franzo-
sischen Fliichtlingspolitik vorbei Gefliichteten einen
aufgeschlossenen Empfang zu bereiten. Die Kura-
torin Victorine Grataloup zeichnete nach, wie die Stadt
Paris in scheinbar horizontalen Projekten wie dem
ehemaligen Krankenhausgeldnde Les Grands Voisins
Aufwertung durch kreative Zwischennutzung be-
treibt, wiahrend auf dem gleichen Geldnde Gefliichtete
die prekare Reinigungsarbeit machen. Die Theore-
tikerin Emmanuelle Chérel berichtete von den Rendez-
vous demain in Nantes, einer Initiative, die mit einem
Schneeballsystem von Einladungen zu regelméRigen
Diskussionen die Solidaritatsnetzwerke am Staat vorbei
organisieren und den Kreis der Beteiligten konstant

in Bewegung zu halten versucht. Bei den Treffen werden
unter anderem Filme gezeigt, die die laufenden Orga-
nisationsinitiativen an historische Revolten oder ihre
kiinstlerische Dokumentation oder Projektion anzu-
binden versuchen. Demgegentiber drehte der in Valence
und Briissel lebende mauretanische Filmemacher
Hamedine Kane in seinem Beitrag die Perspektive um:
Er stellte einen Ausschnitt aus seinem Dokumentar-
film tiber seinen Jugendfreund Alpha vor, der 2015 in
Calais das Blaue Haus (La maison bleue) gebaut

hatte und darin an einer Kunstschule im Fliichtlings-
camp arbeitete, bis dieses im Mérz 2016 vom fran-
zosischen Staat zerstort wurde. Die Migrationsgeschichte
des Filmemachers und seines Protagonisten wird hier
dokumentarisch als ein (auch autobiografischer) Prozess
des Entwerfens, Erfindens, Erstreitens, Errichtens
erzahlt, der durch das Motiv des Laufens zusammenge-
halten wird.

Mit der nachsten Prasentation wurde die Einheit des
franzosischen postkolonialen Territorialgefiiges
zentrifugal in Frage gestellt. Die neukaledonische
Kiinstlerin Nathalie Muchamad zeigte einen
Ausschnitt ihres Films Visitez une exposition / ‘ y

- am 13.02.2026, 15:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

formidable et un jardin extraordinaire, in dem sie den
Pariser Jardin d’Acclimatation, in dem in den 1930er
Jahren Menschenausstellungen der neukaledonischen
Kanaken stattgefunden hatten, in Beziehung zu den
politischen Deportationen zwischen den verschiedenen
franzosischen Kolonien setzt. Teil dieser Arbeit sind
arabische Ubersetzungen von Texten der franzosischen
Revolutionidrin Louise Michel, die nach der Nieder-
schlagung der Pariser Kommune 1871 nach Neukale-
donien deportiert wurde, zur gleichen Zeit wie die
Widerstdandler*innen gegen die franzosische Kolonisie-
rung aus der algerischen Kabylei. Muchamad lud

den Journalisten Khaled Sid Mohand ein, der ein Ge-
dicht des algerischen Poeten Si Mohan U’Mhend
vorlas, das zeitgleich mit diesen transnationalen Zusam-
menkiinften antikolonialer und prokommunaler AKkti-
vist¥innen in den franzosischen Strafkolonien entstand.
Sie adaptierte ihren Film, um eine Performance des
syrisch-palastinensischen Musikers Mohamed Jamous
von der Gruppe Refugees of Rap zu integrieren,
dessen Lied von vergleichbaren Zusammenkiinften

in syrischen Fliichtlingslagern handelt. Der eben-
falls anwesende Kiinstler Pierre Michelon, der selbst an
einem Film zu den Zirkulationen politischer Gefange-
ner zwischen den franzosischen Kolonien arbeitet, vor
allem zu den Straflingslagern in Franzosisch-Guayana,
reagierte spontan auf die Vorstellung. Es entstand eine
Diskussion, in der das 2018 stattfindende Referendum
tiber den Unabhéangigkeitsstatus von Neukaledonien, die
gegenwartige franzosische Fliichtlingspolitik und die
Schwierigkeit fiir viele Kiinstler*innen, mit ungesicher-
tem Aufenthaltsstatus und ohne franzosische Sprach-
kenntnisse in der franzdsischen Kunstszene FuR zu
fassen, zueinander in Beziehung gesetzt wurden, also
ein Dialog, der weit tiber die Diskussion dieses
Nachmittags hinausreichte.

Der zweite Teil des Tages widmete sich den Kunststruk-
turen selbst. Vorgestellt wurden Pariser Initiativen

wie die , Klnstler*innenuniversitiat“ The Cheapest Uni-
versity oder UniverCité, ein von der Literaturwissen-
schaftlerin Myriam Suchet initiiertes und von Wissen-
schaftler*innen getragenes Projekt mit dem Ziel, die
Universitaten transdisziplinar zu gestalten und gesell-
schaftlichen Fragen zu 6ffnen, oder die freien Ateliers

Lotte Arndt —
Eine Schwelle bewohnen

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Kinstler*innensquats DOC im Osten von Paris.
Virginie Bobin von der Villa Vassilieff brachte Mierle
Laderman Ukeles’ Maintenance Manifesto von 1969
mit. Die US-amerikanische Kiinstlerin fragt darin, wer
nach beendeter Eroffnung eigentlich im Kunstraum
aufraumt und wer, wiahrend sie unentgeltlich kreativ
tatig ist, auf ihr Kind aufpasst. Auf dieser Grundlage
erklart sie die Sorge- und Hausarbeit zu ihrer kiinstleri-
schen Arbeit und fordert ihre Entlohnung. Wie Peggy
Pierrot mit Hinweis auf afro-feministische Diskussionen
unterstrich, sind es diese Fragen, die nicht nur die
vergeschlechtlichten, sondern auch die rassistischen
und klassistischen Schwellen des Kunstfelds in die
Diskussion bringen. Im Anschluss daran entspann sich
rasch eine Diskussion um die Arbeitsverhéltnisse in
Kontexten, in denen wir Kulturarbeiter*innen in Kunst-
institutionen zwar viel iiber soziale Verantwortung
sprechen, die meisten aber in ungesicherten Verhiltnis-
sen arbeiten: Schlecht oder nicht bezahlte Praktika,
Kurzzeit- oder Werkvertriage, Uberstunden, keine ge-
werkschaftliche Vertretung sind in kleinen Kultur-
institutionen oft die Regel. Diese Bedingungen tragen
zur Reproduktion von elitdren und exklusiven Struk-
turen bei, denn sie stellen de facto soziale Zugangsbe-
schrankungen in das Kunstfeld dar.

Auch fiir die Veranstaltung selbst stellte sich die Frage,
wie das beschriankte Budget eingesetzt werden sollte.
Ein wichtiger Punkt war, Honorare bar auszahlen zu
koénnen, damit auch Personen ohne Bankkonto oder
legalen Aufenthaltsstatus entlohnt werden konnten. €
Neben einem kleinen Honorar fiir alle eingeladenen
Teilnehmenden und ihre Gést*innen entschieden wir
uns schlieBlich fiir ein gemeinsames Essen, das wah-
rend der Diskussion 6ffentlich von den Kiinstler*innen
Thelma Cappello und Rafael Moreno vorbereitet wur-
de. Auch wenn diese Geste des gemeinsamen Mahls
einen geteilten Rahmen schafft, ist es vollig klar, dass
sie nicht die ungleichen Ressourcen ausgleicht, die
bedingen, dass nur wenige einen ganzen Samstag in
unentlohnter Diskussion verbringen kénnen. Und

dass diese Diskussion fiir einige eine symbolische Res-
source darstellt, wahrend sie fiir andere eine

6 Siehe auch das Programm von Marie Moreau und Sarah
Mekdjian zur Entlohnung von migrantischen Interviewpart-
ner*innen in akademischen Kontexten: Mise en chantier d’une

hospitalité potentielle depuis art et les sciences humaines,
September — Dezember 2016 Université Grenoble Alpes. / 70

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kurzfristige Biihne fiir ihre Arbeit bietet, auf die im bes-
ten Fall weitere Engagements folgen. Fiir wieder an-
dere ist der Samstag im Kunstzentrum Teil ihres Arbeits-
vertrags, ein Forum fiir die Verbreitung politischer
Ideen oder eine verldngerte Form ihres Studiums.

Sie lasst sich also bearbeiten, die Schwelle der Kultur-
institutionen. Wie die meisten punktuellen Veran-
staltungen bleiben die Effekte von Diskussionen wie
der gerade beschriebenen, so unhierarchisch und
sorgfaltig sie auch vorbereitet sein mogen, allerdings
sehr begrenzt. Sie konnen Phdnomene benennen,
Denkanst6Re geben und versuchen Stimmen zu Wort
kommen zu lassen, die nicht schon Teil dieser Dis-
kurszusammenhénge sind. Damit aber grundsatzliche
Verdanderungen geschehen, ist langfristige struktu-
relle Arbeit notig. Diese beinhaltet Programm- und
Budgetentscheidungen zu treffen, die es erlauben,

aus der Rennerei von einem Event zum nachsten Pro-
jekt auszusteigen, damit sorgfaltige, tragfahige, ver-
antwortliche Strukturen entstehen konnen, die es nicht
nur ermoglichen, anders zu arbeiten, sondern eben
auch, mit Anderen zu arbeiten: vor allem mit jenen, die
nicht an den hochkompetitiven Selektionsprozessen
fiir internationale Kiinstler*innenkarrieren teilnehmen
konnen oder wollen, sondern lieber lokal oder global
nachhaltige Strukturen schaffen wiirden.

Die Residenz wurde gefordert vom
Fonds PERSPEKTIVE des Goethe-Instituts.

Lotte Arndt — f
Eine Schwelle bewohnen / ’

- am 13.02.2026, 15:08:37.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR
@ Archer-Straw, Petrine (2000):
Negrophilia: Avant-Garde Paris and
Black Culture in the 1920s. London;
New York: Thames and Hudson.
@ Berner, Margit; Lange, Britta; Stoll,
Kerstin et al. (2016): ,Verlorene Form.
Eine kiinstlerisch-wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit sensiblen
Sammlungsbestanden.“ In: Haak,
Christina und Helfrich, Miguel (Hg.):
Casting. Ein analoger Weg ins Zeitalter
der Digitalisierung? Ein Symposium
zur Gipsformerei der Staatlichen
Museen zu Berlin, Heidelberg:
arthistoricum.net. S. 175-185.
@ Bobin, Virginie (2015): Composing
Differences. Imagining New Models for
Knowledge Production and Exchange.
Paris: Les presses du réel.
@ Boyer-Rossol, Klara (2016):
,Le Muséum d’histoire naturelle
abrite-t-il le crane d’un roi malgache
tué par la France au XIXe siecle?*
In: Le Monde. 12. August 2016.
@ Butler, Judith (2015): Notes Toward
a Performative Theory of Assembly.
Cambridge / London: Harvard Univer-
sity Press.
@ Dagen, Phillipe (2017): ,,Arts:
restituer son patrimoine a 'Afrique?“
In: Le Monde. 7. Dezember 2017.
@ Deliss, Clémentine (2016): ,,Occupy
Collections! Clémentine Deliss in
conversation with Frédéric Keck on
Access, Circulation, and Interdisci-
plinary Experimentation, or the
Urgency of Remediating Ethnographic
Collections (before it is really too
late).” In: South as a State of Mind
#7. http://www.documental4.de/en/
south/456_occupy_collections_clemen-
tine_deliss_in_conversation_with_fre-
deric_keck_on_access_circula-
tion_and_interdisciplinary_experimen-
tation_or_the_urgency_of remedia-
ting_ethnographic_collections_before_
it_is_really_too_late
@de I’Estoile, Benoit (2007): Le gotit
des autres. De l'exposition coloniale
aux arts premiers. Paris: Editions
Flammarion.
@de I’Estoile, Benoit (2015): ,,A quoi
sert un Musée de "Homme? Vie et
destins d’une utopie. In: Blanckaert,
Claude (Hg.): Le musée de ’'Homme:
histoire d’un musée laboratoire.
Paris: Musée de 'Homme. S. 238-259.
@ Gikandi, Simon (2006): ,,Picasso,
Africa and the Schema of Difference.“
In: Nuttall, Sarah (Hg.): Beautiful/
Ugly. Durham: Duke University Press.
S. 30-59.
@ Gonnard, Catherine und Lebovici,
Elisabeth (2007): Femmes/artistes,
artistes femmes. Paris, de 1880 a nos
jours. Paris: Editions Hazan.

Lotte Arndt —
Eine Schwelle bewohnen

@ Royer, Marie: ,,Le Bénin réveille la
notion de biens culturels mal acquis.
In: Le Point Afrique. 2. August 2016.
@ Kim, Hye-Ryung (2011): Habiter.
Perspectives philosophiques et
éthiques. De Heidegger a Ricceur.
Strallburg: Université de Strasbourg.
@ Lange, Britta (2011): ,,Sensible
Sammlungen.“ In: Berner, Margit;
Hoffmann, Anette und Lange, Britta
(Hrsg): Sensible Sammlungen.

Aus dem anthropologischen Depot.
Hamburg: Philo Fine Arts. S. 15-40.
@ Lange, Britta (2013): , Prekére
Situationen — Anthropologisches Sam-
meln im Kolonialismus.“ In: Stoecker;
Holger; Schnalke und Thomas;
Winkelmann, Andreas (Hrsg):
Sammeln, erforschen, zuriickgeben.
Menschliche Gebeine aus der Kolonial-
zeit in akademischen und musealen
Sammlungen. Berlin: Ch. Links Verlag.
S. 45-68.

@ Lefebvre, Henri; Althaler, Birgit
(Ubers.) (2016): Das Recht auf Stadt.
Berlin: Edition Nautilus.

@ Levinas, Emmanuel und Krewani,
Wolfgang Nikolaus (Ubers.) (2002):
Totalitdt und Unendlichkeit. Freiburg
und Miinchen: Verlag Karl Alber.

@ Moussaoui, Rosa (2016): , Algérie:
les cranes de 'amnésie.“

In: LHumanité. 12. Juni 2016.

@ Richard, Julie (2016): Les poupées
de Marie Vassilieff (1884-1957): entre
utopie et dystopie, les déploiements

de l'effigie dans l'art expérimental des
avant-gardes historiques. Masterarbeit.
Montréal; Québec: Université du
Québec a Montréal. S. 80-87.

@ Schlanger, Nathan (2016): ,,Back in
Business: History and Evolution at

the New Musée de 'Homme.“

In: Antiquity 90. S. 1090-1099.

@ Spivak, Gayatri Chakravorty (2008):
Righting Wrongs. Zurich-Berlin:
Diaphanes.

@ Sternfeld, Nora (2016): ,,Der Objekt-
Effekt.“ In: Griesser, Martina;
Haupt-Stummer, Christine; Hollwart,
Renate et. al. (Hg.): Gegen den Stand
der Dinge. Objekte in Museen und
Ausstellungen Wien: De Gruyter.

@ Vayron, Olivier (2016): Le nouveau
Musée de ’'Homme. Unveroffentlichtes
Manuskript.

@von Lintig, Bettina; Pinther, Kerstin;
Wendl, Tobias (Hg.) (2006): Black
Paris. Kunst und Geschichte einer
schwarzen Diaspora. Wuppertal:

Peter Hammer Verlag.

/77

- am 13.02.2026, 15:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 13.02.2026, 15:08:37.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

