
Forum „Interdisziplinäre
Perspektiven der Rechtskritik“

Walter Fuchs

„Drakonisches Recht“ und
Ursprungskritik

qui omnia legibus determinare vult, vitia irritabit potius, quam corriget.
(Baruch Spinoza, Tractatus Theologico-Politicus)

Rechtskritik setzt immer wieder an der Frage der Gewalt an. Recht legitimiert
sich dadurch, dass es die Gewalt als sein „Anderes“ einzuhegen und aufzuheben
beansprucht. Gleichzeitig scheint keine rechtliche Ordnung der Gewalt gänzlich
entraten zu können. Die Macht des Rechts wird durch Gewalt nicht nur durch-
gesetzt, sondern auch stets aufs Neue bestätigt. Schließlich liegt der Ursprung
des berechtigten Rechtszwangs selbst in der Gewalt. So problematisieren rechts-
kritische Diskurse die Reproduktion dieser „ursprünglichen“ Gewalt durch das
Recht – ohne die behaupteten Ursprünge jedoch wirklich historisch nachzu-
zeichnen. Dieser Beitrag möchte den Aporien des Verhältnisses von Recht und
Gewalt nachspüren, indem er anhand des rechtsgeschichtlichen Beispiels des
Gesetzgebers Drakon im frühen Athen (621 v. Chr.) eine Paradoxie entfaltet und
mögliche Lösungsversuche vorstellt: Einerseits steht das „Drakonische“ sprich-
wörtlich für ein „primitives“, gewaltförmig-strenges Recht, für das Andere einer
rationalen, fairen, verhältnismäßigen, durch Argumente begründeten rechtlichen
Ordnung. Andererseits gibt es für solche „in Blut geschriebenen Gesetze“ (Plut-
arch) keine historischen Anhaltspunkte. Im Gegenteil: Das Drakon zugeschrie-
bene, tatsächlich überlieferte Gesetzeswerk versuchte, die Legitimität der ge-
walttätigen Selbsthilfe an ein obligatorisches diskursives Gerichtsverfahren mit
freier Beweiswürdigung zu binden und dadurch zu begrenzen. Die Rede vom
„drakonischen Recht“ ist daher ein anachronistisches Missverständnis – aller-
dings, so die hier vertretene These, ein bezeichnendes, das für rechtskritische
Diskussionen fruchtbar gemacht werden kann.

Recht, Gewalt und Rechtskritik

Recht und Gewalt stehen in einem heiklen Verhältnis zueinander. Dies lässt sich
anhand zweier Widersprüche jeglicher rechtlicher Ordnung verdeutlichen. Ers-
tens dient Recht auf der einen Seite ganz wesentlich der Abwehr und Begrenzung
ausufernder Gewalt.1 Auf der anderen Seite ist dem Recht – wie auch den ar-
chaischen, uns heute oft schwer verständlichen Mitteln der Gewaltbewältigung

I.

1 Zu deren Entgrenzung die durch Ihresgleichen stets verletzbaren Menschen grundsätzlich immer – und
gerade auch in der Moderne – fähig zu sein scheinen; vgl. Popitz, Phänomene der Macht, 1992, S. 43 ff.;
Reemtsma, Vertrauen und Gewalt. Versuch über eine besondere Konstellation der Moderne, 2008.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


– die Gewalt selbst keineswegs fremd.2 Dies betont der Religionsphilosoph René
Girard: Ein entwickeltes Rechtswesen sei dabei so „unendlich viel effizienter“
als seine religiös grundierten funktionalen Äquivalente der Opfer- und Versöh-
nungsrituale, dass wir nicht ahnen, wie stark der jederzeit mögliche Teufelskreis
der Blutrache auf Stammesgesellschaften laste.3 Anstatt die der Rache innewoh-
nende Gewalt bloß zu verhüten, zu besänftigen oder auf ein zweitrangiges Ziel
zu verschieben, werde sie vom Gerichtswesen rationalisiert.4 Girard übertreibt
wohl die Bedeutung der Blutrache, die ja Konzepte wie Reziprozität und ver-
wandtschaftlichen Zusammenhalt und damit bereits beträchtliche soziale Ord-
nungsfähigkeiten voraussetzt. Endlose Spiralen der Fehde sind in vorstaatlichen
Gesellschaften durchaus nicht die Regel5 – gerade auch weil angesichts des Da-
moklesschwertes der Gewalteskalation Friedensstiftung zu einem überlebens-
wichtigen Ziel wird.6 Den Befund, dass staatlich organisierte Rechtsordnungen,
die das Monopol der Entscheidung über die Legitimität physischer Gewaltsam-
keit erfolgreich für sich beanspruchen, sich der Gewalt auf eine spezifisch in-
strumentelle Weise bedienen, wird man allerdings nicht bestreiten können: Das
Recht ist also gar nicht das Andere der Gewalt. Im Gegenteil: „Das Recht ist
selbst Gewalt; auch rechtliche Formen des Entscheidens üben Gewalt aus – äu-
ßere Gewalt, die am Körper angreift, ebenso wie innere Gewalt, die die Seele, das
Sein des Verurteilten versehrt.“7 Iustitia trägt eben nicht nur Augenbinde und
Waage, sondern auch ein Schwert.8

Zweitens gibt Recht als normatives System an, was Recht und Unrecht ist. Ob
diese Unterscheidung – die immer auch eine Unterscheidung zwischen berech-
tigter und unberechtigter Gewalt nach sich zieht – jedoch ihrerseits zu Recht
erfolgt, vermag mit Mitteln des Rechts selbst nicht entschieden zu werden.9 Die
moderne Jurisprudenz entschärft diese Paradoxie durch Hierarchisierung und

2 Vgl. dazu grundlegend Menke, Recht und Gewalt, in: Callies/Fischer-Lescano/Wielsch/Zumbansen
(Hrsg.), Soziologische Jurisprudenz. Festschrift für Gunther Teubner zum 65. Geburtstag, 2009, S. 83 ff.

3 Girard, Das Heilige und die Gewalt (1972), 1994, S. 39. Girards funktionaler Betrachtungsweise lässt sich
freilich entgegenhalten, dass sich die sozialen Zwecke von Recht und Religion auch in ihren frühen Formen
nicht in Gewaltabwehr erschöpfen; Barta, Recht, Religion und Gerechtigkeit in frühen Gesellschaften.
Zur Bedeutung von Herrschaft und Staat für diese Gesellschaftsphänomene, in: Barta/Rollinger/Lang
(Hrsg.), Recht und Religion. Menschliche und göttliche Gerechtigkeitsvorstellungen in den antiken Wel-
ten, 2008, S. 18. Girard geht es auch gar nicht um Rechtstheorie, sondern darum, „die Emergenz sozialer
Ordnung aus der Sicht des Sakralen nachvollziehbar zu machen“; Amstutz, Rechtsgenesis: Ursprungspa-
radox und supplément, Zeitschrift für Rechtssoziologie 2008, S. 137.

4 Girard (Fn. 3), S. 29 ff. und 38.
5 Paul, Die Rache und das Rätsel der Gabe, Leviathan 2005, S. 242 ff.; Wesel, Frühformen des Rechts in

vorstaatlichen Gesellschaften, 1985, S. 129 ff. und 328 f. Den bellum omnium contra omnes, den sich Hob-
bes als Naturzustand vorstellte, hat es nie gegeben – schließlich hat die Gattung homo sapiens überlebt.
Ein Krieg aller gegen alle wäre auch „viel zu schwierig zu kämpfen. In allen Kämpfen müssen sich, und
sei es nur des Überblicks halber, Fronten bilden, müssen also soziale Ordnungsleistungen erbracht werden,
und zwar nicht erst im Getümmel, sondern schon vorher“; Luhmann, Legitimation durch Verfahren
(1969), 1997, S. 101. Clastres, Archäologie der Gewalt (1977), 2008, S. 33 ff., hat Hobbes diesbezüglich in
origineller Weise vom Kopf auf die Füße gestellt. Primitive Gesellschaften würden Kriege nach außen
systematisch praktizieren, damit sich in ihrem inneren eine radikal egalitäre, ungeteilte und autonome
Totalität erhalte. Dadurch solle die Entstehung des Staates gerade verhindert werden.

6 Vgl. Colson, Tradition and Contract. The Problem of Order, 1974, S. 37.
7 Menke (Fn. 2), S. 83; vgl. auch Trotha, Was ist Recht? Von der gewalttätigen Selbsthilfe zur staatlichen

Rechtsordnung, Zeitschrift für Rechtssoziologie 2000, S. 344 f., der den fundamentalen Unterschied zwi-
schen staatlichen und nichtstaatlichen Streitregelungsordnungen sehr deutlich herausarbeitet – und über-
bewertet: In vielen Fällen regeln Menschen ihre Konflikte, ohne dabei an den Einsatz von Gewaltressour-
cen auch nur zu denken – oder sie lassen sie einfach versickern (z.B. durch schlichtes Nichtstun oder durch
ein Umdefinieren in „Pech“), egal ob sie im Schatten des Leviathan oder der gewalttätigen Selbsthilfe leben;
vgl. Hanak/Stehr/Steinert, Ärgernisse und Lebenskatastrophen. Über den alltäglichen Umgang mit Kri-
minalität, 1989; Wesel (Fn. 5), S. 129 ff.

8 Im Wiener Justizpalast, Sitz des österreichischen Obersten Gerichtshofs, trägt die Göttin der Gerechtigkeit
und des Rechtswesens weder Augenbinde noch Waage, dafür aber ein Gesetzbuch und ein besonders
langes Schwert. Was das wohl über das Selbstverständnis der österreichischen Justiz aussagt?

9 Amstutz (Fn. 3), S. 126.

85

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


Auslagerung:10 Es geschieht zu Recht, dass Sachverhalte nach bestimmten Regeln
als ‚erlaubt‘ oder ‚rechtswidrig‘ beurteilt und mit Rechtsfolgen belegt werden,
wenn diese Normen in der Verfassung Deckung finden. Die Geltung der Ver-
fassung wiederum, in der die Rahmenbedingungen der politischen Produktion
von Recht ihrerseits rechtlich geregelt werden, wird dann – sofern man sie nicht
mit überpositiven Prinzipien begründen möchte (Gott, Natur, Vernunft, Volks-
geist etc.) – auf faktische Setzungen des politischen Souveräns zurückgeführt bzw.
unter Rückgriff auf eine hypothetische Grundnorm schlicht vorausgesetzt. Letz-
teres war Hans Kelsens Lösung, der – gegen Carl Schmitt11 – in der Positivität
der Rechtsordnung selbst die nicht mehr weiter ableitbare höchste souveräne
Norm erblickte. Die Geltung des Rechts wird in seiner Reinen Rechtslehre gar
nicht mehr von außen bestimmt. Damit gibt es auch keine rechtserzeugende sou-
veräne Gewalt, die außerhalb der Rechtsordnung stünde.12 Auch Kelsen räumt
freilich freimütig ein, dass jedes System tatsächlich gültiger Rechtsnormen fak-
tisch darauf angewiesen ist, das Befolgen ihrer Normbefehle im Konfliktfall er-
zwingen zu können. Wie „rein“ (und von gesellschaftlich-politischen Fragen ab-
gekoppelt) die positivistische Lehre des Rechts auch sein mag: jede gegebene
Rechtsordnung muss für sie, um eine solche zu sein, eine „im großen und ganzen
wirksame Zwangsordnung“13 darstellen. So formuliert denn auch Niklas Luh-
mann, dessen autopoietische Rechtstheorie Kelsens Verweigerung extralegaler
Begründungen aus einer soziologischen Beobachterperspektive heraus noch auf
die Spitze treibt,14 dass „Politik und Recht nur möglich sind, wenn sie zu ihrer
Durchsetzung auf physische Gewalt zurückgreifen und Gegengewalt wirksam
ausschließen können“.15 Auch bei Ansätzen, die davon ausgehen, dass das Recht
auf außerrechtliche Weihen souveräner Gewaltgestattung ganz gut verzichten
kann, erscheint die Gewalt also nicht nur nicht als das Andere, sondern geradezu
als eine Voraussetzung des Rechts.
Diese Widersprüche verweisen letztlich beide auf ein Grundproblem menschli-
cher Vergesellschaftung überhaupt, das Heinrich Popitz als circulus vitiosus der
Gewalt-Bewältigung bezeichnet hat: „Soziale Ordnung ist eine notwendige Be-
dingung der Eindämmung von Gewalt – Gewalt ist eine notwendige Bedingung
zur Aufrechterhaltung sozialer Ordnung“.16 Was bedeutet das nun für die
Rechtstheorie? Seit dem Zusammenbruch der naturrechtlichen Vertragskon-
struktionen bleibe ihr, so Luhmann, konsequenterweise nichts anderes übrig als
zuzugeben, dass „das Recht aus der Gewalt entstanden ist und sich dann durch
Funktion und Verfeinerung selbst rechtfertigt. Die Entstehungsursache mag
dann vergessen werden.“17 Die Geburt des Rechts aus dem Geist einer überle-
genen Gewalt und die Reproduktion dieser ursprünglichen als legitime Gewalt
durch das Recht werden immer wieder von rechtskritischen Ansätzen skandali-
siert. So sah Walter Benjamin „schicksalhaft gekrönte Gewalt“18 als den Ur-
sprung des Rechts an und ersehnte eine gleichermaßen rechtsvernichtende wie
unblutige „göttliche Gewalt“, die „um des Lebendigen willen“ entsühnt statt
sühnt. Auch für Jacques Derrida, der Benjamin einer dekonstruktiven Lektüre

10 Vgl. Luhmann, Die Rückgabe des zwölften Kamels, Zeitschrift für Rechtssoziologie 2000, S. 7 f.
11 Schmitt, Verfassungslehre, 1928, S. 75 ff.
12 Kelsen, Reine Rechtslehre, 1960, S. 289 ff.
13 Kelsen (Fn. 12), S. 204.
14 Luhmann, Das Recht der Gesellschaft, 1993, S. 73; vgl. dazu Buckel, Subjektivierung und Kohäsion. Zur

Rekonstruktion einer materialistischen Theorie des Rechts, 2007, S. 22.
15 Luhmann, Ausdifferenzierung des Rechts, 1981, S. 154.
16 Popitz (Fn. 1), S. 63.
17 Luhmann (Fn. 10), S. 6.
18 Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, 1965, S. 42.

86

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


unterzogen hat, sind der „Ursprung der Autorität, die (Be)gründung oder der
Grund, die Setzung des Gesetzes in sich selbst eine grund-lose Gewalt(tat)“.19

Auf diese Gründungsakte könne die Unterscheidung zwischen rechtmäßig und
unrechtmäßig gar nicht angewandt werden. Ganz ähnlich erscheinen bei Giorgio
Agamben im Moment der Souveränität Gewalt und Recht ununterscheidbar ver-
mengt; der Souverän sei die „Schwelle, auf der Gewalt in Recht und Recht in
Gewalt übergeht“.20

Das Gemeinsame dieser Art von Rechtskritik – für die den drei genannten Wer-
ken ein mittlerweile fast kanonischer Status zukommt21 – bildet das Bestreben,
über das Ausleuchten der ansonsten meist im Dunkeln belassenen anfänglich ge-
walttätig-kontingenten Konstituierung des Rechts seine Gültigkeit in Zweifel zu
ziehen. Eine solche Kritik zu formulieren, so Judith Butler in ihrer Lesart Ben-
jamins, heißt, sich vom geltenden Recht zu distanzieren, um nach der Gewalt zu
fragen, die das Recht mit Legitimität ausstattet, heißt, „die rechtserhaltende
Macht zu unterbrechen und ihr zuwiderzuhandeln, dem Recht die Befolgung zu
entziehen und eine vorübergehende Form der Kriminalität in Anspruch zu neh-
men, die das Recht gerade nicht unterstützt und damit seine Zerstörung unter-
nimmt“.22

Aber ist es denn auch wahr, dass der Ursprung „des“ Rechts in „der“ Gewalt zu
suchen ist? Und wie hat man sich das konkret vorzustellen? Alle drei Ansätze
gehen philosophisch vor; sie suggerieren die Existenz geschichtlicher Grün-
dungsereignisse, sind selbst jedoch im Grunde unhistorisch: Benjamins politisch-
theologischer Text, mit seinen disparaten Diskurssträngen ohnehin „notorisch
schwierig“23 zu lesen, kippt ins Messianisch-Transzendente, Derridas Dekon-
struktionen verbleiben auf einer abstrakt-theoretischen Ebene, und Agamben
dient seine dem römischen Recht entnommene Denkfigur des homo sacer vor
allem als Folie für eine Kritik der modernen Biopolitik. Für eine im wahrsten
Sinn des Wortes radikale, bis zu den Wurzeln gehende Kritik ist diese Ahistori-
zität aber kein ganz geringes Problem, will sie nicht Gefahr laufen, Recht und
Gewalt selbst „mythisch“ zu vermengen. Ihr kann über das Bestreiten der be-
haupteten Anfänge leicht die Grundlage entzogen werden. Aus der Sicht der
Systemtheorie lässt sich sogar sagen, das Recht habe gar keinen Ursprung:

„Im Kontext von Legitimationsmythen, also von Selbstbeschreibungen bestimmter
Art, mag der Ursprung des Rechts eine Bedeutung haben als eine Art Unterbre-
chung des Zirkels – etwa die göttliche Gabe der Zehn Gebote als gemeinsame Ori-
entierung einer tribalen Gesellschaft oder die göttliche Einsetzung des Areopag als
Unterbrechung des Circulus vitiosus einer Recht in Unrecht transformierenden
Rache. Die Rechtspraxis operiert stets in einer Situation mit historisch gegebenem
Recht, denn anders könnte sie gar nicht auf die Idee kommen, sich selbst als Rechts-
praxis zu unterscheiden. Entsprechend gibt es, historisch gesehen, keinen Anfang
des Rechts, sondern nur Situationen, in denen es hinreichend plausibel war, davon
auszugehen, dass auch schon früher nach Rechtsnormen verfahren worden ist.“24

19 Derrida, Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“, 1991, S. 29.
20 Agamben, Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, 2002, S. 42.
21 Vgl. Fögen, Römische Rechtsgeschichten, 2002, S. 99; Lindemann, „Ein Wort gegen das Recht“. Walter

Benjamins „Zur Kritik der Gewalt“, Kritische Justiz 2010, S. 113.
22 Butler, Kritik, Zwang und das heilige Leben in Walter Benjamins „Zur Kritik der Gewalt“, in: Kras-

mann/Martschukat (Hrsg.), Rationalitäten der Gewalt. Staatliche Neuordnungen vom 19. bis zum 21.
Jahrhundert, 2008, S. 43.

23 Butler (Fn. 22), S. 20.
24 Luhmann (Fn. 14), S. 57; vgl. dazu Amstutz (Fn. 3). In anderen Kontexten (siehe oben Fn. 17) spricht

Luhmann freilich sehr wohl von der „Entstehungsursache“ des Rechts – nämlich der Gewalt.

87

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


So sinnlos die Frage nach dem absoluten Anfang „des“ Rechts sein mag, „histo-
risch gesehen“, also etwa in der Beobachtung durch einen rechtsgeschichtlich
interessierten Rechtssoziologen (so wie in diesem Artikel) – und eben nicht aus
der systeminternen Perspektive – können empirisch gegebene rechtliche Kon-
stellationen, Diskurse und Praktiken durchaus anfangen und aufhören. Vor allem
können sie sich verändern, und zwar oft ruckartig (und ohne innere Notwen-
digkeit). Besonders spannend kann es sein, dabei nach der Rolle der Gewalt zu
fragen und Mythen über solche Rechtsinnovationen mit plausiblerer historischer
Evidenz zu konfrontieren. Dies sei im Folgenden am Beispiel des antiken Athen
und dem ältesten Dokument seiner Rechtsgeschichte versucht: der Gesetzgebung
des Drakon, die sprichwörtlich für besondere Härte und Grausamkeit (also für
einen gewalttätigen Ursprung!) steht, was, wie zu zeigen sein wird, mit den Er-
gebnissen der rechtsgeschichtlichen Forschung nicht in Einklang zu bringen ist.
Dabei möchte ich der möglicherweise verborgenen Wahrheit dieser falschen
Überlieferung nachspüren und dergestalt ein wenig der „Einladung zur Befehls-
verweigerung“ der Rechtshistorikerin Marie Theres Fögen folgen, Fakten nicht
strikt von Fiktionen zu trennen.25 Diese Überlegungen beabsichtigen eine ex-
emplarisch-historische Erörterung gewalttätiger Anfänge rechtlicher Ordnun-
gen, an die philosophische Diskurse der Rechtskritik anknüpfen können. Die
Wahl des Beispiels verweist indessen auf eine Ursprungsdekonstruktion ganz
anderer Art: neuesten Forschungen zufolge stammen viele Blüten der abendlän-
dischen Rechtsentwicklung, die gemeinhin den Römern originär zugeschrieben
werden, eigentlich aus dem antiken Griechenland26 – ein Grund mehr, sich der
Frage nach den Ursprüngen des Rechts nicht nur philosophisch oder anthropo-
logisch anzunähern, sondern auch die geschichtlich greifbaren Anfänge der ei-
genen Rechtskultur in den Blick zu nehmen.

„Drakonisches Recht“ und Kritik

Als „drakonisch“ gelten uns im heutigen Sprachgebrauch besonders strenge,
rücksichtslose und unverhältnismäßige Anordnungen oder Sanktionen, seien es
abstrakte gesetzliche Strafbestimmungen (Hände abhacken im Recht der Scha-
ria), konkrete Urteile (generalpräventiv-strenge Strafen für die „Münchener U-
Bahn-Schläger“), besonders rigoros durchgreifende faktische Maßnahmen (ge-
gen Demonstranten im Iran, gegen die Schweinegrippe oder an Flughäfen nach
9/11), politische Strategien (Sparmaßnahmen in der Finanzkrise) oder Verhal-
tenskalküle (Diät- oder Therapieprogramme). Auffällig am Spektrum der Wort-
bedeutungen ist die enge Verklammerung von Recht mit Eingriffen, die sich auf
die Situation Betroffener unmittelbar drastisch auswirken.
Im Deutschen wird das Wort „drakonisch“ offenbar seit Ende des 18. Jahrhun-
derts verwendet;27 die Vermutung liegt nahe, dass die Graecophilie des Deut-
schen Idealismus sein Aufkommen begünstigt hat. Niemand anderer als Friedrich
Schiller gibt ein Jahr nach der Französischen Revolution die der sprichwörtlichen
Härte zugrundeliegende Überlieferung der Gesetzgebung Drakons wieder.

II.

25 Fögen (Fn. 21), S. 19.
26 Und, noch eingehender betrachtet, zum Teil auch aus dem Alten Orient; Barta, „Graeca non leguntur“?

Zu den Ursprüngen des europäischen Rechts im antiken Griechenland, Band 1, 2010.
27 Köster, Eigennamen im deutschen Wortschatz, 2003, S. 40.

88

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


Athen erlebte eine Zeit der sozialen Krise, noch vor den von Schiller bewunderten
Reformen des Solon:

„Man warf endlich, um diesen Unruhen zu steuern, die Augen auf einen unbe-
scholtenen und allgemein gefürchteten Bürger, dem die Verbesserung der Gesetze,
die bis jetzt nur in mangelhaften Traditionen bestanden, übertragen ward. Drako
hieß dieser gefürchtete Bürger – ein Mann ohne Menschengefühl, der der mensch-
lichen Natur nichts gutes zutraute, alle Handlungen bloß in dem finstern Spiegel
seiner eignen trüben Seele sah, und ganz ohne Schonung war für die Schwächen der
Menschheit; ein schlechter Philosoph und ein noch schlechterer Kenner der Men-
schen, mit kaltem Herzen, beschränktem Kopf, und unbiegsam in seinen Vorur-
theilen. Solch ein Mann war vortrefflich, Gesetze zu vollziehen, aber sie zu geben
konnte man keine schlimmere Wahl treffen. Es ist uns wenig von den Gesetzen des
Drako übrig geblieben, aber dieses Wenige schildert uns den Mann, und den Geist
seiner Gesetzgebung. Alle Verbrechen strafte er ohne Unterschied mit dem Tode,
den Müssiggang wie den Mord, den Diebstahl eines Kohls oder eines Schaafs, wie
den Hochverrath und die Mordbrennerey. Als man ihn daher fragte, warum er die
kleinen Vergehungen eben so streng bestrafe, als die schwersten Verbrechen, so war
seine Antwort: ‚Die kleinsten Verbrechen sind des Todes würdig; für die Größern
weiß ich keine andre Strafe, als den Tod – darum muß ich beide gleich behandeln.’
Drakos Gesetze sind der Versuch eines Anfängers in der Kunst, Menschen zu re-
gieren. Schrecken ist das einzige Instrument, wodurch er wirkt. [...] Seine Gesetze
sind doppelt zu tadeln, weil sie nicht allein die heiligen Gefühle und Rechte der
Menschheit wider sich haben, sondern auch weil sie auf das Volk, dem er sie gab,
nicht berechnet waren. War ein Volk in der Welt ungeschickt, durch solche Gesetze
zu gedeyhen, so war es das atheniensische. Die Sklaven der Pharaonen, oder des
Königs der Könige würden sich endlich vielleicht darein gefunden haben – aber wie
konnten Athenienser unter ein solches Joch sich beugen.“28

Dieser Text ist, mit all seinem Psychologismus und seiner Idealisierung der edlen
„Athenienser“, ein charakteristisches Zeugnis seiner Epoche und seines Autors.
So vernichtend die Diagnose für den „Mann ohne Menschengefühl“ auch ausfällt,
Schiller bleibt einer – im Sinne Nietzsches29 – unkritischen, „monumentalen“
Betrachtung der Vergangenheit verhaftet: Geschichte wird von großen oder
manchmal eben nicht ganz so großen Männern gemacht. Auf den „Anfänger“
Drakon (wieder ein Anfang!) folgt der Könner Solon, der die Dinge wieder ins
Lot bringt. In anderer Hinsicht ist Schillers Herangehensweise jedoch sehr wohl
als ausgesprochen kritisch zu bezeichnen. Es geht ihm um die „Kunst, Menschen
zu regieren“, die Drakon mit seinem Schreckensregime eben mangelhaft be-
herrscht habe. Damit bringt Schiller fast wortwörtlich genau das zum Ausdruck,
was Michel Foucault die „kritische Haltung“ nennt, nämlich die „Kunst, nicht
dermaßen regiert zu werden“, die als Gegenstück zur Frage nach der richtigen
Regierung entstanden sei: „Wie ist es möglich, dass man nicht derartig, im Namen
dieser Prinzipien da, zu solchen Zwecken und mit solchen Verfahren regiert wird
– dass man nicht so und nicht dafür und nicht von denen da regiert wird?“30

Passend zu Schillers „heiligen Rechten der Menschheit“ erwähnt Foucault als
eine mögliche Ausformung solcher Kritik explizit einen naturrechtlichen Ansatz.
Nicht dermaßen regiert werden zu wollen heiße auch, „diese Gesetze da nicht
mehr annehmen zu wollen, weil sie unter ihrer Altehrwürdigkeit oder unter dem
bedrohlichen Glanz, den ihnen der heutige Souverän verleiht, eine wesenhafte
Unrechtmäßigkeit bergen“; diese Kritikform ziele darauf ab, „der Regierung und
dem von ihr verlangten Gehorsam universale und unverjährbare Rechte entge-

28 Schiller, Die Gesetzgebung des Lykurgus und Solon, Thalia, 3. Band, Heft 11, 1790, S. 56 f.
29 Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben (1874), 1970.
30 Foucault, Was ist Kritik?, 1992, S. 11 f.; vgl. dazu Butler, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults

Tugend, in: Jaeggi/Wesche (Hrsg.), Was ist Kritik?, 2008, S. 232 ff.

89

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


genzusetzen, denen sich jedwede Regierung, handle es sich um den Monarchen,
um das Gericht, um den Erzieher, um den Familienvater, unterwerfen muss“.31

Foucault stellt das Aufkommen einer solchen Art von Kritik in den Kontext der
europäischen Neuzeit, als Individuen und Gesellschaften in zuvor ungekanntem
Ausmaß regierbar gemacht wurden. Schillers Kritik an Drakon (und Schwärme-
rei für Solon) kann zweifellos unter dem Gesichtspunkt eines intensivierten Re-
gierungszugriffs gelesen werden – schließlich musste der „Sartre des späten 18.
Jahrhunderts“32 selbst vor landesfürstlicher Willkür fliehen. Sie greift allerdings
auf antike Quellen zurück. Bereits Aristoteles berichtet, an Drakons Gesetzen
sei außer der „Härte zufolge des Strafausmaßes“ nichts der Erwähnung wert.33

In der griechischen Poliskultur mit ihrem Interesse an Verfassungsvergleichen
dürfte es recht genaue Vorstellungen davon gegeben haben, wie man nicht regiert
werden will.34 Das „Drakonische“ steht spätestens seit der klassischen Epoche
für Rechtskritik im Namen einer höheren Gerechtigkeit. So erwähnt Plutarch –
ähnlich wie Schiller – Drakon im Rahmen einer Solon gewidmeten Abhandlung:

„Zuerst hob er nun alle Gesetze Drakons auf – außer denen über Mord und Tot-
schlag – wegen ihrer Härte und der Strenge der Strafen. Denn beinahe auf alle Ver-
fehlungen war nur eine Strafe gesetzt: der Tod, sodass auch die des Müßigganges
Überführten sterben mussten und, wer Gemüse oder Feldfrüchte stahl, ebenso be-
straft wurde wie Tempelräuber und Totschläger. Daher erntete Demades später
Beifall für sein Wort, Drakon habe seine Gesetze mit Blut, nicht mit Tinte ge-
schrieben. Er selbst soll auf die Frage, warum er auf die meisten Vergehen die To-
desstrafe gesetzt habe, die Antwort gegeben haben, er hielte die kleinen Vergehen
dieser Strafe für Wert, und für die großen wisse er keine größere Strafe“35

Schiller hat wie sein Karl Moor in den „Räubern“ offensichtlich „seinen Plutarch
gelesen“36 und die bereits in der Antike eingesetzt habende Legendenbildung
über Drakon mit blühender Phantasie ausgeschmückt. Aus „beinahe allen Ver-
fehlungen“ werden „alle Verbrechen ohne Unterschied“; von „Hochverrath“
und „Mordbrennerey“, die eher nach Sturm und Drang als nach dem archaischen
Athen klingen, ist bei Plutarch keine Rede – ganz zu schweigen von der „trüben
Seele“ des „schlechten Philosophen“.
Allen Schilderungen gemeinsam ist jedoch die Vorstellung, die erste Gesetzge-
bung Athens habe tatsächlich besonders strenge, eben drakonische Strafen ge-
kannt. Die sprichwörtliche Redensart befördert bis heute das eingängige Bild
blutiger, unzivilisierter und unfairer Anfänge des Rechts in urtümlichen Gesell-
schaften.37 Möglicherweise hat es auch Benjamins berühmten Essay beeinflusst:
Wenn das Recht seinen Ursprung in der Gewalt habe, dann liege, so schreibt er,
die Vermutung nahe, „dass in der höchsten Gewalt, in der über Leben und Tod,
wo sie in der Rechtsordnung auftritt, deren Ursprünge repräsentativ in das Be-
stehende hineinragen und in ihm sich furchtbar manifestieren. Hiermit stimmt
überein, dass die Todesstrafe in primitiven Rechtsverhältnissen auch auf Delikte
wie Eigentumsvergehen gesetzt ist, zu denen sie ganz außer ‚Verhältnis‘ zu stehen
scheint. Ihr Sinn ist denn auch nicht, den Rechtsbruch zu strafen, sondern das

31 Foucault (Fn. 30), S. 13 f.
32 Safranski, Schiller oder Die Erfindung des Deutschen Idealismus, 2004, S. 12.
33 Aristoteles, Politik, 1274b.
34 Vgl. Popitz (Fn. 1), S. 13.
35 Plutarch, Solon 17.
36 „Mich ekelt vor diesem tintenklecksenden Säkulum, wenn ich in meinem Plutarch lese von großen

Menschen“; Schiller, Die Räuber (1. Akt, 2. Szene) (1781), 1991, S. 19.
37 Vgl. Schmitz, „Drakonische Strafen“. Die Revision der Gesetze Drakons durch Solon und die Blutrache

in Athen, Klio 83, 2001, S. 9.

90

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


neue Recht zu statuieren.“38 War Drakons angeblich unterschiedsloses Hinrich-
ten von Mördern und Gemüsedieben nichts anderes als das Krönungsfest einer
strafenden Gewalt, die brutale Inthronisation einer neuen Rechtsordnung?

Das Gesetz des Drakon: Überlieferung, Entstehungskontext, Inhalt,
Bedeutung

Im Jahr 1843 entdecken Bauarbeiter bei Grabungen in Athen eine Marmorstele,
die einem mittelalterlichen Gebäude als Baustein gedient hatte. Darauf befindet
sich eine Inschrift aus dem Jahr 409/8 v. Chr.,39 die sich nach ihrer epigraphischen
Erschließung als eine Art Wiederverlautbarung der Gesetzgebung Drakons her-
ausstellt. Nach dem Ende des oligarchischen Staatsstreichs „der Vierhundert“ mit
blutigen Terrorakten war Athen zur Demokratie zurückgekehrt. Die alten recht-
lichen Grundlagen der polis sollten nun buchstäblich in Stein gemeißelt und durch
ihr öffentliches Aufstellen bekräftigt werden.40 Das ursprüngliche „Gesetz Dra-
kons über die Tötung“, das auf der Stele wahrscheinlich tatsächlich originalgetreu
wiedergegeben ist,41 wird auf das Jahr 621 v. Chr. datiert. Seine Entstehung fällt
ebenfalls in eine Zeit politischer und sozialer Unruhen.
Das Griechenland des 7. Jahrhunderts v. Chr. kennt indes noch keine „staatli-
chen“ Gerichte, die Todesstrafen verhängen oder gar vollstrecken könnten. Es
ist eine archaische, stark bäuerlich geprägte Sozialordnung, in der Abweichungen
von Verhaltenserwartungen innerhalb dörflicher Strukturen durch „Rügebräu-
che“ geahndet werden.42 Gewalttätige Selbsthilfe ist in detaillierte soziale Regu-
lationsmechanismen eingebettet. Durch das Zahlen von Entschädigungen wird
sie oft unnötig; sie kann ihrerseits als Übergriff erscheinen. Für solche Fälle gibt
es die Möglichkeit schiedsrichterlicher Streitschlichtung durch adelige „Pries-
terkönige“ (basileis).43 Das sind keine Monarchen mit Herrschaftsgewalt, man
muss sie sich eher wie die aus der Ethnologie bekannten big men vorstellen. Ihre
Autorität ist nicht unbedingt auf Dauer gestellt, sie beruht auf persönlichen Ver-
diensten, Charisma, Ansehen und Überzeugungskraft.44 Hesiod bezeichnet sie
als „geschenkefressend“ – die „Geschenke“ sind wohl so etwas wie Gebühren
oder aber auch Bestechungsgelder – und beklagt ihre „krummen Urteile“.45 An-
gesichts des altertümlichen Charakters des Verfahrens – eine Art Palaver mit
formalem Beweisgang durch Eid, in dem der gesamte soziale Kontext des Falles
und der Kontrahenten erörtert und dessen Ergebnis als göttlich eingegeben vor-
gestellt wurde – dürften die Schiedsrichter vor allem bei ungeklärter Tatfrage
häufig überfordert gewesen sein.46

Dies wird erst recht auf viele Konflikte zutreffen, die Athen in den Jahrzehnten
der sozialen Krise vor den Gesetzgebungen Drakons und Solons erlebt. Die stra-

III.

38 Benjamin (Fn. 18), S. 42 f.
39 Stroud, Drakon’s Law on Homicide, 1968, S. 2 ff.
40 Vgl. Gallia, The Republication of Draco’s Law on Homicide, Classical Quarterly, 2004, S. 457; Schmitz

(Fn. 37), S. 19 f.
41 Gagarin, Drakon and Early Athenian Homicide Law, 1981, S. 68 ff.; Schmitz (Fn. 37), S. 16; Stroud

(Fn. 39), S. 60 ff.; Tulin, Dike Phonou. The Right of Prosecution and Attic Homicide Procedure, 1996,
S. 9 f.

42 Schmitz, Nachbarschaft und Dorfgemeinschaft im archaischen und klassischen Griechenland, 2004,
S. 259 ff.

43 Cantarella, Private Revenge and Public Justice. The settlement of disputes in Homer’s Iliad, Punishment
& Society 2001, S. 473 ff.; Carawan, Rhetoric and the Law of Draco, 1998, S. 49 ff.

44 Stahl, Gesellschaft und Staat bei den Griechen. Archaische Zeit, 2003, S. 133 ff.
45 Lotze, Griechische Geschichte, 2002, S. 24.
46 Welwei, Die griechische Polis. Verfassung und Gesellschaft in archaischer und klassischer Zeit, 1998,

S. 69.

91

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


tifikatorische Differenzierung der Gesellschaft nimmt zu; starkes Bevölkerungs-
wachstum führt zu dichterem Zusammenleben. Grundstücke werden durch Erb-
teilung in kaum rentable Einheiten aufgesplittert, was Verarmung und Über-
schuldung weiter Teile des Kleinbauerntums nach sich zieht. Aufgrund der üb-
lichen Personalexekution erwartet viele Schuldner am Ende das Schicksal der
Sklaverei. Hinzu kommt, dass durch die Einführung einer neuen Militärtechnik
(der „Hopliten“) breite Bevölkerungsschichten mit schweren Waffen – deren
Gebrauch auch geübt werden muss – ausgestattet werden. Als Konsequenz dieser
Entwicklungen wird die Zahl der unabsichtlichen und absichtlichen Tötungen
deutlich angestiegen sein.47

Auch zwischen den Familien der Oberschicht gibt es gewalttätige Konflikte.
Möglicherweise versuchen einzelne Adelige, durch soziale Versprechungen brei-
te Unterstützung im Volk zu gewinnen, um eine hegemoniale Stellung zu erlan-
gen. Um 630 kam es der Überlieferung zufolge schließlich zu einem Versuch der
Errichtung einer Tyrannis: Der Olympiasieger Kylon besetzte mit Freunden die
Akropolis, wurde jedoch dort eingeschlossen. Er selbst konnte entkommen; sei-
ne Anhänger suchten Asyl in einem Tempel und ergaben sich. Trotz gegenteiliger
Zusagen wurden sie schließlich getötet („Kylonischer Frevel“), was erbitterte
Fehden zur Folge gehabt haben scheint.48 Dies könnte ein Anlass für das Gesetz
des Drakon gewesen sein.49 Sein Text ist teilweise aus Reden des Demosthenes
bekannt, mit deren Hilfe die – leider stark beschädigte – Inschrift auf der Mar-
morstele von 409/8 wie folgt entziffert werden kann:

„Auch wenn einer einen ohne Vorsatz tötet, soll er in die Verbannung gehen. Die
basileis sollen den Ausführenden oder den Planenden als für die Tötung verant-
wortlich erklären. Die ephetai sollen den Fall beurteilen. Wenn Vater oder Brüder
oder Söhne des Getöteten am Leben sind, muss Verzeihung von allen zusammen
gewährt werden. Ansonsten soll der eine, der dagegen ist, maßgebend sein. Wenn
keiner von diesen am Leben ist, kann Verzeihung gewährt werden von denen bis
zum Grad des Sohnes des Vetters und des Vetters, wenn alle gewähren wollen. Der,
der dagegen ist, soll maßgebend sein. Wenn auch von diesen keiner lebt, und wenn
der Täter ohne Vorsatz getötet hat, und die 51, die ephetai, entscheiden, dass er
ohne Vorsatz getötet hat, dann kann er mit Zustimmung von zehn Mitglieder der
phratrie des Getöteten wieder ins Land gelassen werden. Die 51 sollen diese Männer
nach ihrer Würdigkeit aussuchen. Und auch die, die vorher getötet haben, sollen
durch dieses Gesetz gebunden sein. Eine Anzeige gegen den Täter soll auf der
agora verkündet werden, und zwar von den Verwandten des Getöteten bis zum
Grad des Sohnes des Vetters und des Vetters. Die Verfolgung des Täters soll ge-
meinsam geschehen durch Vettern, deren Söhne, die Schwiegersöhne und Schwie-
gerväter und die Mitglieder der phratrie. [...] Wenn jemand den Täter tötet oder für
seinen Tod verantwortlich ist, solange er sich von den Märkten an der Grenze, den
Spielen und den amphiktyonischen Heiligtümern fernhält, soll er nach den selben
Bedingungen wie einer behandelt werden, der einen Athener getötet hat. Die ephe-
tai sollen den Fall beurteilen. Es ist erlaubt, Täter zu töten oder festzuhalten, wenn
sie innerhalb des Territoriums erwischt werden [...] Wenn jemand einen in unmit-
telbarer Selbstverteidigung tötet, der sein Eigentum ungerechtfertigt und mit Ge-
walt wegbringt, dann soll es für den Getöteten keine Entschädigung geben. [...]“50

Das Tötungsgesetz des Drakon regelt Verfahren, Zuständigkeit, Anklage, Sank-
tion, Entschädigungsmöglichkeiten und Rechtfertigungsgründe für unvorsätz-

47 Stahl (Fn. 44), S. 219 f.; vgl. Welwei (Fn. 46), S. 72 ff. und 140 ff.
48 Lotze (Fn. 45), S. 41; Welwei (Fn. 46), S. 140 ff.
49 Humphreys, A Historical Approach to Drakon’s Law on Homicide, in: Gagarin (Hrsg.), Symposion

1990, 1991, S. 17 ff.; vgl. Carawan (Fn. 43), S. 4; Schmitz (Fn. 37), S. 35; Stroud (Fn. 39), S. 70 ff.
50 Gagarin (Fn. 41), S. xvi f.; Stroud (Fn. 39), S. 5 ff.; vgl. Stahl (Fn. 44), S. 221. Die Auslassungen beziehen

sich auf Lücken der Inschrift.

92

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


liche, möglicherweise implizit auch für vorsätzliche51 Tötungen. Seine „Strafe“
war das Exil; innerhalb Attikas durfte der Täter getötet werden. Blutrache au-
ßerhalb des athenischen Territoriums wurde jedoch ihrerseits wie Mord behan-
delt. Ausnahmen waren stark frequentierte „internationale“ Plätze wie Märkte,
Kultstätten und Spiele. Offensichtlicher Zweck dieser Bestimmungen waren
Kontaktvermeidung und Deeskalation, wodurch es den betroffenen Familien
ermöglicht werden sollte, über Entschädigungszahlungen zu verhandeln. Dem
Ziel der Befriedung dient auch die detaillierte Regelung des Verwandtenkreises
(entweder zwei Kategorien von Familienmitgliedern oder zehn angesehene Mit-
glieder der phratrie, eines erweiterten patrilinearen Sippenverbandes), der einer
Buße einstimmig zustimmen muss.
Obwohl die Gesetzesinschrift der historischen Forschung einige Rätsel aufge-
geben hat und im Detail vieles umstritten ist,52 werden Drakon in aller Regel zwei
Rechtsinnovationen zugeschrieben:53 der Gerichtszwang und die Unterschei-
dung der Willensrichtung. Sein Gesetz sieht ein obligatorisches Verfahren mit
zwei Spruchkörpern vor. Die Rolle der basileis beschränkt sich nunmehr auf
formale Aufgaben, die vielleicht auch obligatorische Schlichtungsversuche um-
fassen. In der Sache selbst entscheiden jetzt die ephetai:54 Das sind 51 Bürger, die
nicht nur über die Tatfrage, sondern auch darüber abzustimmen haben, ob die
Tötung vorsätzlich, unvorsätzlich oder im Zuge erlaubter Selbstverteidigung
(wie bei auf frischer Tat ertappten Dieben) geschehen ist. Die Legitimität der
gewalttätigen Selbsthilfe hängt nun von ihrem Urteil ab, das sie in freier Würdi-
gung der vorgebrachten Beweise fällen.55 Die beiden Institutionen stehen für
verschiedene Rechtsschichten, für zwei unterschiedliche Techniken der Rechts-
findung: Im Gegensatz zu den „geschenkefressenden Königen“ können sich die
ephetai nicht mehr einfach auf ihre Weisheit, auf göttliche Eingebung oder auf
bestimmte Interessenlagen berufen. Sie müssen den Streitfall in einem Modus
diskursiver Rationalität nach Kriterien entscheiden, die abstrakt im Recht fest-
gelegt sind. Damit habe Drakon, so der Althistoriker Edwin Carawan, eine „neue
soziale Realität“ geschaffen, auf deren Grundlage die Rhetorik als diskursive
Technik gedeihen konnte.56 Systemtheoretisch betrachtet ist dies ein wesentli-
cher Schritt zur Ausdifferenzierung eines Rechtssystems, in dem mitunter auch
gegen Moral und common sense entschieden werden muss: „Der entscheidende
Bruch mit älteren Gesellschaftsformationen tritt ein, wenn in den für Entschei-
dungsselektion ausdifferenzierten Rechtsverfahren nicht mehr nur ad hoc und
nicht mehr nur ad hominem argumentiert wird“.57 So gesehen ist es kein Zufall,

51 Gagarin (Fn. 41), S. 96 ff.; dagegen Humphreys (Fn. 49), S. 36; Schmitz (Fn. 37), S. 24 ff.
52 Vgl. die Übersicht der strittigen Punkte bei Schmitz (Fn. 37), S. 20 ff.
53 Vgl. jüngst Phillips, Avengers of Blood. Homicide in Athenian Law and Custom from Draco to De-

mosthenes, 2008, S. 56 f.
54 Im Gegensatz zur Tätigkeit der ephetai (diagnonai) ist es umstritten, welche Rolle das Tun der basileis

(dikazein) im Recht Drakons spielte. Die ältere Forschung glaubte, die „Könige“ würden das Urteil der
ephetai bloß „verkünden“; vgl. Stroud (Fn. 39), S. 44; Gagarin (Fn. 41), S. 47. Neuere Interpretationen
gehen davon aus, dass sich dikazein – wie in den Schiedsverfahren vor Drakon – auf das Formulieren
des (jetzt nicht mehr prozessentscheidenden) Eides bezieht, den der Kläger schwören muss; im neuen
Verfahren kann der Beschuldigte nun seinerseits mit einem Eid seine Unschuld beteuern, worauf die
ephetai dann darüber abstimmen, wessen Eid der bessere sei; Thür, Oaths and Dispute Settlement in
Ancient Greek Law, in: Foxhall/Lewis (Hrsg.), Greek Law in its Political Setting, 1996, S. 71; vgl. Ca-
rawan (Fn. 43), S. 81; Schmitz (Fn. 37), S. 17.

55 Vgl. die übersichtliche Darstellung bei Stahl (Fn. 44), S. 222.
56 Carawan (Fn. 43), S. 5.
57 Luhmann (Fn. 14), S. 262. Dem steht nicht entgegen, dass Drakons Gesetz wahrscheinlich aus einer ganz

spezifischen historischen Konstellation des politischen Konflikts heraus entstanden ist (vgl. Fn. 49): Die
Systemtheorie betont ja gerade das Unwahrscheinliche und Ungeplante solcher Entwicklungen; vgl.
Fögen (Fn. 21), S. 16 ff.

93

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


dass – wie auch im Alten Rom58 – die Kontrolle der Eigenmacht mit der Unter-
scheidung der Willensrichtung einhergeht. Obwohl Fragen der Vorsätzlichkeit
auch in „vorstaatlichen“ Schiedsverfahren eine Rolle spielen können, folgt deren
kontextorientierte Logik doch eher einer Art strikten Gefährdungshaftung, die
ausschließlich an objektive Tatbestände anknüpft.59 In einem rein formalen Be-
weisverfahren lässt sich die Willensrichtung auch gar nicht ermitteln.60

Dass Drakon wirklich den Gerichtszwang – „ein Stadium, das das deutsche Recht
erst mit dem Landfrieden vom Jahre 1234 erreicht hat“61 – eingeführt habe, wird
neuerdings mit überzeugenden Argumenten von Winfried Schmitz bestritten.62

Er betont freilich ebenfalls den pazifizierenden Effekt des Gesetzes, in dem auch
nach seiner Deutung die gewalttätige Selbsthilfe reglementiert und eingedämmt
wird: „Die Unterscheidung zwischen vorsätzlicher und nichtvorsätzlicher Tö-
tung, die verbindlichen Regeln einer Aussöhnung, der Schutz der ins Ausland
geflohenen Täter vor weiterer Verfolgung bilden Kernpunkte dieser ersten Ge-
setzeskodifikation in Athen. Drakon hat mit diesem Gesetz einen Beitrag zu einer
unblutigen Konfliktlösung geleistet. Dies kennzeichnet seine Gesetzgebung,
nicht die Härte und Strenge der Strafen.“63

Das Recht Drakons veranstaltete also kein „Theater des Schreckens“.64 Es feierte
kein „Fest der Martern“.65 Es ging ihm auch nicht um die „ursprüngliche Erfin-
dung des Verbrechens“66 oder um ein „governing through crime“.67 Auch eine
„Enteignung der Konflikte“68 durch den strafenden Staat findet noch nicht wirk-
lich statt – das Gesetz setzt sogar primär auf interfamiliäre Aushandlung. Die
dem „Drakonischen“ semantisch eingeschriebene Kritik am Recht kann sich gar
nicht auf Kriminalstrafen bezogen haben – die gab es zur betreffenden Zeit ge-
nauso wenig wie einen staatlichen Erzwingungsstab.

„Drakonische Strenge“: Rechtskritische Lesarten

Warum haben sich die Athener bereits in klassischer Zeit die Geschichte vom
grausamen ersten Gesetz erzählt? Wie lässt sich die auf den ersten Blick paradoxe
Überlieferung erklären, dass ausgerechnet die Kodifikation, die eine gewaltbe-
grenzende „Entfaltung der Rationalität“69 verkörpert, als „in Blut geschrieben“
erinnert wurde? In der rechts- und althistorischen Literatur gibt es dafür zwar
Anhaltspunkte, insgesamt wird diesen Fragen aber erstaunlich wenig Aufmerk-
samkeit geschenkt – Plutarchs Überlieferung (und unsere Redensart) erscheinen

IV.

58 Jakab/Manthe, Römische Antike, in: Manthe (Hrsg.), Die Rechtskulturen der Antike, 2003, S. 244.
59 Wesel (Fn. 5), S. 346 f.
60 Ruschenbusch, ΦΟΝΟΣ. Zum Recht Drakons und seiner Bedeutung für das Werden des athenischen

Staates, Historia IX, 1960, S. 153.
61 Ruschenbusch (Fn. 60), S. 152.
62 Demnach kam es nur zu einem Verfahren, wenn jemand ohne Vorsatz oder gerechtfertigt getötet hatte

und in ein Heiligtum geflüchtet war. Die jeweiligen „Priesterkönige“ (basileis) beriefen dann die ephe-
tai zur Entscheidung ein. Das plausible Einbeziehen der Praxis des Tempelasyls – für die es eindrucks-
volle Parallelen im hebräischen Recht des Alten Testaments gibt (Ex 21,12, Nm 35,11-34; Dt 19,4-12) –
vermag einige Deutungsschwierigkeiten des Gesetzes Drakons auszuräumen; Schmitz (Fn. 37), S. 24 ff.

63 Schmitz (Fn. 37), S. 18 f.
64 Van Dülmen, Theater des Schreckens. Gerichtspraxis und Strafrituale in der frühen Neuzeit (1985),

1995.
65 Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses (1975), 1977.
66 Hess/Stehr, Die ursprüngliche Erfindung des Verbrechens, in: Smaus (Hrsg.), Kriminologie und Ge-

schichte, Kriminologisches Journal, 2. Beiheft, 1987, S. 18 ff.
67 Simon, Governing Through Crime. How the War on Crime Transformed American Democracy and

Created a Culture of Fear, 2007.
68 Christie, Conflicts as property, British Journal of Criminology 1977, S. 1 ff.
69 Reichardt, Recht und Rationalität im frühen Griechenland, 2003, S. 149.

94

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


dann einfach als „Fehlurteil“.70 Im Folgenden sollen dagegen drei – sich nicht
notwendigerweise völlig ausschließende – rechtskritische Deutungen skizziert
werden, die nahe legen, dass es sich bei der anachronistischen Rede von den
„drakonischen Strafen“ zwar um ein Missverständnis handelt, allerdings um ein
sehr bezeichnendes. Die verwendeten theoretischen Ansätze können dies plau-
sibel machen und erfahren dabei umgekehrt eine beispielhafte Historisierung.

Gewalt als erste Rechtshandlung

Eine an Agamben anknüpfende souveränitätskritische Lesart könnte darauf ab-
stellen, dass sich Drakons neue rechtliche Ordnung über eine Art Ausnahmezu-
stand konstituiert, in dem Gewalt und Recht zunächst ununterscheidbar sind.
Die Antwort auf die erste Tat, auf die das Gesetz angewandt wird, kann in den
Augen der Betroffenen noch nichts anderes als eine rächende Antwort sein. Die
nun gesetzlich erlaubte Eigenmacht wird als Rache erfahren, die aber ihrerseits
nicht mehr gerächt werden darf. Der Unterbrechung des Rachezirkels korre-
spondiert eine neue Qualität der Gewaltgestattung – der Skandal des neuen
Rechts. Gleiches kann nicht mehr mit Gleichem vergolten werden. Das alte Re-
ziprozitätsprinzip kommt gewaltsam an sein Ende: „Wenn das Recht ursprüng-
lich die Form einer lex talionis […] hat, dann bedeutet das, dass die Rechtsord-
nung nicht einfach mit der Sanktion einer Überschreitung steht, sondern sich
eher mittels Wiederholung derselben Handlung ohne jede Sanktion konstituiert,
das heißt als Ausnahmefall. Dieser ist keine Bestrafung der ersten Handlung,
sondern vollzieht die Einschließung in die Rechtsordnung, setzt die Gewalt als
ursprüngliche Rechtshandlung“.71

Auch wenn Agambens souveränitätstheologisch raunende Argumentation72 mit
ihrer „Überhöhung des repressiven Staatsapparates“73 ansonsten wenig zu einer
historischen Klärung der Entstehung rechtlicher Ordnungen beitragen kann, so
verweist ihr Betonen der Ausnahme als konstitutives Element des neuen Rechts
doch auf eine Eigenschaft des Gesetzes Drakons, die es verständlich machen
könnte, warum ihm besondere Härte zugeschrieben wurde. Plutarch und andere
Quellen berichten, dass Solon alle Gesetze Drakons „außer den Mordgeset-
zen“74 wegen ihrer Strenge aufgehoben habe. Es ist indes wenig wahrscheinlich,
dass es überhaupt andere Gesetze Drakons gegeben hat.75 Sein „Gesetz über die
Tötung“ enthält jedoch auch eine Ausnahmebestimmung: Der in flagranti er-
wischte Dieb darf getötet werden. Im nicht erhaltenen Teil der Inschrift könnte
es ähnliche Regelungen in Bezug auf andere Handlungen wie Ehebruch oder
sogar das Errichten einer Tyrannei gegeben haben.76 Wenn das zutrifft, dann
hätte „Drakon in der Form des Blutrechts ein ganzes Deliktsrecht gegeben“.77

Demnach hätte die spätere Überlieferung – in moderner Terminologie gespro-
chen – Rechtfertigungsgründe als Straftatbestände missverstanden. „Aus der
Tatsache, dass in bestimmten Fällen eine Tötung straffrei bleiben solle, darf nicht
abgeleitet werden, dass Drakon für die zugrunde liegenden Delikte des Dieb-
stahls, des Ehebruchs usw. den Tod als einzig angemessene Strafe befürworte-

1.

70 Schmitz (Fn. 37), S. 36.
71 Agamben (Fn. 20), S. 36 f.
72 Vgl. Narr, Staatsgewalt. Politisch-soziologische Entbergungen, Das Argument 263, 2005, S. 69.
73 Buckel (Fn. 14), S. 186.
74 Aristoteles, Der Staat der Athener, 7,1.
75 Humphreys (Fn. 49), S. 17 ff.; Schmitz (Fn. 37), S. 19.
76 Gallia (Fn. 40), S. 459; Schmitz (Fn. 37), S. 14 f.
77 Ruschenbusch (Fn. 60), S. 151.

95

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


tet.“78 Todesstrafe und Straffreiheit für die Blutrache laufen im Ergebnis aber auf
dasselbe hinaus, sie können in archaischen Gesellschaften noch kaum auseinan-
dergehalten werden. Die Regelungstechnik eines noch ganz ungeschminkten und
undifferenzierten Erlaubens von Gewalt wurde also später als unverhältnismä-
ßige Gewalt des Gesetzes selbst wahrgenommen. Die – freilich spekulative – Ty-
ranneibestimmung erinnert unterdessen an politische Kämpfe als den „Ursprung“
des Rechts: Drakons Gesetz wurde nach gescheiterten Putschversuchen erlassen
und wiederverlautbart.79

Gleiches Zulassen ungleicher Gewalt

Eine sich an Benjamin anlehnende materialistische Deutung80 würde Aspekte
sozialer Ungleichheit – die in der Zeit vor Drakon rapide zugenommen hatte –
betonen. Das Gesetz baut auf der Eigenmacht der Betroffenen auf. Gewalttätige
Selbsthilfe muss man sich indes als ein ziemlich voraussetzungsreiches Unter-
nehmen vorstellen, das von der Familie ausgeführt wird, die auch für das Zahlen
von Entschädigungen zuständig ist. Dieses Unterstützungs- und Solidaritätspo-
tenzial ist allerdings ungleich verteilt: Mächtigere Familien können leichter
Selbsthilfe üben – und abwenden. Obwohl das neue Recht, so der Althistoriker
Karl-Wilhelm Welwei, im Prinzip die „Gleichstellung aller Athener vor dem
Gesetz“ bedeutete, „hat der Adel im Wirken Drakons wohl kaum eine Ein-
schränkung seines Herrschaftsinstrumentariums gesehen. Aus der Perspektive
der adeligen Führungsschicht schien die Gesetzgebung zunächst eher eine Sta-
bilisierung der von ihr kontrollierten Polisorganisation zu garantieren.“81 Im
klassischen Athen wird dies als ungerecht und undemokratisch empfunden wor-
den sein.82 So lässt sich Drakons Gewaltbegrenzung mit Benjamin als „Urphä-
nomen rechtsetzender Gewalt“ lesen:

„Rechtsetzung ist Machtsetzung und insofern ein Akt von unmittelbarer Manifes-
tation der Gewalt. […] Wo Grenzen festgesetzt werden, da wird der Gegner nicht
schlechterdings vernichtet, ja es werden ihm, auch wo beim Sieger die überlegenste
Gewalt steht, Rechte zuerkannt. Und zwar in dämonisch-zweideutiger Weise ‚glei-
che’ Rechte: Für beide Vertragschließenden ist es die gleiche Linie, die nicht über-
schritten werden darf. Hiermit tritt in furchtbarer Ursprünglichkeit dieselbe my-
thische Zweideutigkeit der Gesetze, die nicht ‚übertreten’ werden dürfen, in Er-
scheinung, von der Anatole France satirisch spricht, wenn er sagt: Sie verbieten es
Armen und Reichen gleichermaßen, unter Brückenbogen zu nächtigen.“83

Die Gewalt des Entscheidens als Ursprungsmythos

Eine systemtheoretisch oder auch poststrukturalistisch inspirierte dekonstruk-
tive Interpretation könnte zunächst die Historizität Drakons und seines Gesetzes
in Zweifel ziehen und es als Legitimationslegende dechiffrieren. Da nach dieser
Sichtweise – wie bereits dargelegt – das Recht immer schon angefangen hat, „an-
gefangen haben muss, um seine Operationen aus eigenen Produkten reprodu-
zieren zu können“,84 wäre das in Blut geschriebene Gesetz der mythische Urknall
des Rechts, „ein im System selbst gefertigter Mythos“,85 der seine Autopoiesis

2.

3.

78 Schmitz (Fn. 37), S. 15 f.
79 Vgl. Gallia (Fn. 40).
80 Zur Möglichkeit und Rekonstruktion einer materialistischen Rechtstheorie siehe Buckel (Fn. 14).
81 Welwei (Fn. 46), S. 72 f.; vgl. Phillips (Fn. 53), S. 45.
82 Carawan (Fn. 43), S. 2.
83 Benjamin (Fn. 18), S. 57 f.
84 Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, 1997, S. 440.
85 Luhmann (Fn. 83), S. 441; vgl. dazu in Bezug auf das römische Recht Fögen (Fn. 21), S. 78.

96

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


ermöglicht, seine Ausdifferenzierung von Moral und Religion – also auch eine
Art Sündenfall. In der älteren altgeschichtlichen Forschung wurde, da Drakon
als Person völlig ungreifbar bleibt, tatsächlich ernsthaft die These vertreten, er
sei für die Athener eine göttliche Schlange auf der Akropolis gewesen: „So wer-
den wir denn zu dem Schlusse geführt, […] daß Drakon gleich so vielen anderen
Gesetzgebern der älteren Zeit keine historische, sondern eine Sagengestalt ist,
geschaffen aus dem Bedürfnis, für die älteste Gesetzgebung Athens einen Urhe-
ber zu haben. Nun hat Drakon allerdings, soviel wir wissen, in Athen keinen
Kultus gehabt. Wohl aber wurde eine heilige Schlange auf der Burg […] gehalten,
nach dem ältesten Glauben ohne Zweifel eine Inkarnation des Gottes selbst, den
man auch später noch mit Schlangenfüßen sich vorstellte“.86 Das mystische Rep-
til, der Unmensch Drakon87 bildet dergestalt eine Folie, vor der die menschliche
Lichtgestalt Solon umso heller erstrahlen kann. Mit Drakons Gesetz hat das
Rechtssystem schon angefangen; zur guten Ordnung (eunomia) wird es erst mit
den Reformen des Solon, der „Zwang und Recht“88 auf sozial ausgewogene Weise
(Lastenabschüttelung, Schuldenerlass!) verbindet. Die Dopplung Drakon/Solon
steht also für eine „Einheit der Differenz“ des Rechtssystems,89 da sie zwei dem
Recht eigene antithetische Prinzipien verkörpert: Gewalt und Gerechtigkeit.
Der Tragödiendichter Aischylos erwähnt in seiner „Orestie“ Schlangen, dra-
kontes in den Haaren der Erinnyen, der Rachegöttinnen.90 Möglicherweise ist
das eine Anspielung auf Drakon, der mit überkommenen Formen der Blutrache
assoziiert wird, die mit der Einsetzung des Areopags durch die Göttin Athene
überwunden werden.91 Im neuen Gericht entscheiden nun Menschen, die sich
von rasender Göttergewalt und endlosen Kreisläufen der Vergeltung emanzipie-
ren.92 Historisch ist dieser Fortschritt mit dem Namen Drakon verbunden, der
den Furor der Vergeltung verrechtlicht. Dies führt zum zweiten Aspekt einer
dekonstruktiven Deutung: zur „Heimsuchung durch das Unentscheidbare“.93

Aischylos‘ Text, der die Einführung des Gerichtszwangs reflektiert,94 wird bis
heute als Zeugnis eines humanisierenden Fortschritts, ja geradezu als Grün-
dungsmanifest einer vernünftigen öffentlichen Strafgewalt gelesen.95 Demgegen-
über hat es Fögen in ihrer originellen Auslegung des antiken Dramas96 als Tra-
gödie dargestellt, dass nunmehr Menschen nach rechtlichen Kriterien entschei-
den müssen. Entscheidungen wohne etwas Seltsames inne: Sie seien nur notwen-
dig, wenn man nicht mit Gewissheit feststellen, nicht logisch ableiten könne, was
sein soll. Wenn die richtige Lesart immer schon feststünde, bräuchte es eben keine
Entscheidung mehr.97 Die Menschen vermögen bei Aischylos nach Fögens Lesart
aber (noch) gar nicht zu entscheiden: Sie stimmen – wie die ephetai – mit Stimm-
steinen ab, haben aber (noch) keine Gründe; zudem kommt es zum Patt, das
wiederum nur die Göttin auflösen kann. Die Paradoxie der Entscheidung des

86 Beloch, Griechische Geschichte, 1913, S. 260; kritisch dazu Stroud (Fn. 39), S. 65.
87 drakon bedeutet im Altgriechischen Schlange bzw. Drache, ist aber im antiken Griechenland ein durch-

aus gebräuchlicher Name; siehe Stroud (Fn. 39), S. 65 f.
88 Aristoteles, Der Staat der Athener, 12,4.
89 Vgl. Fögen (Fn. 21), S. 53 f.
90 Aischylos, Die Totenspende, 1048-1050.
91 Schmitz (Fn. 37), S. 9.
92 Vgl. Aischylos, Die Eumeniden, 470 ff.
93 Derrida (Fn. 19), S. 49.
94 Vgl. Stahl (Fn. 44), S. 224.
95 Siehe z.B. Höffe, Gibt es ein interkulturelles Strafrecht? Ein philosophischer Versuch, 1999, S. 59 ff.
96 Fögen, Die Tragödie des Entscheidens. Eine Anmerkung zu den „Eumeniden“ des Aischylos, Ancilla

Juris 2007, S. 42 ff.
97 Vgl. Derrida (Fn. 19), S. 49: „Eine Entscheidung, die sich nicht der Prüfung durch des Unentscheidbaren

unterziehen würde, wäre keine freie Entscheidung, sie wäre eine programmierbare Anwendung oder
ein berechenbares Vorgehen.“.

97

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84


Unentscheidbaren sei die Tragödie selbst, „die, indem sie Freiheit und Notwen-
digkeit walten lässt, indem sie Schuld und Schicksal postuliert, Paradoxien schafft
und sich an ihnen abarbeitet.“98 So wird die Gewalt des Schicksals schließlich zur
Gewalt der unentscheidbaren Entscheidung.99

Ausblick

Was bedeuten diese Perspektiven auf das „drakonische Recht“ für die Möglich-
keit einer Rechtskritik über Ursprünge? Zum einen verdeutlicht das Beispiel des
antiken Athens, dass es für gewalttätige Anfänge eines Rechts, das Stadien an-
lassbezogener Streitschlichtung hinter sich lässt, tatsächlich historische Evidenz
gibt – und sei es nur als Mythos. Diese Ursprünge hängen mit Fragen der Staats-
entstehung zusammen, lassen sich aber nicht auf sie reduzieren. Ein Schritt in
Richtung Gerichtszwang ist noch kein „Gewaltmonopol“. Sanktioniert wird
zunächst die Gewalt der Familienverbände. Gleichwohl ist die Ausdifferenzie-
rung des Rechts eine umstrittene, hochpolitische Angelegenheit. Das „Drakoni-
sche“ steht also für die dem Recht immer auch eingeschriebene Gewalt, an die
eine radikale Kritik von außen „im Namen des Lebendigen“100 erinnern kann.
Ein solcher Blick auf das Recht würde Strategien zivilen Ungehorsams ausloten,
auf andere als rechts- bzw. staatsförmige gesellschaftliche Aushandlungen hin-
weisen und die unintendierten Konsequenzen von Verrechtlichung betonen. Ei-
ne Kritik von innen würde dagegen auf besseres, gerechteres, sozial ausgewoge-
neres Recht abzielen. Sie hätte eine Form des rechtlichen Urteilens im Auge, „das
sich selbst reflektiert und darin selbst begrenzt.“101 Sie würde darauf bestehen,
dass zumindest dem modernen Recht auch Vorstellungen von emanzipierender
Ermächtigung, gutem Leben und Freiheit inhärent sind. Rechtskritik kann von
einer historisch-rechtstheoretisch informierten Verknüpfung beider Standpunk-
te profitieren, braucht transzendente und immanente Kritik,102 Einsicht in die
Gewaltförmigkeit des Rechts und Visionen rechtsförmiger Gerechtigkeit – um
die unauflösbaren Widersprüche menschlichen Zusammenlebens auszuhalten,
um des Lebendigen willen.

V.

98 Fögen (Fn. 96), S. 45.
99 Eine vergleichbare „tragische“ Transformation beschreibt auch Christoph Menke in seiner Interpre-

tation von Sophokles‘ König Ödipus: Die Verrechtlichung des Orakels durch Ödipus scheitert, freies
Urteilen schlägt in Fluchgewalt um; Menke, Die Gegenwart der Tragödie, 2005, S. 26 ff. und 67 ff.;
siehe auch Menke (Fn. 2), S. 88 ff.

100 Butler (Fn. 21), S. 43.
101 Menke (Fn. 2), S. 96.
102 Vgl. Wesche, Reflexion, Therapie, Darstellung. Formen der Kritik, in: Jaeggi/Wesche (Hrsg.), Was ist

Kritik?, 2009, S. 203 ff.

98

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:07. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-1-84

