Erster Teil:
Die Naturrechtslehre der deutschen
Aufklarung zwischen Pufendorf und Kant

Die Friithaufklarung wird im Rahmen dieser Studie aus guten
Griinden auf den Zeitraum von 1660 bis 1780 ausgedehnt. Am
Anfang dieser Epoche steht Samuel Pufendorfs erste Schrift iiber
die universelle Rechtsgelehrsamkeit, die seinen Ruhm begriindet
und ihm den ersten Lehrstuhl fiir Natur- und Vélkerrecht in
Heidelberg (1661) eingebracht hat. Die Naturrechtslehre ist in den
folgenden Jahrzehnten zu einer blithenden Wissenschaftsdisziplin
geworden. Ihre fiilhrenden Vertreter sind Christian Thomasius,
Samuel von Cocceji, Nicolaus Hieronymus Gundling und
Christian Wolff.17 Christian Wolff hat mit seiner achtbéndigen
Abhandlung iiber das Naturrecht die sicherlich bedeutendste
systematische Durchdringung dieser Disziplin geliefert. Seine
Schiiler haben einzelne Bestimmungen der Wolffschen Lehre
aufgenommen und in der juristischen Praxis angewandt oder in
ihre Kodifikationsarbeiten am positiven Recht (Allgemeines
Landrecht fiir die Preussischen Staaten) einflieBen lassen. Am
Ende der Epoche steht die Kantische Kritik am philosophischen
System  Christian  Wolffs.  Natiirliche = Theologie und
Naturrechtslehre werden auseinandergerissen und die Konzeption
natiirlicher Obligationen als Grundlage politischer Herrschaft
diskreditiert.

Wihrend im Zeitraum der Frithaufklirung, zwischen Pufendorf
und Thomasius, Cocceji und Leibniz, Gundling und Wolff iiber
eine angemessene theoretische Grundlegung der Naturrechtslehre

17 vgl. J. Schroder/ 1. Pielemeier, Naturrecht als Lehrfach an den deutschen
Universititen des 18. Jahrhunderts. In: O.Dann/ D.Klippel (Hrsg.): Naturrecht-
Spitaufklidrung-Revolution. Hamburg 1995, S. 255-69; G. Hartung, Samuel
Pufendorf und die Verbreitung der Naturrechtslehre in Europa. In: ders. (Hrsg.):
Samuel Pufendorf, De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo.
Berlin 1997, S. vii-xv.

27

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

debattiert wurde, ist mit der Kantischen Kritik aller Theologie die
Frage nach der Geltung natiirlicher Verpflichtungen schlagartig
erledigt. Bereits am Beginn des 19. Jahrhunderts ertént der Ruf der
Rechtshistoriker, die Lehrstiihle fiir Naturrecht an den deutschen
Universititen abzuschaffen. Zwei Faktoren haben den
naturrechtlichen Diskurs zutiefst fragwiirdig gemacht: Die Kanti-
sche Theologie- und Metaphysikkritik und der Siegeszug des
Historismus im 19. Jahrhundert. Wenn diese Tendenzen das Erbe
der Aufkldrungsepoche darstellen, dann erscheint zumindest die
Verkniipfung des traditionellen Naturrechtsdiskurses mit dem
Namen Aufklirung, so in der Rede vom aufgeklirten Natur-
rechtsdenken fragwiirdig. Auch der Epochen(schwellen)begriff
Friihaufkldrung hat den Beigeschmack einer Notlosung.

Die Forschung zum Naturrechtsdenken der deutschen Aufkli-
rung ist weitestgehend an einer Vereinheitlichung der historischen
Befunde interessiert. In diesem Sinn wird auch Samuel Pufendorfs
Naturrechtslehre als Typus des aufgeklarten Naturrechts
bestimmt.!8 Aufgeklart ist die Naturrechtslehre im 17. Jahrhundert
- so die weitestgehend einhellige Forschungshypothese - weil sie
als Wegbereiter der eigentlichen Aufklarungsepoche und in
schroffem Gegensatz zum scholastischen Naturrechtsdenken des
Spéatmittelalters dargestellt werden kann.!® Das Interesse der
Forschung an einer eindeutigen Bestimmung des aufgeklirten
Naturrechts hat zu einer weitgehenden Beschrinkung der
Forschungsinhalte gefiihrt. Relevant ist hier nur der Nachweis,
inwiefern Pufendorf als Wegbereiter fiir Locke, Rousseau und
Kant gelten kann. In dieser Perspektive steht Pufendorf am Beginn
einer neuen Epoche des Naturrechtsdenkens, die den Namen

18 Vgl. V. Fiorillo, Von Grotius zu Pufendorf. In: Archiv fir Rechts- und
Sozialphilosophie. LXXV.2. (1989), S. 218-38: ein Literaturbericht zur
Forschungslage.

19 Vgl. dagegen: H. Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Prolegomena
zu einer Rechtsphilosophie. Gottingen 1951, S. 107. Uberzogen ist das Diktum
von J. Sauter, Die philosophischen Grundlagen des Naturrechts. Wien 1932, der
behauptet, das Naturrechtsdenken der Frithaufklirung von Pufendorf bis zu
Christian Wolff sei "nichts als eine verwisserte Scholastik.” Zum aktuellen Stand
der Debatte: T. Behme, Samuel von Pufendorf. Naturrecht und Staat. Eine
Analyse und Interpretation seiner Theorie, ihrer Grundlagen und Probleme.
Gottingen 1995.

28

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufklirung trigt.20 Die systematische Behandlung des Naturrechts
bei Pufendorf, so wird behauptet, bringt ihren Modernititsgehalt
zum Ausdruck. Modemes, aufgeklirtes Naturrecht wird in
Rechtssystemen wissenschaftlich geformt, so konnte diese These
lauten. Der scheinbare Vorteil dieser Perspektive liegt auf der
Hand. Wenn die iiberlieferten Begriffe des Naturrechts in
systematischer Anordnung eine neue Qualitit erhalten, dann
interessiert die Vorgeschichte der Begriffe nur am Rande. Der
Nachteil muB hier allerdings schwerer ins Gewicht fallen: Zwar
148t sich nachweisen, da unter dem EinfluB von René Descartes
(Discours de la methode. 1637), Thomas Hobbes (Elementa
philosophiae. 1642-58), Erhard Weigel (Analysis Aristotelica ex
Euclide restituta. 1658) und Petrus Gassendi (Syntagma
philosophiae Epicuri. 1659) die Naturrechtslehre Pufendorfs
systematischen Charakter annimmt. Aber der Gehalt an Modernitit
und Aufgeklirtheit dieses Naturrechtstyps 1dBt sich nur zirkuldr
beschreiben: Es ist modern, weil es systematisch strukturiert ist,
oder es ist systematisch strukturiert, weil es modern ist.

Wenn nicht mehr fiir eine Charakteristik aufgeklérten Natur-
rechts angefiihrt werden konnte, dann wire wenig gewonnen. Nur
wenige rechtshistorische Studien haben darauf hingewiesen, daf3
Pufendorf im besonderen Teil seiner Naturrechtslehre (z. B. im
Staats-, Volker-, Straf- und Eherecht) durchaus traditionell orien-
tiert ist. Hier lassen sich Verbindungslinien zwischen den Natur-
rechtslehren des Spétmittelalters und denjenigen des 17. Jahrhun-
derts ziehen. Offen bleibt die Frage, wie der allgemeine Teil des
Naturrechts, d. h. die Deduktion der Naturrechtsprinzipien, sich
vor dem Hintergrund des theologisch fundierten Naturrechts mit-
telalterlicher Provenienz charakterisieren 148t. Eine Untersuchung
zum Naturrechtsdenken in der deutschen Frithaufklirung mufl mit
dieser Fragestellung einsetzen. Aus guten Griinden wird der
Begriff aufgeklirtes Naturrecht vorerst problematisch gefafit. In
einer begriffsgeschichtlichen Analyse wird sich zeigen, wieviel
Aufkldrungspotential fiir die Naturrechtslehren des spéten 17. und
der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts zu veranschlagen ist.

20 F. Wieacker, Privatrechtsgeschichte der Neuzeit. Géttingen 1967, S. 249-347,
tiber "Das Zeitalter des Vernunftrechts".

29

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 1. Samuel Pufendorf

Samuel Pufendorfs Bedeutung innerhalb der Historia juris natu-
ralis war bereits zu Beginn des 18. Jahrhunderts unbestritten.2! Im
Jahre 1661 wurde er auf den eigens fiir ihn geschaffenen Lehrstuhl
fir Natur- und Voélkerrecht nach Heidelberg berufen. Seine
Schriften zum Naturrecht erschienen zwischen 1660 und 1686:
Elementorum jurisprudentiae universalis libri duo (1660), De jure
naturae et gentium libri octo (1672), im folgenden Jahr sein
Traktat De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo
und abschlieflend seine Verteidigungsschrift Eris Scandica, qua
adversus libros de jure naturae et gentium obiecta diluuntur
(1686).22

Pufendorfs grundlegende Schriften zum Naturrecht, die acht
Biicher iiber das Natur- und Voélkerrecht und der Pflichtentraktat,
liegen zu Beginn des 18. Jahrhunderts in deutscher, franzésischer
und englischer Ubersetzung vor. Die vielfachen Neuauflagen,
versehen mit Kommentaren und sachlichen Zusitzen, haben den
Einfluf der Pufendorf'schen Naturrechtslehre auf die Rechtskodi-
fikationen und Menschenrechtserkldrungen des 18. und 19. Jahr-
hunderts erst méglich gemacht.23

21 vgl. allgemein zum geistesgeschichtlichen Hintergrund: E. Wolf, Samuel
Pufendorf. In: Grosse Rechtsdenker der deutschen Geistesgeschichte. Tibingen
19634, S. 311-70. N. Hammerstein, Samuel Pufendorf. In: M.Stolleis (Hrsg.):
Staatsdenker im 17. und 18. Jahrhundert. FrankfurtM. 1977, S. 174-97. H.
Denzer, Pufendorf (1632-94). In: Klassiker des Politischen Denkens, Bd.2.
Miinchen 1987°, S. 27-44. Detailliert hingegen: F. Palladini, Discussioni
seicentesche su Samuel Pufendorf. Scritti latini: 1663- 1700. Bologna 1978.

22 Allgemein zum bio- und bibliographischen Hintergrund: D. Déring, Pufendorf-
Studien. Beitrige zur Biographie Samuel von Pufendorfs und zu seiner
Entwicklung als historischer und theologischer Schriftsteller. Berlin 1992.

23 E. Landsberg, Geschichte der Deutschen Rechtswissenschaft. 3.Abth. 1.Halbbd.
Miinchen & Leipzig 1898, S. 23: "Es wire irrig, zu sagen, da8 die deutsche
Rechtswissenschaft dieses Jahrhunderts unter der Herrschaft von Pufendorf's
naturrechtlichen Ideen gestanden hat; dazu sind dieselben nicht urspriinglich
genug, wesentlich den Holldndern und Englédndern entnommen wie sie sind. Wohl
aber wird man sagen missen, daf Pufendorf die von ihm entlehnten

30

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1.1. Elementa Jurisprudentiae

Samuel Pufendorf hat in seinen Streitschriften deutlich gemacht,
daB es ihm um die Eigenstindigkeit der Naturrechtslehre als
wissenschaftlicher Disziplin geht. Eigenstidndigkeit bedeutet eine
resolute Abgrenzung des Naturrechts von der Moraltheologie und
von der positiven Rechtslehre. Naturrecht und Moraltheologie
unterscheiden sich dadurch, daB hier der christliche Glauben, dort
die menschliche Vemunft Begriindungsfunktion haben. Vom
positiven Recht wird das Naturrecht durch seinen ahistorischen
Charakter getrennt aufgrund der Primisse, daB es zu allen Zeiten
in Geltung war und ein Bestandteil der Sitten aller Volker ist.
Pufendorf hebt hervor, daB erst Grotius die undifferenzierte
Behandlungsweise des Naturrechts innerhalb der Moralphilo-
sophie beseitigte, indem er eine systematische Trennung von
positiven und natiirlichen Rechten vornahm.2s Moraltheologie,
Jurisprudenz und Naturrechtslehre geben Aufschlufl iiber die
menschlichen Pflichten. Die Differenz liegt im Medium der
Erkenntnis pflichtgemédBen Handelns begriindet. Die Moral-
theologie verweist auf gottliche Offenbarung, die Jurisprudenz auf
Zivilgesetze und die Naturrechtsdisziplin auf das Licht der
menschlichen Vernunft.?¢ Fiir die Disziplin des Naturrechts gilt der

naturrechtlichen Ideen in selbstindiger, besonnener und nach beiden Seiten hin
sachverstindiger Weise zu einem juristischen System zusammengearbeitet hat,
und daf allerdings dieses sein System mafigebend fiir die Verbindung und dadurch
fur die Entwicklung von Rechtsphilosophie und Jurisprudenz im achtzehnten
Jahrhundert geworden ist." Vgl. N. Hammerstein, Zum Fortwirken von Pufendorfs
Naturrechtslehre an den Universititen des Heiligen Romischen Reiches Deutscher
Nation wihrend des 18. Jahrhunderts. In: K. A. Modeer (Hrsg.): Samuel von
Pufendorf. Ett rétshistoriskt symposium i Lund. Lund 1986, S. 31-51.

24 Samuel Pufendorf, Epistola ad J. A. Scherzerum. In: Eris scandica, qua adversus
libros de jure naturali et gentium objecta diluuntur. FrankfurtM. 1706, S. 68:
"Sane enim peculiaris disciplina est Theologia, tum ab aliis scientis, tum ab ipso
quoque jure naturali distincta. Licet enim Theologia moralis plurima inculcet
praecepta, quae & ipsa jus naturale tradit: hujus tamen, non illius disciplinae est,
eorundem necessitatem ex ratione demonstrare."

25 Pufendorf, Specimen controversiarum circa jus naturale ipsi nuper motarum § 1.
In: Eris Scandica, S. 168: "Verum, qui naturalia jura a positivis accurate
discerneret, & ista in plenis systematis rotunditatem disponere aggrederetur, ante
Hugonem Grotium nemo existit."

26 Pufendorf, De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo.
Cantabrigae 1682, S. ii.: "Manifestum igitur est, ex tribus velut fontibus homines

31

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundsatz, daB ihre Begriffsbestimmungen keinerlei Refe-
renzpunkt auflerhalb der natiirlichen Vernunfterkenntnis
zulassen.?” Natiirliche Vernunfterkenntnis beinhaltet eine unmit-
telbare und allgemeingiiltige Einsicht in den Bereich menschlicher
Rechte und Pflichten. Was der Mensch als natiirliches Wesen darf
(Recht) und soll (Pflicht), kann nicht allgemeingiiltig vom
Standpunkt der Moraltheologie noch der Zivilrechtslehre bestimmt
werden. Die Naturrechtsdisziplin muB gegen den Zugriff der
Moraltheologie gesichert werden und es muf eine klare Trennlinie
zur Zivilrechtslehre gezogen werden, um ihre Kompetenz zu
entfalten: Sie soll ein Rechtssystem entwickeln, das seine
Plausibilitit allein am MaBstab der natiirlichen Vernunfterkenntnis
der Menschen, diesseits von religioser und positivrechtlicher
Partikularitit, bemift.

Aus dieser programmatischen Vorgabe ergibt sich eine
Begriindungslast, die sich in der Bestimmung der einzelnen
Elementa Jurisprudentiae auswirkt. Da alle Grundbegriffe der
Naturrechtslehre, z. B. Recht, Gesetz, Verpflichtung, Versprechen,
Vertrag etc., auch im moraltheologischen und zivilrechtlichen
Diskurs verhandelt werden, mufl die Naturrechtsdisziplin im
Einzelfall ihre besondere Kompetenz erweisen. D. h. sie muB} unter
Beweis stellen, daB ihre Begriffsdefinitionen die rationale Variante
im Vergleich zu ihren Nachbardisziplinen bieten.2s Bei Pufendorf
wird sich zeigen, daBl er sowohl in eklektischer Manier den
vorhandenen Definitionsspielraum der juristischen Terminologie
ausfiillt, als auch einzelnen Begriffen eine neue Dimension
verschafft. An den Grundbegriffen der Pufendorfschen
Naturrechtslehre 148t sich dieser Sachverhalt deutlich machen. Die
Grundbegriffe sind Macht (potestas), Recht (jus), Gesetz (lex) und

cognitionem officii sui, & quid in hac vita sibi tanquam honestum sit agendum
tanquam turpe omittendum, haurire; ex lumine rationis, ex legibus civilibus, & ex
peculiari revelatione divini Numinis."

27 W. Réd, Geometrischer Geist und Naturrecht. Minchen 1970, S. 82-3.

28 Vgl. die grundlegenden Abhandlungen: K. Olivecrona, Die zwei Schichten im
Naturrechtsdenken. In: Archiv fir Rechts- und Sozialphilosophie 63/1 (1977), S.
79-103. R. Tuck, Natural Rights Theories. Their origin and development.
Cambridge 1979. J. Tully, A Discourse on Property. John Locke and his
adversaries. Cambridge 1980, S .64-79. K. Haakonssen, Natural Law and Moral
Philosophy. From Grotius to the Scottish Enlightenment. Cambridge 1996, S. 15-
62.

32

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verpflichtung (obligatio). Ihre Definitionen ergeben das
Grundmuster der Naturrechtskonzeption. Doch schon am Beginn
der Begriffsarbeit bekennt Pufendorf, da mit der Vieldeutigkeit
juristischer Begriffe zu rechnen ist. "Juris vocabulum valde est
ambiguum"?, heilt es im ersten Buch iiber das Natur- und
Vélkerrecht. Recht meint zum einen das Gesetz selbst und das
System der Gesetze. Zum anderen bezeichnet es eine moralische
Qualitdt (qualitas moralis) des Menschen, die sein rechtmiBiges
Handeln in Bezug auf Personen und Sachen bestimmt. Die
Vieldeutigkeit des Rechtsbegriffes wird auch von den
Kommentatoren des 16. Jahrhunderts zur romischen Rechtslehre°
und von dem Volkerrechtler Hugo Grotius®!, wenn auch in

29 Pufendorf, De jure naturae et Gentium libri octo I. 1. § 20. Amsterdam 1688
[Sigle: ING], S. 13. Vgl. ders, Elementorum jurisprudentiae universalis libri duo,
def.viii. Cantabrigae 1672, S. 66.

30 Bernabé Brisson, De verborum quae ad jus pertinent significatione libri xix.
Lugduni 1559, fol. 303: "Jus pluribus modis dicitur: uno modo, cum id, quod
semper aequum & bonum est, jus dicitur, ut est jus naturale (...) Altero modo quod
omnibus aut pluribus, in quaque civitate utile est, jus dicitur, ut jus civile &
honorarium, & jus Quiritium (..) Jus nonnunquam ipsam Jurisprudentiam
significat (...) Sic alia significatione jus dicitur locus, in quo ius redditur (...) Jus
etiam pro potestate ac facultate accipitur in definitione actionis, ususfructus, &
similium." Hugo Donellus, Commentariorum de jure civili liber primus c. 3. n. 1-
2. [1595]. In: Opera omnia tomus I. Florentiae 1840, S. 15: "Quid sit jus, definire
non possumus, nisi significatione verbi distincta. Verbum enim ambiguum est, nec
omnibus significationibus eadem esse potest definitio (...) Juris significatio propria
una est, cum jus dicitur constitutio jubens pro imperio, quae recta sunt. Quo modo
intelligitur, cum dicimus, jus esse constitutum (...) Quo modo item dicitur jus
naturae, jus civile, jus praetorium (...): at significatio juris una in omnibus, qua
significatur id, quod constitutum est vel a natura, vel a civitate, vel a praetore,
secundum quam omnes similiter verbo generis dicuntur jura."

31 Hugo Grotius, De jure belli ac pacis libri tres, in quibus jus naturae et gentium,
item juris publici praecipua explicantur I. 1. § 3-4. editio nova. Amsterdami 1646
[Sigle: JBP], S. 2: "Nam jus hic nihil aliud quam quod justum est significat (...).
Ab hac juris significatione diversa est altera, sed ab hac ipsa veniens, quae ad
personam refertur: quo sensu jus est, Qualitas moralis personae, compertens ad
aliquid juste habendum vel agendum." Grotius iibernimmt diese Bestimmung des
Rechtsbegriffs als qualitas moralis aus dem moraltheologischen Kontext; vgl.
Franciscus Sudrez, der den gesamten juristischen und theologischen
Bedeutungsgehalt des Rechtsbegriffs referiert: ders., Tractatus de legibus I. 2. n.5.
In: L.Perefia (Hrsg.): Corpus Hispanorum de Pace, vol. 11. (Madrid 1971), S. 24.
"Et iuxta posteriorem et strictam iuris significationem solet proprie jus vocari
facultas quaedam moralis, quam unusquisque habet circa rem suam vel ad rem sibi
debitam".  Sudrez verweist auf Ubereinstimmungen zwischen der

33

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abweichender Weise, hervorgehoben. Fiir den Zusammenhang der
Naturrechtskonzeption erhélt bei Pufendorf die Deutung des
Rechtsbegriffs als moralischer Qualitit menschlicher Handlungen
systematischen Vorrang.

Recht und Macht (potestas) differenziert Pufendorf gema8 ihrer
Wirkungskraft. Wéhrend die Macht den faktischen Zugriff auf
eine Person oder Sache meint, bezeichnet das Recht eine
Forderung.32 Das Recht ist eine aktive moralische Qualitit, weil es
den Mitmenschen als Tausch- oder Vertragspartner in ein
Verpflichtungsverhiltnis drdngt: Dem Recht an einer Sache
korrespondiert die Verpflichtung des anderen, dieses Recht zu
respektieren. Die moralische Grundlegung des Rechtsbegriffs
macht folgende Uberlegung plausibel: Sobald die Differenzierung
von Recht und Macht eingeebnet wiirde, es mithin kein Recht
auflerhalb des faktischen Zugriffs auf eine Sache oder Person
gibe, wire die Naturrechtskonzeption Pufendorfs ihrer Funda-
mente beraubt. Die das Recht ergdnzende moralische Qualitit
menschlichen Handelns ist eine Verpflichtung (obligatio). Die
Verpflichtung, das Recht des anderen zu respektieren, nennt
Pufendorf eine Fessel des Rechts (vinculum juris).3? Die Fahigkeit,
eine Verpflichtung auf sich nehmen zu konnen, verweist auf den
Ursprung  menschlicher  Moralitit:  Verpflichtung  und
Freiwilligkeit sind die Komponenten moralischen Handelns. Nur
der Mensch als ein Lebewesen, das sich durch einen freien Willen
auszeichnet, ist zur Moralitdt befdhigt, weil er sich aus eigener
Entscheidung der moralischen Norm unterwirft34 Diese

moraltheologischen (Thomas von Aquin, Summa theologie Il. Ilae q. 57. a. 1) und
juristischen (Bernabe Brisson: verbum jus) Begriffsbestimmung.

32 pufendorf, ING L. 1. § 20, S. 13: "Referimus autem jus ad qualitates activas eo
respectu, quod propter illud aliquid ab altero possit exigi."

33 Pufendorf, JNG 1. 1. § 21; vgl. I. 6. § .5, S. 62: "Obligationem igitur supra
definimus, per qualitatem moralem operativam, qua quis praestare aut pati quid
tenetur (...) JCti Romani vocarunt vinculum juris, quo necessitate adstringuimur
alicujus rei praestandae." Pufendorf zitiert hier die Institutiones lustiniani III. 13..
In: P. Kriiger (Hrsg.) Berlin 1963, S. 35: "Nunc transeamus ad obligationes.
obligatio est juris vinculum, quo necessitate adstringimur alicuius solvendae re
secundum nostrae civitatis jura." Vgl. T.Kobusch, Die Entdeckung der Person.
Metaphysik der Freiheit und modemes Menschenbild Freiburg-Basel-Wien 1993,
S.79-80.

34 Pufendorf, ING . 6. § 6., S. 63: "Quod igitur homo aptus sit ad recipiendam
obligationem, una quidem causa est, quia voluntatem habet, quae in utramque

34

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberlegungen machen deutlich, daB Pufendorf den Grund der
Verpflichtung nicht im freien Willensentscheid sucht, sondern eine
Norm voraussetzt, der der freie Wille des Menschen unterworfen
ist. Diese Norm ist keine moralische Qualitidt, sondern ein
Ordnungsprinzip, das den Entscheidungsspielraum des Menschen
eingrenzt. Pufendorf definiert die Norm als Befehl -eines
Herrschenden, der fiir seine Untergebenen bindend ist. Durch die
Distanz von Herrschendem und Befehlsempfianger wird die Norm
zum Gesetz und erhilt als solches verpflichtende Kraft. Das
moralische Gesetz ist die Fessel unserer natiirlichen Freiheit
(vinculum naturalis libertatis).3s An dieser Stelle treten Pufendorf
uniibersehbare Schwierigkeiten in den Weg, die das Wesen der
moralischen Gesetzgebung betreffen. Zuerst mufl gefragt werden,
ob Selbstgesetzgebung und -verpflichtung denkbar ist? Pufendorf
verneint diese Frage, weil unter der Bedingung von Willensfreiheit
niemand zugleich Verpflichtender und Verpflichteter sein kann.6
Wer iiber einen freien Willen verfiigt, ist zur Unterwerfung unter
moralische Normen fahig. Die Gesetzeskraft moralischer Normen,
die zu einer Bindung des freien Willens fiihrt, muB fiir diesen
unverfiigbar sein. D. h. der Mensch als Triger des freien Willens
kann nicht zugleich Urheber der Bindungskraft der Moral sein.

partem sese flectere, adeoque ad normam aliquam moralem se componere potest."
Vgl. H.Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf. Eine
geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung zur Geburt des Naturrechts
aus der Praktischen Philosophie. Miinchen 1972, S. 77-82.

35 pufendorf, ING 1. 6. § 4, S. 61: "In genere autem lex commodissime videtur
definiri per decretum, quo superior sibi subjectum obligat, ut ad istius
praescriptum actiones suas componat."”

36 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae universalis II. def. xii. § 6, S. 85-6:
"(...) neminem sibi ipse posse obligari, quia cum idem sit obligatus & obligans,
obligans autem possit liberare, frustra sit sibi obligari, cum liberare seipsum possit
suo arbitrio, & qui hoc potest, actu jam liber est." Die Grundfigur dieser
Argumentation findet sich bereits im romischen Recht: Digesta Justiniani IV. 8.
51. In: Mommsen (Hrsg.) Berlin 1963, S .71: "Marcianus libro secundo
regularum: Si de re sua quis arbiter factus sit, sententiam dicere non potest, quia se
facere iubeat aut petere prohibeat: neque autem imperare sibi neque se prohibere
quisquam potest." Vgl. auch Thomas Hobbes, Leviathan, or Matter, Forme, &
Power of a Common-Wealth ecclesiasticall and civill II. 26. [London 1651]
Harmondsworth 1985, S. 313: "For he is free, that can be free when he will: Nor is
it possible for any person to be bound to himselfe; because he that can bind, can
release; and therefore he that is bound to himselfe onely, is not bound."

35

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf die Frage, wer der Autor des moralischen Gesetzes im
Menschen ist, gibt Pufendorf eine eindeutige Antwort: Es ist der
gottliche Gesetzgeber, der die Menschen verpflichtet, ihr Handeln
den moralischen Normen konform zu gestalten.3” Vom Menschen
wird z. B. gefordert, sich selbst am Leben zu erhalten, weil er
Knecht Gottes und Teil der gottgewollten Sozialgemeinschaft ist.38
Aufgrund dieser Distanz zwischen Gesetzgeber und Befehls-
empfinger entfaltet die Moralnorm als Naturgesetz ihre Ver-
pflichtungskraft. Pufendorf weist darauf hin, daB die scholastische
Moraltheologie und mit ihr noch Hugo Grotius eine unzureichende
Definition des moralischen Gesetzes aufgestellt hat. Grotius
definiert das Gesetz als Regel des moralischen Handelns, die zu
dem verpflichtet, was rechtmifig ist.3 AuBerdem argumentiert
Grotius mit der Pramisse, dal die Naturgesetze auch dann noch
Rechtsgeltung beanspruchen konnen, "etiamsi daremus, quod sine
summo scelere dari nequit, non esse Deum, aut non curari ab eo
negotia humana".4 Dieses Kalkiil wird von Pufendorf als
gefdhrlich eingestuft, weil es die Moglichkeit bietet, einen
Standpunkt der Moralitiit (rectitudo) anzunehmen, der gegeniiber
dem gottlichen Gesetzgebungswillen indifferent ist. Die

37 Pufendorf, Appendix [zur Epistola ad J. A. Scherzerum] In: Eris Scandica, S.
74: "Cum porro in homine praeter obligationes, quae ex imperio aliorum hominum
proveniunt, circa factum quoque humanum obligatio ad certas actiones
suscipiendas aut omittendas deprehendatur; circa investigandam hujus originem
ultimo demum ad DEUM O.M. tanquam conditorem generis humani recurrendum
nobis videtur (...) Neque enim ullo modo nobis videtur congruere, ut haec
obligatio ex alio fonte, quam ipse homo, derivetur. Sed qui conditor est humani
generis, autor quoque obligationis in homine, legisque naturalis habetur (...)."

38 Pufendorf, ING 1. 6. § 7, S. 65: "Quando autem dicitur, v.g. quemlibet obligari
ad se ipsum conservandam, sensus iste est; obligationis illius homini inhaerentis
exercitium in ipso homine terminari. Quae tamen ad Deum legis naturalis autorem
refertur, tanquam illum, cui ejus obligationis exercitium exigendi, ejusdem
neglectum vindicandi jus sit. Adeoque hactenus homo seipsum conservare tenetur,
quatenus Dei servus, & societatis humanae pars est, cui sese utilem jussu Dei
praestare, debet."

39 Grotius, JBP 1. 1, S. 3: "Lex est regula actuum moralium obligans ad id quod
rectum est." Vgl. Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore I. 1. § 5, S. 14.
"Propria ergo et absoluta appellatio legis est quae ad mores pertinet; atque ita
restringenda est divi Thomae descriptio, ut scilicet lex sit mensura quaedam
actuum moralium, ita ut per conformitatem ad illam, rectitudinem moralem
habeant."

40 Grotius, JBP, Praefatio, S. iii.

36

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moralordnung wire dann nicht etwas gottgewolltes, das seiner
Vernunft und Freiwilligkeit entspringt, sondern ein Schicksal,
dessen GesetzmiBigkeit rational nicht nachvollziehbar ist.4!

Bei Pufendorf bedarf es fiir eine strikte Trennung von Moral-
theologie und Naturrechtslehre nicht einer vollstindigen Sikula-
risierung des Rechts. Vielmehr geht es darum, anhand einer
rationalen Konstruktion juristischer Begriffe den theologischen
Gehalt der naturrechtlichen Grundbegriffe herauszustreichen. Fiir
den Begriff des Gesetzes gilt, daB die Gesetzes- und d. h. Ver-
pflichtungskraft erst dann beschreibbar wird, wenn ein gesetzge-
bender Wille benannt ist; das gilt gleichermaBen fiir das Zivil- und
Naturgesetz. Von moralischen Normen 148t sich nur sinnvoll als
Naturgesetzen sprechen, insofern sie die Bedingungen eines
Gesetzes erfiillen: Sie miissen einem freien Gesetzeswillen
entspringen und aus der Distanz von Befehlsgewalt und
Befehlsempfanger ihre Verpflichtungskraft gewinnen. Jedes
Obligationsverhiltnis grindet in diesem urspriinglichen
Verpflichtungsverhiltnis, weil in ihm die Fahigkeit bestimmt wird,
iiberhaupt als Willenssubjekt Bindungen einzugehen. Ohne die
urspriingliche Tatsache einer Fessel unserer natiirlichen Freiheit
(vinculum naturalis libertatis) wire auch die Moglichkeit einer
moralischen Bindung des Rechts (vinculum juris) nicht gegeben.
Fiir die Stabilisierung der Naturrechtsdisziplin ist der Rekurs auf
ihren theologischen Gehalt dringlich: Nur wenn das Naturgesetz
als Produkt des gottlichen Gesetzeswillen verstanden wird,
verpflichtet es alle Menschen, begriindet es eine moralische
Disposition der Menschen und erméglicht, das Recht als
moralische Qualitit aufzufassen. Recht meint bei Pufendorf nicht
eine Freiheit vom Naturgesetz, sondern die Tatsache, da vor dem
Hintergrund des urpriinglichen Verpflichtungsverhiltnisses jedem
Rechtsanspruch der einen Person eine Verpflichtung des anderen
korrespondiert, diesen Rechtsanspruch zu respektieren. Auf dieser
Folie zeichnet sich die Pufendorf'sche Hobbes-Kritik ab.

41 Pufendorf, Apologia pro se et suo libro § 19. Germanopoli 1674, S. 35: "(...) an
& cur aliquid in se esset honestum vel turpe. Id dum non fecerunt, necessum fuit
provenire definitionem legis naturalis, quae non posset non in circulum revolvi, &
petere id, quod est in principio."

37

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1.2. Hobbes-Kritik

Thomas Hobbes hat seiner Deduktion der naturrechtlichen
Grundbegriffe eine Fiktion vom Naturzustand (status naturalis) der
Menschheit zugrunde gelegt. Diese Konzeption soll hier nur
insoweit dargestellt werden, als sie von Pufendorf in ihrer Grund-
struktur rezipiert wurde.42 Auf den ersten Blick weist sich Hobbes'
Lehre als Gegenentwurf zur politischen Lehre aristotelischer Pro-
venienz aus. Hobbes kritisiert die Vorstellung der Aristoteliker,
daBl der Mensch von Natur aus ein soziales Wesen ist (hominem
esse animal aptum natum ad societatem).3 Der Mensch ist viel-
mehr von Natur aus - Hobbes meint hier den Zeitpunkt der Geburt
- unfidhig zum Gemeinschaftsleben. Die Mdoglichkeit, den Men-
schen in eine Sozialstruktur integrieren zu konnen, ist nicht auf
eine natiirliche Disposition zuriickzufiihren, sondern vielmehr eine
Folge von Erziehungsmafinahmen.# In diesem Sinn ist der
Naturzustand der Menschheit ein auBergesellschaftlicher Bereich
menschlicher Interaktionen. Die urspriinglich asoziale Natur des
Menschen bestimmt die Charakteristik des Naturzustandes: Er ist
geprigt vom Fehlen sozialer Bindungsstrukturen und von gegen-
seitiger Furcht. Natiirliche Gleichheit bedeutet bei Hobbes zuerst
einmal die Gleichverteilung der Moglichkeit, durch den Nachsten
geschédigt zu werden. Die Erfahrungstatsache, da8 die Menschen
einander Schaden zufiigen, fiihrt Hobbes nicht auf einen bosen
Willen zuriick, sondemn auf die Uberlegung, daB Unklarheiten
hinsichtlich der Giiterverteilung auf Erden Unstimmigkeiten und
gewaltsame Konfrontationen hervorrufen. Wenn zwei Menschen
denselben Gegenstand zugleich begehren, wird der Stirkere von
beiden Erfolg haben und der Schwichere Schaden nehmen: "quis

42 Ausfiihrlicher: N. Bobbio, Thomas Hobbes and the Natural Law Tradition.
Chicago & London 1993.

43 Thomas Hobbes, De cive [1642] ¢ 1. § 2. In: W.Molesworth (Hrsg.): Thomae
Hobbes opera philosophica quae latine scripsit omnia II. (Reprint: Aalen 1961), S.
158.

44 Hobbes, De cive ¢ 1. § 2. adnotatio, S. 158: "Manifestum ergo est omnes
homines, cum sint nati infantes, ad societatem ineptos manere (...) Ad societatem
ergo homo aptus, non natura, sed disciplina factus est."

38

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

autem fortior sit, pugna judicandum est."4s Das Schwert entschei-
det im Zweifelsfall. Vor diesem Hintergrund treten Rechtsan-
spruch und Selbsterhaltungskalkiil in enge Beziehung. Recht heiBit
bei Hobbes nichts anderes als die Freiheit jedes einzelnen
Menschen, seine natiirlichen Vermogen gemdfl Vernunfteinsicht
zu gebrauchen.* Dem Naturzustand korrespondiert ein natiirliches
Recht, das auf physische Selbsterhaltung bezogen wird; dieses
natiirliche Recht beinhaltet keinerlei moralische Qualitit. In
Hobbes' Naturzustand ist der einzelne Mensch Souverdn iiber
seine Handlungsmaxime. Er ist frei von gesetzlichen Bindungen
und er ist, weil es - wie auch Pufendorf hervorhebt - nicht méglich
ist "for any person to be bound to himselfe", frei von wirksamen
Verpflichtungen, die sein Handeln sozial vertriglich machen
wiirden.

Die Freiheit von gesetzlicher Bindung und die Unméglichkeit
zur Selbstverpflichtung lassen den Menschen im Naturzustand nur
auf den ersten Blick souverin erscheinen. Tatséchlich aber bewirkt
die Furcht um das je eigene Leben, daBl das natiirliche Recht auf
alle Naturgiiter und der unbegrenzte Wille zur Aneignung
derselben zwanghaften Charakter erhalten. Das ist die Struktur des
Naturzustandes als Krieg aller gegen alle (bellum omnium contra
omnes*?): Der menschliche Wille und das natiirliche Recht sind an
die physische Ebene und deren einziges Ziel, die Selbsterhaltung,
gebunden. Der Wille ist nicht frei, sondern durch den Affekt der
Furcht motiviert, und das Recht ist keine moralische Qualitit,
sondern endet dort, wo die physische Kraft ihre Grenze erfahrt.
Selbsterhaltung ist unter diesen Vorzeichen moglich, aber nicht
gewiB; Sicherheit ist die Ausnahme, nicht aber die Regel. Erst die
Vernunft (recta ratio) bietet die Chance, das bloBe Widerspiel
physischer Kraftpotentiale zu unterbrechen. Die Vernunft fithrt die
Menschen zu der Einsicht, da8 eine Beendigung des Krieges aller
gegen alle der einzige Weg ist, um die blofe Affektgebundenheit

45 Hobbes, De cive ¢ 1. § 6, S. 163. Vgl. fiir den geistesgeschichtlichen
Hintergrund: R. Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der
biirgerlichen Welt. Frankfurt/M. 1973, S.11-32.

46 Hobbes, De cive ¢ 1. § 7, S. 163: "Neque enim juris nomine aliud significatur
quam libertas, quam quisque habet facultatibus naturalibus secundum rectam
rationem utendi." Vgl. R. Tuck, Hobbes. Oxford 1989, S. 61-4.

47 Hobbes, De cive ¢ 1. § 10-2., S. 164-6.

39

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlichen Handelns aufzuheben. Die Einsicht, da Frieden zu
suchen ist, ist daher auch das erste Gebot der recta ratio. Hobbes
nennt die Gebote der rechten Vernunft (dictamina rectae rationis)
zwar Naturgesetzet, allerdings verleiht er ihnen als
Vernunfteinsichten keine Gesetzeskraft.4 Die Verpflichtungskraft
der Naturgesetze zielt lediglich auf das menschliche Gewissen und
bewirkt nur dort universelle Geltung.5® Die Bedingungen des
Naturzustandes machen eine Preisgabe der naturgesetzlichen
Bindung zugunsten des Selbsterhaltungskalkiils moglich: Jeder
Mensch ist der inneren, moralischen Verpflichtung zur
Vertragstreue im @uBeren Handeln enthoben, wenn sein Leben auf
dem Spiel steht. Das natiirliche Vernunftgebot (pacta sunt
servanda) kann solange keine Rechtsverbindlichkeit beanspruchen,
wie berechtigte Zweifel an der Untreue des Vertragspartners
bestehen und eine Zwangsgewalt fehlt, die den Vertragsbruch
ahndet. Hobbes' Naturzustand beinhaltet die universelle Geltung
moralischer Normen, nicht aber deren Rechtsverbindlichkeit. Die
rechtliche Verbindlichkeit der moralischen Grundsitze muf}
kiinstlich erzeugt werden und hdngt dementsprechend mit der

48 Hobbes, De cive ¢ 2. § 1, S. 169-70; Leviathan I. ¢ 14, S. 189.

49 Hobbes, De cive ¢ 3 § 33, S. 198: "Naturae autem quas vocamus leges, cum
nihil aliud sint quam conclusiones quaedam ratione intellectae, de agendis et
omittendis; lex autem proprie atque accurate loquendo, sit oratio ejus, qui aliquid
fieri vel non fieri aliis jure imperat: non sunt illae proprie loquendo leges,
quatenus a natura procedunt." Vgl. L. Strauss, Hobbes' politische Wissenschaft.
Neuwied-Berlin 1965, S. 32: "(..) schon im Naturzustand ist jede Handlung
verboten, die nach dem Urteil des individuellen Gewissens nicht im Dienst der
Selbsterhaltung steht. Wenn also im Naturzustand auch jede Handlung erlaubt sein
kann, so gibt es doch schon fiir den Naturzustand, also absolut, die unzweideutige
Unterscheidung von gerechter und ungerechter Gesinnung. Hierbei kénnte es
Hobbes bewenden lassen, wenn es ein natiirliches Gesetz gibe, das den Menschen
unbedingt, also im Naturzustand, verpflichtet. Die Existenz eines solchen Gesetzes
wird aber von ihm ausdriicklich geleugnet: »These dictates of Reason (sc. the laws
of nature), men use to call by the name of Lawes; but improperly (...)«. Gesetz ist
Verpflichtung. Zu Verpflichtungen aber kommt es iiberhaupt erst auf Grund eines
Vertrages der vorher freien, unverpflichteten Menschen."

50 Hobbes, De cive ¢ 3. § 27, S. 195: "Ideoque concludendum est, legem naturae
semper et ubique obligare in foro interno sive conscientia, non semper in foro
externo sed tum solummodo, cum secure id fieri possit." Vgl. ders., Leviathan 1. ¢
15, S. 215: "The Lawes of Nature oblige in foro interno; that is to say, they bind to
a desire they should take place: but in foro externo; that is, to the putting them in
act, not alwayes."

40

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

internen Struktur des by art zu schaffenden groBen Leviathan
zusammen.5! Hobbes' Primisse, daB die Naturgesetze keine
wirksame Obligation enthalten, die auch ein Leben im
Naturzustand ertriglich gestalten wiirde, daf mithin kein Friede
ohne Unterwerfung (no peace without subjection) unter eine
Zwangsgewalt moglich ist, fiilhrt ihn zu der Frage nach den
Entstehungsbedingungen eirer solcher Gewalt.

Die Zwangsgewalt muBl nach Hobbes ein von Menschenhand
geschaffenes Kunstprodukt sein, weil sie ein artifizielles Korrektiv
der natiirlichen Veranlagung der Menschen (z. B. einander zu
schiddigen) ist. Die Genese dieser Gewalt mufl auflerdem eine
Ubertragung der widerstreitenden Rechte und eine Reduktion der
einander widerstrebenden Willen implizieren. Das Produkt dieser
Handlung ist eine Person, welche die Rechte und Willenskrifte der
Einzelnen zur Einheit der Rechtsgewalt und des Willens biindelt:
the great LEVIATHAN.S> Der Leviathan als Rechts- und
Willenseinheit griindet in dem bindenden Versprechen der ein-
zelnen Glieder des Naturzustandes, ihr Recht auf eine dritte Person
zu ibertragen und ihren Willen dieser geschaffenen Rechtsperson
zu unterwerfen.s3 Die bindende Kraft des Versprechens schafft
einen Vertrag, der mehr ist als bloBer Konsens, sondern eine reall
Unitie, eine wahrhaft korporative Einheit zum Ausdruck bringt:
Jeder Einzelne versichert dem anderen als Vertragspartner, daf3 er

51 Hobbes, Leviathan, introduction, S .81. "Art goes yet further, imitating that
Rationall and most excellent worke of Nature, Man. For by Art is created that
great LEVIATHAN called a COMMON-WEALTH, or STATE, (in latine
CIVITAS) which is but an Artificiall Man". Zum artifiziellen Charakter des
Leviathan: F. Meinecke, Die Idee der Staatsrison in der Neueren Geschichte.
Miinchen-Berlin 1924, S. 208: Der Leviathan "hat keine eigene Seele, obgleich
Hobbes von einer solchen Seele spricht und sie dem Inhaber der hdchsten
Staatsgewalt zuschreibt. Es ist eben eine kiinstliche Seele, eine Uhrwerksfeder."

52 Hobbes, Leviathan II. ¢ 17, S. 227: "The only way to erect a Common Power
(...) is, to conferre all their power and strength upon one Man, or upon one
Assembly of men, that may reduce all their Wills, by plurality of voices, unto one
Will (...) This done, the Multitude so united in one Person, is called a COMMON-
WEALTH, in latine CIVITAS. This is the Generation of that great LEVIATHAN,
or rather (to speake more reverently) of that Mortall God, to which wee owe under
the Immortall God, our peace and defense." Zur Bedeutung dieser Metapher: S. 1.
Mintz, Leviathan as Metaphor. In: Hobbes-Studies, vol.ii. (1989), S.3-9.

53 M. Diesselhorst, Naturzustand und Sozialvertrag bei Hobbes und Kant.
Zugleich ein Beitrag zu den Urspriingen des modernen Systemdenkens. Géttingen
1988, S. 25-33.

41

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine natiirlichen Rechte aufzugeben gedenkt (wenn dieser
dasselbe versichert), und autorisiert eine Rechtsperson, diese
Rechte zum Schutz der Gesamtheit zu verwalten. Das Resultat der
Ubereinkunft ist der gemeinsame Eintritt in den Zivilzustand
(status civilis) der Menschheit, der die Rechtsverbindlichkeit
moralischer Normen einklagbar macht.5

Das Hobbesische Vertragsmodell wird durch zwei Elemente
grundlegend strukturiert. Das bindende Versprechen flihrt zur
Einheit des Willens und die Rechtsiibertragung begriindet die
oberste Rechts- und Zwangsgewalt. Durch Ubertragung der
Rechte wird aus einer Rechtsbeziehung zwischen den einzelnen
Gliedern des Naturzustandes ein Obligationsverhiltnis im Zivil-
zustand geschaffen.s Obligation im juristischen Sinn versteht
Hobbes als Produkt dieses Vertrages und als Auflésung des
Widerspruchs zwischen moralischem Geltungsanspruch und
Rechtsverbindlichkeit, denn im Naturzustand gelten die
Naturgesetze als moralische Disposition menschlichen Handelns
nur im Gewissen, wihrend das Naturrecht als amoralische Kraft
die menschlichen Beziehungen dominiert. Die Ubertragung der
natiirlichen Rechte ermoglicht die Wirksamkeit moralischer
Normen im duleren Handeln, d. h. Verbindlichkeiten konnen erst
rechtlichen Charakter annehmen, wenn vom Naturrecht die
Momente der Gewaltsamkeit und Willkiirfreiheit abgezogen sind.
Zuriick bleibt ein Naturrecht, das auf das MaB eines Notwehr-
rechts und passiven Widerstandsrechts gegen duflere Zwangs-
gewalt reduziert wird. Demgegeniiber tritt das Naturgesetz aus der

54 L. Strauss, Naturrecht und Geschichte. Frankfurt/M. 1977, S. 201-5, bezeichnet
Hobbes' Versuch als gescheitert, weil in Extremsituationen - die es zu
neutralisieren gilt - "zwischen den Rechten der Regierung und dem natiirlichen
Recht der Einzelperson auf Selbsterhaltung ein unlosbarer Konflikt besteht" und
dadurch die Losung des Stabilititsproblem vereitelt wird.

55 Hobbes, Leviathan I. ¢ 14, S. 191: "And when a man hath in either manner
[renouncing or transferring his right] abandoned, or granted away his Right; then
is he said to be OBLIGED, or BOUND, not to hinder those, to whom such Right is
granted, or abandoned, from the benefit of it: and that he OUGHT, and it is his
DUTY, not to make voyd that voluntary act of his own: and that such hindrance is
INJUSTICE, and INJURY, as being SINE JURE; the Right being renounced, or
transferred."

42

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Innerlichkeit in die duflere Sphire juridischer Verbindlichkeit.56 So
kann z. B. das vormals moralische Gebot der Vertragstreue (pacta
sunt servanda) zum allgemeinen Rechtsgebot erhoben werden, das
bei Verletzung einklagbar ist. Erst im Zivilzustand werden
Naturgesetze zu Zivilgesetzen, ldt sich anhand der
GesetzmafBigkeit moralischer Normen zwischen Recht und
Unrecht differenzieren, findet sich ein Richter, vor dem Unrecht
einklagbar ist und nur hier existiert eine oberste Zwangsgewalt,
die Unrecht mit Strafe belegt. Hobbes benennt die
Schwierigkeiten, die aus seinem Vertragsmodell fiir die Frage
nach der Genese wirksamer Obligation im Zivilzustand zutage
treten. Die Verbindlichkeit der Zivilgesetze darf selbst nicht
unmittelbar Ausflul des vertraglichen Konsenses sein, denn das
wiirde bedeuten, daf} ziviler Gehorsam von der WillensduBerung
jedes einzelnen Vertragspartners abhingig wire. Sie muf} aller-
dings mittelbar aus dem Vertragsabschluf resultieren, da vor der
translatio juris von Rechtsverbindlichkeit keine Rede sein kann.5
Eine wirkungsmichtige Obligation muf}, weil die Vertragspartner
sich zwar mit einem verbindlichen wechselseitigen Versprechen
belegen, nicht aber selbst verpflichten konnen, aus der Distanz
zwischen Gesetzgeber und Untertanen entspringen: "it is the
Soveraign Power that obliges men to obey them."s® Es liegt in der
Eigentiimlichkeit des Hobbesischen Souverinititsmodells

56 Hobbes, Leviathan II. ¢ 26, S. 314: "The Law of Nature, and the Civill Law,
contain each other, and are of equall extent. For the Lawes of Nature, which
consist in Equity, Justice, Gratitude, and other morall Vertues on these depending,
in the condition of meer Nature (...) are not properly Lawes, but qualities that
dispose men to peace, and to obedience. When a Common-wealth is once settled,
then are they actually Lawes, and not before; as being then the commands of the
Common-wealth; and therefore also Civill Lawes: For it is the Sovereign Power
that obliges men to obey them."

57 Hobbes, De cive ¢ 6. § 13, S. 226: "Nascitur autem ad eam praestandam
obligatio non immediate ex eo pacto, in quo jus nostrum omne ad civitatem
transtulimus; sed mediate, nempe ex eo quod sine obedientia jus imperii frustra
esset, et per consequens omnino constituta civitas non fuisset. Aliud enim est si
dico, jus tibi do quilibet imperandi; aliud si dico, faciam quicquid imperabis."

58 Hobbes, Leviathan II. ¢ 26, S. 314. Vgl. C. B. Macpherson, Die po]msche
Theorie des Besitzindividualismus. Von Hobbes bis Locke. Frankfurt/M. 1980
S. 87: "Diese Ubertragung von Rechten ist es, die ihre Pflichten gegeniiber dem
Souverin erzeugt. Und da dieser Vertrag eine Ziigelung der Begierden bedeutet,
kann er ohne eine dahinterstehende Macht nicht bindend sein (...)."

43

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begriindet, daB das kiinstliche Produkt eines Vertrages - der
Leviathan - mehr ist als die Summe seiner Teile. Die Ubertragung
der Rechte und die Reduktion der Einzelwillen produziert eine
Rechtsperson, die iiber allen Rechten steht (legibus solutus est)
und doch den Rechtszustand garantieren soll, deren Wille unge-
bunden ist (frustra esset sibi obligari) und doch die Willen der
Untergebenen binden soll. Um die Konsequenz dieser Argumen-
tation zu verstehen, mufl deren kausale Logik aufgedeckt werden:
Nur weil der Souverin iiber der Verbindlichkeit der Rechtsver-
hiltnisse steht, kann er seine Gesetzgebung mit obligierender Kraft
versehen.®

Pufendorf hat sich eingehend mit Hobbes' Modell auseinander-
gesetzt. Seine Hobbes-Kritik basiert auf der bereits dargestellten
Grundlegung der einzelnen Elemente seiner Rechtslehre. Pufen-
dorf hebt hervor, daB Hobbes die Naturgesetze nicht als Gesetze
im eigentlichen Sinne und das Recht nicht als moralische Qualitt
erfafit. Aus diesen falschen Primissen ergeben sich die Inkonse-
quenzen und Zumutungen seines Souverdnititsmodells. Weil
Hobbes das Recht nicht als eine aktive moralische Qualidt erfaft,
enthilt der Vertragsabschlul zwischen den Akteuren des Natur-
zustandes keine Verbindlichkeit und das wechselseitige Ver-
sprechen ist wirkungslos.&0 Auch die These Hobbes', dafl die
Vernunfteinsicht den Schritt aus dem Naturzustand und das
wechselseitige Versprechen motiviere, erscheint in Pufendorfs
Perspektive als unzureichend. Und Jean Barbeyrac, der grofie
Pufendorf-Kommentator des frithen 18.Jahrhunderts fiigt hinzu,

59 H. Warrender, The political philosophy of Hobbes. His theory of obligation.
Oxford 1957, S. 140-1, weist darauthin, dafl die Aufrichtung einer politischen
Ordnung nicht die Obligation selbst, sondern nur deren Wirksamkeit begriindet.
Eine detaillierte Kritik an Warrenders Moralisierung der politischen Philosophie
des Thomas Hobbes findet sich bei C. Schmitt, Die vollendete Reformation. Zu
neuen Leviathan-Interpretationen. K6In 1982, S. 137ff. und bei B. Willms, Die
Antwort des Leviathan. Thomas Hobbes' politische Theorie. Neuwied-Berlin
1970, S. 119-22.

60 Pufendorf, JING VII. ¢ 2. § 11, S. 669: "Denique & valde periculosum videtur,
ex ejusmodi pacto cum quolibet concive obligationem erga regem derivare; jus
meum in tuam gratiam in regem transfero, ut & tu jus tuum in eundem transferas
in meam gratiam. Nam hoc modo quilibet civis obsequi sui necessitatem videbitur
suspendisse ab obsequio cujuslibet civis; & consequenter, altero non praestante
obsequium, & reliqui liberi forent. (...) Nam quae ipsum [Hobbesium] movisse
videtur ratio inanis est."

44

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB "la raison, qui semble avoir jett¢ Hobbes dans cette pensée, est
vaine & de nulle force."s! Pufendorf zufolge muf die Bindung an
das Versprechen, das dem Vertrag im Naturzustand zugrunde
liegt, isoliert von dem Hobbesischen Vernunftkalkiil (ich ver-
spreche, wenn auch du versprichst) betrachtet werden; der Grund
der Verbindlichkeit muB in jedem einzelnen Akteur gesucht
werden.s2 Hobbes' Modell der Rechtsiibertragung beriicksichtigt
aufgrund seiner Definition des Rechtsbegriffs lediglich das
Zwangsmoment im Recht, das jedem Akteur im Naturzustand bei
Verletzung seiner Rechtssphire zusteht. Die vertraglich konstru-
ierte souverdne Gewalt hat demnach den Charakter reiner
Zwangsgewalt.* Wenn das Recht im Naturzustand keinen Ver-
pflichtungsmodus enthdlt - d. h. wenn dem Recht nicht der
Anspruch korrespondiert, daB andere dieses Recht respektieren
sollen - dann kann das wechselseitige Versprechen zur Rechts-
iibertragung weder Verbindlichkeit beinhalten noch eine souve-
rine Gewalt schaffen, die ihrerseits ihren Rechtsanspruch mit
Verbindlichkeit ausstatten kann. Eine wirkungsmichtige Obliga-
tion kann nicht, so fiigt Pufendorf hinzu, durch Ubereinkunft,
Nutzenkalkiil oder Vernunfteinsicht hervorgerufen werden. Seine
Hobbes-Kritik gipfelt in folgender Beurteilung: Weil Hobbes die
Genese der Rechtsverbindlichkeit durch sein Vertragsmodell nicht
plausibel machen kann, ist die von ihm geschaffene souverine
Instanz eine reine Zwangsgewalt und deren Gesetzgebung reine
Zwangsnorm.

Der zweite Kritikpunkt Pufendorfs ist mit dieser Uberlegung
eng verkniipft. Da Hobbes den Naturgesetzen den eigentlichen
gesetzlichen Charakter abspricht, kann er nicht stringent deutlich

61 Vgl Jean Barbeyrae (Hrsg.): Pufendorf, Le droit de la nature et des gens, ou
systeme generale des principes les plus importans de la morale, de la jurisprudence
et de la politique II. Amsterdam 1706, S. 210.

62 Pufendorf, ING VII. ¢ 2. § 11, S. 669: "Atqui (...) necessarium est, quemlibet
civem pro se, & citra conditionem obsequii alieni summo imperanti obstringi."

63 Pufendorf, NG I. ¢ 6. § 10, S.66-7: "(...) nam ex mente Hobbesii in statu
naturali uti jus est alios cogendi; ita alii cogentibus jure resistunt. Atqui cum jure
resistandi obligatio simul stare non potest. Obligatio enim praesupponit tales
causas, quae intrinsece hominis conscientiam ita afficiunt, ut ex proprie rationis
dictamine judicet, non recte adeoque non jure sese resistere. (...) Nam nunc dicam,
quod illud axioma Hobbesianum natura dedit jus in omnia, absurde & nullo sensu
ad Deum adplicetur (...). Quod jus tamen vera obligatio omnino excludit."

45

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

machen, daB8 Zivilgesetze die Aktualisierung von Naturgesetzen
sein sollen. D. h. er kann keine Briicke zwischen innerer Ver-
pflichtung zur Einhaltung moralischer Gebote und duflerem
Gehorsam gegeniiber Zivilgesetzen schlagen. Pufendorf deckt
auch hier in Hobbes' Fiktion des Naturzustandes der Menschheit
eine folgenreiche Weichenstellung auf. Die natiirliche Freiheit
(libertas naturalis) des Menschen darf nicht, wie Hobbes meint,
einen Freiraum von gottlicher Allmacht und der verpflichtenden
Kraft der Naturgesetze implizieren.%4 Aufler Hobbes trifft auch
Spinoza die Pufendorf'sche Kritik, die vor der Gefahr einer athe-
istischen Position fiir die Stabilitdt des politischen Herrschafts-
gefiiges warnt.¢5 Nach Pufendorf 148t sich natiirliche Freiheit nur
dann widerspruchsfrei behaupten, wenn statt des zwanghaften
physischen Gewaltverhiltnisses im Naturzustand bereits ein
Minimum an moralischer Verbindlichkeit verankert wird, das der
gottlichen Schoépfungsordnung und der Wiirde des Menschen als
Naturwesen angemessen ist.66 Die natiirliche Vernunft liefert auch
im Naturzustand GewiBheit iiber die Existenz eines Naturgesetzes
und seiner universellen Verpflichtungskraft; damit hingt not-
wendig auch die Vorstellung eines hochsten, gottlichen

64 Pufendorf, JNG II. ¢ 2. § 4, S. 112: "Unde Hobbesius accusatur; quod statum
mere naturalem nominaverit, & finxerit, qualis non esset hominis dignus, aut
naturalis humanus; sed bellvis aptior, quarum natura rationem & orationem
ignorat. Nam ut omnibus omnia liceat agere, appetere, possidere, nulla est ratio,
nulla natura recte atque integre judicans, quae dictet (...). Mere naturalis status
dicitur conditio hominis prout abstrahit ab illis, quae instituto humano ipsi
supervenerunt; non quod natura hominem, ut in isto statu degeret, destinaverit. Sic
omnium rerum ignorantia homini naturalis, seu congenita dici potest; non quod
naturae repugnet, hominem multarum rerum cognitionem adquirere. Deinde nulla
libertas naturalis homini a nobis attribuitur, quae sit exempta ab obligatione legis
naturalis, imperiique divini." Vgl. S. Goyard-Fabre, Pufendorf, adversaire de
Hobbes. In: Hobbes-Studies. vol.ii. (1989), S. 75. M. Nutkiewicz, Samuel
Pufendorf: Obligation as the Basis of the State. In: Journal of the History of
Philosophy. vol.21.1. (1983), S. 25: "Pufendorf assumes that the Hobbesian state
of nature is devoid of ethical norms or agreements to accept obligations. Conse-
quently he is puzzled by the paradox that men could formulate a social contract
without the least notion of obligation."

65 Pufendorf, ING II1. ¢ 4. § 4, S. 260.

66 Vgl. F. Palladini, Samuel Pufendorf Discepolo di Hobbes. Per una
reinterpretazione del giusnaturalismo moderno. Bologna 1990, S. 52-6.

46

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesetzgebers zusammen.s” Das Naturgesetz ist der Befehl eines
gottlichen Gesetzgebers und konstituiert als internes Gebot
(dictamen interiori mentis) das menschliche Gewissen. In diesem
Sinn erfiillt es nach Pufendorf die Wesensmerkmale eines
Gesetzes (essentia legis). Der Naturzustand ist bei Pufendorf kein
gesetzloser Bereich menschlichen Handelns. Weil jeder einzelne
Akteur im Naturzustand grundlegend durch das Naturgesetz zur
Einhaltung der moralischen Gebote verpflichtet ist und diese
interne Verpflichtungsstruktur die Bedingung natiirlicher Freiheit
und menschlicher Wiirde ist, kann Pufendorf eine Reformulierung
des Hobbesischen Vertragsmodells vornehmen: Das Versprechen
zur Vertragstreue ist verbindlich, da es durch ein Naturgesetz
geboten wird und die Rechtsiibertragung begriindet eine souveréne
Instanz als moralische Rechtsperson (persona moralis), da nicht
bloB ein physisches Zwangspotential, sondern ein Forderungsrecht
als moralische Qualitdt transferiert wird. Pufendorf stellt nicht
Hobbes' Souverinititslehre in Frage, sondern versucht, deren
Maingel zu beheben. Zu diesem Zweck stattet er das Naturgesetz
mit wirksamer Verpflichtungskraft aus und bestimmt den
Rechtsbegriff als moralische Qualitit, um eine doppelte Bindung
des Einzelmenschen an die politische Ordnung zu erreichen.s®
Nach Pufendorf gebietet das Naturgesetz jedem einzelnen
Menschen Vertragstreue und Gehorsam gegeniiber der
Herrschaftsinstanz. Die souverine Gewalt erhilt als Produkt der
Ubereinkunft und Rechtsiibertragung auBer der Zwangsgewalt
noch die Fahigkeit, ihre Befehle mit Rechtsverbindlichkeit auszu-

67 Pufendorf, ING 1II. ¢ 3. § 20, S. 151: "Quanquam autem ut lex obliget,
necessum sit, eam subjectis innotescere, legem autem naturalem ex dictamine
rationis deducere, ejusque fundamentum & necessarium cum humana conditione
connexionem intellegere non sit cujusvis: non tamen ideo aut lex naturalis omnes
homines obligare desinit, aut eadem ex lumine rationis nota dici nequit. Nam ut
lex obliget, popularis duntaxat & simplex notitia sufficit, neque artificiosa
ejusdem demonstratio ac deductio ad hunc finem requiritur (...). Eo ipso autem,
quod propositiones legem naturalem repraesentantes, ex contemplatione naturae
rerum animis hominum insinuantur, eo ipso ad autorem naturae Deum referuntur."
68 Vgl. H. Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf, S. 87-
8.

47

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

statten. Das Recht selbst, auch das souverdne Zwangsrecht, wird
mit einem moralischen Effekt ausgestattet.s

Pufendorf unterscheidet zwei Muster der Obligation. Aus dem
Naturgesetz resultiert eine natiirliche Verpflichtung (obligatio na-
turalis) und aus der souveridnen Gewalt eine zivile Verpflichtung
(obligatio civilis).” Die erste betrifft den Menschen als Naturwe-
sen, insoweit er unter der Herrschaft des Naturgesetzes steht; die
zweite hat lediglich Bedeutung fiir den Menschen im Zivilzustand,
der Zivilgesetzen Gehorsam leisten soll.”? Hinsichtlich ihres
Ursprungs unterscheidet Pufendorf diese als angeborene (obligatio
connata) und artifizielle Verpflichtung (obligatio adventita).” Vor
dieser begriffssystematischen Folie erhdlt eine bisher nur
skizzierte Begriffserkldrung genaueres Profil. Die natiirliche
Obligation erscheint als Fessel der natiirlichen Freiheit (vinculum
naturalis libertatis) und die zivile Obligation ist die Fessel des

69 Pufendorf, NG III. ¢ 5. § 3, S. 265: "(...) statim illum Hobbesianum
hautquidquam esse naturalem homini, ad socialem vitam destinato, ita neque
consequens istius agnoscimus, ejusmodi jus, quod homo habuerit, aut habere
potuerit ad omnia, & quidem, quod effectum aliquem in ordine ad alios homines
obtineat. Quod ut penitus intelligatur, sciendum est; non quamlibet facultatem
naturalem aliquid agendi proprie jus esse, sed illam demum, quae effectum
aliquem moralem involvit apud alios, qui ejusdem mecum sunt naturae." Vgl. ING
III. ¢ 5. § 4, S. 266: "(...) inde adparet incongrue dici, translationem juris
consistere in sola non repugnantia: cum hocce vocabulum negativum
hautquidquam exprimat vim obligationis ex translatione juris ortae, quae proprie
continet inclinationem intrinsecam ad conventa expedienda. Etsi ex consequenti,
qui paret obligationi, non resistat."

70 Eine detaillierte Analyse des juristischen Begriffspaares der natiirlichen und
zivilen Obligation liefert M. Diesselhorst, Zum Vermégensrechtssystem Samuel
Pufendorfs. Gottingen 1976, S. 53-8. Vgl. fir den Zusammenhang der
Grotianischen und Pufendorfschen Obligationenlehre V. Fiorillo, Tra Egoismo e
socialita. I1 Giusnaturalismo di Samuel Pufendorf. Napoli 1992, S. 175-82.

71 Pufendorf, ING IIl. ¢ 4. § 6., S. 261: "Nobis isthanc divisionem expendere
placet, non tam prout originem obligationem, sed prout earum efficaciam inuit,
quam in vita communi obtinent. Sic ut naturalis nobis illa sit, quae duntaxat ex vi
legis naturalis stringit; civilis vero, cui leges, imperiumque civile succenturiantur.
Utriusque efficacia spectatur vel in eo, in quo haeret tanquam in subjecto, vel in
altero, ad quem spectat. Priori considerandi modi obligationis naturalis efficacia in
hoc praecipue consistit, ut conscientiam hominis stringat, seu ut homo intelligat,
se ubi eidem non satisfecerit, voluntati Numinis repugnare; cui uti humanum
genus suam debet originem, ita ad observandam ejusdem legem teneri sese
deprehendit."

72 pufendorf, JNG III. ¢ 4. § 3, S. 258. Vgl. Elementorum Jurisprudentiae
universalis libri duo I. def.xii. § 1, S .81-2.

48

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

positiven Rechts (vinculum juris). Erstere bindet das menschliche
Gewissen auch im Naturzustand, zweitere legt ein dufleres Band
um die Rechtsfahigkeit des Akteurs innerhalb des Zivilzustandes.
Pufendorf hebt hervor, dal ein Ineinandergreifen dieser
Verpflichtungsmodi eine Stabilisierung der Herrschaftsordnung
bewirkt. Die Tatsache, dafl ein Untertan aus innerer Motivation -
d. h. aufgrund von Gewissensbindung - Gehorsam leistet, bietet
die Chance, dal souveriane Herrschaft nicht allein durch reine
Zwangsgewalt die Untergebenen mitsamt ihren individuellen
Rechtsanspriichen integriert. Im Idealfall, vorausgesetzt da8
Natur- und Zivilgesetz korrespondieren, kann auch Zivil-
gesetzgebung Gewissensbindung hervorrufen.”” Der Kern der
Pufendorf'schen Hobbes-Kritik ist der Hinweis, daB Hobbes auf-
grund seiner Priamissen die Differenzierungsmoglichkeit von
zwingen (cogere) und verpflichten (obligare) nicht gesehen hat
und folgerichtig lediglich einen negativen Begriff des Gehorsams
(non resistentia), nicht aber eine positive Fassung desselben
(inclinatio interna) entwickeln konnte.

Pufendorfs Obligationenlehre macht die Differenz seiner und
der Hobbesischen Naturrechtslehre offensichtlich. Die Differenz
liegt in der theologischen Implikation der Pufendorf'schen Dok-
trin, die fiir die weitere Entwicklung des Naturrechtsdenkens in
der deutschen Aufklirung entscheidende Bedeutung hatte. In der
Konzeption einer natiirlichen Verpflichtung zur Sozialitdt
schwingt die Vorstellung einer urspriinglichen Verschuldung des
Menschen gegeniiber seinem Schopfergott mit. Soziale Bindung
ist nach Pufendorf rational nicht zu denken ohne zu kalkulieren,
daBl der Mensch eine unaufhebbare moralische Schuld mit sich
tragt, die diesseits religioser oder sozialer Diskrepanzen eine all-
gemein-menschliche Disposition zum moralischen Handeln be-

73 Pufendorf, NG IIl. ¢ 4. § 6, S. 262: "Caeterum etsi primario obligationis
naturalis sit conscientiam hominis stringere; eadem tamen efficacia obligationi
quoque civili communicatur, siquidem haec versetur circa objectum priori non
repugnens. Adeoque & leges civiles, quae naturali juri non repugnant,
conscientiam afficiunt. Deinde in hoc utraque obligatio convenit, quod homo
ultro, & ex intrinseco velut motu debeat implere ea, ad quae per illam tenetur. In
quoque praecipue obligatio & coactione differt, quod in hac animis per solam
externam violationem contra intrinsecam inclinationem ad quid adigatur. Quae
autem ex obligatione faciamus, illa ex intrinseco animi motu, & velut proprio
judicio adprobata fieri debere intelliguntur.”

49

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griindet. Die Naturrechtslehre ist in der deutschen Frithaufkldrung
nur im Horizont der natiirlichen Theologie verstindlich.?

1.1.3. Die Herkunftsgeschichte des
Obligationenbegriffs

Die bisherige Darstellung der Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs
hat deutlich gemacht, daB er die Grundbegriffe Recht, Gesetz und
Verpflichtung in der Auseinandersetzung mit ihrem traditionellen
Bedeutungsgehalt definiert. Die Hobbes-Kritik hat zu dem
vorldufigen Ergebnis gefiilhrt, da der Schwerpunkt der
Argumentation auf den Obligationenbegriff fillt. Pufendorf richtet
an Hobbes den Vorwurf, dieser habe das Naturgesetz auf eine
interne moralische Norm reduziert und den Rechtsbegriff nicht als
moralische Qualitit erfafit. AuBerdem habe er nicht die
stabilisierende Funktion der natiirlichen Obligation und des
BewuBitseins einer urspriinglichen und unaufhebbaren Verschul-
dung des Menschen fiir die souverdne Herrschaftsgewalt erkannt.
Eine begriffsgeschichtliche Analyse der Herkunft der obligatio
naturalis als Grundbegriff des Naturrechts im 17.Jahrhundert
macht deutlich, daBl Pufendorfs Hobbes-Kritik traditionelle Wurzel
hat. In begriffshistorischer Perspektive wird bereits auf den ersten
Blick offenkundig, daB8 die vorgestellte Typologie des Obli-
gationenbegriffs (naturalis-civilis/connata-adventita) nicht zum
Inventar der Jurisprudenz gehort. Das romische Recht der Spit-
antike unterscheidet zwischen ziviler und pritorischer Obligation
und einem weiteren Typus, der aus Vertrdgen oder Verbrechen
resultiert.’s Obligation meint hier ein Band, das eine freie Person

74 Vgl. die Studie von S. Zurbuchen, Naturrecht und natiirliche Religion. Zur Ge-
schichte des Toleranzproblems von Samuel Pufendorf bis Jean Jacques Rousseau.
Wiirzburg 1991, S. 30-46.

75 Institutiones Justiniani III. 13. In: P. Kriiger (Hrsg.): Corpus Juris Civilis I.
Berlin 1963, S. 35: "Omnium autem obligationum summa divisio in duo genera
diducitur: namque aut civiles sunt aut praetoriae. civiles sunt, quae aut legibus
constitutae sunt aut certe jure civili comprobatae sunt. praetoriae sunt, quas
praetor ex sua jurisdictione constituit, quae etiam honorariae vocantur. Sequens
divisio in quattuor species diducitur: aut enim ex contractu sunt (..) aut ex
maleficio."

50

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

umschlingt und einem Gldubiger als potentielle Macht iiber diese
Person und ihr Vermogen zukommt. Als Bestandteil des romi-
schen Jus civile ist sie ein wirkliches Recht des Glaubigers, seinen
Schuldner einer Rechtshandlung (actio) zu unterwerfen. Die Be-
deutung verpflichten ist dem Begriff der Obligation im romischen
Recht fremd.”s Nach rémischer Rechtsauffassung gibt es weder die
begriffliche Fassung der Obligation als Wirkungskraft eines
Gesetzes noch diejenige einer moralischen Verpflichtung abseits
rechtlicher Bindung. Allerdings sind im romischen Recht die
Weichen fiir die Formulierung einer natiirlichen Verpflichtung als
Institut des Volkerrechts gelegt. Unter dem EinfluB der Stoa hat
sich in der Spatantike die Vorstellung durchgesetzt, daB8 die Natur
und die natiirliche Vernunft den Menschen Grundregeln des
Rechts vorschreibt.”” Das Jus Gentium ist nach romischer Rechts-
vorstellung der Bereich des zivilrechtlich nicht geregelten
Handelsverkehrs zwischen Rémemn und Fremden. Cicero kommt
das Verdienst zu, Jus Gentium, Natur, natiirliche Vernunft und
gottliches Gesetz identisch gefat und dadurch den engen
terminologischen Horizont der romischen Rechtslehre erweitert zu
haben (Cicero, De officiis III.5).

Nach stoischer Lehre enthilt die Naturordnung die Grundregeln
gerechten Handelns, das zudem verbindlich ist, d. h. eine Pflicht
(officium) impliziert. Dem gottlichen Gesetz korrespondiert im
Menschen das Gebot der natiirlichen Vernunft, deren Befehle fiir
jeden Menschen verbindlich sind. Damit sind die Voraussetzungen
fiir eine nachhaltige Moralisierung des Jus Gentium gegeben,
deren erste Ansdtze sich in den Kompilationen des rémischen
Rechts unter Justinianus nachweisen lassen. Doch mufl in
rechtshistorischer Perspektive darauf hingewiesen werden, dafl die
Konsequenzen dieser Doktrin nicht vor dem 16. Jahrhundert, als
aus dem Jus Gentium der Rémer das Volkerrecht der Neuzeit (jus

76 A. Hagerstrom, Recht, Pflicht und bindende Kraft des Vertrages nach rémischer
und naturrechtlicher Anschauung. In: K. Olivecrona (Hrsg.): Acta Societatis
Litterarum Humaniorum Regiae Upsalensis 44.3. Uppsala 1965, S. 29.

7 Digesta Justiniani I. 1. 3. und I. 1. 9. In: Mommsen (Hrsg.): Digesta Justiniani
Augusti I. Berlin 1962, S. 1-2; der Jurist Ulpianus (190-223 n.Chr.) definiert: "Jus
naturale est, quod natura omnia animalia docuit"; und bei Gaius (150-80 n.Chr.)
heifit es: "Quod vero naturalis ratio inter omnes homines constituit, id (...) vocatur
jus gentium."

51

17.01.2028, 14:46:47. [—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

inter gentes) entwickelt wurde, auf die Konstruktion juristischer
Terminologie Einfluf nahmen. Die Vélkerrechtler unter den
Moraltheologen der frilhen Neuzeit haben den Begriff des Jus
Gentium aus seinem Schattendasein innerhalb der romischen
Jurisprudenz befreit.”® Franciscus de Vitoria (1483-1546) hat das
Volkerrecht nachdriicklich vom Naturrecht getrennt. Wahrend das
Naturrecht eine absolut gerechte Ordnung (absolute justum) meint,
beinhaltet das Voélkerrecht Gerechtigkeitsnormen zweiter
Ordnung.” Das Naturrecht umfaBt die Rechtsgrundsitze, die sich
aus der Natur der Sache (ex natura rei) evident deduzieren lassen.
Vitoria zdhlt hierzu die moralischen Gebote des Dekalogs, so z. B.
das Verbot des Diebstahls und der Totung Unschuldiger. Diese
Gebote beanspruchen Gesetzeskraft, auch wenn sie nicht dem
Willen eines Gesetzgebers entspringen. Ihr Geltungsgrund in der
Natur wird von Vitoria dem géttlichen Willen iibergeordnet, denn
das Totungsverbot wire auch ein moralisches Gesetz, "etsi nulla
lex data esset a Deo (...), nec enim pendet hoc ex voluntate
legislatoris sed ex natura et qualitate rei et materiae."® Das Jus
Gentium entsteht durch Ubereinkunft aller Vélker und Nationen
(ex consensu omnium gentium et nationum), doch sein
Geltungsanspruch ist deshalb nicht weniger universell als
derjenige des Naturrechts. Auf die Zweifelsfrage, ob das
Volkerrecht als von Menschenhand geschaffenes Rechtsinstitut
eine moralische Verpflichtung auferlegen konne, entgegnet
Vitoria, daf3 auch das Jus Gentium Gesetzesgeltung beansprucht
und als Selbstgesetzgebung aller Volker diesen eine moralische

78 Vgl. die Studie von J. Hoffner, Kolonialismus und Evangelium. Spanische
Kolonialethik im Goldenen Zeitalter. Trier 1969<.

79 Franciscus de Vitoria, Commentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomas
III.,, V. Beltran de Heredia (Hrsg.): Salamanca 1934, S. 12: "Illud quod primo
modo est adaequatum et absolute justum, vocatur jus naturale, id est de jure
naturali. (...) Illud quod est adaequatum et justum secundo modo ut ordinatur ad
aliud justum, est jus gentium. Itaque illud quod non est aequum ex se, sed ex
statuto humano in ratione fixo, illud vocatur jus gentium; ita quod propter se non
importat aequitatem, sed propter aliquid aliud, ut de bello et de aliis, etc."

80 Franciscus de Vitoria, Relectio de potestate civili n. 19., In: T. Urdanoz (Hrsg.):
Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones Teologicas. Madrid 1960, S. 188. Vgl.
U. Matz, Vitoria. In: H.Maier u.a. (Hrsg.): Klassiker des Politischen Denkens I.
Minchen 19865, S. 216-28; und die Bibliographie zu Vitoria, S. 353-4.

52

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewissensbindung auferlegt.8! In diesem Sinn unterscheidet
Dominicus Soto (1495-1560) zwischen einer Obligation, die aus
dem Naturrecht prinzipiell hergeleitet wird, und einer Obligation,
die aus der Ubereinkunft aller Vélker im Jus Gentium entspringt.s2
Im Vélkerrecht ist die menschliche Vernunft selbst gesetzgebend
und Quelle universeller Verpflichtung zur Einhaltung der
volkerrechtlichen Satzungen.

Vor diesem Hintergund wird am Ende des 16. Jahrhunderts der
Terminus obligatio naturalis z7um ersten Mal begrifflich gefaft.
Ludovicus Molina (1535-1600) definiert die natiirliche Verpflich-
tung als eine Gewissensbindung, die von den Menschen die
Befolgung natiirlicher gerechter Normen fordert und zivilrechtlich
nicht einklagbar ist.83 In der zweiten Hilfte des 16. Jahrhundert

81 Franciscus de Vitoria, Commentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomas
I11., S. 14-5: "Respondetur quod loquendo de illis quae sunt juris gentium legitimo
modo facta, id est de jure humano scripto, non est dubium quin facere contra illud
sit peccatum, quia leges, ut multoties diximus, obligant in foro conscientiae.” Vgl.
fir die These von der Moralisierung des Vélkerrechts durch die Schule von
Salamanca: J. Soder, Die Idee der Vdlkergemeinschaft. Francisco de Vitoria und
die philosophischen Grundlagen des Vélkerrrechts Frankfurt/M.-Berlin 1955. J.
Binder, Die Theologenschule von Salamanca und das Aufblithen der Scholastik
unter Kaiser Karl V. Wien 1960, S. 221-50. C. G. Norefia, Studies in Spanish
Renaissance thought. The Hague 1975, S. 55-76. J. F. Kéck, Der Beitrag der
Schule von Salamanca zur Entwicklung der Lehre von den Grundrechten. Berlin
1987, S. 32-6.

82 Dominicus Soto, De justitia et jure, liber III. q 1. [Salamanca 1556] Reprint:
Madrid 1967, S. 197: "Id ergo jus quod per talem collativam rationem constituitur:
dicitur jus gentium, id est quod gentes universae, quatenus rationales sunt, sibi
constituerunt.(...) Jus enim naturale est simpliciter necessarium, id est quod non
dependet ex humano consensu: jus autem gentium obligat, quia videtur, id est,
quia ab hominibus sic judicatur: nunquam autem rerum possessiones dividerentur,
nisi homines consentirent ut isti illas, alii verd alias possiderent: ergo jus gentium
non est simpliciter naturale, sed positivum." Vgl. J. Kohler, Die spanischen
Naturrechtslehrer des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Archiv fir Rechts- und
Wirtschaftsphilosophie 10 (1917), S. 235-63. O. W. Krause, Naturrechtler des
sechszehnten Jahrhunderts. Ihre Bedeutung fiir die Entwicklung eines natiirlichen
Privatrechts. Frankfurt/M. 1982.

83 Ludovicus Molina, De justitia et jure II. 2. disp. 252. § 5. Moguntiae 1614, fol.
1.: "Duplex namque obligatio ex justitia distinguitur. Una naturalis tantum, hoc
est, quae oritur quidem ex ipsa rei natura, neque juris positivi statuto impeditur
(...): hic enim ex ipsa re natura, atque in conscientiae foro, de justitia tenetur
restituere, quod ultra justum pretium accepit (...). Altera distinguitur ex justitia
obligatio naturalis simul & civilis, nempe illa, quae ex sola rei natura, vel posito
simul juris positivi statuto, oritur foveturque jure civili concedente actionem
adversus eum, qui illa astringitur."

53

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelangt der Terminus obligatio naturalis unter dem Einflufl der
Moraltheologie auch in die kanonische und r6mische
Rechtslehre.84 Auffillig ist hier die doppelte Perspektive auf
diesen Begriff, der sowohl eine Verpflichtung durch das Diktat der
natiirlichen Vernunft im Jus Gentium (rémische Rechtslehre®s) als
auch eine moralische Gewissensbindung durch das Naturgesetz
(kanonisches  Recht®) meinen kann. Innerhalb  der
Vélkerrechtslehre des 16. bis 17. Jahrhunderts wird die Moglich-
keit erortert, ob eine Rechtsbegriindung rational - d. h. ohne
Riickgriff auf Rechtsoffenbarung - begreifbar sein kann, ohne die
Verbindlichkeit des Rechts selbst preiszugeben. Die Begriin-
dungslast fillt dann der menschlichen Vernunft zu, die eigene
Prinzipien des Rechts und deren verbindlicher Geltung aufstellen
muB.

84 F. Wieacker, Die vertragliche Obligation bei den Klassikern des Vernunftrechts.
In: G. Stratenwerth u.a. (Hrsg.): Festschrift fir Hans Welzel zum 70. Geburtstag.
Berlin & New York 1974, S. 7-22.

85 Hugo Donellus, Commentariorum de jure civili liber XII. In: Scipio Gentilis
(Hrsg.): Commentariorum de jure civili liber I. ¢ 1. Francoforti apud Moenum
1595, fol. 3.: "Nam & obligatio naturalis consequitur saepe adversus invitum,
quod sibi debetur; alids per fideiussores aut pignora, quae ei obligationi
accesserint (...). De naturali obligatione hoc scriptum esse apparet. Natura enim
debere, & natura seu jure naturali obligare, idem valent."

86 Innerhalb der kanonischen Rechtslehre wird das Jus Gentium nicht als positives
Recht verstanden, wie es bereits von Vitoria, Soto, Molina und den
Kommentatoren des romischen Rechts gefafit wird, sondern hier herrscht die
Lehre des Thomas von Aquin, der die Vélkerrechtsgrundsitze als "conclusiones
legis naturae" deduziert; vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 95.
a. 4. In: Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica 13. Heidelberg 1977,
S. 105. Als Derivate des Naturgesetzes konnen Natur- und Vélkerrecht
gleichermaBlen Gewissensbindung beanspruchen. Vgl. Albertus Bolognetus, De
lege, jure & aequitate disputationes ¢ 4. §§ 10-1. Romae 1570, fol. 8.: "(...)
naturalis obligatio solo aequitas vinculo sustinetur (...) quo fit, ut ubi naturalis
aequitas aliquid exigat, ibi naturalem obligationem reperiri necesse sit. Sed
aequitas naturalis exigit delictas puniri (...) ergo naturalem obligationem adesse
hic oportet, qua is qui deliquit ad poenam adstringatur." Johannes Medina, De
poenitentia, restitutione, & contractibus praeclarum et absolutum opus [Ingolstadii
1581] Reprint: Famborough/Hants. 1967, fol. 19.: "Secunda obligatio est
naturalis, & currit in foro conscientiae, etiamsi contra obligatum in judicio agi non
possit. Et haec ex tribus radicibus contrahitur, loquendo de obligatione rem
aliquam restituendi scilicet, ex injusta rei alienae acceptione, ex injusta rei alienae
retentione, & ex causa data injustae acceptioni, aut retentioni."

54

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Vélkerrechtler Hugo Grotius?? hat die natiirliche menschliche
Vernunft (ratio naturalis) zur ersten Quelle des Rechts erhoben.
Grotius deduziert das Naturrecht aus der sozialen Natur des
Menschen - d. i. dessen Neigung zur Sozialitit (appetitus societa-
tis) - und subsumiert hier das Bemiihen um die Unversehrtheit des
Mitmenschen, wie auch die Verpflichtung, Versprechen zu halten,
und die Vergeltung von Schaden und Verdienst als natiirliche
Dispositionen menschlichen Sozialverhaltens. Grotius behauptet
wie vor ihm Vitoria, daf8 dieses Naturrecht Geltung beanspruchen
kénnte, auch wenn kein Gott als Gesetzgeber vorausgesetzt
wiirdess, aber er fiihrt sogleich den freien Willen Gottes als zweite
Quelle bestehender natiirlicher Rechtsverhiltnisse an.® In Grotius'
Definition des Naturrechts ist die Spannung dieses doppelten
Rechtsursprungs enthalten. Das Naturrecht ist ein Gebot der
menschlichen Vernunft, das uns Kriterien dafiir liefert, ob unsere
Handlungen mit der in sich rationalen Naturordnung iiberein-
stimmen. Die Ordnung der Natur enthilt die Prinzipien des mo-
ralisch Verwerflichen und Erforderlichen. Weil das so ist, gebietet
Gott die moralisch notwendigen Handlungen und verbietet die

87 Zur Bedeutung des Rechtsgelehrten Hugo Grotius fiir das Naturrechtsdenken
des 17.- 18. Jahrhunderts: E. Wolf, Grotius, Pufendorf , Thomasius. Drei Kapitel
zur Gestaltgeschichte der Rechtswissenschaft. Tibingen 1927, S. 75. E.
Dumbauld, The Life and Legal Writings of Hugo Grotius. Norman/Oklh. 1969, S.
62. C. Link, Hugo Grotius als Staatsdenker. Tiibingen 1969, S. 19-20. C. S.
Edwards, Hugo Grotius. The miracle of Holland. A study in Political and Legal
thought. Chicago 1981, S. 67. Haakonssen, Hugo Grotius and the History of
Political Thought. In: Political Theory 13/2 (1985), S. 248-53.

88 Grotius, JBP Praefatio, S.iii.: "Et haec quidem quae jam diximus, locum
aliquemn haberent etiamsi daremus, quod sine summo scelere dari nequit, non esse
Deum, aut non curari ab eo negotia humana: cujus contrarium cum nobis partim
ratio, partim traditio perpetua, inseverint (...)." Vgl. fir den geistesgeschichtlichen
Hintergrund dieser Hypothese: F. Todescan, Le Radici Teologiche de
Giusnaturalismo Laico I. Il problema della secolarizzazione nel pensiero giuridico
di Ugo Grozio. Milano 1983, S. 103-15. M. B. Crowe, The »Impious Hypothesis«:
A Paradox in Hugo Grotius? In: Tijdschrift voor Filosofie 38.3. (1976), S. 379-
410.

89 Grotius, JBP Praefatio, S.iii.: "Et haec jam alia juris origo est praeter illam
naturalem, veniens scilicet ex libera Dei voluntate, cui nos subjici debere
intellectus ipse noster irrefragabiliter dictat. Sed & illud ipsum de quo egimus
naturale jus, sive illud sociale, sive quod laxius ita dicitur, quamquam ex
principiis homini internis profluit, Deo tamen asscribi merito potest, quia ut talia
principia in nobis existerent ipse voluit."

55

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moralisch unzutrdglichen.® Das Naturrecht ist unverdnderbar, weil
die Naturordnung selbst stabil ist. Gott kann Grotius zufolge
ebensowenig die arithmetische Logik (2 plus 2=4) wie die morali-
sche GesetzmiBigkeit dndern, "ut quod intrinseca ratione malum
est, malum non sit."9" Durch Einblick in die innere moralische
Stabilitit der Naturordnung gibt uns das Gebot der Vernunft (Jus
naturale est dictatum rectac rationis) die Regeln moralischen
Handelns, die verpflichtenden Charakter haben. Grotius konzediert
jedem Menschen die Fahigkeit, die verpflichtende Kraft
moralischer Gebote mittelbar durch Rekurs auf den gottlichen
Gesetzeswillen und unmittelbar in der Relation zwischen Ver-
nunftgebot und rationaler Naturordnung bestimmen zu konnen.
Verpflichtung zur Einhaltung moralischer Normen resultiert dann
aus der verniinftigen Einsicht in die moralische Verfafitheit der
Natur und nicht aus der Unterwerfung unter eine hohere Gewalt.
Grotius hat, wie Pufendorf bemerkt, die Naturrechtslehre auf
eigene Beine gestellt.®2 Wenn das Naturrecht als internes Ver-
nunftgebot allgemeine Verbindlichkeit beanspruchen kann und die
rationale Naturordnung Entscheidungskriterien im Hinblick auf
das moralisch Gebotene liefert, dann gibt es einen Freiraum fiir
Moralpragmatik abseits des moraltheologischen Zugriffs. Doch die
Begriindungslast einer solchen Konzeption ist kaum zu
tiberschitzen. Sie muBl den Beweis erbringen, dal moralische Ge-
setze dieselbe Evidenz wie mathematische GesetzmiBigkeiten
aufweisen. D. h. die Regeln, daf3 zwei plus zwei gleich vier und
Diebstahl verboten ist, miissen gleiches Gewicht haben. Grotius
hat fiir diese Behauptung keine prinzipielle Begriindung geliefert,

90 Grotius, JBP I. ¢ 1, S. 4: "Jus naturale est dictatum rectae rationis indicans, actui
alicui, ex ejus convenientia aut disconvenientia cum ipsa natura rationali, inesse
moralem turpitudinem aut necessitatem moralem, ac consequenter ab auctore
naturae Deo talem actum aut vetari aut praecipi." Vgl. S. Buckle, Natural Law and
the Theory of Property. Grotius to Hume. Oxford 1991, S. 24-8.

91 Grotius, JBP Lc 1, S. 4: "Est autem jus naturale adeo immutabile, ut ne & Deo
quidem mutari queat. (...) Sicut ergo ut bis duo non sint quatuor ne a Deo potest
effici, ita ne hoc quidem, ut quod intrinseca ratione malum est, malum non fit."

92 A. Dufour, Grotius et le Droit naturel du dix-septiéme siécle. In: The world of
Hugo Grotius. Amsterdam 1984, S. 16: "Mais surtout, parce qu'il définit dans ses
Prolégomenes les principes methodologiques et les objectifs fondamentaux d'une
réforme de la science du droit, ce livre va donner naissance a une nouvelle
discipline juridique: la science du droit naturel."

56

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern hat vielmehr versucht, die Substanz moralisch-rechtlicher
Normen aus der Fiille der Rechtsquellen (hl. Schrift, talmudische
und rabbinische Literatur, romisches und kanonisches Recht und
Jus commune) zu deduzieren. Zudem ist er den Nachweis schuldig
geblieben, daB der gottliche Gesetzeswille wirkungsvoll durch
innere moralische Gebote (regula moralis obligans ad id quod
rectum est) substituiert werden kann, mithin da8 Verpflichtung zur
Einhaltung moralischer Normen allein aus Einsicht in die rationale
und moralische Struktur der Naturordnung resultiert. Die Frage ist
hier, ob das Diebstahlsverbot menschliches Handeln bindend
reguliert, weil es ein gottliches Gebot ist, oder weil wir die
Rationalitit einer moralischen Naturordnung einsehen, zu der auch
das Gebot Du sollst nicht stehlen gehort.

Grotius neigt dazu, das rationale iiber das voluntaristische
Moment bei der Bestimmung der essentia legis zu stellen. Auch
der gottliche Wille kann nicht in Widerspruch zu seiner Vernunft
treten, denn was Gott will, ist eo ipso verniinftig. Und was er
gewollt hat, als er die Naturordnung mit moralischen Gesetz-
miBigkeiten ausstattete, ist fiir jedes verniinftige Wesen unmittel-
bar einsehbar. Der einzelne Mensch als Vernunftwesen gelangt zu
rationalen Einsichten, die zugleich Gesetze seines Handelns sind.
Aus dieser internen Gebotsstruktur menschlicher Vernunft leitet
Grotius einen doppelten Verpflichtungsmodus ab, insofern der
inneren moralischen Gesetzgebung eine natiirliche Verpflichtung
und der duBeren Gesetzgebung eine zivile Obligation korres-
pondiert.93 Erstere meint eine moralische Verpflichtung, die dem
inneren moralischen Gebot zukommt, zweitere eine #duBere
rechtliche Verpflichtung, die durch Zivilgesetzgebung entsteht und
einklagbar ist. Entscheidend ist, da Grotius Verpflichtungskraft
an Gesetzgebung kniipft. Nicht die Naturordnung, sondern die
Forderung der menschlichen Vernunft, moralisch zu handeln im
Sinne einer Selbstgesetzgebung, begriindet ein Obligations-
verhiltnis.

Trotz der offensichtlichen Differenz der Grotianischen Lehre
zur Konzeption Pufendorfs, der den Grund eines Gesetzes im
Willensentscheid sieht, darf eine Gemeinsamkeit nicht aus den

93 Grotius, JBP 1I. ¢ 14, S. 256-60.

57

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Augen gelassen werden. Grotius hat im Gegensatz zur juristischen
Lehrmeinung die Obligation nicht als Produkt eines volker-
tibergreifenden Konsenses dargestellt, sondern als Wirkkraft eines
Gesetzes. Die systematische Verkniipfung der Begriffe Verpflich-
tung (obligatio) und Gesetz (lex) ist allerdings keine Erfindung des
neuzeitlichen Naturrechtsdenkens, sondern ein  Erbstiick
scholastischer Moraltheologie.# Thomas von Aquin ist im 13.
Jahrhundert und infolge seiner verspdteten Rezeption im 16.
Jahrhundert die entscheidende Instanz fiir eine nachhaltige
Prigung der Rechtsterminologie aus theologischer Perspektive.
Gegen die These, die zum Argumentationshaushalt imperatorialer
Gesetzgebung im 13. Jahrhundert gehorte und spiter ein Kernsatz
der friihneuzeitlichen Souverinititslehren wurde, daBl Gesetzes-
kraft ausschlieflich dem Willen des Gesetzgebers entstammt
(quod placuit principi, legis habet vigorem?®s), argumentiert Tho-
mas von Aquin: Das Gesetz ist vielmehr Sache der Vernunft. Die
Vernunft ist Prinzip menschlichen Handelns, deshalb ist das
Gesetz eine Regel des Handelns. Und weil das Gesetz zum
Handeln verpflichtet, gilt die etymologische Formel, derzufolge
das Gesetz (lex) sich von der Verbform binden (ligare) ableiten
14Bt.% Fiir die Bestimmung des Wesens eines Gesetzes (essentia
legis) ist bei Thomas von Aquin und Hugo Grotius vollkommen
ausreichend, daB Vernunft als Fundament und Verpflichtungskraft

94 Das hat bisher allein A. Higerstrom, Recht, Pflicht und bindende Kraft des
Vertrages. Nach romischer und naturrechtlicher Anschauung Upssala 1965,
herausgearbeitet; vgl. dazu S. 45-6: "Die recta ratio ist fir ihn [Grotius] in
Ubereinstimmung mit Thomas von Aquino, fiir den die lex aeterna in sich selbst
die ratio divinae sapientiae und, fur den Menschen geoffenbart, die lex naturae ist,
beim auctor naturae vorhanden. Von dessen Willen, der mit Notwendigkeit von
dessen Vernunft bestimmt ist und nicht gegen diese handeln kann, stammt das
Gesetz als ein befehlendes und verbietendes Gesetz. Aber ohne diese gottliche
Willenserklarung wire das Gesetz nicht wirkliches Gesetz. Eine wirkliche vis
obligandi, die jedes Gesetz kennzeichnet, wiirde dann fehlen."

95 Digesta Justiniani I. 4. 1., S. 14; Thomas von Aquin, Summa theologiae 1. Ilae q
90. a 1. In: Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica 13. Heidelberg
1977,S. 4.

9 Thomas von Aquin, Summa theologiae 1. lae q 90. a 1, S. 5; "(...) dicendum
quod lex quaedam regula est et mensura actuum, secundum quam inducitur aliquis
ad agendum, vel ab agendo retrahitur; dicitur enim lex a 'ligando’, quia obligat ad
agendum. Regula autem et mensura humanorum actuum est ratio, quae est primum
principium actuum humanorum (...)".

58

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Wirkung zusammen kommen. Die scholastische Moral-
theologie iibertrigt dieses Grundmuster auf die augustinische
Gesetzeshierarchie von ewigem, natiirlichem und zeitlichem
Gesetz. Das ewige Gesetz (lex aeterna) bindet menschliches
Handeln nicht direkt, sondern vermittelt iiber das Naturgesetz (lex
naturalis), das der gottliche Gesetzgeber den Menschen ins Herz
geschrieben hat (Paulus, Romerbrief II. 15). Jedes Gesetz, auch
das zeitliche von Menschenhand geschaffene ist ein Derivat des
ewigen Gesetzes, insofern es an der Vernunftstimme (recta ratio)
des Naturgesetzes in uns partizipiert.®? Thomas von Aquin
deduziert folgerichtig die Obligationskraft eines Gesetzes aus
dessen Relation zur ewigen Gesetzesordnung. Das Naturgesetz ist
unverédnderlich, seine Prinzipien (z. B. daB niemand geschidigt
werden darf) sind klar erkennbar und allgemeingiiltig, weil Gott
diese Einsicht von allen Menschen fordert und es obligiert unmit-
telbar im Gewissen. Im Rekurs auf seine naturgesetzliche Bindung
an die gottliche Gesetzesordnung erfihrt jeder Mensch sich als
Schuldner Gottes. Das zeitliche Gesetz bindet, wenn es den
Mafstiben der Vernunft und der #uBeren Gerechtigkeit (der
Aquivalenz und Proportionalitit) gemdB ist.% So ist z. B. der
Morder verpflichtet die Todesstrafe auf sich zu nehmen, weil das
Naturgesetz fordert, dal Verbrechen zu strafen sind, und das

97 Thomas von Aquin, Summa theologiae 1. Ilae q 93. a 3, S. 54: "Cum ergo lex
aeterna sit ratio gubernationis in supremo gubernante, necesse est quod omnes
rationes gubernationis quae sunt in inferioribus gubernantibus, a lege aeterna
deriventur. Hujusmodi autem rationes inferiorem gubernantium sunt quaecumque
aliae leges praeter legem aeternam. Unde omnes leges, inquantum participant de
ratione recta, intantum derivantur a lege aeterna."

98 Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 96. a 4, S. 119: "Respondeo
[auf die Frage, utrum lex humana imponat homini necessitatem in foro
conscientiae] dicendum quod leges positaec humanitus vel sunt justae, vel injustae.
Si quidem justae sint, habent vim obligandi in foro conscientiae a lege aeterna, a
qua derivantur; secundum illud Prov. 8.: Per me reges regnant, et legum
conditores justa decernunt." Vgl. Thomas de Vio Cajetanus, Commentarium in I.
[lae q 96. a 5. In: Opera omnia Thomae Aquinatis tomus 7. Romae 1892, S. 185:
"Ut autem in art. 4. dictum est, lex habet vim obligativam in foro conscientiae ab
aeterna lege, a qua derivatur. Oportet igitur ut lex habeat vim obligativam
principis ab aeterna lege. Et quemadmodum lex humana non derivatur ab aeterna
immediate, sed mediante lege naturae; ita habet mediante illa vim obligativam in
foro conscientiae."

59

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergeltungsmall der Strafe den &uBeren Gerechtigkeitskriterien
entspricht.

In der friithen Neuzeit ist die Frage, ob gesetzliche Obligations-
kraft aus dem ewigen, gottlichen Gesetz deduzierbar ist, kontro-
vers diskutiert worden. Die Kernfrage der politischen Theologie,
wer als Stellvertreter Gottes auf Erden die Gesetzgebungs- und
damit verbunden auch die Verpflichtungsgewalt beanspruchen
kann, fiihrt zu folgender Problemstellung: Wenn zeitliche Gesetz-
gebung eines irdischen Fiirsten die Untertanen im Gewissen
bindet, weil jede Gesetzgebung in Zusammenhang mit der ewigen
Gesetzesordnung steht, dann ist jede Gesetzesiibertretung als mit-
telbarer VerstoB gegen das goéttliche Gesetz Todsiinde und die
Bestrafung des Verbrechens durch einen weltlichen Strafrichter
wire bereits eine Antizipation des gottlichen Strafgerichts. Hier
kann das breite Spektrum der politisch-theologischen Argumen-
tation nur in Umrissen skizziert werden. Jean Gerson leugnet den
Zusammenhang von gottlichem und profanem Recht und
behauptet den weltlichen Charakter irdischer Gesetzgebung und
Strafgerichtsbarkeit.® Jacques Almain hingegen spricht allein dem
Papst die Fahigkeit zu, seine Gesetzgebung mit Gewissensbindung
auszustatten, wihrend ein Fiirst, weil ihm nur irdische
Strafgerichtsbarkeit zusteht, auch nicht die Gewissen seiner
Untertanen erreichen darf.!% Demgegeniiber konzediert Domini-
cus Soto sowohl dem Papst als auch dem jeweiligen Fiirsten die
Moglichkeit, seine Gesetzgebung mit obligierender Kraft
auszustatten, wenn sie der Beurteilung durch Vernunft- und

99 Jean Gerson, Liber de vita spirituali animae lect. 4. 5. In: Glorieux (Hrsg.):
Opera omnia Johannis Gersonis tomus III. Paris 1960, S. 161-2: "Ex hoc quod
aliquis peccaret mortaliter transgrediendo constitutiones aliquas humanarum
traditionem, non sufficienter concluditur quod illae constitutiones obligent ad
mortale delictum (...). Quamvis enim leges humanae et civiles ut tales sunt, sint
solum pro ordinatione politiae humanae, ecclesiasticae vel civilis in eis quae
corpus respiciunt, et ita solum merentur punitionem temporalem violatores
earundem et observatores proemio temporali donantur."

100 Jacques Almain, De suprema potestate ecclesiasticae c. 12. Paris 1526, fol. 30.:
"Unde dico quod summus Fontifex, quia est vicarius Christi, habet auctoritatem ab
illo cognoscendi in suo foro de crimine et aliquid praecipere sub obligatione ad
poenam aeternam. Et non simile de praelato civili, puta de rege vel alio temporali
jurisdictionem habente in temporalibus; cum talis non habeat potestatem aliquam
obligare ad aliquid, cuius transgressio inducat poenam aeternam; quia non est
immediate vicarius Christi sicut summus Pontifex."

60

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechtigkeitskriterien standhidlt. Als Beweis dient Soto das
paulinische Diktum (Rémerbrief 13. 1), daB alle Gewalt von Gott
ausgeht, also auch die Befugnis, Gesetze zu geben und deren
Einhaltung zu fordern.!! Der schirfste Angriff auf die dargestellte
Lehrmeinung, dafl entweder nur kirchliche oder kirchlich-
legitimierte politische Gesetzgebung bei den Untertanen mehr als
dufleren Gehorsam beanspruchen konnen, kommt von reforma-
torischer Seite. Johannes Calvin zerschneidet das Band zwischen
innerem Gottesdienst und Gesetzesgehorsam und reduziert den
Bereich der Gewissensbindung auf den Zusammenhang des
spirituellen Lebens im Dienst Gottes. 102

Fiir die Bestimmung der Herkunftsgeschichte der Pufendorf-
schen Konzeption einer obligatio naturalis als Gewissensbindung
wird offensichtlich, da8 deren Ursprung nicht in der romischen
Rechtslehre, sondern vielmehr im moraltheologischen Kontext zu
suchen ist. Bisher hat sich gezeigt, daB der juristische und
moraltheologische Diskurs trotz wechselseitiger Bezugnahme in
dieser Grundbestimmung in verschiedenen Bahnen verlaufen ist.
D. h. der juristische Terminus der obligatio naturalis wird nicht
explizit mit der Vorstellung einer obligatio in conscientia kurz-
geschlossen, obwohl Grotius' Konzeption dieses nahelegt. Die
Herkunftsbestimmung der obligatio naturalis-Konzeption fiihrt,
wenn auch nicht in der Sache, so doch in begriffsgeschichtlicher

101 Dominicus Soto, De justitia et jure liber L. q 6. a 4, fol. 50.: "(...) lex humana
tum civilis quam canonica, si justa sit, authoritate viget vique pollet obligandi
subditorum conscientias. Probatur. Lex omnis humana (...) ab aeterna per
naturalem derivatur: secundum illud Proverb. 8. Per me reges regnant, & legum
conditores justa decernunt: ubi (...) prior membro designatur regnandi potestas
divintls principibus collata: iuxta illud Pauli: Omnis potestas 4 domine Deo est:
posteriori verd prudentia per quam leges condunt & executioni mandant: ergd ex
eadem aeterna lege virtus ad easdem subinde leges derivatur, qua sint in
conscientia apud Deum ipsum obligatoriae."

102 Johannes Calvin, Institutiones Religionis Christianae ¢ 10. [1559]. In: Corpus
Reformatorum 30. Braunschweig 1864, S. 870-1: "Nunc ad humanas leges
redeamus. (...) Interea minime docet, quae ab illis scribuntur leges, ad interiorem
animae gubernationem pertinere: quum ubique et Dei cultum, et spiritualem juste
vivendi regulam supra quaelibet hominum placita extollat. Altera quoque notatu
dignum est, quod tamen ex superioribus pendet, leges humanae, sive a magistratu,
sive ab ecclesia ferantur, sint observatu necessariae (...), ideo tamen non ligare per
se conscientiam, quia tota observandi necessitas ad generalem finem respicit, non
autem consistit in rebus praeceptis."

61

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Perspektive an Grotius vorbei. Hier miissen der Theologe Fran-
ciscus Suarez und der Jurist Johannes Selden als Wegbereiter
Pufendorfs genannt werden. Franciscus Suarez (1548-1619) hat
die detaillierteste Ausarbeitung der theologischen Rechtslehre
nach Thomas von Aquin geliefert.!? Sein Tractatus de legibus ac
Deo legislatore (1612) gehdrt zu den kaum zitierten und doch
allgemein bekannten moraltheologischen Schriften des 17. und
frithen 18. Jahrhunderts. Nur wenige Autoren konnten oder woll-
ten ihre Abhdngigkeit von den Grundpositionen dieser Rechts-
theologie preisgeben. Zu ihnen gehéren Hugo Grotius und Johan-
nes Selden. Suarez war durch sein umfangreiches Studium der
romischen und kanonischen Rechtslehre und der Theologie in der
Lage, die Lehrtraditionen zu biindeln und die terminologischen
Differenzen zwischen Jurisprudenz und theologischer Rechtslehre
auf ein einheitliches Muster von Grundbegriffen zuriickzu-
fiihren, 104

"Lex est autem propria ratio obligationis",'o5 heiflt es bei
Suarez, weil das Gesetz als Willensentschlufl eines Gesetzgebers
gemif der augustinischen Bestimmung vom freien Willen beides
enthilt: Wille und Vernunft. Die Tatsache, dal Gesetze Ver-
pflichtungskraft haben, ist deren moralischer Effekt, der wiederum
vom freien Willen des Gesetzgebers abhingig ist. Das Gesetz ist
bei Suarez nicht ausschlieBlich Sache der Vernunft, sondern
vorrangig ein Produkt des freien Gesetzeswillen. Nur wenn dieser
Wille frei ist, kann er einen moralischen Effekt haben, d. h. die
dem Gesetz Unterworfenen obligieren. Der Vorteil der Suarezia-
nischen Konzeption liegt in der Moglichkeit, den eigenstindigen
Charakter ziviler Gesetzgebung beweisen zu koénnen. Da Suarez
die Verpflichtungskraft nicht exklusiv iiber das Naturgesetz auf

103 Vgl. zu Suarez im Kontex der spitmittelalterlichen Naturrechtslehre B.
Hamilton, Political thought in Sixteenth-century Spain. A study of the political
ideas of Vitoria, De Soto, Suarez, and Molina. Oxford 1963, S. 57ff.

104 A Dempf, Christliche Staatsphilosophie in Spanien. Salzburg 1937, S. 53 und
71-85.

105 Franciscus Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore 1. ¢ 5. § 20. In:
L.Pereiia (Hrsg.): Corpus Hispanorum de Pace 11. Madrid 1971, S. 96. Vgl. Haa-
konssen, Natural Law and Moral Philosophy, S. 16-24.

62

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die lex aeterna zuriickfiihrt und als Partizipationsmodus faf3tios,
sondern im Willensmoment deren Ursprung beschreibt, kann er
zwei Obligationsmodi vorstellen: Das gottliche Gesetz verpflichtet
als Indiz gottlicher Vernunft und Willensentschlusses, das zivile
Gesetz hingegen verpflichtet durch den freien Willen eines irdi-
schen Gesetzgebers und ist radicaliter vom ewigen Gesetz ab-
hingig.197 Die Eigenstindigkeit ziviler Gesetzgebung bezieht sich
auf ihren Ursprung im Gesetzeswillen eines Fiirsten; fiir eine
wirkungsmichtige Obligation muf} allerdings auch die Rationalitit
der Gesetze gewihrleistet sein. Zivile Gesetze geniigen den
Rationalitdtskriterien, insofern sie mit dem Naturgesetz iiberein-
stimmen, d. h., um vollstindige moralische Wirkung (obligatio)
entfalten zu konnen, sind sie mittelbar vom gottlichen Gesetz ab-
hidngig: "obligatio in conscientia, quae nascitur ex lege humana,
videtur effectus legis naturalis."1%® Die Differenz dieser Obligati-
onsmodi wird von Suarez weitergehend prézisiert. Fiir die Ein-
sicht, daB das goéttliche Gesetz unsere Handlungen obligiert, bedarf
es der Rechtsoffenbarung. Im Gegensatz dazu ist das Naturgesetz
fiir die Verpflichtungskraft ziviler Gesetzgebung causa per se und
die natiirliche Vernunft (lumen naturale) liefert den Menschen
eindeutige Erkenntnisdaten. 10

106 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore II. ¢ 4. §§ 3-4. In: CHP 13.
Madrid 1974, S. 49.

107 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore 1I. ¢ 4. § .8, S. 54: die lex
humana "pervenit ad subditos mediante homine (...) ut causa per se, id est,
constituente ipsam legem, nam a voluntate hominis legislatoris habet proxime
haec lex suam virtutem et efficaciam. Hinc etiam sequitur differentia (...) quia in
divina lege obligatio est immediate ab ipso Deo, nam prout est in homine non
obligat nisi quatenus indicat divinam rationem seu voluntatem. In lege autem
humana obligatio non est immediate a Deo, quia prout est in subditis immediate
respicit voluntatem principis quae habet vim constituendi novam legem distinctam
a lege divina, et ab illa est proxima obligatio, quamvis radicaliter tota sit a lege
aeterna." Deutlicher noch heif}t es bei Suarez, Defensio fidei III. ¢ 2. In: CHP 2.
Madrid 1964, S. 27: "Mediate autem dicitur Deus dare hanc potestatem regibus,
tum quia immediate dedit, illam populo, qui in regem illam transtulit (...). Sicut
etiam lex humana immediate quidem obligat ex voluntate principis humani
ferentis illam, mediante vero etiam obligat ex vi voluntatis Dei volentis, ut
legitimis principibus obediatur.”

108 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore 1. ¢ 9. § 9, S. 142.

109 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore II. ¢ 9. § 12, S. 145: "Est autem
notanda differentia inter obligationem quae oritur ex lege civili seu mere humana
(...) et legem divinam supemnaturaliter a Deo positam; quod respectu legis

63

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Franciscus Suarez' Traktat steht in der Tradition mittelalterlicher
politischer Theologie und gleichzeitig auf dem Boden der
friihneuzeitlichen politischen Philosophie, wie seine Auseinander-
setzung mit Machiavellis und Bodins Schriften und der huma-
nistischen Jurisprudenz (Conanus, Hotomanus, Donellus) ein-
drucksvoll belegt.!'® Zwar hdlt Suarez an der augustinischen
Gesetzeshierarchie fest, aber er stellt einen anderen Begriindungs-
zusammenhang her. Zivilgesetzgebung wird von ihm nicht als
Emanationsprodukt des géttlichen Gesetzes verstanden, wie es das
augustinisch-neuplatonische Muster politischer Theologie vorgibt,
sondern durchaus als Menschenwerk. Gesetze von Menschenhand
konnen am Nutzen orientiert sein, sie konnen Hilfsmittel der
Unterdriickung sein (cogere), soviel gesteht auch Suarez der
machiavellistischen Machtpolitik zu.!!! Aber sie erreichen aus
eigener Kraft - als Gesetze von Menschen fiir Menschen - nicht die
vollstindige Wirkung (obligare), die einem wahrhaften Gesetz
zukommt: Gewissensbindung.!12 Das Ziel politischer Herrschaft ist
nicht bloBe Selbsterhaltung des status politicus, sondern die
Verwirklichung eines Friedenszustandes. Dieser wird nur erreicht,
wenn die Gesetzgebung an einer materiellen Gerechtigkeits-
ordnung ausgerichtet wird. Was gerecht oder ungerecht ist,
erkennen Menschen durch natiirliche Vernunfteinsicht und das
Naturgesetz  bindet den  menschlichen Willen, seine
Handlungsfreiheit den Vernunftgeboten anzupassen. Frieden kann

humanae et obligationis ab ea provenientis lex naturalis dici potest causa per se,
quia re vera omnis obligatio per se fundatur in principiis legis naturalis et cognitis
per naturale lumen."

110 Grundlegend hierzu ist die Studie von C. Barcia Trelles, Internacionalistas
espafioles del siglo XVI. Francisco Suarez (1548- 1617) In: Universidad de
Valladolid. Publicaciones de la seccion de estudios americanistas. serie c. n 6.
Valladolid 1934.

111 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. ¢ 12. In: CHP 15. Madrid
1975, S. 161: die politische Gewalt und das Zivilrecht orientieren sich nur am
statum politicum und dessen Erhaltung mit allen Mitteln; "haec est doctrina
politicorum huius temporis, quam praecipue persuadere conatus est principibus
secularibus Machiavellus solumque fundatur in hoc; quod non potest aliter
temporalibus respublica conservari."

112 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. ¢ 1. § 1, S. 6-7: "(...) non est
vera lex nisi quae obligat in conscientia; sed unus homo non potest alium in
conscientia obligare, quia hoc videtur maxime proprium Dei qui potest salvare ac
perdere."

64

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur gesichert werden, wenn die Zivilgesetzgebung den Natur-
gesetzen korrespondiert und auf diesem Wege Verbindlichkeit
beanspruchen kann.!'* Im Zentrum der theologischen Rechtslehre
des Franciscus Suarez steht die Frage nach der Grundlegung
politischer Gesetzgebungsgewalt. Die Fahigkeit, verbindliche und
nicht bloB zwingende Gesetze zu erlassen, ist gottlichen Ur-
sprungs: Nur der Diener Gottes kann seine Untertanen in mora-
lischer Hinsicht nétigen.!4 Dieses Abhdngigkeitsverhéltnis bein-
haltet eine Anndherung des gesetzgeberischen Willens an die
gottliche Intention und erlaubt die Feststellung, daB8 die Verpflich-
tungskraft jedweder Gesetzgebung mittelbar, und d. h. mit Refe-
renz auf ihren Ursprung, von der Intention Gottes herriihrt.!'s Es
ist Gottes Wille, so resiimiert Suarez, daf8 die politische Ordnung
als Gefiige von Haupt (Fiirst) und Korper (Volk) intern stabilisiert
wird. Befehle der politischen Gewalt sind unter den skizzierten
Bedingungen verbindliche Vorschriften.

Franciscus Suarez hat die Grundlagen fiir das Pufendorf'sche
Konzept der obligatio naturalis herausgearbeitet, indem er
Rechtsoffenbarung und menschliche Verunfterkenntnis syste-
matisch getrennt behandelt hat. Fiir den Nachweis einer univer-

113 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. ¢ 12, S. 163-5: "(...) cum
finis potestatis civilis est pax et felicitas temporalis reipublicae humanae. Ergo
solum potest leges ferre in materia justitiae ad pacem hanc et felicitatem
conservandam. Sed huiusmodi est materia justitiae et non aliarum virtutum. Ergo
tantum in illa materia potest leges ferre.(...) Ratio a priori est, quia lex naturalis
prohibet quidquid est turpe. Lex autem civilis non potest legem naturalem auferre,
nec homo potest simul obligari legibus contrariis. Ergo impossibile est ut talis lex
civilis sit vera lex aut obliget. (...) ergo nec lex imperatoris aut regis valere potest
contra legem Dei."

114 Suarez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. ¢ 21. § .6. In: CHP 16-7.
Madrid 1977, S. 71: "(...) quia etiam legislator civilis fert leges ut minister Dei et
per potestatem ab ipso acceptam; ergo obligat in conscientia ad parendum."

115 Sudrez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. ¢ 35. § 11, S. 309-10: "(...)
omnis potestas legislativa est a Deo principaliter vel immediate ut in potestate
ecclesiastica vel mediante republica, ut in civili. Unde licet homo immediate
legem ferat, in eo actu, se gerit ut minister et dispensator Dei, ut ex Paulo (ad
Rom.13.1.) attulimus. Ergo intentio et voluntas principis ferentis legem debet
conformari intentioni Dei dantis potestatem. Immo efficacia legis ad obligandum
magis pendet ex intentione Dei quam particularis legislatoris. Deus non solum ut
auctor gratiae sed etiam ut auctor naturae vult legislatorem humanum non habere
potestatem ad ferendas leges nisi cum universali obligatione illarum, qua totam
rempublicam ut constantem ex corpore et capite comprehendat."

65

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sellen obligatio in conscientia, derzufolge alle Menschen ver-
bindliche Erkenntnis des moralisch Gebotenen und Verbotenen
haben, reicht es, auf das natiirliche Licht der Vernunft und das
Naturgesetz als letzten Grund zu rekurrieren. Im Paulinischen
Sinne ist das Naturgesetz fundamentales Indiz menschlichen
SchuldbewuBtseins gegeniiber dem Schopfergott. Das Naturgesetz
ist unmittelbar rational erfafibar und seine grundlegenden Gebo-
te/Verbote - z. B. der Obrigkeit zu gehorchen und den Néchsten
nicht zu schidigen - bediirfen keiner weiteren Deduktion. Mittel-
bar verweist das Naturgesetz auf einen hochsten Gesetzgeber und
gibt die Regeln an, wie zivile Gesetzgebung der géttlichen Inten-
tion addquat gestaltet werden kann. Das Ziel ist eine gelingende
Friedenspolitik und die Mittel der Friedenssicherung haben den
groftmoglichen Effekt: Die moralische Notigung der Untertanen
zur Unterwerfung ihrer Einzelwillen.

Dem Jurist Johannes Selden kommt das Verdienst zu, in dieser
Bestimmnung des Obligationenbegriffs die eigentliche Bedeutung
des juristischen Terminus der obligatio naturalis entdeckt zu ha-
ben. Seldens Neigung, terminologische Differenzen einzuebnen,
ist nicht zufillig, sondern programmatisch. Sie hingt mit der
Vorstellung einer philosophia perennis zusammen, zu der Selden
sich im Vorwort seines Hauptwerkes De Jure Naturali et Gentium,
juxta Disciplinam Ebraeorum libri septem (London 1640)
bekennt.!'¢ Zum Programm der philosophia perennis gehért die
Unterstellung, dafl es zu allen Zeiten einen Kernbestand géttlicher
Weisheit gegeben hat und gibt, der sich auch - und das ist in
rechtshistorischer Perspektive von Bedeutung - in fundamentalen,
universal geltenden Rechtsgeboten ausdriickt. Selden geht von ei-
nem Bestand von sieben noachidischen Rechtsnormen aus, die ein
heilsgeschichtlich notwendiges Wissen um das natiirliche Recht
iiber die Jahrtausende hinweg transportieren. Mit einem kaum zu
vergleichenden Aufwand an Rechtsquellenexegese versucht Sel-
den zu beweisen, daB im babylonischen, hebriischen, islamischen,

116 Selden verweist im Vorwort des Hauptwerkes explizit auf Augustinus
Steuchus, De perenni philosophia (1540) und Robert Fludd, Philosophia mosayca
(1638); vgl. W. Schmidt-Biggemann, Philosophia perennis im Spatmittelalter. In:
W.Haug/ B.Wachinger (Hrsg.): Innovation und Originalitat. Tiibingen 1993, S.
14-34.

66

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

romischen und kanonischen Recht und den einzelnen tradierten
Landesrechten aller Zeiten dieser Grundbestand an natiirlichen
Rechtsnormen  Geltung  beansprucht hat. Zu  seinem
Beweisverfahren gehort auch, daB in Einzelfillen entgegen philo-
logischer Einsicht die Stringenz der Argumentation aufrecht-
erhalten wird. Seldens Analyse des Obligationenbegriffs ist ein
gutes Beispiel dafiir, was es heiBt, Universalhistorie unter den
Vorzeichen einer philosophia perennis zu betreiben. Selden geht
auf die verschiedenen Bedeutungen des Obligationenbegriffs in
der romischen Rechtslehre ein. Die zivile Obligation eroffnet die
Méoglichkeit einer Rechtsklage und kann ein Strafverfahren be-
griinden; die natiirliche Obligation hingegen ist nicht einklagbar
und bietet keinen Strafgrund.!!” Dieser enggefafite Obligationen-
begriff ist nach Selden aber den grundlegenden Einsichten der
romischen Juristen iiber den Charakter der scientia juris nicht
angemessen. Im ersten Buch der Digesta Justiniani bezeichnen die
Juristen sich als Priester der Gerechtigkeit, zu deren Aufgaben die
Pflege des zivilen und sakralen Rechts gehort.!’® Selden spricht
dem Juristenstand aufgrund dieser doppelten Zustindigkeit eine
Vermmittlerrolle zwischen gottlicher und irdischer Rechtssphire
zu!%; d. h. sie miissen die Rechte und Pflichten der Menschen

17 Johannes Selden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum
liber I. ¢ 4. In: D. Wilkins (Hrsg.): Opera omnia tam edita quam inedita I. Londini
1726, Sp.107: "(...) de diversis obligationis naturalis & civilis effectibus occurrit:
Nimirum obligationem civilem semper parere actionem, & cum naturali
conjunctam etiam exactionem; naturalem autem, quamdiu simplex fuerit,
plerumque neque actionem parere, nedum exactionem, adeoque nullam inducere
violationi poenam poenaeve umbram: Sed tantum producere exceptionem, atque
impedire soluti repetitionem, quae ad poenae rationem non attinet. Naturalis
tantum obligationis ex contractu exemplum habent, ubi quis pupillo credat
pecuniam sine tutoris autoritate, atque is eam male consumat; aut, si frater credat
fratri dum uterque in patria potestate.(...) Quas inter personas scilicet actio locum
non habet."

118 Digesta Justiniani I. 1. 1, S. 1.: "(...) nam, ut eleganter Celsus definit, jus est ars
boni et aequi. Cuius merito quis nos sacerdotes appellet: justitiam namque colimus
et boni et aequi notitiam profitemur, aequum ab iniquo separantes, licitum ab
illicito discernentes (...). Huius studii duae sunt positiones, publicum et privatum.
publicum jus est quod ad statum rei publicae spectat (...) publicum jus in sacris, in
sacerdotibus, in magistratibus consistit."

119 Diese Lesart der Digestenstelle ist im friithen 16. Jahrhundert entwickelt
worden; so spricht der Jurist Budaeus von den Rechtsgelehrten als Dienern der
Gottin Dike. Vgl. Guilielmus Budaeus, Annotationes in quatuor et viginti

67

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

untereinander und gegeniiber Gott verhandeln, ohne Riicksicht auf
die Frage, ob diese Rechte und Pflichten naturaliter sive civiliter
geboten sind. Zur Zustindigkeit der Juristen gehort folgerichtig
auch die Verletzung natiirlicher und ziviler Rechte respektive
Pflichten und ihre Straffolge.!? Der substantielle Bedeutungs-
gehalt des juristischen Terminus obligatio wird erst ausgeschopft,
wenn den Rechten und Pflichten gegen Gott eine natiirliche
Verpflichtung und denjenigen der Menschen untereinander eine
zivile Verpflichtung zugeordnet wird. Selden konzediert den
Rechtstheologen seines Jahrhunderts - vorrangig Franciscus
Suarez - das Verdienst, die tiefere Bedeutung der obligatio
naturalis als zivilrechtlich nicht einklagbares nexum conscientiae
gegeniiber den gottlichen Rechtsgeboten erkannt zu haben.!2! Er
stiitzt diese Ansicht durch den Hinweis, daB christliche, jiidische
und islamische Theologien und Rechtslehren ebenso wie die
paganen Schriften der Griechen, Romer und anderer Volker die
Vorstellung einer gebietenden, verpflichtenden und strafenden
Gottheit (oder: Gottheiten) gemeinsam haben.!22

Pandectarum libros. Paris 1514, fol. 5.: "Proinde Jus est ars boni & aequi: inquit
Ulpianus: cuius merito quis nos sacerdotes appellat. Nos (inquit) merito Juris
sacerdotes a quodam dicti sumus. siquidem sanctissima res est civilis sapientia (...)
& Dice dea iudiciorum praeses dicitur: quae dictio etiam jus significat: ob id
graece quia lites & contentiones dirimat: eiusque deae diaconi & ministri dicastae
id est judices dicuntur quasi litium diremptores."

120 Selden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum liber I. ¢ 4,
Sp. 107: "(...) adeoque de jure ac officiis tam erga Numen quam erga homines sive
naturaliter sive civiliter observandis, ac de poena quae violationi immineret sive a
Numine, ut naturae totius parente & rectore, sive ab hominibus infligenda
monerent" gehort zum Wissensgebiet der antistes justitiae.

121 Selden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum liber 1. ¢ 4,
Sp. 108: "Verumtamen imminere nihilominus poenam qualemcumque aliunde,
scilicet a rectore mortalium supremo, id est, a numine seu naturae totius parente
exspectandem: Ob ea nempe violata ad quorum observationem ex obligatione,
quam ita vocabant [jurisconsulti], naturali, qualiscunque ea fuerit, seu, ut
Christiani dicimus, ex nexu conscientiae seu conscientiae foro, is qui violarat
proprie esset adstrictus. Unde bene theologi interdum [annotatio: Lessius, De
Just.& Jur. lib. II. ¢ 19. & Franc.Suarez, lib. I1.de legibus ¢ 9. § 6] obligationem
jurisconsultis Caesareis naturalem dictam eandem cum nudo conscientiae nexu,
seu eo quo jussa numinis implenda tenemur, faciunt."

122 Selden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum liber I. ¢ 4,
Sp. 108: "Etenim non solum in christianismo, judaismo & mahumedanismo,
verum etiam in theologia ac jure Graecorum & Romanorum (apud quos scilicet
viguit illud de obligatione naturali) aliarumque fere gentium, seu in paganismo, &

68

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



II.de
https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das BewuBtsein der menschlichen Verschuldung ist nach Seldens
Ansicht ein universales Phanomen, das in der gesamten tradierten
Rechtsliteratur zum Ausdruck kommt. Die Verkniipfung von
natiirlicher Theologie und Rechtslehre fiihrt bei Selden in
universalhistorischer Perspektive zu der - anhand seiner
Quellenexegese scheinbar sehr plausiblen - Unterstellung, daf
allen Volkern ein urspriingliches und untilgbares Wissen um den
verbindlichen Charakter gewisser moralischer Normen gemeinsam
1st.

1.1.4. Naturrechtslehre und natiirliche Theologie

Die Herkunftsgeschichte des Obligationenbegriffs hat verbliiffen-
de Resultate geliefert. Der urspriingliche Gehalt des juristischen
Begriffs (Klagerecht) ist unter dem EinfluB8 der stoischen Moral-
philosophie modifiziert worden. Im 16. Jahrhundert haben Theo-
logenjuristen und Rechtskommentatoren differenziert zwischen
einer zivilen Obligation, die dem Jus civile zugerechnet wird und
einklagbar ist, und einer natiirlichen Obligation, die zum Jus
Gentium gehort, keine Zivilklage ermoglicht und auf Geboten der
natiirlichen Vernunft basiert. Die Intention dieser Erweiterung des
Obligationenbegriffs war, den zivilrechtlich unbestimmten
Verkehr mit fremden Vilkern auBlerhalb des ehemals romischen
Imperium (die Mauren und vor allem die Vélker der neuen Welt)
auf eine moralisch-verbindliche Grundlage zu stellen. Zum Jus
Gentium gehoren in erster Linie die Regeln der Kriegsfiihrung (jus
in bello), z. B. die Unversehrheit der Gesandten, das Tétungs-
verbot Unschuldiger und Wehrloser etc..

Innerhalb der moraltheologischen Diskussion ist ein Obligatio-
nenbegriff entwickelt worden, der mit dem gleichlautenden
juristischen Terminus lange Zeit nichts gemeinsam hat. Hier geht
es um die Moglichkeit einer Gewissensbindung. Innerhalb der
augustinischen Gesetzeshierarchie von ewigem, natiirlichem und

Numen esse sive unicum sive plura, & Numinis vindictam officii jurisque
necessario seu ex vinculo aut obligatione observandi violationem consequi, id est,
Deum esse & remunerationem, credebatur."

69

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeitlichem Gesetz wird die Partizipation des einzelnen Menschen
an der gottlichen Heilsordnung als obligatio in conscientia ver-
standen, die der gottliche Gesetzgeber vermittelt iiber ein natiirli-
ches Gesetz im Menschen bewirkt. Versteht man wie Thomas von
Aquin das Jus Gentium als Derivat des Naturgesetzes, das von der
natiirlichen Vernunft ermittelt wird, dann liegt es nah, die obliga-
tio naturalis des Volkerrechts auf ihren naturgesetzlichen
Ursprung zuriickzufiihren. Es wird weitergehend moglich, den
Gegensatz einer Gewissensbindung durch das Naturgesetz und
einer dufleren Zwangsverpflichtung durch zivile Gesetze auszu-
arbeiten, wie es bei Molina und Suarez geschieht. Auf dieser Stufe
wird die innere Verbindung von Gesetz und Verpflichtung
gefestigt: Jex wird etymologisch von ligare hergeleitet, was umge-
kehrt heifit, daB8 keine Obligation ohne Gesetzgebung moglich ist.
Ob ein Gesetz vorrangig als Vernunft- oder Willensentschlufl
definiert wird, ist einerlei fiir die Konsequenzen: Der juristische
Terminus obligatio wird als Verpflichtung begriffen und dadurch
von seinem Ursprung im romischen Recht vollstindig abgeldst.!23
Diese philologische Einsicht darf allerdings nicht den Blick fiir die
Tatsache versperren, daB die Naturrechtslehren des 17. Jahr-
hunderts - im Anschluf} an Johannes Selden - davon ausgehen, den
eigentlichen Bedeutungsgehalt des r6misch-rechtlichen Obli-
gationenbegriffs erkannt zu haben. Die Grotius-Kommentatoren!24
haben den Begriff der obligatio naturalis zum Fundament der
natiirlichen Religion gemacht, die allen Vélkern zu allen Zeiten
gemeinsam ist. Caspar Ziegler hat gegen Grotius' Hypothese, dafl
das Naturrecht auch ohne gottlichen Gesetzgeber Geltung bean-

123 DaB in der Definition 'obligatio est vinculum juris' urspriinglich im rémischen
Recht ein korperliches Band gemeint war, hat der Jurist Hugo Donellus gesehen:
Vgl. Hugo Donellus, Commentarium de jure civili liber duodecimus ¢ 1. In:
Scipio Gentilis (Hrsg.): Commentarium de jure civili liber V. Francofurti apud
Moenum 1595, fol. 2.: "Vinculum, quia obligatione vincimur & adstringuimur, ut
sequitur. Translatione ducta a vinculis corporalibus; & recté ducta: quia quod
efficit vinculum corporale in his qui vincti sunt, id efficit jure obligatio in iis, qui
sunt obligati.(...) Sed hoc vinculum est juris. ut intelligamus nullum hic vinculum
corporale quaeri debere, quo vinciatur is, qui obligatus est."

124 Zur Konjunktur der Grotius-Kommentare im 17. und frithen 18. Jahrhundert:
E. Reibstein, Deutsche Grotius-Kommentatoren bis zu Christian Wolff. In:
Zeitschrift fiir Auslandisches Offentliches Recht und Vélkerrecht 15 (1954), S. 76-
102.

70

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spruchen kann, eingewendet, dal unter dieser Voraussetzung
iiberhaupt keine Verpflichtung zum moralischen Handeln denkbar
ist.12s Die Ausrichtung menschlichen Handelns auf das Gute, die
Nétigung, andere Menschen gleich zu behandeln und ihnen Gutes
zu tun, setzt einen gottlichen Gesetzgeber voraus, der seine Herr-
schaftsgewalt ausiibt, indem er Gewissenszwang auferlegt.

Johann Heinrich Boecler weist darauf hin, da8 auch Hobbes
eine Gewissensbindung durch das Naturgesetz nicht leugnet, ob-
wohl er innerhalb seiner Konstruktion des Naturzustandes die
Herrschaftsgewalt Gottes ausklammert. Die Inkonsequenzen der
Hobbesischen Lehre ergeben sich aus dem Umstand, daf er die
moralische Gewissensbindung der Menschen unvermittelt neben
seinem amoralischen Rechtsbegriff stehen 148t.126 Hobbes hat, so
Boecler, nicht von der natiirlichen Religion ausgehend das Fun-
dament seiner Naturrechtslehre gelegt. Dadurch ist er - und nicht
Hugo Grotius - der Leugner des gottlichen Herrschaftsanspruchs,
der Gesetzgebungs-, Verpflichtungs- und Zwangsgewalt beinhal-
tet. Unter den Grotius-Kommentatoren ist der universelle Charak-
ter der obligatio naturalis unumstritten, weil sie wie Selden von

125 Casparus Ziegler, In Hugonis Grotii De jure Belli ac Pacis libros, ovibus
naturae & gentium jus explicavit, notae & animadversiones subitariae.
Wittebergae 1666, S. 7-8: "Quia autem hic agitur a Grotio de obligatione, qua
tenetur homo sectari bonum, & fugere malum, qué tenetur suum cuique tribuere,
qui tenetur aliis benefacere; obligatio autem talis imperium aliquod praesupponit,
quod hominis conscientiam cogat, & in ordine redigat, non potest id alii, quam
naturae naturanti, DEO ter.opt.max. adscribi. Vid. Selden (...). Positd hoc imperio,
non poterit Grotius extra Deum, aut sub hypothesi, non esse Deum, talem
obligationem considerare (...). Quae autem in hominibus est Lex Naturalis, @ Deo
est, non tantum ut effectore & implantatore, sed etiam ut Legislatore, imperium
suum exercente.”

126 Johannes Henricus Boecler, In Hugonis Grotii Jus belli et pacis...commentatio.
Argentorati 1664, S. 60-1: "Prima Hobbesii lex naturae specialis sive derivata, jus
in omnia non esse retinendam, fonte non puro manat. nam illud jus in omnia, quod
nullum est, male posuerat, male explicaverat. Sicut suis locis ostendetur, & de
reliquis enumeratis legibus dispicietur. Christianos non sinit hic dubios esse, lex
moralis in Decalogo expressa, quae est ipsa lex naturae, ut supra dictum est: nec
Hobbesius diffitetur, qui parum tamen memor est huius contextus, cum de
obligatione in foro interno disputat. Quia enim, ut recte Grotius pergit in origine
juris naturalis explicanda, Deus est, qui per naturam loquitur, praecipit, jubet,
vetatque; nec rationis tantum dictatu, sed tabulis insuper Decalogi, &
interpretationibus passim in Scriptura sacra propositis, in hoc negotio utitur:
obligari Deo homines per jura naturae, atque hinc effici, ut naturam juris & legis
illa habeant, manifestum est. Quod nec Ethnicis ignotum fuit."

71

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem zeitlosen Kemn natiirlicher Religion ausgehen, der allen
historischen und konfessionellen Differenzen gegeniiber gleich-
giiltig ist, und weil ein gottlicher Gesetzgeber, dessen Gesetze
nicht verbindlich sind, eine Zumutung fiir unser Rationalitdtskal-
kiil wire. Kontrovers wird hingegen die Frage verhandelt, ob zu
einer wirkungsvollen Verpflichtung auch eine Zwangsbefugnis
gehéren muB. Johannes a Felden behauptet, dal eine Obligation
ohne erzwingende Kraft (vis coactiva) keinen Sinn macht. Zur
Definition eines Gesetzes gehort Verpflichtung und Zwang. Das
Naturgesetz als universelle moralische Handlungsnorm erfiillt
seiner Ansicht nach erst dann die Bedingungen der Gesetzlichkeit,
wenn es innerhalb einer politischen Ordnung durch Zwangsgewalt
Geltung erhilt.’?” Johannes a Felden bestitigt exakt die Position
des Thomas Hobbes. Theodor Graswinckel hingegen kritisiert mit
Referenz auf Grotius diese These vehement und differenziert
zwischen einer priméren und sekundédren Funktion des Gesetzes:
Zur allgemeinen Definition eines Gesetzes gehort allein die
Verpflichtungskraft, nicht aber die "vis coactiva."12¢ Boecler hat
am préazisesten hervorgehoben, daB das Naturgesetz alle
Bedingungen erfiillt, um der juristischen Definition eines Gesetzes
gerecht zu werden. Es ist das Produkt eines gesetzgeberischen
Willens, der seine universelle Geltung, wenn auch nur im
Gewissen aller Menschen, garantiert und dessen Allmacht und
Gerechtigkeit die Vorstellung plausibel machen, da jede
Gesetzesiibertretung bestraft wird. Von dem gottlichen Straf-
gericht zu handeln, ist die Naturrechtsdisziplin aber nicht befugt;
sie kann nur konstatieren, da3 die Gebote des Naturgesetzes durch

127 Johannes & Felden, Annotata in Hugonis Grotium De Jure Belli et Pacis I. ¢ 1.
§ 9. Amstelodami 1653, S. 15-6: "Jus legem quoque significare tradit: legem
autemn largissimé sumptam definit, quod sit regula actuum moralium obligans ad
id, quod rectum est.(...) Lex ergo quaedam enunciatio est universalis de rebus
justis praescribens: quod fortasse autor etiam vult, quando ait: est regula actuum
moralium obligans ad id quod rectum est: rectum enim in actibus moralibus quid
aliud quam justum universale? Locum obligationis substituimus vim coactivam,
obligatio enim a quiadam vi coactiva oritur. Unde definitionem legis talem
ponimus: lex est enunciatio universalis praescribens facienda vel omittenda in
aliqua societate cum vi coactiva conjuncta."

128 Theodor I.F.Graswinckel, Stricturae ad censuram Joannis a Felden Ad libros
Hugonis Grotii De jure Belli ac Pacis I. ¢ 1. § 9. Amstelodami 1654, S. 52-4.

72

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewissensbindung mehr Verpflichtungskraft entfalten, als dies
zivile Gesetze kénnten.!29

Die Grotius-Kommentatoren sind einen Schritt iiber Seldens
Diktum hinausgegangen. Sie behaupten nicht nur, dal zwei Modi
der Obligation nebeneinander bestehen, sondern daB die obligatio
in conscientia als natiirliche Verpflichtung die Grundvorausset-
zung dafiir ist, daB Menschen iiberhaupt in weitere Obligations-
verhiltnisse eintreten konnen. Innerhalb der angelsdchsischen
Hobbes-Kritik wird in diesem Sinn die rechtstheologische Posi-
tion, dafl jede Obligation mittelbar ein Effekt des gottlichen Wil-
lens ist, wieder aufgenommen. Robert Sharrock sieht in Hobbes'
Destruktion des gesetzlichen Charakters moralischer Gebote eine
ernstzunehmende Gefahr fiir die Rechtssicherheit. Zur Definition
eines Gesetzes gehort seiner Meinung nach essentiell die Ver-
pflichtungskraft. Somit sind Naturgesetze wahrhafte Gesetze, weil
sie zu bestimmten Handlungen verpflichten, und Zivilgesetze
erfiilllen diese Bedingung nur, wenn sie mit den Naturgesetzen
konform sind. Sharrock geht so weit zu behaupten, dal aus eigener
Kraft kein Zivilgesetz obligieren kann.130 Richard Cumberland
bezeichnet das Naturgesetz als Impression im menschlichen
Gemiit, die von einem gottlichen Willen ausgelost wird. Das
Naturgesetz bewirkt durch seine Verpflichtungskraft, dafi die
Menschen bereit sind, ihr Handeln iiberhaupt gesetzlichen Rege-
lungen anzupassen. Die natiirliche Verpflichtung durch das
Naturgesetz ist Bedingung fiir Gehorsam und ein gelingendes
soziales Leben zugleich.’*! Im Gegensatz zu Hobbes verweist

129 Boecler, In Hugonis Grotii Jus belli et pacis...commentatio ad I. ¢ 1. § 9, S.
143: "Imo si quaeritur, quodnam jus maiorem habeat vim obligandi, naturae, an
voluntarium: maximam vim obligandi jus naturae habere (...)."

130 Robert Sharrock, De officiis secundum Jus naturae ¢ 2. n 5. Gothae 1667, S.
91: "Nos contra [Hobbesium] affirmamus, illud propri¢ dici legem, quo ad
actionem aliquam aut aliquas sumus obligati. Naturalis autem conscientiae
dictamina unumquemque obligant (...) & proinde leges dici possunt. Affirmamus
etiam, praecepta cujuscumque potentis neminem obligare ad obsequentiam primo
& per se, sed quatenus ex praestita obedientia rectae rationis dictaminibus actiones
futurae erunt conformes, quia scilicet illud agendo neminem laedat, gratus esse
possit, fidem praestet, felicitatem suam aut alterius promoveat."

131 Richard Cumberland, De legibus naturae disquisitio philosophica ¢ 5. § 1.
Londini 1672, S. 185: "Lex naturae est propositio & natura rerum ex Voluntate
Primae causae menti satis apert¢ oblata vel impressa, quae Actionem agentis
rationalis possibilem communi bono maximé deservientem indicat, & integram

73

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cumberland auf den inneren Zusammenhang von Gesetz und
Obligation. Nur unter der Voraussetzung, daBl ein Naturgesetz und
dessen zureichender Grund - der géttliche Wille - menschliche
Handlungsfreiheit begrenzen, it sich ein Zustand der
Rechtssicherheit denken. Dieses Kalkiil erlaubt nidmlich, eine
unaufthebbare moralische Handlungsdisposition der politischen
Ordnung zugrunde zu legen. Weil Hobbes diese Uberlegung
vernachldssigt hat, bleibt bei ihm - so Cumberland - politische
Stabilitdt absolut kontingent.!32

Der angelsdchsische Moraltheologe Robert Sanderson hat dem
Konzept der obligatio in conscientia eine eigenstindige Studie
gewidmet und dadurch der Rechtstheologie des Franciscus Suarez
eine kaum iiberschitzbare Breitenwirkung verschafft hat. Sander-
son differenziert zwischen zwei Moglichkeiten fiirstlicher Gewalt,
ihren Untertanen Gehorsam abzuverlangen. Ein Fiirst, der iiber
potestas nomothetica verfiigt, kann sowohl inneren (forum inter-
num) als auch duBeren Gehorsam (forum externum) begriinden.!33
Die Fahigkeit, menschliche Gewissen durch moralische Normen
zu binden, kommt allein Gott zu; der gottliche Gesetzgeber hat

singularum foelicitatem exinde solum obtineri posse." Vgl. ¢ 5. § 11, S. 206:
"Summa itaque vis obligandi haec est, Legis authorem legum suarum observatione
bona, transgressione mala, scilicet naturalia, adjunxisse, quorum prospectu
moventur homines actiones potius legibus conformes quam ab iis dissentientes
elicere."

132 Richard Cumberland, De legibus naturae disquisitio philosophica ¢ 5. § 50, S.
303-4: "Voluntas enim cognata Primae causae qua Leges has de actibus externis
praecipientes sancit, sufficiens est & adaequata ratio obligationis ad ejusmodi
actus; edque momente obligatio non potest tolli." Dagegen steckt Hobbes in
folgendem Dilemma: "Addo etiam impossibile quiddam postulari, si postuletur
absoluta seu perfecta securitas de futuris actibus humanis, sive in statu Naturae,
sive sub regimine civili. Ex Natura enim sua homines agunt contingenter." Vgl.
Haakonssen, Natural Law and Moral Philosophy, S. 50-1.

133 Robert Sanderson, De obligatione conscientiae praelectio iv. § 5. Londini
1670, S. 114: "Obligationem illam non significare coactivam aliquam (...) sed
imperium potilis & potestatem urgendi eum (...) ad faciendum quod sui est officii:
eodem omnino modo, quo Princeps qui habet potestatem nomothetikaen, ferendo
leges obligat subditos ad ipsarum observationem. Sicut ergo in foro externo
subditos ad obediendum obligat propri¢ & formaliter, non Lex ipsa, sed potestas
Legislatoris; veré tamen dicitur & Lex ipsa obligare, etsi impropri¢ & quasi
materialiter, sive terminative, quia per eam & ad eam fit obligatio (...). Sic & in
foro intemo conscientiam propri¢ obligat, non regula sive lege ei imposita, sed
potestas & authoritas imponentis: ita tamen ut ex consequentia veré & non incom-
mode, licet minus proprié, dici possit regulam ipsam obligare."

74

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

direkten Zugriff auf den inneren Menschen.1# Der Gehorsam
gegeniiber gerechten Gesetzen von Menschenhand ist, so Sander-
son, nur durch Rekurs auf den zugrunde liegenden gottlichen
Gesetzeswillen stringent zu bestimmen, denn politische Gewalt
kann zwar 4uBere Konformitit der Gesetzesforderung und der
Handlungen erzwingen, nicht aber einen inneren Gehorsams-
impuls anregen.!3s Das Naturgesetz spielt auch bei Sanderson die
Vermittlerrolle zwischen den Gottesgeboten und dem Menschen-
moglichen: Es ist ein vollkommenes Gesetz, weil es deutlich
einsehbare prinzipielle Handlungsanweisungen (vis dirigendi) gibt
und weil es durch Einsicht in seinen gottlichen Ursprung, jedem
Einzelnen Verbindlichkeit (vis obligandi) auferlegt.!* Sanderson
referiert die  kontroversen Meinungen innerhalb  der
Moraltheologie iiber die Frage, ob Gesetze von Menschenhand
iiberhaupt Gewissensbindung hervorrufen konnen. Zu den
Vemeinern dieser Frage gehoren so unterschiedliche Autoren wie
Calvin, Bellarmin, Beza, Gerson, und Almain. Zu den Befiir-
wortern zdhlt Sanderson die Thomisten und einzelne Jesuiten
(Molina, Suarez u.a.) des 16. - 17. Jahrhunderts. Die Kontroverse
zwischen diesen Gruppierungen laboriert an einer grundlegenden
Fehleinschitzung: Die Moraltheologen haben - in der Tradition
des Gesetzesplatonismus der augustinischen Doktrin - die Ver-
pflichtungskraft (vis obligandi) als Wirkung des Gesetzes selbst
verstanden, wihrend sie nach Sandersons Ansicht an den
gesetzgeberischen Willen gekniipft ist. Wo Wille und Gesetz-
gebungsgewalt fehlen, findet auch keine Verpflichtung statt.

134 Sanderson, De obligatione conscientiae praelectio iv. § 8, S. 117: "Conclusio
prima: Deus solus merum & directum habet imperium in conscientias hominum.
Ita ut extra Deum nemo potestatem habeat legem imponendi conscientiae
cujusquam hominis, cui ut per se obligatione subjicere debeat. Dico per se, quia
obligamur omnes in conscientias justas leges humanas observare fidem Deo vel
hominibus datam praestare, ne simus aliis scandalo cavere: sed ad ista omnia non
aliunde obligamur, nisi in quantum ad Dei voluntatem ista omnia imperantis
revocantur."

135 Sanderson, De obligatione conscientiae praelectio iv. § 10, S. 119: "(...) at soli
Deo (...) cogniti sunt interni cordium & conscientiarum motus: ergo penes ipsum
solum potestas est legem conscientiis imponendi, quae ipsas obliget. Hinc est
quod leges humanae externos tantim corporum motus obligant ad externam
conformitatem, a quarum imperio & cognitione internae interim cogitationes,
omnesque mentium & conscientiarum motus prorsus immunes sunt."

136 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 5, S. 161.

75

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sanderson skizziert in strenger Anlehnung an die Tradition
scholastischer Moraltheologie, die ihm vorrangig in Suarez'
Tractatus de legibus ac Deo legislatore prisent ist, ein Legiti-
mationskonzept politischer Herrschaftsgewalt. Legitim ist
fiirstliche Gewalt durch Anpassung an die naturgesetzlichen Vor-
gaben.!37 Sie kann in vollendeter Gestalt als potestas nomothetica
indirekt Gewissenszwang ausiiben, da die natiirliche Vernunft und
die hl. Schrift von den einzelnen Menschen fiir die Erhaltung des
Friedens und der politischen Ordnung die Anerkennung legitim
konstituierter Gesetze verlangen.!3® Jedes zivile Gesetz kann fiir
sich gesehen keine vis obligandi entwickeln, aber als Teil einer
Gesetzesordnung, die zum Ziel die Stabilisierung des Herr-
schaftsgefliges und die Friedenssicherung hat, mufl es notwendi-
gerweise mit Verpflichtungskraft ausgestattet sein. Die zivile
Gesetzgebung erhebt, wenn sie den Legitimititsanforderungen
entspricht, moralisch indifferente Regeln des sozialen Handelns in
den Stand moralischer Normen. Als Bestandteil der Friedens-
politik wird ein Zivilgesetz mittelbar zu einem gottlichen Gesetz
und die Unterwerfung unter zivilrechtliche Handlungsbeschrin-
kungen wird zur Voraussetzung fiir die Erfiillung des gottlichen
Befehls, Frieden zu schaffen und zu bewahren. In diesem Sinn
verpflichtet jedes Zivilgesetz zu innerem Gehorsam und eine
Gesetzesiibertretung ist mittelbar ein Angriff auf den gottlichen
Gesetzgeber.13 Wihrend das gottliche Gesetz unmittelbar und
durch sich selbst (directt & per se) verpflichtet, kann das
Zivilgesetz nur unter bestimmten Bedingungen seine Obligations-
kraft entfalten: Neben der Angemessenheit des fiirstlichen fiir den
gottlichen Gesetzeswillen (causa generalis) sind noch die
VerhidltnismiBigkeit von innerem und duferem Frieden (causa

137 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 12, S. 172.

138 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 22, S. 184.

139 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 23, S. 188: "Leges
humanae positivae rite & legitimé constitutae quae continent particulares
determinationes circa res medias, in se adiaphoras, & antequam sic
determinarentur, liberas ad utrumlibet, virtute illius praecepti divini, pro tenemur
iis parére qui nobis a Deo praepositi sunt, ita obligant subditorum conscientias ad
praestandam eis obedientiam, ut sub peccato mortali & metu offensionis Dei,
teneantur ejusmodi legibus obtemperare; & ni sic fecerint, accusantis conscientiae
murmura & ictus perferre."

76

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

materialis!#), die Zustimmung des Volkes (causa efficiens) und
die Orientierung am zeitlichen Wohl (causa formalis) erforderlich.

Samuel Pufendorf hat seine Obligationenlehre in direkter
Auseinandersetzung mit Grotius, Selden, den Grotius-Kommenta-
toren, Cumberland und Sanderson entwickelt. Wie seine Vor-
génger behauptet er, den substantiellen Gehalt des juristischen
Obligationenbegriffs erfaBt zu haben. Trotzdem sind die Differen-
zen zwischen Pufendorf und den Naturrechtlern des 17. Jahrhun-
derts in dieser Frage so weitreichend, daB es nicht zutrifft,
Pufendorf einen Eklektiker zu nennen. Gegeniiber Grotius wendet
Pufendorf ein, da3 dessen beriihmte Hypothese die Konzeption
einer natiirlichen moralischen Verpflichtung ad absurdum fiihrt.!4!
Eine Verpflichtung kann Pufendorf zufolge nur unter der Pramisse
eines Gesetzeswillens stringent formuliert werden. Er geht aber
nicht so weit wie Richard Cumberland, der jeden
Obligationsmodus unmittelbar auf einen Gesetzgebungsakt

140 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio vi. § 11, S. 220-1: "Non
debent principes terrae uti ed potestate quam a Deo acceperunt contra ipsius
voluntatem, aut aliorsum quam ipse intendit (...). Est autemn Justitia publicae pacis,
siqua alia, conservatrix optima. Ut enim justitia fidei pacem conscientiae
internam, ita justitia legalis pacem Reipublicae externam & parit & conservat."

141 pufendorf, ING II. 3. § 19, S. 148: "Etsi, quod mox ostendimus, ut ista rationis
dictamina obtineant vim legum, necessum sit praesupponere, Deum esse, & per
ipsius providentiam tum omnia, tum imprimis genus humanum gubernari. Neque
enim adstipulari possumus Grotio, qui in prolegominis autumat, jura naturalia
locum aliquem habitura, etiamsi daremus, quod sine summo scelere nequit, non
esse Deum, aut non curari ab eo negotia humana. Nam si vel maxime quis impiam
istam, & absurdam hypothesin fingeret, ac genus humanum ex se scilicet ortum
conciperet; ista tamen rationis dictata tunc nullo modo possent habere vim legis,
quippe quae necessario superiorem ponit." Vgl. Barbeyrac., Le droit de la nature et
de gens, ou systeme general des principes les plus importans de la morale, de la
jurisprudence et de la politique II. 3. § 19. note 2. Amsterdam 1706, S. 185: "Je
soupgonne fort que Grotius n'a pas eu dessein de s'exprimer avec toute l'exactitude
Philosophique, & qu'il y a un peu de Rhetorique dans ce passage, dont le sens bien
entendu se réduit a ceci: Que les maximes de la Loi Naturelle étant fondées sur la
constitution de Genre Humain, & contribuant nécessairement a l'avantage de
chacun, elles ne cesseroient pas entiérement d'avoir lieu, ni d'étre pratiquées
exterieurement & un certain point, quand méme on ne reconnoitroit aucune
Divinité. (...) Mais il faut aussi, ce me semble, reconnoitre (...) Que les idées de
I'Honnété, detachées du rapport qu'elles ont avec la volonté d'un Legislateur
supréme, auteur de nétre existence, protecteur du Genre Humain & de la Societé,
ne sont autre chose que de belles chiméres, ou tout au plus des principes steriles,
de pure speculation, incapables de fournir les fondemens d'une bonne Morale."

77

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuriickfiihrt und dadurch lediglich als passives Vermogen
beschreibt 142 Pufendorf ist bemiiht, eine moralische Disposition
des Menschen zu bestimmen, die sowohl Geltung moralischer
Normen als auch freies, selbstbestimmtes Handeln zuldft. Aus
diesem Grund ilibemimmt er die Seldensche Distinktion von
natiirlicher und ziviler Obligation. Die natiirliche Verpflichtung ist
Indiz fiir die universelle Geltung der moralischen Grundsitze, weil
sie vermittelt {iber das Naturgesetz einen gottlichen Gesetzgeber
denknotwendig macht.13  Zivile Verpflichtung hingegen
umschreibt die aktive Moglichkeit der Menschen, ihren
Handlungsspielraum durch Ubereinkunft einzuschrinken 144
Pufendorf weist darauf hin, da8 es innerhalb der Naturrechtslehre
weniger um den Ursprung der jeweiligen Obligation als um ihre

142 pyfendorf, ING 1. 6. §§ 5-6, S. 62-3: Obligationem igitur supra definivimus,
per qualitatem moralem operativam, qua quis praestare aut pati quid tenetur (
quando nempe obligationem consideramus, prout haeret in eo, qui obligatur. Secus
atque Rich.Cumberland de leg. nat. ¢ 5. §27. qui obligationem definit, prout est
actus legislatoris, quo actiones legi suae conformes eis, quibus lex fertur,
necessarias esse indicat) JCti Romani vocarunt vinculum juris, quo necessitate
adstringuimur alicujus rei praestandae.(..) Quod igitur homo sit aptus ad
recipiendam obligationem, una quidem causa est, quia voluntatem habet, quae in
utramque partem sese flectere, adeoque ad normam aliquam moralem se
componere potest (...)."

143 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae liber 1. def. xii. § 17, S. 102: "Etsi
enim communiter dicere soleamus, v.g. quemlibet teneri ad servandam seipsum;
tamen obligatio illa homini inhaerens ipsum hominem eatenus duntaxat respicit,
quatenus exercitium actionis ex illa promanantis in ipso terminari debet; proprie
autem ad DEUM autorem legis naturae refertur, tanquam illum qui ejus
obligationis exercitium exigere, & ejusdem neglectum vindicare possit." Vgl. ING
II. 3. § 20, S. 149: "Enimvero ut isthaec rationis dictamina vim legis obtineant,
sublimiori principio opus est (...). Denique ne solum quidem imperium humanum
iisdem vim obligandi tribuere posse videtur (...). Aut si maxime fingere velis,
imperium humanum solo hominum consensu stare, ac per illud dictamina rationis
pro legibus observanda injungi: tamen non ampliorem, quam leges positivae, vim
eadem obtinerent, quae & voluntate legislatoris in origine & duratione dependent.
Conf. Seldenus de J. N. & G. 1. I. ¢ 7. Igitur omnino statuendum est, obligationem
legis naturalis esse ab ipso Deo creatore, ac summo generis humani moderatore,
qui homines creaturas suas ad istam observandam pro imperio adstrinxit. Atque
hoc ipsum ex lumine rationis demonstrari potest."

144 pyfendorf, Elementorum jurisprudentiae liber I. def. xii. § 14, S. 95: "Adéoque
quod ea, quae ex obligationibus de jure civili legitimis debentur, necessario sint
praestanda, causa in genere isto obligationum ultima est, quia ad id si nolint, a
potestate civili coguntur. Hac enim ipsa de causa civitatis plerasque conventiones,
queis alias ex jure naturae vis obligandi inerat, suis quoque legibus sanciverunt,
atque ex illis actionem paciscentibus dederunt (...)."

78

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirkungskraft geht. Diese Ausrichtung der Argumentation macht
die subtile Differenz zwischen Naturrechtsdisziplin und
Rechtstheologie (Suarez, Sanderson) begreifbar. Fiir die Natur-
rechtslehre ist die psychologische Tatsache entscheidend, daB alle
Menschen diese obligatio in conscientia erfahren und sie
folgerichtig als natiirlich - d. h. zur Natur des Menschen gehérig -
beschreibbar ist.14s Wenn das so ist, dann mufl nach Pufendorfs
Ansicht der Obligation ein universell geltendes Gesetz zugrunde
liegen, das wiederum einen universellen Gesetzgeber erfordert.
Pufendorf kommt auf diese Weise zu denselben Ergebnissen wie
die Moraltheologen seiner Zeit. Er kann ausgehend von einem
psychologischen Faktum die Vorstellung natiirlicher Strafen und
gottlicher Gerichtsbarkeit rational begriinden. 146

Doch die Naturrechtslehre hilt sich nicht bei diesen genuin
theologischen Fragestellungen auf. Sie ist mit dem Umstand zu-
frieden, daB psychologische Einsichten sich mit den Grundlagen
der natiirlichen Theologie und den begriffssystematischen Evi-
denzen der Jurisprudenz vertragen. Im Hinblick auf die funda-

145 pyfendorf, De Officio hominis et civis II. 5. § 9, S. 118: "Denique licet lex
naturalis hominibus satis insinuet, non impune laturos, qui alios injuria affecerint:
tamen neque metus divini Numinis, neque conscientia morsus sat validam
deprehenduntur vim habere quorumvis hominum malitiae coercendae"; obwohl
die stimuli conscientiae alle Menschen beriihren, haben sie keine Gewalt iiber die
Affekte; dieser Mangel wird durch generalpriventive Strafandrohung
ausgeglichen. Vgl. S. Buckle, Natural Law and the Theory of Property, S. 62-76.
V. Fiorillo, Verbrechen und Siinde in der Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. In:
B.Geyer/ H.Goerlich (Hrsg.): Samuel Pufendorf und seine Wirkungen bis auf die
heutige Zeit. Baden-Baden 1996, S. 99-116. G. Hartung, Von Grotius zu
Pufendorf. Die Herkunft des sidkularisierten Strafrechts aus dem Kriegsrecht der
Frithen Neuzeit. In: ders. & F.Palladini: Samuel Pufendorf und die europiische
Frithaufklirung. Berlin 1996, S. 123-36.

146 pufendorf, ING III. 4. § 6, S. 261: "Nobis isthanc divisionem expendere placet,
non tam prout originem obligationem, sed prout earum efficaciam inuit, quam in
vita communi obtinent. Sic ut naturalis obligatio nobis illa sit, quae duntaxat ex vi
legis naturalis stringit; civilis vero, cui leges, imperiumque civile succenturiantur.
Utriusque efficacia spectatur vel in eo, in quo haeret tanquam in subjecto, vel in
altero, ad quem spectat. Priori considerandi modi obligationis naturalis efficacia in
hoc praecipue consistit, ut conscientiam hominis stringat, seu ut homo intelligat,
se ubi eidem non satisfecerit, voluntati Numinis repugnare; cui uti humanum
genus suam debet originem, ita ad observandam ejusdem legem teneri sese
deprehendit. Et quanquam sanctiones poenales in lege naturali non ita expresse
definiri cemantur; nulla tamen ratione probabile est, eandem omni plane sanctione
destitui (...)."

79

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mentale Frage, ob Zwang und Verpflichtung im souveridnen Herr-
schaftsmodell wirksam zu trennen sind, begniigt sich Pufendorf
mit der Feststellung, daf eine natiirliche Disposition zum morali-
schen Handeln universell vorliegt, mit der die zivile Herrschafts-
gewalt rechnen kann. Jede legitime politische Gewalt kann
Gehorsam fiir ihre den Naturgesetzen korrepondierenden Befehle
verlangen.!47 Thre Stabilitat hdngt nicht allein von dem bereitste-
henden Zwangspotential ab. Pufendorfs Bestimmung des Obliga-
tionenbegriffs weist in zweierlei Richtung. Einerseits ist sie strikt
auf eine Hobbes-Kritik ausgerichtet und den Erfordernissen eines
Souverénititsmodells angepat. Auf der anderen Seite ist sie
traditionell orientiert und - jedenfalls im Kontext der Obligatio-
nenlehre - eine vornehmlich theologische Kritik an Hobbes.
Pufendorf hilt an der Primisse fest, da der Naturzustand der
Menschheit nicht areligios und amoralisch gedacht werden darf, da
nur unter dieser Bedingung die Entstehung von Moralitit erkldrbar
ist. Er macht deutlich, daB eine Vertragslehre diese Aufgabe nicht
leisten kann, weil selbst in Hobbes' Kalkiil die Verbindlichkeit
moralischer Normen nicht Produkt menschlicher Ubereinkunft
sein kann. Ohne moralische Absicherung aber wire Gehorsam nur
rein repressiv zu begreifen. Pufendorf muf} bei dem Versuch, das
Stabilitdtsproblem politischer Herrschaft einer Losung zuzufiihren,
in einer Grundsatzfrage Distanz zur Hobbesischen Doktrin
gewinnen. Sein Grundgedanke ist, daB der Naturzustand der
Menschheit bereits alle Elemente des Rechts enthalten muB}, deren
Geltung im Zivilzustand Rechtssicherheit garantieren soll. So

147 pufendorf, Elementorum jurisprudentiae liber I. def. xiii. § 6, S. 172: "(...)
idque hoc argumento, quod in civitatem co&untes pacto sese obligent, quod velint
parere mandatis ejus, qui summum imperium habet, i.e. legibus civilibus, atque
idem pactum lex naturae servare jubet. Cum autem illud pactum, adedque
obligatio ad servandas leges civiles sit antiquior ipsa legum promulgatione,
ejusdem legis naturalis vi de non violando pacto juberi nos observare omnes leges
civiles. Nam ubi obligamur ad obedientiam, antiquam sciamus quid jubebitur, ibi
universaliter & in omnibus obedire obligamur." Vgl. NG III. 4. § 6, S. 262:
"Deinde in hoc utraque obligatio convenit, quod homo ultro, & ex intrinseco velut
motu debeat implere ea, ad quae per illam tenetur. In quo praecipue obligatio &
coactione differt, quod in hac animus per solam externam violentiam contra
intrinsecam inclinationem ad quid adigatur. Quae autem ex obligatione facimus,
illa ex intrinseco animi motu, & velut proprio judicio adprobata fieri debere
intelliguntur."

80

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gehoren zum Naturzustand das Wechselverhiltnis von Recht und
Verpflichtung und moralische GesetzmiBigkeiten. Wie Selden
geht Pufendorf davon aus, daB es einen ewigen Kern natiirlicher
Religiositit bei allen Volkern gibt, dem ein urspriingliches Wissen
um die moralische Verschuldung korrespondiert. Der juristische
Terminus der obligatio naturalis erscheint Selden und Pufendorf
angemessen, als obligatio in conscientia die rechtliche Valenz
religioser Bindung des Menschen sinnfdllig zu machen. Die
Obligation ist eine moralische Fessel, sie ist urspriinglich ein
religioses Verhdltnis (Gldubiger/ Schuldner) und in der Wirkung
die Bedingung der Moglichkeit sozialen Handelns tiberhaupt.

Im Naturrechtsdenken des 17. Jahrhunderts wird der juridische
Begriff der Obligation mit einem theologischen Verstindnis
menschlicher Schuldigkeit und Verpflichtetseins gegeniiber dem
gottlichen Ursprung verschmolzen. Der Einzelmensch als soziales
Wesen und Tréger natiirlicher Verpflichtungen wird von Pufen-
dorf zugleich als Schuldner Gottes und der gottgewollten
Gemeinschaft gedacht. Das moralisch bestimmte Rechtssubjekt ist
der einzelne Mensch mit dem BewuBtsein moralischer Schuld und
einer daraus resultierenden Verpflichtung gegeniiber Gott, dem
Mitmenschen und sich selbst. Von diesen Voraussetzungen her
versucht Pufendorf die interne Struktur der souverinen Herrschaft
zu entschliisseln: Die Verpflichtungskraft der Zivilgesetze resul-
tiert wie jeder Gesetzesgehorsam (obligatio ad observandam le-
gem) aus dem gottlichen Willen.'48 Pufendorf legt die Fundamente
seiner Lehre an der Schnittstelle von natiirlicher Theologie und

148 pufendorf, Epistola ad Joh. Adamum Scherzerum. In: Eris Scandica, S. 74:
"Cum porro in homine praeter obligationes, quae ex imperio aliorum hominum
proveniunt, circa factum quoque humanum obligatio ad certas actiones
suscipiendas aut omittendas deprehendatur; circa investigandam hujus originem
ultimo demum ad Deum O.M. tanquam conditorem generis humani recurrendum
nobis videtur (...). Neque enim ullo modo nobis videtur congruere, ut haec
obligatio ex alio fonte, quam ipse homo, derivetur. Sed qui conditor est humani
generis, autor quoque obligationis in homine, legisque naturalis habetur, & qui
hominem errectos ad sidera vultus gerere iussit, idem quoque data ipsi lege effecit,
ut non omnes actiones huic forent indifferentes.(...) Et quia nullum principium
extra Deum statui potest, quod ipsi formas rerum suggesserit: inde uti quaelibet
creatura 2 Deo habet quod sit, ita & ab eodem habet, quod talis condita sit.
Adeoque in homine obligatio ad observandam legem, & ipsa lex, & quod istius
actiones certas inde affectiones possunt sortiri, non ex diverso principio debent
derivari, quam ex beneplacito Dei, cum sapientia & bonitate summa conjuncto."”

81

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtslehre. Thm kommt entgegen, daB bereits Suarez, Grotius und
seine Kommentatoren Rechtsoffenbarung und Vemunftrecht
getrennt behandelt haben. Die natiirliche Vernunfterkenntnis
transportiert einen theologischen Restbestand, der unverzichtbar
fiir eine konsistente Naturrechtslehre ist. Fiir die Behauptung, dafl
die Naturrechtsprinzipien universale Geltung beanspruchen koén-
nen, ist es notwendig, einen gottlichen Gesetzgeber vorauszu-
setzen, der die universale Geltung garantieren kann. Pufendorf
nennt nicht nur beildufig in seiner Verteidigungsschrift die
natiirliche Religion das eigentliche "vinculum humanae societa-
tis."149

149 pufendorf, Specimen controversiarum circa Jus naturale ipsi nuper motarum c
5. § 25. In: Eris Scandica, S. 253.

82

https://dol.org/10.5771/9783495893668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1.1. Elementa Jurisprudentiae
	1.1.2. Hobbes-Kritik
	1.1.3. Die Herkunftsgeschichte des Obligationenbegriffs
	1.1.4. Naturrechtslehre und natürliche Theologie

