
Erster Teil:
Die Naturrechtslehre der deutschen
Aufklärung zwischen Pufendorf und Kant

Die Frühaufklärung wird im Rahmen dieser Studie aus guten 
Gründen auf den Zeitraum von 1660 bis 1780 ausgedehnt. Am 
Anfang dieser Epoche steht Samuel Pufendorfs erste Schrift über 
die universelle Rechtsgelehrsamkeit, die seinen Ruhm begründet 
und ihm den ersten Lehrstuhl für Natur- und Völkerrecht in 
Heidelberg (1661) eingebracht hat. Die Naturrechtslehre ist in den 
folgenden Jahrzehnten zu einer blühenden Wissenschaftsdisziplin 
geworden. Ihre führenden Vertreter sind Christian Thomasius, 
Samuel von Cocceji, Nicolaus Hieronymus Gundling und 
Christian Wolff.17 Christian Wolff hat mit seiner achtbändigen 
Abhandlung über das Naturrecht die sicherlich bedeutendste 
systematische Durchdringung dieser Disziplin geliefert. Seine 
Schüler haben einzelne Bestimmungen der Wolffschen Lehre 
aufgenommen und in der juristischen Praxis angewandt oder in 
ihre Kodifikationsarbeiten am positiven Recht (Allgemeines 
Landrecht für die Preussischen Staaten) einfließen lassen. Am 
Ende der Epoche steht die Kantische Kritik am philosophischen 
System Christian Wolffs. Natürliche Theologie und 
Naturrechtslehre werden auseinandergerissen und die Konzeption 
natürlicher Obligationen als Grundlage politischer Herrschaft 
diskreditiert.

Während im Zeitraum der Frühaufklärung, zwischen Pufendorf 
und Thomasius, Cocceji und Leibniz, Gundling und Wolff über 
eine angemessene theoretische Grundlegung der Naturrechtslehre 

17 Vgl. J. Schröder/ I. Pielemeier, Naturrecht als Lehrfach an den deutschen 
Universitäten des 18. Jahrhunderts. In: O.Dann/ D.Klippel (Hrsg.): Naturrecht- 
Spätaufklärung-Revolution. Hamburg 1995, S. 255-69; G. Hartung, Samuel 
Pufendorf und die Verbreitung der Naturrechtslehre in Europa. In: ders. (Hrsg.): 
Samuel Pufendorf, De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo. 
Berlin 1997, S. vii-xv.

27

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


debattiert wurde, ist mit der Kantischen Kritik aller Theologie die 
Frage nach der Geltung natürlicher Verpflichtungen schlagartig 
erledigt. Bereits am Beginn des 19. Jahrhunderts ertönt der Ruf der 
Rechtshistoriker, die Lehrstühle für Naturrecht an den deutschen 
Universitäten abzuschaffen. Zwei Faktoren haben den 
naturrechtlichen Diskurs zutiefst fragwürdig gemacht: Die Kanti- 
sche Theologie- und Metaphysikkritik und der Siegeszug des 
Historismus im 19. Jahrhundert. Wenn diese Tendenzen das Erbe 
der Aufklärungsepoche darstellen, dann erscheint zumindest die 
Verknüpfung des traditionellen Naturrechtsdiskurses mit dem 
Namen Aufklärung, so in der Rede vom aufgeklärten Natur­
rechtsdenken fragwürdig. Auch der Epochen(schwellen)begriff 
Frühaufklärung hat den Beigeschmack einer Notlösung.

Die Forschung zum Naturrechtsdenken der deutschen Aufklä­
rung ist weitestgehend an einer Vereinheitlichung der historischen 
Befunde interessiert. In diesem Sinn wird auch Samuel Pufendorfs 
Naturrechtslehre als Typus des aufgeklärten Naturrechts 
bestimmt.18 Aufgeklärt ist die Naturrechtslehre im 17. Jahrhundert 
- so die weitestgehend einhellige Forschungshypothese - weil sie 
als Wegbereiter der eigentlichen Aufklärungsepoche und in 
schroffem Gegensatz zum scholastischen Naturrechtsdenken des 
Spätmittelalters dargestellt werden kann.19 Das Interesse der 
Forschung an einer eindeutigen Bestimmung des aufgeklärten 
Naturrechts hat zu einer weitgehenden Beschränkung der 
Forschungsinhalte geführt. Relevant ist hier nur der Nachweis, 
inwiefern Pufendorf als Wegbereiter für Locke, Rousseau und 
Kant gelten kann. In dieser Perspektive steht Pufendorf am Beginn 
einer neuen Epoche des Naturrechtsdenkens, die den Namen 

18 Vgl. V. Fiorillo, Von Grotius zu Pufendorf. In: Archiv für Rechts- und 
Sozialphilosophie. LXXV.2. (1989), S. 218-38: ein Literaturbericht zur 
Forschungslage.
19 Vgl. dagegen: H. Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Prolegomena 
zu einer Rechtsphilosophie. Göttingen 1951, S. 107. Überzogen ist das Diktum 
von J. Sauter, Die philosophischen Grundlagen des Naturrechts. Wien 1932, der 
behauptet, das Naturrechtsdenken der Frühaufklärung von Pufendorf bis zu 
Christian Wolff sei "nichts als eine verwässerte Scholastik." Zum aktuellen Stand 
der Debatte: T. Behme, Samuel von Pufendorf. Naturrecht und Staat. Eine 
Analyse und Interpretation seiner Theorie, ihrer Grundlagen und Probleme. 
Göttingen 1995.

28

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufklärung trägt.20 Die systematische Behandlung des Naturrechts 
bei Pufendorf, so wird behauptet, bringt ihren Modemitätsgehalt 
zum Ausdruck. Modernes, aufgeklärtes Naturrecht wird in 
Rechtssystemen wissenschaftlich geformt, so könnte diese These 
lauten. Der scheinbare Vorteil dieser Perspektive liegt auf der 
Hand. Wenn die überlieferten Begriffe des Naturrechts in 
systematischer Anordnung eine neue Qualität erhalten, dann 
interessiert die Vorgeschichte der Begriffe nur am Rande. Der 
Nachteil muß hier allerdings schwerer ins Gewicht fallen: Zwar 
läßt sich nachweisen, daß unter dem Einfluß von Rene Descartes 
(Discours de la methode. 1637), Thomas Hobbes (Elementa 
philosophiae. 1642-58), Erhard Weigel (Analysis Aristotelica ex 
Euclide restituta. 1658) und Petrus Gassendi (Syntagma 
philosophiae Epicuri. 1659) die Naturrechtslehre Pufendorfs 
systematischen Charakter annimmt. Aber der Gehalt an Modernität 
und Aufgeklärtheit dieses Naturrechtstyps läßt sich nur zirkulär 
beschreiben: Es ist modern, weil es systematisch strukturiert ist, 
oder es ist systematisch strukturiert, weil es modern ist.

Wenn nicht mehr für eine Charakteristik aufgeklärten Natur­
rechts angeführt werden könnte, dann wäre wenig gewonnen. Nur 
wenige rechtshistorische Studien haben darauf hingewiesen, daß 
Pufendorf im besonderen Teil seiner Naturrechtslehre (z. B. im 
Staats-, Völker-, Straf- und Eherecht) durchaus traditionell orien­
tiert ist. Hier lassen sich Verbindungslinien zwischen den Natur­
rechtslehren des Spätmittelalters und denjenigen des 17. Jahrhun­
derts ziehen. Offen bleibt die Frage, wie der allgemeine Teil des 
Naturrechts, d. h. die Deduktion der Naturrechtsprinzipien, sich 
vor dem Hintergrund des theologisch fundierten Naturrechts mit­
telalterlicher Provenienz charakterisieren läßt. Eine Untersuchung 
zum Naturrechtsdenken in der deutschen Frühaufklärung muß mit 
dieser Fragestellung einsetzen. Aus guten Gründen wird der 
Begriff aufgeklärtes Naturrecht vorerst problematisch gefaßt. In 
einer begriffsgeschichtlichen Analyse wird sich zeigen, wieviel 
Aufklärungspotential für die Naturrechtslehren des späten 17. und 
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts zu veranschlagen ist.

20 F. Wieacker, Privatrechtsgeschichte der Neuzeit. Göttingen 1967, S. 249-347, 
über "Das Zeitalter des Vemunftrechts".

29

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. 7. Samuel Pufendorf

Samuel Pufendorfs Bedeutung innerhalb der Historia juris natu- 
ralis war bereits zu Beginn des 18. Jahrhunderts unbestritten.21 Im 
Jahre 1661 wurde er auf den eigens für ihn geschaffenen Lehrstuhl 
für Natur- und Völkerrecht nach Heidelberg berufen. Seine 
Schriften zum Naturrecht erschienen zwischen 1660 und 1686: 
Elementorum jurisprudentiae universalis libri duo (1660), De jure 
naturae et gentium libri octo (1672), im folgenden Jahr sein 
Traktat De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo 
und abschließend seine Verteidigungsschrift Eris Scandica, qua 
adversus libros de jure naturae et gentium obiecta diluuntur 
(1686).22

Pufendorfs grundlegende Schriften zum Naturrecht, die acht 
Bücher über das Natur- und Völkerrecht und der Pflichtentraktat, 
liegen zu Beginn des 18. Jahrhunderts in deutscher, französischer 
und englischer Übersetzung vor. Die vielfachen Neuauflagen, 
versehen mit Kommentaren und sachlichen Zusätzen, haben den 
Einfluß der Pufendorf sehen Naturrechtslehre auf die Rechtskodi­
fikationen und Menschenrechtserklärungen des 18. und 19. Jahr­
hunderts erst möglich gemacht.23

21 Vgl. allgemein zum geistesgeschichtlichen Hintergrund: E. Wolf, Samuel 
Pufendorf. In: Grosse Rechtsdenker der deutschen Geistesgeschichte. Tübingen 
1963^, S. 311-70. N. Hammerstein, Samuel Pufendorf. In: M.Stolleis (Hrsg.): 
Staatsdenker im 17. und 18. Jahrhundert. Frankfurt/M. 1977, S. 174-97. H. 
Denzer, Pufendorf (1632-94). In: Klassiker des Politischen Denkens, Bd.2. 
München 1987^, S. 27-44. Detailliert hingegen: F. Palladini, Discussioni 
seicentesche su Samuel Pufendorf. Scritti latini: 1663- 1700. Bologna 1978.
22 Allgemein zum bio- und bibliographischen Hintergrund: D. Döring, Pufendorf- 
Studien. Beiträge zur Biographie Samuel von Pufendorfs und zu seiner 
Entwicklung als historischer und theologischer Schriftsteller. Berlin 1992.
23 E. Landsberg, Geschichte der Deutschen Rechtswissenschaft. 3.Abth. l.Halbbd. 
München & Leipzig 1898, S. 23: "Es wäre irrig, zu sagen, daß die deutsche 
Rechtswissenschaft dieses Jahrhunderts unter der Herrschaft von Pufendorfs 
naturrechtlichen Ideen gestanden hat; dazu sind dieselben nicht ursprünglich 
genug, wesentlich den Holländern und Engländern entnommen wie sie sind. Wohl 
aber wird man sagen müssen, daß Pufendorf die von ihm entlehnten 

30

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1.1. Elementa Jurisprudentiae

Samuel Pufendorf hat in seinen Streitschriften deutlich gemacht, 
daß es ihm um die Eigenständigkeit der Naturrechtslehre als 
wissenschaftlicher Disziplin geht. Eigenständigkeit bedeutet eine 
resolute Abgrenzung des Naturrechts von der Moraltheologie und 
von der positiven Rechtslehre. Naturrecht und Moraltheologie 
unterscheiden sich dadurch, daß hier der christliche Glauben, dort 
die menschliche Vernunft Begründungsfunktion haben.24 Vom 
positiven Recht wird das Naturrecht durch seinen ahistorischen 
Charakter getrennt aufgrund der Prämisse, daß es zu allen Zeiten 
in Geltung war und ein Bestandteil der Sitten aller Völker ist. 
Pufendorf hebt hervor, daß erst Grotius die undifferenzierte 
Behandlungsweise des Naturrechts innerhalb der Moralphilo­
sophie beseitigte, indem er eine systematische Trennung von 
positiven und natürlichen Rechten vomahm.25 Moraltheologie, 
Jurisprudenz und Naturrechtslehre geben Aufschluß über die 
menschlichen Pflichten. Die Differenz liegt im Medium der 
Erkenntnis pflichtgemäßen Handelns begründet. Die Moral­
theologie verweist auf göttliche Offenbarung, die Jurisprudenz auf 
Zivilgesetze und die Naturrechtsdisziplin auf das Licht der 
menschlichen Vernunft.26 Für die Disziplin des Naturrechts gilt der 

naturrechtlichen Ideen in selbständiger, besonnener und nach beiden Seiten hin 
sachverständiger Weise zu einem juristischen System zusammengearbeitet hat, 
und daß allerdings dieses sein System maßgebend für die Verbindung und dadurch 
für die Entwicklung von Rechtsphilosophie und Jurisprudenz im achtzehnten 
Jahrhundert geworden ist." Vgl. N. Hammerstein, Zum Fortwirken von Pufendorfs 
Naturrechtslehre an den Universitäten des Heiligen Römischen Reiches Deutscher 
Nation während des 18. Jahrhunderts. In: K. A. Modeer (Hrsg.): Samuel von 
Pufendorf. Ett rätshistoriskt Symposium i Lund. Lund 1986, S. 31-51.
24 Samuel Pufendorf, Epistola ad J. A. Scherzerum. In: Eris scandica, qua adversus 
libros de jure naturali et gentium objecta diluuntur. Frankfurt/M. 1706, S. 68: 
"Sane enim peculiaris disciplina est Theologia, tum ab aliis scientis, tum ab ipso 
quoque jure naturali distincta. Licet enim Theologia moralis plurima inculcet 
praecepta, quae & ipsa jus naturale tradit: hujus tarnen, non illius disciplinae est, 
eorundem necessitatem ex ratione demonstrare."
25 Pufendorf, Specimen controversiarum circa jus naturale ipsi nuper motarum § 1. 
In: Eris Scandica, S. 168: "Verum, qui naturalia jura ä positivis accurate 
discemeret, & ista in plenis systematis rotunditatem disponere aggrederetur, ante 
Hugonem Grotium nemo existit."
26 Pufendorf, De officio hominis et civis juxta legem naturalem libri duo. 
Cantabrigae 1682, S. ii.: "Manifestum igitur est, ex tribus velut fontibus homines 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsatz, daß ihre Begriffsbestimmungen keinerlei Refe­
renzpunkt außerhalb der natürlichen Vemunfterkenntnis 
zulassen.27 Natürliche Vemunfterkenntnis beinhaltet eine unmit­
telbare und allgemeingültige Einsicht in den Bereich menschlicher 
Rechte und Pflichten. Was der Mensch als natürliches Wesen darf 
(Recht) und soll (Pflicht), kann nicht allgemeingültig vom 
Standpunkt der Moraltheologie noch der Zivilrechtslehre bestimmt 
werden. Die Naturrechtsdisziplin muß gegen den Zugriff der 
Moraltheologie gesichert werden und es muß eine klare Trennlinie 
zur Zivilrechtslehre gezogen werden, um ihre Kompetenz zu 
entfalten: Sie soll ein Rechtssystem entwickeln, das seine 
Plausibilität allein am Maßstab der natürlichen Vemunfterkenntnis 
der Menschen, diesseits von religiöser und positivrechtlicher 
Partikularität, bemißt.

Aus dieser programmatischen Vorgabe ergibt sich eine 
Begründungslast, die sich in der Bestimmung der einzelnen 
Elementa Jurisprudentiae auswirkt. Da alle Grundbegriffe der 
Naturrechtslehre, z. B. Recht, Gesetz, Verpflichtung, Versprechen, 
Vertrag etc., auch im moraltheologischen und zivilrechtlichen 
Diskurs verhandelt werden, muß die Naturrechtsdisziplin im 
Einzelfall ihre besondere Kompetenz erweisen. D. h. sie muß unter 
Beweis stellen, daß ihre Begriffsdefinitionen die rationale Variante 
im Vergleich zu ihren Nachbardisziplinen bieten.28 Bei Pufendorf 
wird sich zeigen, daß er sowohl in eklektischer Manier den 
vorhandenen Definitionsspielraum der juristischen Terminologie 
ausfullt, als auch einzelnen Begriffen eine neue Dimension 
verschafft. An den Grundbegriffen der Pufendorfschen 
Naturrechtslehre läßt sich dieser Sachverhalt deutlich machen. Die 
Grundbegriffe sind Macht (potestas), Recht (jus), Gesetz (lex) und 

cognitionem officii sui, & quid in hac vita sibi tanquam honestum sit agendum 
tanquam turpe omittendum, haurire; ex lumine rationis, ex legibus civilibus, & ex 
peculiari revelatione divini Numinis."
27 W. Röd, Geometrischer Geist und Naturrecht. München 1970, S. 82-3.
28 Vgl. die grundlegenden Abhandlungen: K. Olivecrona, Die zwei Schichten im 
Naturrechtsdenken. In: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 63/1 (1977), S. 
79-103. R. Tuck, Natural Rights Theories. Their origin and development. 
Cambridge 1979. J. Tully, A Discourse on Property. John Locke and his 
adversaries. Cambridge 1980, S .64-79. K. Haakonssen, Natural Law and Moral 
Philosophy. From Grotius to the Scottish Enlightenment. Cambridge 1996, S. 15- 
62.

32

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verpflichtung (obligatio). Ihre Definitionen ergeben das 
Grundmuster der Naturrechtskonzeption. Doch schon am Beginn 
der Begriffsarbeit bekennt Pufendorf, daß mit der Vieldeutigkeit 
juristischer Begriffe zu rechnen ist. "Juris vocabulum valde est 
ambiguum"29, heißt es im ersten Buch über das Natur- und 
Völkerrecht. Recht meint zum einen das Gesetz selbst und das 
System der Gesetze. Zum anderen bezeichnet es eine moralische 
Qualität (qualitas moralis) des Menschen, die sein rechtmäßiges 
Handeln in Bezug auf Personen und Sachen bestimmt. Die 
Vieldeutigkeit des Rechtsbegriffes wird auch von den 
Kommentatoren des 16. Jahrhunderts zur römischen Rechtslehre30 
und von dem Völkerrechtler Hugo Grotius31, wenn auch in 

29 Pufendorf, De jure naturae et Gentium libri octo I. 1. § 20. Amsterdam 1688 
[Sigle: JNG], S. 13. Vgl. ders, Elementorum jurisprudentiae universalis libri duo, 
def.viii. Cantabrigae 1672, S. 66.
30 Bemab6 Brisson, De verborum quae ad jus pertinent significatione libri xix. 
Lugduni 1559, fol. 303: "Jus pluribus modis dicitur: uno modo, cum id, quod 
semper aequum & bonum est, jus dicitur, ut est jus naturale (...) Altero modo quod 
omnibus aut pluribus, in quaque civitate utile est, jus dicitur, ut jus civile & 
honorarium, & jus Quiritium (...) Jus nonnunquam ipsam Jurisprudentiam 
significat (...) Sic alia significatione jus dicitur locus, in quo ius redditur (...) Jus 
etiam pro potestate ac facultate accipitur in definitione actionis, ususfructus, & 
similium." Hugo Donellus, Commentariorum de jure civili über primus c. 3. n. 1- 
2. [1595]. In: Opera omnia tomus I. Florentiae 1840, S. 15: "Quid sit jus, definire 
non possumus, nisi significatione verbi distincta. Verbum enim ambiguum est, nec 
omnibus significationibus eadem esse potest definitio (...) Juris significatio propria 
una est, cum jus dicitur constitutio jubens pro imperio, quae recta sunt. Quo modo 
intelligitur, cum dicimus, jus esse constitutum (...) Quo modo item dicitur jus 
naturae, jus civile, jus praetorium (...): at significatio juris una in omnibus, qua 
significatur id, quod constitutum est vel a natura, vel a civitate, vel a praetore, 
secundum quam omnes similiter verbo generis dicuntur jura."
31 Hugo Grotius, De jure belli ac pacis libri tres, in quibus jus naturae et gentium, 
item juris publici praecipua explicantur I. 1. § 3-4. editio nova. Amsterdami 1646 
[Sigle: JBP], S. 2: "Nam jus hic nihil aliud quam quod justum est significat (...). 
Ab hac juris significatione diversa est altera, sed ab hac ipsa veniens, quae ad 
personam refertur: quo sensu jus est, Qualitas moralis personae, compertens ad 
aliquid juste habendum vel agendum." Grotius übernimmt diese Bestimmung des 
Rechtsbegriffs als qualitas moralis aus dem moraltheologischen Kontext; vgl. 
Franciscus Suärez, der den gesamten juristischen und theologischen 
Bedeutungsgehalt des Rechtsbegriffs referiert: ders., Tractatus de legibus I. 2. n.5. 
In: L.Perefia (Hrsg.): Corpus Hispanorum de Pace, vol. 11. (Madrid 1971), S. 24. 
"Et iuxta posteriorem et strictam iuris significationem solet proprie jus vocari 
facultas quaedam moralis, quam unusquisque habet circa rem suam vel ad rem sibi 
debitam". Suärez verweist auf Übereinstimmungen zwischen der 

33

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abweichender Weise, hervorgehoben. Für den Zusammenhang der 
Naturrechtskonzeption erhält bei Pufendorf die Deutung des 
Rechtsbegriffs als moralischer Qualität menschlicher Handlungen 
systematischen Vorrang.

Recht und Macht (potestas) differenziert Pufendorf gemäß ihrer 
Wirkungskraft. Während die Macht den faktischen Zugriff auf 
eine Person oder Sache meint, bezeichnet das Recht eine 
Forderung.32 Das Recht ist eine aktive moralische Qualität, weil es 
den Mitmenschen als Tausch- oder Vertragspartner in ein 
VerpflichtungsVerhältnis drängt: Dem Recht an einer Sache 
korrespondiert die Verpflichtung des anderen, dieses Recht zu 
respektieren. Die moralische Grundlegung des Rechtsbegriffs 
macht folgende Überlegung plausibel: Sobald die Differenzierung 
von Recht und Macht eingeebnet würde, es mithin kein Recht 
außerhalb des faktischen Zugriffs auf eine Sache oder Person 
gäbe, wäre die Naturrechtskonzeption Pufendorfs ihrer Funda­
mente beraubt. Die das Recht ergänzende moralische Qualität 
menschlichen Handelns ist eine Verpflichtung (obligatio). Die 
Verpflichtung, das Recht des anderen zu respektieren, nennt 
Pufendorf eine Fessel des Rechts (vinculum juris).33 Die Fähigkeit, 
eine Verpflichtung auf sich nehmen zu können, verweist auf den 
Ursprung menschlicher Moralität: Verpflichtung und 
Freiwilligkeit sind die Komponenten moralischen Handelns. Nur 
der Mensch als ein Lebewesen, das sich durch einen freien Willen 
auszeichnet, ist zur Moralität befähigt, weil er sich aus eigener 
Entscheidung der moralischen Norm unterwirft.34 Diese 

moraltheologischen (Thomas von Aquin, Summa theologie II. Ilae q. 57. a. 1) und 
juristischen (Bernabe Brisson: verbum jus) Begriffsbestimmung.
32 Pufendorf, JNG I. 1. § 20, S. 13: "Referimus autem jus ad qualitates activas eo 
respectu, quod propter illud aliquid ab altero possit exigi.”
33 Pufendorf, JNG I. 1. § 21; vgl. I. 6. § .5, S. 62: "Obligationem igitur supra 
definimus, per qualitatem moralem operativam, qua quis praestare aut pati quid 
tenetur (...) JCti Romani vocarunt vinculum juris, quo necessitate adstringuimur 
alicujus rei praestandae." Pufendorf zitiert hier die Institutiones lustiniani III. 13.. 
In: P. Krüger (Hrsg.) Berlin 1963, S. 35: "Nunc transeamus ad obligationes. 
obligatio est juris vinculum, quo necessitate adstringimur alicuius solvendae re 
secundum nostrae civitatis jura." Vgl. T.Kobusch, Die Entdeckung der Person. 
Metaphysik der Freiheit und modernes Menschenbild Freiburg-Basel-Wien 1993, 
S.79-80.
34 Pufendorf, JNG I. 6. § 6., S. 63: "Quod igitur homo aptus sit ad recipiendam 
obligationem, una quidem causa est, quia voluntatem habet, quae in utramque 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlegungen machen deutlich, daß Pufendorf den Grund der 
Verpflichtung nicht im freien Willensentscheid sucht, sondern eine 
Norm voraussetzt, der der freie Wille des Menschen unterworfen 
ist. Diese Norm ist keine moralische Qualität, sondern ein 
Ordnungsprinzip, das den Entscheidungsspielraum des Menschen 
eingrenzt. Pufendorf definiert die Norm als Befehl eines 
Herrschenden, der für seine Untergebenen bindend ist. Durch die 
Distanz von Herrschendem und Befehlsempfänger wird die Norm 
zum Gesetz und erhält als solches verpflichtende Kraft. Das 
moralische Gesetz ist die Fessel unserer natürlichen Freiheit 
(vinculum naturalis libertatis).35 An dieser Stelle treten Pufendorf 
unübersehbare Schwierigkeiten in den Weg, die das Wesen der 
moralischen Gesetzgebung betreffen. Zuerst muß gefragt werden, 
ob Selbstgesetzgebung und -Verpflichtung denkbar ist? Pufendorf 
verneint diese Frage, weil unter der Bedingung von Willensfreiheit 
niemand zugleich Verpflichtender und Verpflichteter sein kann.36 
Wer über einen freien Willen verfugt, ist zur Unterwerfung unter 
moralische Normen fähig. Die Gesetzeskraft moralischer Normen, 
die zu einer Bindung des freien Willens fuhrt, muß für diesen 
unverfugbar sein. D. h. der Mensch als Träger des freien Willens 
kann nicht zugleich Urheber der Bindungskraft der Moral sein.

partem sese flectere, adeoque ad normam aliquam moralem se componere potest." 
Vgl. H.Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf. Eine 
geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung zur Geburt des Naturrechts 
aus der Praktischen Philosophie. München 1972, S. 77-82.
35 Pufendorf, TNG I. 6. § 4, S. 61: "In genere autem lex commodissime videtur 
definiri per decretum, quo superior sibi subjectum obligat, ut ad istius 
praescriptum actiones suas componat."
36 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae universalis II. def. xii. § 6, S. 85-6: 
"(...) neminem sibi ipse posse obligari, quia cum idem sit obligatus & obligans, 
obligans autem possit liberare, frustra sit sibi obligari, cum liberare seipsum possit 
suo arbitrio, & qui hoc potest, actu jam über est." Die Grundfigur dieser 
Argumentation findet sich bereits im römischen Recht: Digesta Justiniani IV. 8. 
51. In: Mommsen (Hrsg.) Berlin 1963, S .71: "Marcianus libro secundo 
regularum: Si de re sua quis arbiter factus sit, sententiam dicere non potest, quia se 
facere iubeat aut petere prohibeat: neque autem imperare sibi neque se prohibere 
quisquam potest." Vgl. auch Thomas Hobbes, Leviathan, or Matter, Forme, & 
Power of a Common-Wealth ecclesiasticall and civill II. 26. [London 1651] 
Harmondsworth 1985, S. 313: "For he is free, that can be free when he will: Nor is 
it possible for any person to be bound to himselfe; because he that can bind, can 
release; and therefore he that is bound to himselfe onely, is not bound."

35

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf die Frage, wer der Autor des moralischen Gesetzes im 
Menschen ist, gibt Pufendorf eine eindeutige Antwort: Es ist der 
göttliche Gesetzgeber, der die Menschen verpflichtet, ihr Handeln 
den moralischen Normen konform zu gestalten.37 Vom Menschen 
wird z. B. gefordert, sich selbst am Leben zu erhalten, weil er 
Knecht Gottes und Teil der gottgewollten Sozialgemeinschaft ist.38 
Aufgrund dieser Distanz zwischen Gesetzgeber und Befehls­
empfänger entfaltet die Moralnorm als Naturgesetz ihre Ver­
pflichtungskraft. Pufendorf weist darauf hin, daß die scholastische 
Moraltheologie und mit ihr noch Hugo Grotius eine unzureichende 
Definition des moralischen Gesetzes aufgestellt hat. Grotius 
definiert das Gesetz als Regel des moralischen Handelns, die zu 
dem verpflichtet, was rechtmäßig ist.39 Außerdem argumentiert 
Grotius mit der Prämisse, daß die Naturgesetze auch dann noch 
Rechtsgeltung beanspruchen können, "etiamsi daremus, quod sine 
summo scelere dari nequit, non esse Deum, aut non curari ab eo 
negotia humana”.40 Dieses Kalkül wird von Pufendorf als 
gefährlich eingestuft, weil es die Möglichkeit bietet, einen 
Standpunkt der Moralität (rectitudo) anzunehmen, der gegenüber 
dem göttlichen Gesetzgebungswillen indifferent ist. Die 

37 Pufendorf, Appendix [zur Epistola ad J. A. Scherzerum] In: Eris Scandica, S. 
74: "Cum porro in homine praeter obligationes, quae ex imperio aliorum hominum 
proveniunt, circa factum quoque humanum obligatio ad certas actiones 
suscipiendas aut omittendas deprehendatur; circa investigandam hujus originem 
ultimo demum ad DEUM O.M. tanquam conditorem generis humani recurrendum 
nobis videtur (...) Neque enim ullo modo nobis videtur congruere, ut haec 
obligatio ex alio fonte, quam ipse homo, derivetur. Sed qui conditor est humani 
generis, autor quoque obligationis in homine, legisque naturalis habetur (...)."
38 Pufendorf, JNG I. 6. § 7, S. 65: "Quando autem dicitur, v.g. quemlibet obligari 
ad se ipsum conservandam, sensus iste est; obligationis illius homini inhaerentis 
exercitium in ipso homine terminari. Quae tarnen ad Deum legis naturalis autorem 
refertur, tanquam illum, cui ejus obligationis exercitium exigendi, ejusdem 
neglectum vindicandi jus sit. Adeoque hactenus homo seipsum conservare tenetur, 
quatenus Dei servus, & societatis humanae pars est, cui sese utilem jussu Dei 
praestare, debet."
39 Grotius, JBP I. 1, S. 3: "Lex est regula actuum moralium obligans ad id quod 
rectum est." Vgl. Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore I. 1. § 5, S. 14. 
"Propria ergo et absoluta appellatio legis est quae ad mores pertinet; atque ita 
restringenda est divi Thomae descriptio, ut scilicet lex sit mensura quaedam 
actuum moralium, ita ut per conformitatem ad illam, rectitudinem moralem 
habeant."
40 Grotius, JBP, Praefatio, S. iii.

36

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moralordnung wäre dann nicht etwas gottgewolltes, das seiner 
Vernunft und Freiwilligkeit entspringt, sondern ein Schicksal, 
dessen Gesetzmäßigkeit rational nicht nachvollziehbar ist.41

Bei Pufendorf bedarf es für eine strikte Trennung von Moral­
theologie und Naturrechtslehre nicht einer vollständigen Säkula­
risierung des Rechts. Vielmehr geht es darum, anhand einer 
rationalen Konstruktion juristischer Begriffe den theologischen 
Gehalt der naturrechtlichen Grundbegriffe herauszustreichen. Für 
den Begriff des Gesetzes gilt, daß die Gesetzes- und d. h. Ver­
pflichtungskraft erst dann beschreibbar wird, wenn ein gesetzge­
bender Wille benannt ist; das gilt gleichermaßen für das Zivil- und 
Naturgesetz. Von moralischen Normen läßt sich nur sinnvoll als 
Naturgesetzen sprechen, insofern sie die Bedingungen eines 
Gesetzes erfüllen: Sie müssen einem freien Gesetzeswillen 
entspringen und aus der Distanz von Befehlsgewalt und 
Befehlsempfänger ihre Verpflichtungskraft gewinnen. Jedes 
Obligationsverhältnis gründet in diesem ursprünglichen 
Verpflichtungsverhältnis, weil in ihm die Fähigkeit bestimmt wird, 
überhaupt als Willenssubjekt Bindungen einzugehen. Ohne die 
ursprüngliche Tatsache einer Fessel unserer natürlichen Freiheit 
(vinculum naturalis libertatis) wäre auch die Möglichkeit einer 
moralischen Bindung des Rechts (vinculum juris) nicht gegeben. 
Für die Stabilisierung der Naturrechtsdisziplin ist der Rekurs auf 
ihren theologischen Gehalt dringlich: Nur wenn das Naturgesetz 
als Produkt des göttlichen Gesetzeswillen verstanden wird, 
verpflichtet es alle Menschen, begründet es eine moralische 
Disposition der Menschen und ermöglicht, das Recht als 
moralische Qualität aufzufassen. Recht meint bei Pufendorf nicht 
eine Freiheit vom Naturgesetz, sondern die Tatsache, daß vor dem 
Hintergrund des urprünglichen VerpflichtungsVerhältnisses jedem 
Rechtsanspruch der einen Person eine Verpflichtung des anderen 
korrespondiert, diesen Rechtsanspruch zu respektieren. Auf dieser 
Folie zeichnet sich die Pufendorf sehe Hobbes-Kritik ab.

41 Pufendorf, Apologia pro se et suo libro § 19. Germanopoli 1674, S. 35: "(...) an 
& cur aliquid in se esset honestum vel turpe. Id dum non fecerunt, necessum fuit 
provenire definitionem legis naturalis, quae non posset non in circulum revolvi, & 
petere id, quod est in principio.”

37

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1.2. Hobbes-Kritik

Thomas Hobbes hat seiner Deduktion der naturrechtlichen 
Grundbegriffe eine Fiktion vom Naturzustand (status naturalis) der 
Menschheit zugrunde gelegt. Diese Konzeption soll hier nur 
insoweit dargestellt werden, als sie von Pufendorf in ihrer Grund­
struktur rezipiert wurde.42 Auf den ersten Blick weist sich Hobbes' 
Lehre als Gegenentwurf zur politischen Lehre aristotelischer Pro­
venienz aus. Hobbes kritisiert die Vorstellung der Aristoteliker, 
daß der Mensch von Natur aus ein soziales Wesen ist (hominem 
esse animal aptum natum ad societatem).43 Der Mensch ist viel­
mehr von Natur aus - Hobbes meint hier den Zeitpunkt der Geburt 
- unfähig zum Gemeinschaftsleben. Die Möglichkeit, den Men­
schen in eine Sozialstruktur integrieren zu können, ist nicht auf 
eine natürliche Disposition zurückzufuhren, sondern vielmehr eine 
Folge von Erziehungsmaßnahmen.44 In diesem Sinn ist der 
Naturzustand der Menschheit ein außergesellschaftlicher Bereich 
menschlicher Interaktionen. Die ursprünglich asoziale Natur des 
Menschen bestimmt die Charakteristik des Naturzustandes: Er ist 
geprägt vom Fehlen sozialer Bindungsstrukturen und von gegen­
seitiger Furcht. Natürliche Gleichheit bedeutet bei Hobbes zuerst 
einmal die Gleichverteilung der Möglichkeit, durch den Nächsten 
geschädigt zu werden. Die Erfahrungstatsache, daß die Menschen 
einander Schaden zufugen, fuhrt Hobbes nicht auf einen bösen 
Willen zurück, sondern auf die Überlegung, daß Unklarheiten 
hinsichtlich der Güterverteilung auf Erden Unstimmigkeiten und 
gewaltsame Konfrontationen hervorrufen. Wenn zwei Menschen 
denselben Gegenstand zugleich begehren, wird der Stärkere von 
beiden Erfolg haben und der Schwächere Schaden nehmen: "quis 

42 Ausführlicher: N. Bobbio, Thomas Hobbes and the Natural Law Tradition. 
Chicago & London 1993.
43 Thomas Hobbes, De cive [1642] c 1. § 2. In: W.Molesworth (Hrsg.): Thomae 
Hobbes Opera philosophica quae latine scripsit omnia II. (Reprint: Aalen 1961), S. 
158.
44 Hobbes, De cive c 1. § 2. adnotatio, S. 158: ''Manifestum ergo est omnes 
homines, cum sint nati infantes, ad societatem ineptos manere (...) Ad societatem 
ergo homo aptus, non natura, sed disciplina factus est."

38

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autem fortior sit, pugna judicandum est."45 Das Schwert entschei­
det im Zweifelsfall. Vor diesem Hintergrund treten Rechtsan­
spruch und Selbsterhaltungskalkül in enge Beziehung. Recht heißt 
bei Hobbes nichts anderes als die Freiheit jedes einzelnen 
Menschen, seine natürlichen Vermögen gemäß Vemunfteinsicht 
zu gebrauchen.46 Dem Naturzustand korrespondiert ein natürliches 
Recht, das auf physische Selbsterhaltung bezogen wird; dieses 
natürliche Recht beinhaltet keinerlei moralische Qualität. In 
Hobbes’ Naturzustand ist der einzelne Mensch Souverän über 
seine Handlungsmaxime. Er ist frei von gesetzlichen Bindungen 
und er ist, weil es - wie auch Pufendorf hervorhebt - nicht möglich 
ist "for any person to be bound to himselfe”, frei von wirksamen 
Verpflichtungen, die sein Handeln sozial verträglich machen 
würden.

Die Freiheit von gesetzlicher Bindung und die Unmöglichkeit 
zur Selbstverpflichtung lassen den Menschen im Naturzustand nur 
auf den ersten Blick souverän erscheinen. Tatsächlich aber bewirkt 
die Furcht um das je eigene Leben, daß das natürliche Recht auf 
alle Naturgüter und der unbegrenzte Wille zur Aneignung 
derselben zwanghaften Charakter erhalten. Das ist die Struktur des 
Naturzustandes als Krieg aller gegen alle (bellum omnium contra 
omnes47): Der menschliche Wille und das natürliche Recht sind an 
die physische Ebene und deren einziges Ziel, die Selbsterhaltung, 
gebunden. Der Wille ist nicht frei, sondern durch den Affekt der 
Furcht motiviert, und das Recht ist keine moralische Qualität, 
sondern endet dort, wo die physische Kraft ihre Grenze erfährt. 
Selbsterhaltung ist unter diesen Vorzeichen möglich, aber nicht 
gewiß; Sicherheit ist die Ausnahme, nicht aber die Regel. Erst die 
Vernunft (recta ratio) bietet die Chance, das bloße Widerspiel 
physischer Kraftpotentiale zu unterbrechen. Die Vernunft fuhrt die 
Menschen zu der Einsicht, daß eine Beendigung des Krieges aller 
gegen alle der einzige Weg ist, um die bloße Affektgebundenheit 

45 Hobbes, De cive c 1. § 6, S. 163. Vgl. für den geistesgeschichtlichen 
Hintergrund: R. Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der 
bürgerlichen Welt. Frankfurt/M. 1973, S.l 1-32.
46 Hobbes, De cive c 1. § 7, S. 163: "Neque enim juris nomine aliud significatur 
quam libertas, quam quisque habet facultatibus naturalibus secundum rectam 
rationem utendi." Vgl. R. Tuck, Hobbes. Oxford 1989, S. 61-4.
47 Hobbes, De cive c 1. § 10-2., S. 164-6.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Handelns aufzuheben. Die Einsicht, daß Frieden zu 
suchen ist, ist daher auch das erste Gebot der recta ratio. Hobbes 
nennt die Gebote der rechten Vernunft (dictamina rectae rationis) 
zwar Naturgesetze48, allerdings verleiht er ihnen als 
Vemunfteinsichten keine Gesetzeskraft.49 Die Verpflichtungskraft 
der Naturgesetze zielt lediglich auf das menschliche Gewissen und 
bewirkt nur dort universelle Geltung.50 Die Bedingungen des 
Naturzustandes machen eine Preisgabe der naturgesetzlichen 
Bindung zugunsten des Selbsterhaltungskalküls möglich: Jeder 
Mensch ist der inneren, moralischen Verpflichtung zur 
Vertragstreue im äußeren Handeln enthoben, wenn sein Leben auf 
dem Spiel steht. Das natürliche Vemunftgebot (pacta sunt 
servanda) kann solange keine Rechtsverbindlichkeit beanspruchen, 
wie berechtigte Zweifel an der Untreue des Vertragspartners 
bestehen und eine Zwangsgewalt fehlt, die den Vertragsbruch 
ahndet. Hobbes' Naturzustand beinhaltet die universelle Geltung 
moralischer Normen, nicht aber deren Rechtsverbindlichkeit. Die 
rechtliche Verbindlichkeit der moralischen Grundsätze muß 
künstlich erzeugt werden und hängt dementsprechend mit der 

48 Hobbes, De cive c 2. § 1, S. 169-70; Leviathan I. c 14, S. 189.
49 Hobbes, De cive c 3 § 33, S. 198: "Naturae autem quas vocamus leges, cum 
nihil aliud sint quam conclusiones quaedam ratione intellectae, de agendis et 
omittendis; lex autem proprie atque accurate loquendo, sit oratio ejus, qui aliquid 
fieri vel non fieri aliis jure imperat: non sunt illae proprie loquendo leges, 
quatenus a natura procedunt." Vgl. L. Strauss, Hobbes' politische Wissenschaft. 
Neuwied-Berlin 1965, S. 32: "(...) schon im Naturzustand ist jede Handlung 
verboten, die nach dem Urteil des individuellen Gewissens nicht im Dienst der 
Selbsterhaltung steht. Wenn also im Naturzustand auch jede Handlung erlaubt sein 
kann, so gibt es doch schon für den Naturzustand, also absolut, die unzweideutige 
Unterscheidung von gerechter und ungerechter Gesinnung. Hierbei könnte es 
Hobbes bewenden lassen, wenn es ein natürliches Gesetz gäbe, das den Menschen 
unbedingt, also im Naturzustand, verpflichtet. Die Existenz eines solchen Gesetzes 
wird aber von ihm ausdrücklich geleugnet: »These dictates of Reason (sc. the laws 
of nature), men use to call by the name of Lawes; but improperly (...)«. Gesetz ist 
Verpflichtung. Zu Verpflichtungen aber kommt es überhaupt erst auf Grund eines 
Vertrages der vorher freien, unverpflichteten Menschen."
50 Hobbes, De cive c 3. § 27, S. 195: "Ideoque concludendum est, legem naturae 
semper et ubique obligare in foro intemo sive conscientia, non semper in foro 
extemo sed tum solummodo, cum secure id fieri possit." Vgl. ders., Leviathan I. c 
15, S. 215: "The Lawes of Nature oblige in foro intemo; that is to say, they bind to 
a desire they should take place: but in foro extemo; that is, to the putting them in 
act, not alwayes."

40

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


internen Struktur des by art zu schaffenden großen Leviathan 
zusammen.51 Hobbes’ Prämisse, daß die Naturgesetze keine 
wirksame Obligation enthalten, die auch ein Leben im 
Naturzustand erträglich gestalten würde, daß mithin kein Friede 
ohne Unterwerfung (no peace without subjection) unter eine 
Zwangsgewalt möglich ist, fuhrt ihn zu der Frage nach den 
Entstehungsbedingungen einer solcher Gewalt.

Die Zwangsgewalt muß nach Hobbes ein von Menschenhand 
geschaffenes Kunstprodukt sein, weil sie ein artifizielles Korrektiv 
der natürlichen Veranlagung der Menschen (z. B. einander zu 
schädigen) ist. Die Genese dieser Gewalt muß außerdem eine 
Übertragung der widerstreitenden Rechte und eine Reduktion der 
einander widerstrebenden Willen implizieren. Das Produkt dieser 
Handlung ist eine Person, welche die Rechte und Willenskräfte der 
Einzelnen zur Einheit der Rechtsgewalt und des Willens bündelt: 
the great LEVIATHAN.52 Der Leviathan als Rechts- und 
Willenseinheit gründet in dem bindenden Versprechen der ein­
zelnen Glieder des Naturzustandes, ihr Recht auf eine dritte Person 
zu übertragen und ihren Willen dieser geschaffenen Rechtsperson 
zu unterwerfen.53 Die bindende Kraft des Versprechens schafft 
einen Vertrag, der mehr ist als bloßer Konsens, sondern eine reall 
Unitie, eine wahrhaft korporative Einheit zum Ausdruck bringt: 
Jeder Einzelne versichert dem anderen als Vertragspartner, daß er 

51 Hobbes, Leviathan, introduction, S .81. "Art goes yet further, imitating that 
Rationall and most excellent worke of Nature, Man. For by Art is created that 
great LEVIATHAN called a COMMON-WEALTH, or STATE, (in latine 
CI VITAS) which is but an Artificiall Man". Zum artifiziellen Charakter des 
Leviathan: F. Meinecke, Die Idee der Staatsräson in der Neueren Geschichte. 
München-Berlin 1924, S. 208: Der Leviathan "hat keine eigene Seele, obgleich 
Hobbes von einer solchen Seele spricht und sie dem Inhaber der höchsten 
Staatsgewalt zuschreibt. Es ist eben eine künstliche Seele, eine Uhrwerksfeder."
52 Hobbes, Leviathan II. c 17, S. 227: "The only way to erect a Common Power 
(...) is, to conferre all their power and strength upon one Man, or upon one 
Assembly of men, that may reduce all their Wills, by plurality of voices, unto one 
Will (...) This done, the Multitude so united in one Person, is called a COMMON­
WEALTH, in latine CIVITAS. This is the Generation of that great LEVIATHAN, 
or rather (to speake more reverently) of that Mortall God, to which wee owe under 
the Immortall God, our peace and defense." Zur Bedeutung dieser Metapher: S. I. 
Mintz, Leviathan as Metaphor. In: Hobbes-Studies, vol.ii. (1989), S.3-9.
53 M. Diesselhorst, Naturzustand und Sozialvertrag bei Hobbes und Kant. 
Zugleich ein Beitrag zu den Ursprüngen des modernen Systemdenkens. Göttingen 
1988, S. 25-33.

41

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine natürlichen Rechte aufzugeben gedenkt (wenn dieser 
dasselbe versichert), und autorisiert eine Rechtsperson, diese 
Rechte zum Schutz der Gesamtheit zu verwalten. Das Resultat der 
Übereinkunft ist der gemeinsame Eintritt in den Zivilzustand 
(status civilis) der Menschheit, der die Rechtsverbindlichkeit 
moralischer Normen einklagbar macht.54

Das Hobbesische Vertragsmodell wird durch zwei Elemente 
grundlegend strukturiert. Das bindende Versprechen fuhrt zur 
Einheit des Willens und die Rechtsübertragung begründet die 
oberste Rechts- und Zwangsgewalt. Durch Übertragung der 
Rechte wird aus einer Rechtsbeziehung zwischen den einzelnen 
Gliedern des Naturzustandes ein Obligationsverhältnis im Zivil­
zustand geschaffen.55 Obligation im juristischen Sinn versteht 
Hobbes als Produkt dieses Vertrages und als Auflösung des 
Widerspruchs zwischen moralischem Geltungsanspruch und 
Rechtsverbindlichkeit, denn im Naturzustand gelten die 
Naturgesetze als moralische Disposition menschlichen Handelns 
nur im Gewissen, während das Naturrecht als amoralische Kraft 
die menschlichen Beziehungen dominiert. Die Übertragung der 
natürlichen Rechte ermöglicht die Wirksamkeit moralischer 
Normen im äußeren Handeln, d. h. Verbindlichkeiten können erst 
rechtlichen Charakter annehmen, wenn vom Naturrecht die 
Momente der Gewaltsamkeit und Willkürfreiheit abgezogen sind. 
Zurück bleibt ein Naturrecht, das auf das Maß eines Notwehr­
rechts und passiven Widerstandsrechts gegen äußere Zwangs­
gewalt reduziert wird. Demgegenüber tritt das Naturgesetz aus der 

54 L. Strauss, Naturrecht und Geschichte. Frankfurt/M. 1977, S. 201-5, bezeichnet 
Hobbes' Versuch als gescheitert, weil in Extremsituationen - die es zu 
neutralisieren gilt - "zwischen den Rechten der Regierung und dem natürlichen 
Recht der Einzelperson auf Selbsterhaltung ein unlösbarer Konflikt besteht" und 
dadurch die Lösung des Stabilitätsproblem vereitelt wird.
55 Hobbes, Leviathan I. c 14, S. 191: "And when a man hath in either männer 
[renouncing or transferring his right] abandoned, or granted away his Right; then 
is he said to be OBLIGED, or BOUND, not to hinder those, to whom such Right is 
granted, or abandoned, from the benefit of it: and that he OUGHT, and it is his 
DUTY, not to make voyd that voluntary act of his own: and that such hindrance is 
INJUSTICE, and INJURY, as being SINE JURE; the Right being renounced, or 
transferred."

42

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innerlichkeit in die äußere Sphäre juridischer Verbindlichkeit.56 So 
kann z. B. das vormals moralische Gebot der Vertragstreue (pacta 
sunt servanda) zum allgemeinen Rechtsgebot erhoben werden, das 
bei Verletzung einklagbar ist. Erst im Zivilzustand werden 
Naturgesetze zu Zivilgesetzen, läßt sich anhand der 
Gesetzmäßigkeit moralischer Normen zwischen Recht und 
Unrecht differenzieren, findet sich ein Richter, vor dem Unrecht 
einklagbar ist und nur hier existiert eine oberste Zwangsgewalt, 
die Unrecht mit Strafe belegt. Hobbes benennt die 
Schwierigkeiten, die aus seinem Vertragsmodell für die Frage 
nach der Genese wirksamer Obligation im Zivilzustand zutage 
treten. Die Verbindlichkeit der Zivilgesetze darf selbst nicht 
unmittelbar Ausfluß des vertraglichen Konsenses sein, denn das 
würde bedeuten, daß ziviler Gehorsam von der Willensäußerung 
jedes einzelnen Vertragspartners abhängig wäre. Sie muß aller­
dings mittelbar aus dem Vertragsabschluß resultieren, da vor der 
translatio juris von Rechts Verbindlichkeit keine Rede sein kann.57 
Eine wirkungsmächtige Obligation muß, weil die Vertragspartner 
sich zwar mit einem verbindlichen wechselseitigen Versprechen 
belegen, nicht aber selbst verpflichten können, aus der Distanz 
zwischen Gesetzgeber und Untertanen entspringen: "it is the 
Soveraign Power that obliges men to obey them."58 Es liegt in der 
Eigentümlichkeit des Hobbesischen Souveränitätsmodells 

56 Hobbes, Leviathan II. c 26, S. 314: "The Law of Nature, and the Civill Law, 
contain each other, and are of equall extent. For the Lawes of Nature, which 
consist in Equity, Justice, Gratitude, and other morall Vertues on these depending, 
in the condition of meer Nature (...) are not properly Lawes, but qualities that 
dispose men to peace, and to obedience. When a Common-wealth is once settled, 
then are they actually Lawes, and not before; as being then the commands of the 
Common-wealth; and therefore also Civill Lawes: For it is the Sovereign Power 
that obliges men to obey them."
57 Hobbes, De cive c 6. § 13, S. 226: "Nascitur autem ad eam praestandam 
obligatio non immediate ex eo pacto, in quo jus nostrum omne ad civitatem 
transtulimus; sed mediate, nempe ex eo quod sine obedientia jus imperii frustra 
esset, et per consequens omnino constituta civitas non fuisset. Aliud enim est si 
dico, jus tibi do quilibet imperandi; aliud si dico, faciam quicquid imperabis."
58 Hobbes, Leviathan II. c 26, S. 314. Vgl. C. B. Macpherson, Die politische 
Theorie des Besitzindividualismus. Von Hobbes bis Locke. Frankfurt/M. 1980^, 
S. 87: "Diese Übertragung von Rechten ist es, die ihre Pflichten gegenüber dem 
Souverän erzeugt. Und da dieser Vertrag eine Zügelung der Begierden bedeutet, 
kann er ohne eine dahinterstehende Macht nicht bindend sein (...)."

43

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begründet, daß das künstliche Produkt eines Vertrages - der 
Leviathan - mehr ist als die Summe seiner Teile. Die Übertragung 
der Rechte und die Reduktion der Einzelwillen produziert eine 
Rechtsperson, die über allen Rechten steht (legibus solutus est) 
und doch den Rechtszustand garantieren soll, deren Wille unge­
bunden ist (frustra esset sibi obligari) und doch die Willen der 
Untergebenen binden soll. Um die Konsequenz dieser Argumen­
tation zu verstehen, muß deren kausale Logik aufgedeckt werden: 
Nur weil der Souverän über der Verbindlichkeit der Rechtsver­
hältnisse steht, kann er seine Gesetzgebung mit obligierender Kraft 
versehen.59

Pufendorf hat sich eingehend mit Hobbes’ Modell auseinander­
gesetzt. Seine Hobbes-Kritik basiert auf der bereits dargestellten 
Grundlegung der einzelnen Elemente seiner Rechtslehre. Pufen­
dorf hebt hervor, daß Hobbes die Naturgesetze nicht als Gesetze 
im eigentlichen Sinne und das Recht nicht als moralische Qualität 
erfaßt. Aus diesen falschen Prämissen ergeben sich die Inkonse­
quenzen und Zumutungen seines Souveränitätsmodells. Weil 
Hobbes das Recht nicht als eine aktive moralische Qualiät erfaßt, 
enthält der Vertragsabschluß zwischen den Akteuren des Natur­
zustandes keine Verbindlichkeit und das wechselseitige Ver­
sprechen ist wirkungslos.60 Auch die These Hobbes', daß die 
Vemunfteinsicht den Schritt aus dem Naturzustand und das 
wechselseitige Versprechen motiviere, erscheint in Pufendorfs 
Perspektive als unzureichend. Und Jean Barbeyrac, der große 
Pufendorf-Kommentator des frühen 18.Jahrhunderts fugt hinzu, 

59 H. Warrender, The political philosophy of Hobbes. His theory of Obligation. 
Oxford 1957, S. 140-1, weist daraufhin, daß die Aufrichtung einer politischen 
Ordnung nicht die Obligation selbst, sondern nur deren Wirksamkeit begründet. 
Eine detaillierte Kritik an Warrenders Moralisierung der politischen Philosophie 
des Thomas Hobbes findet sich bei C. Schmitt, Die vollendete Reformation. Zu 
neuen Leviathan-Interpretationen. Köln 1982, S. 137ff. und bei B. Willms, Die 
Antwort des Leviathan. Thomas Hobbes' politische Theorie. Neuwied-Berlin 
1970, S. 119-22.
60 Pufendorf, JNG VII. c 2. § 11, S. 669: "Denique & valde periculosum videtur, 
ex ejusmodi pacto cum quolibet concive obligationem erga regem derivare; jus 
meum in tuam gratiam in regem transfero, ut & tu jus tuum in eundem transferas 
in meam gratiam. Nam hoc modo quilibet civis obsequi sui necessitatem videbitur 
suspendisse ab obsequio cujuslibet civis; & consequenter, altero non praestante 
obsequium, & reliqui liberi forent. (...) Nam quae ipsum [Hobbesium] movisse 
videtur ratio inanis est."

44

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß "la raison, qui semble avoir jette Hobbes dans cette pensee, est 
vaine & de nulle force."61 Pufendorf zufolge muß die Bindung an 
das Versprechen, das dem Vertrag im Naturzustand zugrunde 
liegt, isoliert von dem Hobbesischen Vemunftkalkül (ich ver­
spreche, wenn auch du versprichst) betrachtet werden; der Grund 
der Verbindlichkeit muß in jedem einzelnen Akteur gesucht 
werden.62 Hobbes’ Modell der Rechtsübertragung berücksichtigt 
aufgrund seiner Definition des Rechtsbegriffs lediglich das 
Zwangsmoment im Recht, das jedem Akteur im Naturzustand bei 
Verletzung seiner Rechtssphäre zusteht. Die vertraglich konstru­
ierte souveräne Gewalt hat demnach den Charakter reiner 
Zwangsgewalt.63 Wenn das Recht im Naturzustand keinen Ver­
pflichtungsmodus enthält - d. h. wenn dem Recht nicht der 
Anspruch korrespondiert, daß andere dieses Recht respektieren 
sollen - dann kann das wechselseitige Versprechen zur Rechts­
übertragung weder Verbindlichkeit beinhalten noch eine souve­
räne Gewalt schaffen, die ihrerseits ihren Rechtsanspruch mit 
Verbindlichkeit ausstatten kann. Eine wirkungsmächtige Obliga­
tion kann nicht, so fugt Pufendorf hinzu, durch Übereinkunft, 
Nutzenkalkül oder Vemunfteinsicht hervorgerufen werden. Seine 
Hobbes-Kritik gipfelt in folgender Beurteilung: Weil Hobbes die 
Genese der Rechts Verbindlichkeit durch sein Vertragsmodell nicht 
plausibel machen kann, ist die von ihm geschaffene souveräne 
Instanz eine reine Zwangsgewalt und deren Gesetzgebung reine 
Zwangsnorm.

Der zweite Kritikpunkt Pufendorfs ist mit dieser Überlegung 
eng verknüpft. Da Hobbes den Naturgesetzen den eigentlichen 
gesetzlichen Charakter abspricht, kann er nicht stringent deutlich 

61 Vgl Jean Barbeyrae (Hrsg.): Pufendorf, Le droit de la nature et des gens, ou 
Systeme generale des principes les plus importans de la morale, de la jurisprudence 
et de la politique II. Amsterdam 1706, S. 210.
62 Pufendorf, JNG VII. c 2. § 11, S. 669: "Atqui (...) necessarium est, quemlibet 
civem pro se, & citra conditionem obsequii alieni summo imperanti obstringi."
63 Pufendorf, JNG I. c 6. § 10, S.66-7: "(...) nam ex mente Hobbesii in statu 
naturali uti jus est alios cogendi; ita alii cogentibus jure resistunt. Atqui cum jure 
resistandi obligatio simul Stare non potest. Obligatio enim praesupponit tales 
causas, quae intrinsece hominis conscientiam ita afficiunt, ut ex proprie rationis 
dictamine judicet, non recte adeoque non jure sese resistere. (...) Nam nunc dicam, 
quod illud axioma Hobbesianum natura dedit jus in omnia, absurde & nullo sensu 
ad Deum adplicetur (...). Quod jus tarnen vera obligatio omnino excludit."

45

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


machen, daß Zivilgesetze die Aktualisierung von Naturgesetzen 
sein sollen. D. h. er kann keine Brücke zwischen innerer Ver­
pflichtung zur Einhaltung moralischer Gebote und äußerem 
Gehorsam gegenüber Zivilgesetzen schlagen. Pufendorf deckt 
auch hier in Hobbes' Fiktion des Naturzustandes der Menschheit 
eine folgenreiche Weichenstellung auf. Die natürliche Freiheit 
(libertas naturalis) des Menschen darf nicht, wie Hobbes meint, 
einen Freiraum von göttlicher Allmacht und der verpflichtenden 
Kraft der Naturgesetze implizieren.64 Außer Hobbes trifft auch 
Spinoza die Pufendorf sehe Kritik, die vor der Gefahr einer athe­
istischen Position für die Stabilität des politischen Herrschafts­
gefüges warnt.65 Nach Pufendorf läßt sich natürliche Freiheit nur 
dann widerspruchsfrei behaupten, wenn statt des zwanghaften 
physischen Gewaltverhältnisses im Naturzustand bereits ein 
Minimum an moralischer Verbindlichkeit verankert wird, das der 
göttlichen Schöpfüngsordnung und der Würde des Menschen als 
Naturwesen angemessen ist.66 Die natürliche Vernunft liefert auch 
im Naturzustand Gewißheit über die Existenz eines Naturgesetzes 
und seiner universellen Verpflichtungskraft; damit hängt not­
wendig auch die Vorstellung eines höchsten, göttlichen 

64 Pufendorf, JNG II. c 2. § 4, S. 112: "Unde Hobbesius accusatur; quod statum 
mere naturalem nominaverit, & finxerit, qualis non esset hominis dignus, aut 
naturalis humanus; sed bellvis aptior, quarum natura rationem & orationem 
ignorat. Nam ut omnibus omnia liceat agere, appetere, possidere, nulla est ratio, 
nulla natura recte atque integre judicans, quae dictet (...). Mere naturalis Status 
dicitur conditio hominis prout abstrahit ab illis, quae instituto humano ipsi 
supervenerunt; non quod natura hominem, ut in isto statu degeret, destinaverit. Sic 
omnium rerum ignorantia homini naturalis, seu congenita dici potest; non quod 
naturae repugnet, hominem multarum rerum cognitionem adquirere. Deinde nulla 
libertas naturalis homini ä nobis attribuitur, quae sit exempta ab obligatione legis 
naturalis, imperiique divini." Vgl. S. Goyard-Fabre, Pufendorf, adversaire de 
Hobbes. In: Hobbes-Studies. vol.ii. (1989), S. 75. M. Nutkiewicz, Samuel 
Pufendorf: Obligation as the Basis of the State. In: Journal of the History of 
Philosophy. vol.21.1. (1983), S. 25: "Pufendorf assumes that the Hobbesian state 
of nature is devoid of ethical norms or agreements to accept obligations. Conse- 
quently he is puzzled by the paradox that men could formulate a social contract 
without the least notion of Obligation."
65 Pufendorf, JNG III. c 4. § 4, S. 260.
66 Vgl. F. Palladini, Samuel Pufendorf Discepolo di Hobbes. Per una 
reinterpretazione del giusnaturalismo modemo. Bologna 1990, S. 52-6.

46

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetzgebers zusammen.67 Das Naturgesetz ist der Befehl eines 
göttlichen Gesetzgebers und konstituiert als internes Gebot 
(dictamen interiori mentis) das menschliche Gewissen. In diesem 
Sinn erfüllt es nach Pufendorf die Wesensmerkmale eines 
Gesetzes (essentia legis). Der Naturzustand ist bei Pufendorf kein 
gesetzloser Bereich menschlichen Handelns. Weil jeder einzelne 
Akteur im Naturzustand grundlegend durch das Naturgesetz zur 
Einhaltung der moralischen Gebote verpflichtet ist und diese 
interne Verpflichtungsstruktur die Bedingung natürlicher Freiheit 
und menschlicher Würde ist, kann Pufendorf eine Reformulierung 
des Hobbesischen Vertragsmodells vornehmen: Das Versprechen 
zur Vertragstreue ist verbindlich, da es durch ein Naturgesetz 
geboten wird und die Rechtsübertragung begründet eine souveräne 
Instanz als moralische Rechtsperson (persona moralis), da nicht 
bloß ein physisches Zwangspotential, sondern ein Forderungsrecht 
als moralische Qualität transferiert wird. Pufendorf stellt nicht 
Hobbes’ Souveränitätslehre in Frage, sondern versucht, deren 
Mängel zu beheben. Zu diesem Zweck stattet er das Naturgesetz 
mit wirksamer Verpflichtungskraft aus und bestimmt den 
Rechtsbegriff als moralische Qualität, um eine doppelte Bindung 
des Einzelmenschen an die politische Ordnung zu erreichen.68 
Nach Pufendorf gebietet das Naturgesetz jedem einzelnen 
Menschen Vertragstreue und Gehorsam gegenüber der 
Herrschaftsinstanz. Die souveräne Gewalt erhält als Produkt der 
Übereinkunft und Rechtsübertragung außer der Zwangsgewalt 
noch die Fähigkeit, ihre Befehle mit Rechtsverbindlichkeit auszu­

67 Pufendorf, JNG II. c 3. § 20, S. 151: "Quanquam autem ut lex obliget, 
necessum sit, eam subjectis innotescere, legem autem naturalem ex dictamine 
rationis deducere, ejusque fundamentum & necessarium cum humana conditione 
connexionem intellegere non sit cujusvis: non tarnen ideo aut lex naturalis omnes 
homines obligare desinit, aut eadem ex lumine rationis nota dici nequit. Nam ut 
lex obliget, popularis duntaxat & simplex notitia sufficit, neque artificiosa 
ejusdem demonstratio ac deductio ad hunc finem requiritur (...). Eo ipso autem, 
quod propositiones legem naturalem repraesentantes, ex contemplatione naturae 
rerum animis hominum insinuantur, eo ipso ad autorem naturae Deum referuntur."
68 Vgl. H. Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf, S. 87- 
8.

47

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


statten. Das Recht selbst, auch das souveräne Zwangsrecht, wird 
mit einem moralischen Effekt ausgestattet.69

Pufendorf unterscheidet zwei Muster der Obligation. Aus dem 
Naturgesetz resultiert eine natürliche Verpflichtung (obligatio na- 
turalis) und aus der souveränen Gewalt eine zivile Verpflichtung 
(obligatio civilis).70 Die erste betrifft den Menschen als Naturwe­
sen, insoweit er unter der Herrschaft des Naturgesetzes steht; die 
zweite hat lediglich Bedeutung für den Menschen im Zivilzustand, 
der Zivilgesetzen Gehorsam leisten soll.71 Hinsichtlich ihres 
Ursprungs unterscheidet Pufendorf diese als angeborene (obligatio 
connata) und artifizielle Verpflichtung (obligatio adventita).72 Vor 
dieser begriffssystematischen Folie erhält eine bisher nur 
skizzierte Begriffserklärung genaueres Profil. Die natürliche 
Obligation erscheint als Fessel der natürlichen Freiheit (vinculum 
naturalis libertatis) und die zivile Obligation ist die Fessel des 

69 Pufendorf, JNG III. c 5. § 3, S. 265: ”(...) statim illum Hobbesianum 
hautquidquam esse naturalem homini, ad socialem vitam destinato; ita neque 
consequens istius agnoscimus, ejusmodi jus, quod homo habuerit, aut habere 
potuerit ad omnia, & quidem, quod effectum aliquem in ordine ad alios homines 
obtineat. Quod ut penitus intelligatur, sciendum est; non quamlibet facultatem 
naturalem aliquid agendi proprie jus esse, sed illam demum, quae effectum 
aliquem moralem involvit apud alios, qui ejusdem mecum sunt naturae.” Vgl. JNG 
III. c 5. § 4, S. 266: "(...) inde adparet incongrue dici, translationem juris 
consistere in sola non repugnantia: cum hocce vocabulum negativum 
hautquidquam exprimat vim obligationis ex translatione juris ortae, quae proprie 
continet inclinationem intrinsecam ad conventa expedienda. Etsi ex consequenti, 
qui paret obligationi, non resistat."
70 Eine detaillierte Analyse des juristischen Begriffspaares der natürlichen und 
zivilen Obligation liefert M. Diesselhorst, Zum Vermögensrechtssystem Samuel 
Pufendorfs. Göttingen 1976, S. 53-8. Vgl. für den Zusammenhang der 
Grotianischen und Pufendorfschen Obligationenlehre V. Fiorillo, Tra Egoismo e 
socialitä. II Giusnaturalismo di Samuel Pufendorf. Napoli 1992, S. 175-82.
71 Pufendorf, JNG III. c 4. § 6., S. 261: "Nobis isthanc divisionem expendere 
placet, non tarn prout originem obligationem, sed prout earum efficaciam inuit, 
quam in vita communi obtinent. Sic ut naturalis nobis illa sit, quae duntaxat ex vi 
legis naturalis stringit; civilis vero, cui leges, imperiumque civile succenturiantur. 
Utriusque efficacia spectatur vel in eo, in quo haeret tanquam in subjecto, vel in 
altero, ad quem spectat. Priori considerandi modi obligationis naturalis efficacia in 
hoc praecipue consistit, ut conscientiam hominis stringat, seu ut homo intelligat, 
se ubi eidem non satisfecerit, voluntati Numinis repugnare; cui uti humanum 
genus suam debet originem, ita ad observandam ejusdem legem teneri sese 
deprehendit."
72 Pufendorf, JNG III. c 4. § 3, S. 258. Vgl. Elementorum Jurisprudentiae 
universalis libri duo I. def.xii. § 1, S .81-2.

48

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positiven Rechts (vinculum juris). Erstere bindet das menschliche 
Gewissen auch im Naturzustand, zweitere legt ein äußeres Band 
um die Rechtsfähigkeit des Akteurs innerhalb des Zivilzustandes. 
Pufendorf hebt hervor, daß ein Ineinandergreifen dieser 
Verpflichtungsmodi eine Stabilisierung der Herrschaftsordnung 
bewirkt. Die Tatsache, daß ein Untertan aus innerer Motivation - 
d. h. aufgrund von Gewissensbindung - Gehorsam leistet, bietet 
die Chance, daß souveräne Herrschaft nicht allein durch reine 
Zwangsgewalt die Untergebenen mitsamt ihren individuellen 
Rechtsansprüchen integriert. Im Idealfall, vorausgesetzt daß 
Natur- und Zivilgesetz korrespondieren, kann auch Zivil­
gesetzgebung Gewissensbindung hervorrufen.73 Der Kem der 
Pufendorf sehen Hobbes-Kritik ist der Hinweis, daß Hobbes auf­
grund seiner Prämissen die Differenzierungsmöglichkeit von 
zwingen (cogere) und verpflichten (obligare) nicht gesehen hat 
und folgerichtig lediglich einen negativen Begriff des Gehorsams 
(non resistentia), nicht aber eine positive Fassung desselben 
(inclinatio interna) entwickeln konnte.

Pufendorfs Obligationenlehre macht die Differenz seiner und 
der Hobbesischen Naturrechtslehre offensichtlich. Die Differenz 
liegt in der theologischen Implikation der Pufendorf sehen Dok­
trin, die für die weitere Entwicklung des Naturrechtsdenkens in 
der deutschen Aufklärung entscheidende Bedeutung hatte. In der 
Konzeption einer natürlichen Verpflichtung zur Sozialität 
schwingt die Vorstellung einer ursprünglichen Verschuldung des 
Menschen gegenüber seinem Schöpfergott mit. Soziale Bindung 
ist nach Pufendorf rational nicht zu denken ohne zu kalkulieren, 
daß der Mensch eine unaufhebbare moralische Schuld mit sich 
trägt, die diesseits religiöser oder sozialer Diskrepanzen eine all­
gemein-menschliche Disposition zum moralischen Handeln be­

73 Pufendorf, JNG III. c 4. § 6, S. 262: "Caeterum etsi primario obligationis 
naturalis sit conscientiam hominis stringere; eadem tarnen efficacia obligationi 
quoque civili communicatur, siquidem haec versetur circa objectum priori non 
repugnens. Adeoque & leges civiles, quae naturali juri non repugnant, 
conscientiam afficiunt. Deinde in hoc utraque obligatio convenit, quod homo 
ultro, & ex intrinseco velut motu debeat implere ea, ad quae per illam tenetur. In 
quoque praecipue obligatio ä coactione differt, quod in hac animis per solam 
extemam violationem contra intrinsecam inclinationem ad quid adigatur. Quae 
autem ex obligatione faciamus, illa ex intrinseco animi motu, & velut proprio 
judicio adprobata fieri debere intelliguntur."

49

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet. Die Naturrechtslehre ist in der deutschen Frühaufklärung 
nur im Horizont der natürlichen Theologie verständlich.74

1.1.3. Die Herkunftsgeschichte des 
Obligationenbegriffs

Die bisherige Darstellung der Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs 
hat deutlich gemacht, daß er die Grundbegriffe Recht, Gesetz und 
Verpflichtung in der Auseinandersetzung mit ihrem traditionellen 
Bedeutungsgehalt definiert. Die Hobbes-Kritik hat zu dem 
vorläufigen Ergebnis geführt, daß der Schwerpunkt der 
Argumentation auf den Obligationenbegriff fällt. Pufendorf richtet 
an Hobbes den Vorwurf, dieser habe das Naturgesetz auf eine 
interne moralische Norm reduziert und den Rechtsbegriff nicht als 
moralische Qualität erfaßt. Außerdem habe er nicht die 
stabilisierende Funktion der natürlichen Obligation und des 
Bewußtseins einer ursprünglichen und unaufhebbaren Verschul­
dung des Menschen für die souveräne Herrschaftsgewalt erkannt.

Eine begriffsgeschichtliche Analyse der Herkunft der obligatio 
naturalis als Grundbegriff des Naturrechts im 17.Jahrhundert 
macht deutlich, daß Pufendorfs Hobbes-Kritik traditionelle Wurzel 
hat. In begriffshistorischer Perspektive wird bereits auf den ersten 
Blick offenkundig, daß die vorgestellte Typologie des Obli­
gationenbegriffs (naturalis-civilis/connata-adventita) nicht zum 
Inventar der Jurisprudenz gehört. Das römische Recht der Spät­
antike unterscheidet zwischen ziviler und prätorischer Obligation 
und einem weiteren Typus, der aus Verträgen oder Verbrechen 
resultiert.75 Obligation meint hier ein Band, das eine freie Person

74 Vgl. die Studie von S. Zurbuchen, Naturrecht und natürliche Religion. Zur Ge­
schichte des Toleranzproblems von Samuel Pufendorf bis Jean Jacques Rousseau. 
Würzburg 1991, S. 30-46.
75 Institutiones Justiniani III. 13. In: P. Krüger (Hrsg.): Corpus Juris Civilis I. 
Berlin 1963, S. 35: "Omnium autem obligationum summa divisio in duo genera 
diducitur: namque aut civiles sunt aut praetoriae. civiles sunt, quae aut legibus 
constitutae sunt aut certe jure civili comprobatae sunt, praetoriae sunt, quas 
praetor ex sua jurisdictione constituit, quae etiam honorariae vocantur. Sequens 
divisio in quattuor species diducitur: aut enim ex contractu sunt (...) aut ex 
maleficio."

50

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umschlingt und einem Gläubiger als potentielle Macht über diese 
Person und ihr Vermögen zukommt. Als Bestandteil des römi­
schen Jus civile ist sie ein wirkliches Recht des Gläubigers, seinen 
Schuldner einer Rechtshandlung (actio) zu unterwerfen. Die Be­
deutung verpflichten ist dem Begriff der Obligation im römischen 
Recht fremd.76 Nach römischer Rechtsauffassung gibt es weder die 
begriffliche Fassung der Obligation als Wirkungskraft eines 
Gesetzes noch diejenige einer moralischen Verpflichtung abseits 
rechtlicher Bindung. Allerdings sind im römischen Recht die 
Weichen für die Formulierung einer natürlichen Verpflichtung als 
Institut des Völkerrechts gelegt. Unter dem Einfluß der Stoa hat 
sich in der Spätantike die Vorstellung durchgesetzt, daß die Natur 
und die natürliche Vernunft den Menschen Grundregeln des 
Rechts vorschreibt.77 Das Jus Gentium ist nach römischer Rechts­
vorstellung der Bereich des zivilrechtlich nicht geregelten 
Handelsverkehrs zwischen Römern und Fremden. Cicero kommt 
das Verdienst zu, Jus Gentium, Natur, natürliche Vernunft und 
göttliches Gesetz identisch gefaßt und dadurch den engen 
terminologischen Horizont der römischen Rechtslehre erweitert zu 
haben (Cicero, De officiis III.5).

Nach stoischer Lehre enthält die Naturordnung die Grundregeln 
gerechten Handelns, das zudem verbindlich ist, d. h. eine Pflicht 
(officium) impliziert. Dem göttlichen Gesetz korrespondiert im 
Menschen das Gebot der natürlichen Vernunft, deren Befehle für 
jeden Menschen verbindlich sind. Damit sind die Voraussetzungen 
für eine nachhaltige Moralisierung des Jus Gentium gegeben, 
deren erste Ansätze sich in den Kompilationen des römischen 
Rechts unter Justinianus nachweisen lassen. Doch muß in 
rechtshistorischer Perspektive darauf hingewiesen werden, daß die 
Konsequenzen dieser Doktrin nicht vor dem 16. Jahrhundert, als 
aus dem Jus Gentium der Römer das Völkerrecht der Neuzeit (jus 

76 A. Hägerström, Recht, Pflicht und bindende Kraft des Vertrages nach römischer 
und naturrechtlicher Anschauung. In: K. Olivecrona (Hrsg.): Acta Societatis 
Litterarum Humaniorum Regiae Upsalensis 44.3. Uppsala 1965, S. 29.
77 Digesta Justiniani I. 1.3. und I. 1. 9. In: Mommsen (Hrsg.): Digesta Justiniani 
Augusti I. Berlin 1962, S. 1-2; der Jurist Ulpianus (190-223 n.Chr.) definiert: "Jus 
naturale est, quod natura omnia animalia docuit"; und bei Gaius (150-80 n.Chr.) 
heißt es: "Quod vero naturalis ratio inter omnes homines constituit, id (...) vocatur 
jus gentium."

51

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inter gentes) entwickelt wurde, auf die Konstruktion juristischer 
Terminologie Einfluß nahmen. Die Völkerrechtler unter den 
Moraltheologen der frühen Neuzeit haben den Begriff des Jus 
Gentium aus seinem Schattendasein innerhalb der römischen 
Jurisprudenz befreit.78 Franciscus de Vitoria (1483-1546) hat das 
Völkerrecht nachdrücklich vom Naturrecht getrennt. Während das 
Naturrecht eine absolut gerechte Ordnung (absolute justum) meint, 
beinhaltet das Völkerrecht Gerechtigkeitsnormen zweiter 
Ordnung.79 Das Naturrecht umfaßt die Rechtsgrundsätze, die sich 
aus der Natur der Sache (ex natura rei) evident deduzieren lassen. 
Vitoria zählt hierzu die moralischen Gebote des Dekalogs, so z. B. 
das Verbot des Diebstahls und der Tötung Unschuldiger. Diese 
Gebote beanspruchen Gesetzeskraft, auch wenn sie nicht dem 
Willen eines Gesetzgebers entspringen. Ihr Geltungsgrund in der 
Natur wird von Vitoria dem göttlichen Willen übergeordnet, denn 
das Tötungsverbot wäre auch ein moralisches Gesetz, "etsi nulla 
lex data esset a Deo (...), nec enim pendet hoc ex voluntate 
legislatoris sed ex natura et qualitate rei et materiae.”80 Das Jus 
Gentium entsteht durch Übereinkunft aller Völker und Nationen 
(ex consensu omnium gentium et nationum), doch sein 
Geltungsanspruch ist deshalb nicht weniger universell als 
derjenige des Naturrechts. Auf die Zweifelsfrage, ob das 
Völkerrecht als von Menschenhand geschaffenes Rechtsinstitut 
eine moralische Verpflichtung auferlegen könne, entgegnet 
Vitoria, daß auch das Jus Gentium Gesetzesgeltung beansprucht 
und als Selbstgesetzgebung aller Völker diesen eine moralische 

78 Vgl. die Studie von J. Höffher, Kolonialismus und Evangelium. Spanische 
Kolonialethik im Goldenen Zeitalter. Trier 1969^.
79 Franciscus de Vitoria, Commentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomas 
III., V. Beiträn de Heredia (Hrsg.): Salamanca 1934, S. 12: "Illud quod primo 
modo est adaequatum et absolute justum, vocatur jus naturale, id est de jure 
naturali. (...) Illud quod est adaequatum et justum secundo modo ut ordinatur ad 
aliud justum, est jus gentium. Itaque illud quod non est aequum ex se, sed ex 
statuto humano in ratione fixo, illud vocatur jus gentium; ita quod propter se non 
importat aequitatem, sed propter aliquid aliud, ut de bello et de aliis, etc."
80 Franciscus de Vitoria, Relectio de potestate civili n. 19., In: T. Urdanoz (Hrsg.): 
Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones Teologicas. Madrid 1960, S. 188. Vgl. 
U. Matz, Vitoria. In: H.Maier u.a. (Hrsg.): Klassiker des Politischen Denkens I. 
München 19866, S. 216-28; und die Bibliographie zu Vitoria, S. 353-4.

52

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewissensbindung auferlegt.81 In diesem Sinn unterscheidet 
Dominicus Soto (1495-1560) zwischen einer Obligation, die aus 
dem Naturrecht prinzipiell hergeleitet wird, und einer Obligation, 
die aus der Übereinkunft aller Völker im Jus Gentium entspringt.82 
Im Völkerrecht ist die menschliche Vernunft selbst gesetzgebend 
und Quelle universeller Verpflichtung zur Einhaltung der 
völkerrechtlichen Satzungen.

Vor diesem Hintergund wird am Ende des 16. Jahrhunderts der 
Terminus obligatio naturalis zum ersten Mal begrifflich gefaßt. 
Ludovicus Molina (1535-1600) definiert die natürliche Verpflich­
tung als eine Gewissensbindung, die von den Menschen die 
Befolgung natürlicher gerechter Normen fordert und zivilrechtlich 
nicht einklagbar ist.83 In der zweiten Hälfte des 16. Jahrhundert 

81 Franciscus de Vitoria, Commentarios a la Secunda Secundae de Santo Tomas 
III., S. 14-5: "Respondetur quod loquendo de illis quae sunt juris gentium legitimo 
modo facta, id est de jure humano scripto, non est dubium quin facere contra illud 
sit peccatum, quia leges, ut multoties diximus, obligant in foro conscientiae." Vgl. 
für die These von der Moralisierung des Völkerrechts durch die Schule von 
Salamanca: J. Soder, Die Idee der Völkergemeinschaft. Francisco de Vitoria und 
die philosophischen Grundlagen des Völkerrrechts Frankfurt/M.-Berlin 1955. J. 
Binder, Die Theologenschule von Salamanca und das Aufblühen der Scholastik 
unter Kaiser Karl V. Wien 1960, S. 221-50. C. G. Norefia, Studies in Spanish 
Renaissance thought. The Hague 1975, S. 55-76. J. F. Köck, Der Beitrag der 
Schule von Salamanca zur Entwicklung der Lehre von den Grundrechten. Berlin 
1987, S. 32-6.
82 Dominicus Soto, De justitia et jure, über III. q 1. [Salamanca 1556] Reprint: 
Madrid 1967, S. 197: "Id ergo jus quod per talem collativam rationem constituitur: 
dicitur jus gentium, id est quod gentes universae, quatenus rationales sunt, sibi 
constituerunt.(...) Jus enim naturale est simpliciter necessarium, id est quod non 
dependet ex humano consensu: jus autem gentium obligat, quia videtur, id est, 
quia ab hominibus sic judicatur: nunquam autem rerum possessiones dividerentur, 
nisi homines consentirent ut isti illas, alii verö alias possiderent: ergo jus gentium 
non est simpliciter naturale, sed positivum." Vgl. J. Kohler, Die spanischen 
Naturrechtslehrer des 16. und 17. Jahrhunderts. In: Archiv für Rechts- und 
Wirtschaftsphilosophie 10 (1917), S. 235-63. O. W. Krause, Naturrechtler des 
sechszehnten Jahrhunderts. Ihre Bedeutung für die Entwicklung eines natürlichen 
Privatrechts. Frankfurt/M. 1982.
83 Ludovicus Molina, De justitia et jure II. 2. disp. 252. § 5. Moguntiae 1614, fol. 
1.: "Duplex namque obligatio ex justitia distinguitur. Una naturalis tantum, hoc 
est, quae oritur quidem ex ipsa rei natura, neque juris positivi Statute impeditur 
(...): hic enim ex ipsa re natura, atque in conscientiae foro, de justitia tenetur 
restituere, quod ultra justum pretium accepit (...). Altera distinguitur ex justitia 
obligatio naturalis simul & civilis, nempe illa, quae ex sola rei natura, vel posito 
simul juris positivi statuto, oritur foveturque jure civili concedente actionem 
ad versus eum, qui illa astringitur."

53

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelangt der Terminus obligatio naturalis unter dem Einfluß der 
Moraltheologie auch in die kanonische und römische 
Rechtslehre.84 Auffällig ist hier die doppelte Perspektive auf 
diesen Begriff, der sowohl eine Verpflichtung durch das Diktat der 
natürlichen Vernunft im Jus Gentium (römische Rechtslehre85) als 
auch eine moralische Gewissensbindung durch das Naturgesetz 
(kanonisches Recht86) meinen kann. Innerhalb der 
Völkerrechtslehre des 16. bis 17. Jahrhunderts wird die Möglich­
keit erörtert, ob eine Rechtsbegriindung rational - d. h. ohne 
Rückgriff auf Rechtsoffenbarung - begreifbar sein kann, ohne die 
Verbindlichkeit des Rechts selbst preiszugeben. Die Begrün­
dungslast fällt dann der menschlichen Vernunft zu, die eigene 
Prinzipien des Rechts und deren verbindlicher Geltung aufstellen 
muß.

84 F. Wieacker, Die vertragliche Obligation bei den Klassikern des Vemunftrechts. 
In: G. Stratenwerth u.a. (Hrsg.): Festschrift für Hans Welzel zum 70. Geburtstag. 
Berlin & New York 1974, S. 7-22.
85 Hugo Donellus, Commentariorum de jure civili über XII. In: Scipio Gentilis 
(Hrsg.): Commentariorum de jure civili über I. c 1. Francoforti apud Moenum 
1595, fol. 3.: "Nam & obligatio naturalis consequitur saepe adversus invitum, 
quod sibi debetur; alias per fideiussores aut pignora, quae ei obligationi 
accesserint (...). De naturali obligatione hoc scriptum esse apparet. Natura enim 
debere, & natura seu jure naturali obligare, idem valent."
86 Innerhalb der kanonischen Rechtslehre wird das Jus Gentium nicht als positives 
Recht verstanden, wie es bereits von Vitoria, Soto, Molina und den 
Kommentatoren des römischen Rechts gefaßt wird, sondern hier herrscht die 
Lehre des Thomas von Aquin, der die Völkerrechtsgrundsätze als "conclusiones 
legis naturae" deduziert; vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 95. 
a. 4. In: Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica 13. Heidelberg 1977, 
S. 105. Als Derivate des Naturgesetzes können Natur- und Völkerrecht 
gleichermaßen Gewissensbindung beanspruchen. Vgl. Albertus Bolognetus, De 
lege, jure & aequitate disputationes c 4. §§ 10-1. Romae 1570, fol. 8.: "(...) 
naturalis obligatio solo aequitas vinculo sustinetur (...) quo fit, ut ubi naturalis 
aequitas aliquid exigat, ibi naturalem obligationem reperiri necesse sit. Sed 
aequitas naturalis exigit delictas puniri (...) ergo naturalem obligationem adesse 
hic oportet, qua is qui deliquit ad poenam adstringatur." Johannes Medina, De 
poenitentia, restitutione, & contractibus praeclarum et absolutum opus [Ingolstadii 
1581] Reprint: Famborough/Hants. 1967, fol. 19.: "Secunda obligatio est 
naturalis, & currit in foro conscientiae, etiamsi contra obligatum in judicio agi non 
possit. Et haec ex tribus radicibus contrahitur, loquendo de obligatione rem 
aliquam restituendi scilicet, ex injusta rei alienae acceptione, ex injusta rei alienae 
retentione, & ex causa data injustae acceptioni, aut retentioni."

54

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Völkerrechtler Hugo Grotius87 hat die natürliche menschliche 
Vernunft (ratio naturalis) zur ersten Quelle des Rechts erhoben. 
Grotius deduziert das Naturrecht aus der sozialen Natur des 
Menschen - d. i. dessen Neigung zur Sozialität (appetitus societa- 
tis) - und subsumiert hier das Bemühen um die Unversehrtheit des 
Mitmenschen, wie auch die Verpflichtung, Versprechen zu halten, 
und die Vergeltung von Schaden und Verdienst als natürliche 
Dispositionen menschlichen Sozialverhaltens. Grotius behauptet 
wie vor ihm Vitoria, daß dieses Naturrecht Geltung beanspruchen 
könnte, auch wenn kein Gott als Gesetzgeber vorausgesetzt 
würde88, aber er fuhrt sogleich den freien Willen Gottes als zweite 
Quelle bestehender natürlicher Rechtsverhältnisse an.89 In Grotius' 
Definition des Naturrechts ist die Spannung dieses doppelten 
Rechtsursprungs enthalten. Das Naturrecht ist ein Gebot der 
menschlichen Vernunft, das uns Kriterien dafür liefert, ob unsere 
Handlungen mit der in sich rationalen Naturordnung überein­
stimmen. Die Ordnung der Natur enthält die Prinzipien des mo­
ralisch Verwerflichen und Erforderlichen. Weil das so ist, gebietet 
Gott die moralisch notwendigen Handlungen und verbietet die 

87 Zur Bedeutung des Rechtsgelehrten Hugo Grotius für das Naturrechtsdenken 
des 17.- 18. Jahrhunderts: E. Wolf, Grotius, Pufendorf, Thomasius. Drei Kapitel 
zur Gestaltgeschichte der Rechtswissenschaft. Tübingen 1927, S. 75. E. 
Dumbauld, The Life and Legal Writings of Hugo Grotius. Norman/Oklh. 1969, S. 
62. C. Link, Hugo Grotius als Staatsdenker. Tübingen 1969, S. 19-20. C. S. 
Edwards, Hugo Grotius. The miracle of Holland. A study in Political and Legal 
thought. Chicago 1981, S. 67. Haakonssen, Hugo Grotius and the History of 
Political Thought. In: Political Theory 13/2 (1985), S. 248-53.
88 Grotius, JBP Praefatio, S.iii.: "Et haec quidem quae jam diximus, locum 
aliquem haberent etiamsi daremus, quod sine summo scelere dari nequit, non esse 
Deum, aut non curari ab eo negotia humana: cujus contrarium cum nobis partim 
ratio, partim traditio perpetua, inseverint (...)." Vgl. für den geistesgeschichtlichen 
Hintergrund dieser Hypothese: F. Todescan, Le Radici Teologiche de 
Giusnaturalismo Laico I. II problema della secolarizzazione nel pensiero giuridico 
di Ugo Grozio. Milano 1983, S. 103-15. M. B. Crowe, The »Impious Hypothesis«: 
A Paradox in Hugo Grotius? In: Tijdschrift voor Filosofie 38.3. (1976), S. 379- 
410.
89 Grotius, JBP Praefatio, S.iii.: "Et haec jam alia juris origo est praeter illam 
naturalem, veniens scilicet ex libera Dei voluntate, cui nos subjici debere 
intellectus ipse noster irrefragabiliter dictat. Sed & illud ipsum de quo egimus 
naturale jus, sive illud sociale, sive quod laxius ita dicitur, quamquam ex 
principiis homini intemis profluit, Deo tarnen asscribi merito potest, quia ut talia 
principia in nobis existerent ipse voluit."

55

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralisch unzuträglichen.90 Das Naturrecht ist unveränderbar, weil 
die Naturordnung selbst stabil ist. Gott kann Grotius zufolge 
ebensowenig die arithmetische Logik (2 plus 2=4) wie die morali­
sche Gesetzmäßigkeit ändern, "ut quod intrinseca ratione malum 
est, malum non sit."91 Durch Einblick in die innere moralische 
Stabilität der Naturordnung gibt uns das Gebot der Vernunft (Jus 
naturale est dictatum rectae rationis) die Regeln moralischen 
Handelns, die verpflichtenden Charakter haben. Grotius konzediert 
jedem Menschen die Fähigkeit, die verpflichtende Kraft 
moralischer Gebote mittelbar durch Rekurs auf den göttlichen 
Gesetzes willen und unmittelbar in der Relation zwischen Ver­
nunftgebot und rationaler Naturordnung bestimmen zu können. 
Verpflichtung zur Einhaltung moralischer Normen resultiert dann 
aus der vernünftigen Einsicht in die moralische Verfaßtheit der 
Natur und nicht aus der Unterwerfung unter eine höhere Gewalt.

Grotius hat, wie Pufendorf bemerkt, die Naturrechtslehre auf 
eigene Beine gestellt.92 Wenn das Naturrecht als internes Ver­
nunftgebot allgemeine Verbindlichkeit beanspruchen kann und die 
rationale Naturordnung Entscheidungskriterien im Hinblick auf 
das moralisch Gebotene liefert, dann gibt es einen Freiraum für 
Moralpragmatik abseits des moraltheologischen Zugriffs. Doch die 
Begründungslast einer solchen Konzeption ist kaum zu 
überschätzen. Sie muß den Beweis erbringen, daß moralische Ge­
setze dieselbe Evidenz wie mathematische Gesetzmäßigkeiten 
aufweisen. D. h. die Regeln, daß zwei plus zwei gleich vier und 
Diebstahl verboten ist, müssen gleiches Gewicht haben. Grotius 
hat für diese Behauptung keine prinzipielle Begründung geliefert, 

90 Grotius, JBP I. c 1, S. 4: "Jus naturale est dictatum rectae rationis indicans, actui 
alicui, ex ejus convenientia aut disconvenientia cum ipsa natura rationali, inesse 
moralem turpitudinem aut necessitatem moralem, ac consequenter ab auctore 
naturae Deo talem actum aut vetari aut praecipi." Vgl. S. Buckle, Natural Law and 
the Theory of Property. Grotius to Hume. Oxford 1991, S. 24-8.
91 Grotius, JBP I.c 1, S. 4: "Est autem jus naturale adeo immutabile, ut ne ä Deo 
quidem mutari queat. (...) Sicut ergo ut bis duo non sint quatuor ne ä Deo potest 
effici, ita ne hoc quidem, ut quod intrinseca ratione malum est, malum non fit."
92 A. Dufour, Grotius et le Droit naturel du dix-septiöme sidcle. In: The world of 
Hugo Grotius. Amsterdam 1984, S. 16: "Mais surtout, parce qu'il definit dans ses 
Prolegomdnes les principes methodologiques et les objectifs fondamentaux d'une 
reforme de la Science du droit, ce livre va donner naissance ä une nouvelle 
discipline juridique: la Science du droit naturel."

56

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern hat vielmehr versucht, die Substanz moralisch-rechtlicher 
Normen aus der Fülle der Rechtsquellen (hl. Schrift, talmudische 
und rabbinische Literatur, römisches und kanonisches Recht und 
Jus commune) zu deduzieren. Zudem ist er den Nachweis schuldig 
geblieben, daß der göttliche Gesetzeswille wirkungsvoll durch 
innere moralische Gebote (regula moralis obligans ad id quod 
rectum est) substituiert werden kann, mithin daß Verpflichtung zur 
Einhaltung moralischer Normen allein aus Einsicht in die rationale 
und moralische Struktur der Naturordnung resultiert. Die Frage ist 
hier, ob das Diebstahlsverbot menschliches Handeln bindend 
reguliert, weil es ein göttliches Gebot ist, oder weil wir die 
Rationalität einer moralischen Naturordnung einsehen, zu der auch 
das Gebot Du sollst nicht stehlen gehört.

Grotius neigt dazu, das rationale über das voluntaristische 
Moment bei der Bestimmung der essentia legis zu stellen. Auch 
der göttliche Wille kann nicht in Widerspruch zu seiner Vernunft 
treten, denn was Gott will, ist eo ipso vernünftig. Und was er 
gewollt hat, als er die Naturordnung mit moralischen Gesetz­
mäßigkeiten ausstattete, ist für jedes vernünftige Wesen unmittel­
bar einsehbar. Der einzelne Mensch als Vemunftwesen gelangt zu 
rationalen Einsichten, die zugleich Gesetze seines Handelns sind. 
Aus dieser internen Gebotsstruktur menschlicher Vernunft leitet 
Grotius einen doppelten Verpflichtungsmodus ab, insofern der 
inneren moralischen Gesetzgebung eine natürliche Verpflichtung 
und der äußeren Gesetzgebung eine zivile Obligation korres­
pondiert.93 Erstere meint eine moralische Verpflichtung, die dem 
inneren moralischen Gebot zukommt, zweitere eine äußere 
rechtliche Verpflichtung, die durch Zivilgesetzgebung entsteht und 
einklagbar ist. Entscheidend ist, daß Grotius Verpflichtungskraft 
an Gesetzgebung knüpft. Nicht die Naturordnung, sondern die 
Forderung der menschlichen Vernunft, moralisch zu handeln im 
Sinne einer Selbstgesetzgebung, begründet ein Obligations­
verhältnis.

Trotz der offensichtlichen Differenz der Grotianischen Lehre 
zur Konzeption Pufendorfs, der den Grund eines Gesetzes im 
Willensentscheid sieht, darf eine Gemeinsamkeit nicht aus den 

93 Grotius, JBP II. c 14, S. 256-60.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augen gelassen werden. Grotius hat im Gegensatz zur juristischen 
Lehrmeinung die Obligation nicht als Produkt eines völker­
übergreifenden Konsenses dargestellt, sondern als Wirkkraft eines 
Gesetzes. Die systematische Verknüpfung der Begriffe Verpflich­
tung (obligatio) und Gesetz (lex) ist allerdings keine Erfindung des 
neuzeitlichen Naturrechtsdenkens, sondern ein Erbstück 
scholastischer Moraltheologie.94 Thomas von Aquin ist im 13. 
Jahrhundert und infolge seiner verspäteten Rezeption im 16. 
Jahrhundert die entscheidende Instanz für eine nachhaltige 
Prägung der Rechtsterminologie aus theologischer Perspektive. 
Gegen die These, die zum Argumentationshaushalt imperatorialer 
Gesetzgebung im 13. Jahrhundert gehörte und später ein Kemsatz 
der frühneuzeitlichen Souveränitätslehren wurde, daß Gesetzes­
kraft ausschließlich dem Willen des Gesetzgebers entstammt 
(quod placuit principi, legis habet vigorem95), argumentiert Tho­
mas von Aquin: Das Gesetz ist vielmehr Sache der Vernunft. Die 
Vernunft ist Prinzip menschlichen Handelns, deshalb ist das 
Gesetz eine Regel des Handelns. Und weil das Gesetz zum 
Handeln verpflichtet, gilt die etymologische Formel, derzufolge 
das Gesetz (lex) sich von der Verbform binden (ligare) ableiten 
läßt.96 Für die Bestimmung des Wesens eines Gesetzes (essentia 
legis) ist bei Thomas von Aquin und Hugo Grotius vollkommen 
ausreichend, daß Vernunft als Fundament und Verpflichtungskraft 

94 Das hat bisher allein A. Hägerström, Recht, Pflicht und bindende Kraft des 
Vertrages. Nach römischer und naturrechtlicher Anschauung Upssala 1965, 
herausgearbeitet; vgl. dazu S. 45-6: "Die recta ratio ist für ihn [Grotius] in 
Übereinstimmung mit Thomas von Aquino, für den die lex aetema in sich selbst 
die ratio divinae sapientiae und, für den Menschen geoffenbart, die lex naturae ist, 
beim auctor naturae vorhanden. Von dessen Willen, der mit Notwendigkeit von 
dessen Vernunft bestimmt ist und nicht gegen diese handeln kann, stammt das 
Gesetz als ein befehlendes und verbietendes Gesetz. Aber ohne diese göttliche 
Willenserklärung wäre das Gesetz nicht wirkliches Gesetz. Eine wirkliche vis 
obligandi, die jedes Gesetz kennzeichnet, würde dann fehlen."
95 Digesta Justiniani I. 4. 1., S. 14; Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 
90. a 1. In: Deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica 13. Heidelberg 
1977, S. 4.
96 Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 90. a 1, S. 5; "(...) dicendum 
quod lex quaedam regula est et mensura actuum, secundum quam inducitur aliquis 
ad agendum, vel ab agendo retrahitur; dicitur enim lex a 'ligando', quia obligat ad 
agendum. Regula autem et mensura humanorum actuum est ratio, quae est primum 
principium actuum humanorum (...)".

58

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Wirkung zusammen kommen. Die scholastische Moral­
theologie überträgt dieses Grundmuster auf die augustinische 
Gesetzeshierarchie von ewigem, natürlichem und zeitlichem 
Gesetz. Das ewige Gesetz (lex aetema) bindet menschliches 
Handeln nicht direkt, sondern vermittelt über das Naturgesetz (lex 
naturalis), das der göttliche Gesetzgeber den Menschen ins Herz 
geschrieben hat {Paulus, Römerbrief II. 15). Jedes Gesetz, auch 
das zeitliche von Menschenhand geschaffene ist ein Derivat des 
ewigen Gesetzes, insofern es an der Vemunftstimme (recta ratio) 
des Naturgesetzes in uns partizipiert.97 Thomas von Aquin 
deduziert folgerichtig die Obligationskraft eines Gesetzes aus 
dessen Relation zur ewigen Gesetzesordnung. Das Naturgesetz ist 
unveränderlich, seine Prinzipien (z. B. daß niemand geschädigt 
werden darf) sind klar erkennbar und allgemeingültig, weil Gott 
diese Einsicht von allen Menschen fordert und es obligiert unmit­
telbar im Gewissen. Im Rekurs auf seine naturgesetzliche Bindung 
an die göttliche Gesetzesordnung erfährt jeder Mensch sich als 
Schuldner Gottes. Das zeitliche Gesetz bindet, wenn es den 
Maßstäben der Vernunft und der äußeren Gerechtigkeit (der 
Äquivalenz und Proportionalität) gemäß ist.98 So ist z. B. der 
Mörder verpflichtet die Todesstrafe auf sich zu nehmen, weil das 
Naturgesetz fordert, daß Verbrechen zu strafen sind, und das 

97 Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 93. a 3, S. 54: "Cum ergo lex 
aetema sit ratio gubemationis in supremo gubemante, necesse est quod omnes 
rationes gubemationis quae sunt in inferioribus gubemantibus, a lege aetema 
deriventur. Hujusmodi autem rationes inferiorem gubemantium sunt quaecumque 
aliae leges praeter legem aetemam. Unde omnes leges, inquantum participant de 
ratione recta, intantum derivantur a lege aetema."
98 Thomas von Aquin, Summa theologiae I. Ilae q 96. a 4, S. 119: "Respondeo 
[auf die Frage, utrum lex humana imponat homini necessitatem in foro 
conscientiae] dicendum quod leges positae humanitus vel sunt justae, vel injustae. 
Si quidem justae sint, habent vim obligandi in foro conscientiae a lege aetema, a 
qua derivantur; secundum illud Prov. 8.: Per me reges regnant, et legum 
conditores justa decemunt." Vgl. Thomas de Vio Cajetanus, Commentarium in I. 
Ilae q 96. a 5. In: Opera omnia Thomae Aquinatis tomus 7. Romae 1892, S. 185: 
"Ut autem in art. 4. dictum est, lex habet vim obligativam in foro conscientiae ab 
aetema lege, a qua derivatur. Oportet igitur ut lex habeat vim obligativam 
principis ab aetema lege. Et quemadmodum lex humana non derivatur ab aetema 
immediate, sed mediante lege naturae; ita habet mediante illa vim obligativam in 
foro conscientiae."

59

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergeltungsmaß der Strafe den äußeren Gerechtigkeitskriterien 
entspricht.

In der frühen Neuzeit ist die Frage, ob gesetzliche Obligations­
kraft aus dem ewigen, göttlichen Gesetz deduzierbar ist, kontro­
vers diskutiert worden. Die Kernfrage der politischen Theologie, 
wer als Stellvertreter Gottes auf Erden die Gesetzgebungs- und 
damit verbunden auch die Verpflichtungsgewalt beanspruchen 
kann, fuhrt zu folgender Problemstellung: Wenn zeitliche Gesetz­
gebung eines irdischen Fürsten die Untertanen im Gewissen 
bindet, weil jede Gesetzgebung in Zusammenhang mit der ewigen 
Gesetzesordnung steht, dann ist jede Gesetzesübertretung als mit­
telbarer Verstoß gegen das göttliche Gesetz Todsünde und die 
Bestrafung des Verbrechens durch einen weltlichen Strafrichter 
wäre bereits eine Antizipation des göttlichen Strafgerichts. Hier 
kann das breite Spektrum der politisch-theologischen Argumen­
tation nur in Umrissen skizziert werden. Jean Gerson leugnet den 
Zusammenhang von göttlichem und profanem Recht und 
behauptet den weltlichen Charakter irdischer Gesetzgebung und 
Strafgerichtsbarkeit.99 Jacques Almain hingegen spricht allein dem 
Papst die Fähigkeit zu, seine Gesetzgebung mit Gewissensbindung 
auszustatten, während ein Fürst, weil ihm nur irdische 
Strafgerichtsbarkeit zusteht, auch nicht die Gewissen seiner 
Untertanen erreichen darf.100 Demgegenüber konzediert Domini- 
cus Soto sowohl dem Papst als auch dem jeweiligen Fürsten die 
Möglichkeit, seine Gesetzgebung mit obligierender Kraft 
auszustatten, wenn sie der Beurteilung durch Vernunft- und 

99 Jean Gerson, Liber de vita spirituali animae lect. 4. 5. In: Glorieux (Hrsg.): 
Opera omnia Johannis Gersonis tomus III. Paris 1960, S. 161-2: "Ex hoc quod 
aliquis peccaret mortaliter transgrediendo constitutiones aliquas humanarum 
traditionem, non sufficienter concluditur quod illae constitutiones obligent ad 
mortale delictum (...). Quamvis enim leges humanae et civiles ut tales sunt, sint 
solum pro ordinatione politiae humanae, ecclesiasticae vel civilis in eis quae 
corpus respiciunt, et ita solum merentur punitionem temporalem violatores 
earundem et observatores proemio temporali donantur."
100 Jacques Almain, De suprema potestate ecclesiasticae c. 12. Paris 1526, fol. 30.: 
"Unde dico quod summus Pontifex, quia est vicarius Christi, habet auctoritatem ab 
illo cognoscendi in suo foro de crimine et aliquid praecipere sub obligatione ad 
poenam aetemam. Et non simile de praelato civili, puta de rege vel alio temporali 
jurisdictionem habente in temporalibus; cum talis non habeat potestatem aliquam 
obligare ad aliquid, cuius transgressio inducat poenam aetemam; quia non est 
immediate vicarius Christi sicut summus Pontifex."

60

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechtigkeitskriterien standhält. Als Beweis dient Soto das 
paulinische Diktum (Römerbrief 13. 7), daß alle Gewalt von Gott 
ausgeht, also auch die Befugnis, Gesetze zu geben und deren 
Einhaltung zu fordern.101 Der schärfste Angriff auf die dargestellte 
Lehrmeinung, daß entweder nur kirchliche oder kirchlich­
legitimierte politische Gesetzgebung bei den Untertanen mehr als 
äußeren Gehorsam beanspruchen können, kommt von reforma­
torischer Seite. Johannes Calvin zerschneidet das Band zwischen 
innerem Gottesdienst und Gesetzesgehorsam und reduziert den 
Bereich der Gewissensbindung auf den Zusammenhang des 
spirituellen Lebens im Dienst Gottes.102

Für die Bestimmung der Herkunftsgeschichte der Pufendorf- 
schen Konzeption einer obligatio naturalis als Gewissensbindung 
wird offensichtlich, daß deren Ursprung nicht in der römischen 
Rechtslehre, sondern vielmehr im moraltheologischen Kontext zu 
suchen ist. Bisher hat sich gezeigt, daß der juristische und 
moraltheologische Diskurs trotz wechselseitiger Bezugnahme in 
dieser Grundbestimmung in verschiedenen Bahnen verlaufen ist. 
D. h. der juristische Terminus der obligatio naturalis wird nicht 
explizit mit der Vorstellung einer obligatio in conscientia kurz­
geschlossen, obwohl Grotius' Konzeption dieses nahelegt. Die 
Herkunftsbestimmung der obligatio naturalis-Y^nze^wn fuhrt, 
wenn auch nicht in der Sache, so doch in begriffsgeschichtlicher 

101 Dominicus Soto, De justitia et jure über I. q 6. a 4, fol. 50.: "(...) lex humana 
tum civilis quam canonica, si justa sit, authoritate viget vique pollet obligandi 
subditorum conscientias. Probatur. Lex omnis humana (...) ab aetema per 
naturalem derivatur: secundum illud Proverb. 8. Per me reges regnant, & legum 
conditores justa decemunt: ubi (...) prior membro designatur regnandi potestas 
divintüs principibus collata: iuxta illud Pauli: Omnis potestas ä domine Deo est: 
posteriori verö prudentia per quam leges condunt & executioni mandant: ergö ex 
eadem aetema lege virtus ad easdem subinde leges derivatur, qua sint in 
conscientia apud Deum ipsum obligatoriae."
102 Johannes Calvin, Institutiones Religionis Christianae c 10. [1559]. In: Corpus 
Reformatorum 30. Braunschweig 1864, S. 870-1: ”Nunc ad humanas leges 
redeamus. (...) Interea minime docet, quae ab illis scribuntur leges, ad interiorem 
animae gubemationem pertinere: quum ubique et Dei cultum, et spiritualem juste 
vivendi regulam supra quaelibet hominum placita extollat. Altera quoque notatu 
dignum est, quod tarnen ex superioribus pendet, leges humanae, sive a magistratu, 
sive ab ecclesia ferantur, sint observatu necessariae (...), ideo tarnen non ligare per 
se conscientiam, quia tota observandi necessitas ad generalem finem respicit, non 
autem consistit in rebus praeceptis."

61

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perspektive an Grotius vorbei. Hier müssen der Theologe Fran- 
ciscus Suärez und der Jurist Johannes Seiden als Wegbereiter 
Pufendorfs genannt werden. Franciscus Suärez (1548-1619) hat 
die detaillierteste Ausarbeitung der theologischen Rechtslehre 
nach Thomas von Aquin geliefert.103 Sein Tractatus de legibus ac 
Deo legislatore (1612) gehört zu den kaum zitierten und doch 
allgemein bekannten moraltheologischen Schriften des 17. und 
frühen 18. Jahrhunderts. Nur wenige Autoren konnten oder woll­
ten ihre Abhängigkeit von den Grundpositionen dieser Rechts­
theologie preisgeben. Zu ihnen gehören Hugo Grotius und Johan­
nes Seiden. Suärez war durch sein umfangreiches Studium der 
römischen und kanonischen Rechtslehre und der Theologie in der 
Lage, die Lehrtraditionen zu bündeln und die terminologischen 
Differenzen zwischen Jurisprudenz und theologischer Rechtslehre 
auf ein einheitliches Muster von Grundbegriffen zurückzu­
führen.104

"Lex est autem propria ratio obligationis",105 heißt es bei 
Suärez, weil das Gesetz als Willensentschluß eines Gesetzgebers 
gemäß der augustinischen Bestimmung vom freien Willen beides 
enthält: Wille und Vernunft. Die Tatsache, daß Gesetze Ver­
pflichtungskraft haben, ist deren moralischer Effekt, der wiederum 
vom freien Willen des Gesetzgebers abhängig ist. Das Gesetz ist 
bei Suärez nicht ausschließlich Sache der Vernunft, sondern 
vorrangig ein Produkt des freien Gesetzeswillen. Nur wenn dieser 
Wille frei ist, kann er einen moralischen Effekt haben, d. h. die 
dem Gesetz Unterworfenen obligieren. Der Vorteil der Suärezia- 
nischen Konzeption liegt in der Möglichkeit, den eigenständigen 
Charakter ziviler Gesetzgebung beweisen zu können. Da Suärez 
die Verpflichtungskraft nicht exklusiv über das Naturgesetz auf 

103 Vgl. zu Suärez im Kontex der spätmittelalterlichen Naturrechtslehre B. 
Hamilton, Political thought in Sixteenth-century Spain. A study of the political 
ideas of Vitoria, De Soto, Suärez, and Molina. Oxford 1963, S. 57ff.
104 A.Dempf, Christliche Staatsphilosophie in Spanien. Salzburg 1937, S. 53 und 
71-85.
105 Franciscus Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore I. c 5. § 20. In: 
L.Perefia (Hrsg.): Corpus Hispanorum de Pace 11. Madrid 1971, S. 96. Vgl. Haa- 
konssen, Natural Law and Moral Philosophy, S. 16-24.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die lex aetema zurückführt und als Partizipationsmodus faßt106, 
sondern im Willensmoment deren Ursprung beschreibt, kann er 
zwei Obligationsmodi vorstellen: Das göttliche Gesetz verpflichtet 
als Indiz göttlicher Vernunft und Willensentschlusses, das zivile 
Gesetz hingegen verpflichtet durch den freien Willen eines irdi­
schen Gesetzgebers und ist radicaliter vom ewigen Gesetz ab­
hängig.107 Die Eigenständigkeit ziviler Gesetzgebung bezieht sich 
auf ihren Ursprung im Gesetzeswillen eines Fürsten; für eine 
wirkungsmächtige Obligation muß allerdings auch die Rationalität 
der Gesetze gewährleistet sein. Zivile Gesetze genügen den 
Rationalitätskriterien, insofern sie mit dem Naturgesetz überein­
stimmen, d. h., um vollständige moralische Wirkung (obligatio) 
entfalten zu können, sind sie mittelbar vom göttlichen Gesetz ab­
hängig: "obligatio in conscientia, quae nascitur ex lege humana, 
videtur effectus legis naturalis."108 Die Differenz dieser Obligati­
onsmodi wird von Suärez weitergehend präzisiert. Für die Ein­
sicht, daß das göttliche Gesetz unsere Handlungen obligiert, bedarf 
es der Rechtsoffenbarung. Im Gegensatz dazu ist das Naturgesetz 
für die Verpflichtungskraft ziviler Gesetzgebung causa per se und 
die natürliche Vernunft (lumen naturale) liefert den Menschen 
eindeutige Erkenntnisdaten.109

106 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore II. c 4. §§ 3-4. In: CHP 13. 
Madrid 1974, S. 49.
107 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore II. c 4. § .8, S. 54: die lex 
humana "pervenit ad subditos mediante homine (...) ut causa per se, id est, 
constituente ipsam legem, nam a voluntate hominis legislatoris habet proxime 
haec lex suam virtutem et efficaciam. Hine etiam sequitur differentia (...) quia in 
divina lege obligatio est immediate ab ipso Deo, nam prout est in homine non 
obligat nisi quatenus indicat divinam rationem seu voluntatem. In lege autem 
humana obligatio non est immediate a Deo, quia prout est in subditis immediate 
respicit voluntatem principis quae habet vim constituendi novam legem distinctam 
a lege divina, et ab illa est proxima obligatio, quamvis radicaliter tota sit a lege 
aetema." Deutlicher noch heißt es bei Suärez, Defensio fidei III. c 2. In: CHP 2. 
Madrid 1964, S. 27: "Mediate autem dicitur Deus dare hanc potestatem regibus, 
tum quia immediate dedit, illam populo, qui in regem illam transtulit (...). Sicut 
etiam lex humana immediate quidem obligat ex voluntate principis humani 
ferentis illam, mediante vero etiam obligat ex vi voluntatis Dei volentis, ut 
legitimis principibus obediatur."
108 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore II. c 9. § 9, S. 142.
109 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore II. c 9. § 12, S. 145: "Est autem 
notanda differentia inter obligationem quae oritur ex lege civili seu mere humana 
(...) et legem divinam supematuraliter a Deo positam; quod respectu legis 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Franciscus Suärez’ Traktat steht in der Tradition mittelalterlicher 
politischer Theologie und gleichzeitig auf dem Boden der 
frühneuzeitlichen politischen Philosophie, wie seine Auseinander­
setzung mit Machiavellis und Bodins Schriften und der huma­
nistischen Jurisprudenz (Conanus, Hotomanus, Donellus) ein­
drucksvoll belegt.110 Zwar hält Suärez an der augustinischen 
Gesetzeshierarchie fest, aber er stellt einen anderen Begründungs­
zusammenhang her. Zivilgesetzgebung wird von ihm nicht als 
Emanationsprodukt des göttlichen Gesetzes verstanden, wie es das 
augustinisch-neuplatonische Muster politischer Theologie vorgibt, 
sondern durchaus als Menschenwerk. Gesetze von Menschenhand 
können am Nutzen orientiert sein, sie können Hilfsmittel der 
Unterdrückung sein (cogere), soviel gesteht auch Suärez der 
machiavellistischen Machtpolitik zu.111 Aber sie erreichen aus 
eigener Kraft - als Gesetze von Menschen für Menschen - nicht die 
vollständige Wirkung (obligare), die einem wahrhaften Gesetz 
zukommt: Gewissensbindung.112 Das Ziel politischer Herrschaft ist 
nicht bloße Selbsterhaltung des Status politicus, sondern die 
Verwirklichung eines Friedenszustandes. Dieser wird nur erreicht, 
wenn die Gesetzgebung an einer materiellen Gerechtigkeits­
ordnung ausgerichtet wird. Was gerecht oder ungerecht ist, 
erkennen Menschen durch natürliche Vemunfteinsicht und das 
Naturgesetz bindet den menschlichen Willen, seine 
Handlungsfreiheit den Vemunftgeboten anzupassen. Frieden kann 

humanae et obligationis ab ea provenientis lex naturalis dici potest causa per se, 
quia re vera omnis obligatio per se fundatur in principiis legis naturalis et cognitis 
per naturale lumen."
110 Grundlegend hierzu ist die Studie von C. Barcia Trelles, Intemacionalistas 
espafioles del siglo XVI. Francisco Suärez (1548- 1617) In: Universidad de 
Valladolid. Publicaciones de la seccion de estudios americanistas. serie c. n 6. 
Valladolid 1934.
111 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. c 12. In: CHP 15. Madrid 
1975, S. 161: die politische Gewalt und das Zivilrecht orientieren sich nur am 
statum politicum und dessen Erhaltung mit allen Mitteln; "haec est doctrina 
politicorum huius temporis, quam praecipue persuadere conatus est principibus 
secularibus Machiavellus solumque fundatur in hoc; quod non potest aliter 
temporalibus respublica conservari."
112 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. c 1. § 1, S. 6-7: "(...) non est 
vera lex nisi quae obligat in conscientia; sed unus homo non potest alium in 
conscientia obligare, quia hoc videtur maxime proprium Dei qui potest salvare ac 
perdere."

64

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur gesichert werden, wenn die Zivilgesetzgebung den Natur­
gesetzen korrespondiert und auf diesem Wege Verbindlichkeit 
beanspruchen kann.113 Im Zentrum der theologischen Rechtslehre 
des Franciscus Suärez steht die Frage nach der Grundlegung 
politischer Gesetzgebungsgewalt. Die Fähigkeit, verbindliche und 
nicht bloß zwingende Gesetze zu erlassen, ist göttlichen Ur­
sprungs: Nur der Diener Gottes kann seine Untertanen in mora­
lischer Hinsicht nötigen.114 Dieses Abhängigkeitsverhältnis bein­
haltet eine Annäherung des gesetzgeberischen Willens an die 
göttliche Intention und erlaubt die Feststellung, daß die Verpflich­
tungskraft jedweder Gesetzgebung mittelbar, und d. h. mit Refe­
renz auf ihren Ursprung, von der Intention Gottes herrührt.115 Es 
ist Gottes Wille, so resümiert Suärez, daß die politische Ordnung 
als Gefüge von Haupt (Fürst) und Körper (Volk) intern stabilisiert 
wird. Befehle der politischen Gewalt sind unter den skizzierten 
Bedingungen verbindliche Vorschriften.

Franciscus Suärez hat die Grundlagen für das Pufendorfsche 
Konzept der obligatio naturalis herausgearbeitet, indem er 
Rechtsoffenbarung und menschliche Vemunfterkenntnis syste­
matisch getrennt behandelt hat. Für den Nachweis einer univer- 

113 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. c 12, S. 163-5: "(...) cum 
finis potestatis civilis est pax et felicitas temporalis reipublicae humanae. Ergo 
solum potest leges ferre in materia justitiae ad pacem hanc et felicitatem 
conservandam. Sed huiusmodi est materia justitiae et non aliarum virtutum. Ergo 
tantum in illa materia potest leges ferre.(...) Ratio a priori est, quia lex naturalis 
prohibet quidquid est turpe. Lex autem civilis non potest legem naturalem auferre, 
nec homo potest simul obligari legibus contrariis. Ergo impossibile est ut talis lex 
civilis sit vera lex aut obliget. (...) ergo nec lex imperatoris aut regis valere potest 
contra legem Dei."
114 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. c 21. § .6. In: CHP 16-7. 
Madrid 1977, S. 71: "(...) quia etiam legislator civilis fert leges ut minister Dei et 
per potestatem ab ipso acceptam; ergo obligat in conscientia ad parendum."
115 Suärez, Tractatus de legibus ac Deo legislatore III. c 35. § 11, S. 309-10: "(...) 
omnis potestas legislativa est a Deo principaliter vel immediate ut in potestate 
ecclesiastica vel mediante republica, ut in civili. Unde licet homo immediate 
legem ferat, in eo actu, se gerit ut minister et dispensator Dei, ut ex Paulo (ad 
Rom. 13.1.) attulimus. Ergo intentio et voluntas principis ferentis legem debet 
conformari intentioni Dei dantis potestatem. Immo efficacia legis ad obligandum 
magis pendet ex intentione Dei quam particularis legislatoris. Deus non solum ut 
auctor gratiae sed etiam ut auctor naturae vult legislatorem humanum non habere 
potestatem ad ferendas leges nisi cum universali obligatione illarum, qua totam 
rempublicam ut constantem ex corpore et capite comprehendat."

65

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seilen obligatio in conscientia, derzufolge alle Menschen ver­
bindliche Erkenntnis des moralisch Gebotenen und Verbotenen 
haben, reicht es, auf das natürliche Licht der Vernunft und das 
Naturgesetz als letzten Grund zu rekurrieren. Im Paulinischen 
Sinne ist das Naturgesetz fundamentales Indiz menschlichen 
Schuldbewußtseins gegenüber dem Schöpfergott. Das Naturgesetz 
ist unmittelbar rational erfaßbar und seine grundlegenden Gebo- 
te/Verbote - z. B. der Obrigkeit zu gehorchen und den Nächsten 
nicht zu schädigen - bedürfen keiner weiteren Deduktion. Mittel­
bar verweist das Naturgesetz auf einen höchsten Gesetzgeber und 
gibt die Regeln an, wie zivile Gesetzgebung der göttlichen Inten­
tion adäquat gestaltet werden kann. Das Ziel ist eine gelingende 
Friedenspolitik und die Mittel der Friedenssicherung haben den 
größtmöglichen Effekt: Die moralische Nötigung der Untertanen 
zur Unterwerfung ihrer Einzelwillen.

Dem Jurist Johannes Seiden kommt das Verdienst zu, in dieser 
Bestimmnung des Obligationenbegriffs die eigentliche Bedeutung 
des juristischen Terminus der obligatio naturalis entdeckt zu ha­
ben. Seldens Neigung, terminologische Differenzen einzuebnen, 
ist nicht zufällig, sondern programmatisch. Sie hängt mit der 
Vorstellung einer philosophia perennis zusammen, zu der Seiden 
sich im Vorwort seines Hauptwerkes De Jure Naturali et Gentium, 
juxta Disciplinam Ebraeorum libri septem (London 1640) 
bekennt.116 Zum Programm der philosophia perennis gehört die 
Unterstellung, daß es zu allen Zeiten einen Kembestand göttlicher 
Weisheit gegeben hat und gibt, der sich auch - und das ist in 
rechtshistorischer Perspektive von Bedeutung - in fundamentalen, 
universal geltenden Rechtsgeboten ausdrückt. Seiden geht von ei­
nem Bestand von sieben noachidischen Rechtsnormen aus, die ein 
heilsgeschichtlich notwendiges Wissen um das natürliche Recht 
über die Jahrtausende hinweg transportieren. Mit einem kaum zu 
vergleichenden Aufwand an Rechtsquellenexegese versucht Sei­
den zu beweisen, daß im babylonischen, hebräischen, islamischen, 

116 Seiden verweist im Vorwort des Hauptwerkes explizit auf Augustinus 
Steuchus, De perenni philosophia (1540) und Robert Fludd, Philosophia mosayca 
(1638); vgl. W. Schmidt-Biggemann, Philosophia perennis im Spätmittelalter. In: 
W.Haug/ B.Wachinger (Hrsg.): Innovation und Originalität. Tübingen 1993, S. 
14-34.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


römischen und kanonischen Recht und den einzelnen tradierten 
Landesrechten aller Zeiten dieser Grundbestand an natürlichen 
Rechtsnormen Geltung beansprucht hat. Zu seinem 
Beweisverfahren gehört auch, daß in Einzelfällen entgegen philo­
logischer Einsicht die Stringenz der Argumentation aufrecht­
erhalten wird. Seldens Analyse des Obligationenbegriffs ist ein 
gutes Beispiel dafür, was es heißt, Universalhistorie unter den 
Vorzeichen einer philosophia perennis zu betreiben. Seiden geht 
auf die verschiedenen Bedeutungen des Obligationenbegriffs in 
der römischen Rechtslehre ein. Die zivile Obligation eröffnet die 
Möglichkeit einer Rechtsklage und kann ein Strafverfahren be­
gründen; die natürliche Obligation hingegen ist nicht einklagbar 
und bietet keinen Strafgrund.117 Dieser enggefaßte Obligationen­
begriff ist nach Seiden aber den grundlegenden Einsichten der 
römischen Juristen über den Charakter der scientia juris nicht 
angemessen. Im ersten Buch der Digesta Justiniani bezeichnen die 
Juristen sich als Priester der Gerechtigkeit, zu deren Aufgaben die 
Pflege des zivilen und sakralen Rechts gehört.118 Seiden spricht 
dem Juristenstand aufgrund dieser doppelten Zuständigkeit eine 
Vermittlerrolle zwischen göttlicher und irdischer Rechtssphäre 
zu119; d. h. sie müssen die Rechte und Pflichten der Menschen 

117 Johannes Seiden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum 
über I. c 4. In: D. Wilkins (Hrsg.): Opera omnia tarn edita quam inedita I. Londini 
1726, Sp.107: "(...) de diversis obligationis naturalis & civilis effectibus occurrit: 
Nimirum obligationem civilem semper parere actionem, & cum naturali 
conjunctam etiam exactionem; naturalem autem, quamdiu simplex fuerit, 
plerumque neque actionem parere, nedum exactionem, adeoque nullam inducere 
violationi poenam poenaeve umbram: Sed tantum producere exceptionem, atque 
impedire soluti repetitionem, quae ad poenae rationem non attinet. Naturalis 
tantum obligationis ex contractu exemplum habent, ubi quis pupillo credat 
pecuniam sine tutoris autoritate, atque is eam male consumat; aut, si frater credat 
fratri dum uterque in patria potestate.(...) Quas inter personas scilicet actio locum 
non habet."
118 Digesta Justiniani I. 1. 1, S. 1.: "(...) nam, ut eleganter Celsus definit, jus est ars 
boni et aequi. Cuius merito quis nos sacerdotes appellet: justitiam namque colimus 
et boni et aequi notitiam profitemur, aequum ab iniquo separantes, licitum ab 
illicito discementes (...). Huius studii duae sunt positiones, publicum et privatum, 
publicum jus est quod ad statum rei publicae spectat (...) publicum jus in sacris, in 
sacerdotibus, in magistratibus consistit."
119 Diese Lesart der Digestenstelle ist im frühen 16. Jahrhundert entwickelt 
worden; so spricht der Jurist Budaeus von den Rechtsgelehrten als Dienern der 
Göttin Dike. Vgl. Guilielmus Budaeus, Annotationes in quatuor et viginti 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


untereinander und gegenüber Gott verhandeln, ohne Rücksicht auf 
die Frage, ob diese Rechte und Pflichten naturaliter sive civiliter 
geboten sind. Zur Zuständigkeit der Juristen gehört folgerichtig 
auch die Verletzung natürlicher und ziviler Rechte respektive 
Pflichten und ihre Straffolge.120 Der substantielle Bedeutungs­
gehalt des juristischen Terminus obligatio wird erst ausgeschöpft, 
wenn den Rechten und Pflichten gegen Gott eine natürliche 
Verpflichtung und denjenigen der Menschen untereinander eine 
zivile Verpflichtung zugeordnet wird. Seiden konzediert den 
Rechtstheologen seines Jahrhunderts - vorrangig Franciscus 
Suärez - das Verdienst, die tiefere Bedeutung der obligatio 
naturalis als zivilrechtlich nicht einklagbares nexum conscientiae 
gegenüber den göttlichen Rechtsgeboten erkannt zu haben.121 Er 
stützt diese Ansicht durch den Hinweis, daß christliche, jüdische 
und islamische Theologien und Rechtslehren ebenso wie die 
paganen Schriften der Griechen, Römer und anderer Völker die 
Vorstellung einer gebietenden, verpflichtenden und strafenden 
Gottheit (oder: Gottheiten) gemeinsam haben.122

Pandectarum libros. Paris 1514, fol. 5.: "Proinde Jus est ars boni & aequi: inquit 
Ulpianus: cuius merito quis nos sacerdotes appellat. Nos (inquit) merito Juris 
sacerdotes a quodam dicti sumus. siquidem sanctissima res est civilis sapientia (...) 
& Dice dea iudiciorum praeses dicitur: quae dictio etiam jus significat: ob id 
graece quia lites & contentiones dirimat: eiusque deae diaconi & ministri dicastae 
id est judices dicuntur quasi litium diremptores."
120 Seiden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum über I. c 4, 
Sp. 107: ”(...) adeoque de jure ac officiis tarn erga Numen quam erga homines sive 
naturaliter sive civiliter observandis, ac de poena quae violationi immineret sive a 
Numine, ut naturae totius parente & rectore, sive ab hominibus infligenda 
monerent" gehört zum Wissensgebiet der antistes justitiae.
121 Seiden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum über I. c 4, 
Sp. 108: "Verumtamen imminere nihilominus poenam qualemcumque aliunde, 
scilicet a rectore mortalium supremo, id est, a numine seu naturae totius parente 
exspectandem: Ob ea nempe violata ad quorum observationem ex obligatione, 
quam ita vocabant [jurisconsulti], naturali, qualiscunque ea fuerit, seu, ut 
Christiani dicimus, ex nexu conscientiae seu conscientiae foro, is qui violarat 
proprie esset adstrictus. Unde bene theologi interdum [annotatio: Lessius, De 
Just.& Jur. lib. II. c 19. & Franc.Suärez, lib. II.de legibus c 9. § 6] obligationem 
jurisconsultis Caesareis naturalem dictam eandem cum nudo conscientiae nexu, 
seu eo quo jussa numinis implenda tenemur, faciunt."
122 Seiden, De Jure Naturali et Gentium, juxta Disciplinam Ebraeorum über I. c 4, 
Sp. 108: "Etenim non solum in christianismo, judaismo & mahumedanismo, 
verum etiam in theologia ac jure Graecorum & Romanorum (apud quos scilicet 
viguit illud de obligatione naturali) aliarumque fere gentium, seu in paganismo, & 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

II.de
https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bewußtsein der menschlichen Verschuldung ist nach Seldens 
Ansicht ein universales Phänomen, das in der gesamten tradierten 
Rechtsliteratur zum Ausdruck kommt. Die Verknüpfung von 
natürlicher Theologie und Rechtslehre fuhrt bei Seiden in 
universalhistorischer Perspektive zu der - anhand seiner 
Quellenexegese scheinbar sehr plausiblen - Unterstellung, daß 
allen Völkern ein ursprüngliches und untilgbares Wissen um den 
verbindlichen Charakter gewisser moralischer Normen gemeinsam 
ist.

1.1.4. Naturrechtslehre und natürliche Theologie

Die Herkunftsgeschichte des Obligationenbegriffs hat verblüffen­
de Resultate geliefert. Der ursprüngliche Gehalt des juristischen 
Begriffs (Klagerecht) ist unter dem Einfluß der stoischen Moral­
philosophie modifiziert worden. Im 16. Jahrhundert haben Theo­
logenjuristen und Rechtskommentatoren differenziert zwischen 
einer zivilen Obligation, die dem Jus civile zugerechnet wird und 
einklagbar ist, und einer natürlichen Obligation, die zum Jus 
Gentium gehört, keine Zivilklage ermöglicht und auf Geboten der 
natürlichen Vernunft basiert. Die Intention dieser Erweiterung des 
Obligationenbegriffs war, den zivilrechtlich unbestimmten 
Verkehr mit fremden Völkern außerhalb des ehemals römischen 
Imperium (die Mauren und vor allem die Völker der neuen Welt) 
auf eine moralisch-verbindliche Grundlage zu stellen. Zum Jus 
Gentium gehören in erster Linie die Regeln der Kriegsfuhrung (jus 
in bello), z. B. die Unversehrheit der Gesandten, das Tötungs­
verbot Unschuldiger und Wehrloser etc..

Innerhalb der moraltheologischen Diskussion ist ein Obligatio­
nenbegriff entwickelt worden, der mit dem gleichlautenden 
juristischen Terminus lange Zeit nichts gemeinsam hat. Hier geht 
es um die Möglichkeit einer Gewissensbindung. Innerhalb der 
augustinischen Gesetzeshierarchie von ewigem, natürlichem und 

Numen esse sive unicum sive plura, & Numinis vindictam officii jurisque 
necessario seu ex vinculo aut obligatione observandi violationem consequi, id est, 
Deum esse & remunerationem, credebatur."

69

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeitlichem Gesetz wird die Partizipation des einzelnen Menschen 
an der göttlichen Heilsordnung als obligatio in conscientia ver­
standen, die der göttliche Gesetzgeber vermittelt über ein natürli­
ches Gesetz im Menschen bewirkt. Versteht man wie Thomas von 
Aquin das Jus Gentium als Derivat des Naturgesetzes, das von der 
natürlichen Vernunft ermittelt wird, dann liegt es nah, die obliga­
tio naturalis des Völkerrechts auf ihren naturgesetzlichen 
Ursprung zurückzufuhren. Es wird weitergehend möglich, den 
Gegensatz einer Gewissensbindung durch das Naturgesetz und 
einer äußeren Zwangsverpflichtung durch zivile Gesetze auszu­
arbeiten, wie es bei Molina und Suärez geschieht. Auf dieser Stufe 
wird die innere Verbindung von Gesetz und Verpflichtung 
gefestigt: lex wird etymologisch von ligare hergeleitet, was umge­
kehrt heißt, daß keine Obligation ohne Gesetzgebung möglich ist. 
Ob ein Gesetz vorrangig als Vernunft- oder Willensentschluß 
definiert wird, ist einerlei für die Konsequenzen: Der juristische 
Terminus obligatio wird als Verpflichtung begriffen und dadurch 
von seinem Ursprung im römischen Recht vollständig abgelöst.123 
Diese philologische Einsicht darf allerdings nicht den Blick für die 
Tatsache versperren, daß die Naturrechtslehren des 17. Jahr­
hunderts - im Anschluß an Johannes Seiden - davon ausgehen, den 
eigentlichen Bedeutungsgehalt des römisch-rechtlichen Obli­
gationenbegriffs erkannt zu haben. Die Grotius-Kommentatoren124 
haben den Begriff der obligatio naturalis zum Fundament der 
natürlichen Religion gemacht, die allen Völkern zu allen Zeiten 
gemeinsam ist. Caspar Ziegler hat gegen Grotius' Hypothese, daß 
das Naturrecht auch ohne göttlichen Gesetzgeber Geltung bean-

123 Daß in der Definition 'obligatio est vinculum juris' ursprünglich im römischen 
Recht ein körperliches Band gemeint war, hat der Jurist Hugo Donellus gesehen: 
Vgl. Hugo Donellus, Commentarium de jure civili über duodecimus c 1. In: 
Scipio Gentilis (Hrsg.): Commentarium de jure civili über V. Francofurti apud 
Moenum 1595, fol. 2.: "Vinculum, quia obligatione vincimur & adstringuimur, ut 
sequitur. Translatione ducta ä vinculis corporalibus; & recte ducta: quia quod 
efficit vinculum corporale in his qui vincti sunt, id efficit jure obligatio in iis, qui 
sunt obligati.(...) Sed hoc vinculum est juris. ut intelligamus nullum hic vinculum 
corporale quaeri debere, quo vinciatur is, qui obligatus est."
124 Zur Konjunktur der Grotius-Kommentare im 17. und frühen 18. Jahrhundert: 
E. Reibstein, Deutsche Grotius-Kommentatoren bis zu Christian Wolff. In: 
Zeitschrift für Ausländisches Öffentliches Recht und Völkerrecht 15 (1954), S. 76- 
102.

70

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprüchen kann, eingewendet, daß unter dieser Voraussetzung 
überhaupt keine Verpflichtung zum moralischen Handeln denkbar 
ist.125 Die Ausrichtung menschlichen Handelns auf das Gute, die 
Nötigung, andere Menschen gleich zu behandeln und ihnen Gutes 
zu tun, setzt einen göttlichen Gesetzgeber voraus, der seine Herr­
schaftsgewalt ausübt, indem er Gewissenszwang auferlegt.

Johann Heinrich Boeder weist darauf hin, daß auch Hobbes 
eine Gewissensbindung durch das Naturgesetz nicht leugnet, ob­
wohl er innerhalb seiner Konstruktion des Naturzustandes die 
Herrschaftsgewalt Gottes ausklammert. Die Inkonsequenzen der 
Hobbesischen Lehre ergeben sich aus dem Umstand, daß er die 
moralische Gewissensbindung der Menschen unvermittelt neben 
seinem amoralischen Rechtsbegriff stehen läßt.126 Hobbes hat, so 
Boeder, nicht von der natürlichen Religion ausgehend das Fun­
dament seiner Naturrechtslehre gelegt. Dadurch ist er - und nicht 
Hugo Grotius - der Leugner des göttlichen Herrschaftsanspruchs, 
der Gesetzgebungs-, Verpflichtungs- und Zwangsgewalt beinhal­
tet. Unter den Grotius-Kommentatoren ist der universelle Charak­
ter der obligatio naturalis unumstritten, weil sie wie Seiden von 

125 Casparus Ziegler, In Hugonis Grotii De jure Belli ac Pacis libros, ovibus 
naturae & gentium jus explicavit, notae & animadversiones subitariae. 
Wittebergae 1666, S. 7-8: "Quia autem hic agitur ä Grotio de obligatione, quä 
tenetur homo sectari bonum, & fugere malum, quä tenetur suum cuique tribuere, 
quä tenetur aliis benefacere; obligatio autem talis Imperium aliquod praesupponit, 
quod hominis conscientiam cogat, & in ordine redigat, non potest id alii, quam 
naturae naturanti, DEO ter.opt.max. adscribi. Vid. Seiden (...). Positö hoc imperio, 
non poterit Grotius extra Deum, aut sub hypothesi, non esse Deum, talem 
obligationem considerare (...). Quae autem in hominibus est Lex Naturalis, ä Deo 
est, non tantum ut effectore & implantatore, sed etiam ut Legislatore, imperium 
suum exercente."
126 Johannes Henricus Boeder, In Hugonis Grotii Jus belli et pacis...commentatio. 
Argentorati 1664, S. 60-1: "Prima Hobbesii lex naturae specialis sive derivata, jus 
in omnia non esse retinendam, fonte non puro manat. nam illud jus in omnia, quod 
nullum est, male posuerat, male explicaverat. Sicut suis locis ostendetur, & de 
reliquis enumeratis legibus dispicietur. Christianos non sinit hic dubios esse, lex 
moralis in Decalogo expressa, quae est ipsa lex naturae, ut supra dictum est: nec 
Hobbesius diffitetur, qui parum tarnen memor est huius contextus, cum de 
obligatione in foro intemo disputat. Quia enim, ut recte Grotius pergit in origine 
juris naturalis explicanda, Deus est, qui per naturam loquitur, praecipit, jubet, 
vetatque; nec rationis tantum dictatu, sed tabulis insuper Decalogi, & 
interpretationibus passim in Scriptura sacra propositis, in hoc negotio utitur: 
obligari Deo homines per jura naturae, atque hinc effici, ut naturam juris & legis 
illa habeant, manifestum est. Quod nec Ethnicis ignotum fuit."

71

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem zeitlosen Kem natürlicher Religion ausgehen, der allen 
historischen und konfessionellen Differenzen gegenüber gleich­
gültig ist, und weil ein göttlicher Gesetzgeber, dessen Gesetze 
nicht verbindlich sind, eine Zumutung für unser Rationalitätskal­
kül wäre. Kontrovers wird hingegen die Frage verhandelt, ob zu 
einer wirkungsvollen Verpflichtung auch eine Zwangsbefugnis 
gehören muß. Johannes ä Felden behauptet, daß eine Obligation 
ohne erzwingende Kraft (vis coactiva) keinen Sinn macht. Zur 
Definition eines Gesetzes gehört Verpflichtung und Zwang. Das 
Naturgesetz als universelle moralische Handhmgsnorm erfüllt 
seiner Ansicht nach erst dann die Bedingungen der Gesetzlichkeit, 
wenn es innerhalb einer politischen Ordnung durch Zwangsgewalt 
Geltung erhält.127 Johannes ä Felden bestätigt exakt die Position 
des Thomas Hobbes. Theodor Graswinckel hingegen kritisiert mit 
Referenz auf Grotius diese These vehement und differenziert 
zwischen einer primären und sekundären Funktion des Gesetzes: 
Zur allgemeinen Definition eines Gesetzes gehört allein die 
Verpflichtungskraft, nicht aber die "vis coactiva."128 Boeder hat 
am präzisesten hervorgehoben, daß das Naturgesetz alle 
Bedingungen erfüllt, um der juristischen Definition eines Gesetzes 
gerecht zu werden. Es ist das Produkt eines gesetzgeberischen 
Willens, der seine universelle Geltung, wenn auch nur im 
Gewissen aller Menschen, garantiert und dessen Allmacht und 
Gerechtigkeit die Vorstellung plausibel machen, daß jede 
Gesetzesübertretung bestraft wird. Von dem göttlichen Straf­
gericht zu handeln, ist die Naturrechtsdisziplin aber nicht befugt; 
sie kann nur konstatieren, daß die Gebote des Naturgesetzes durch 

127 Johannes ä Felden, Annotata in Hugonis Grotium De Jure Belli et Pacis Lei. 
§ 9. Amstelodami 1653, S. 15-6: "Jus legem quoque significare tradit: legem 
autem largissimd sumptam definit, quod sit regula actuum moralium obligans ad 
id, quod rectum est.(...) Lex ergo quaedam enunciatio est universalis de rebus 
justis praescribens: quod fortasse autor etiam vult, quando ait: est regula actuum 
moralium obligans ad id quod rectum est: rectum enim in actibus moralibus quid 
aliud quam justum universale? Locum obligationis substituimus vim coactivam, 
obligatio enim ä quädam vi coactiva oritur. Unde definitionem legis talem 
ponimus: lex est enunciatio universalis praescribens facienda vel omittenda in 
aliqua societate cum vi coactiva conjuncta."
128 Theodor I.F.Graswinckel, Stricturae ad censuram Joannis ä Felden Ad libros 
Hugonis Grotii De jure Belli ac Pacis I. c 1. § 9. Amstelodami 1654, S. 52-4.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewissensbindung mehr Verpflichtungskraft entfalten, als dies 
zivile Gesetze könnten.129

Die Grotius-Kommentatoren sind einen Schritt über Seldens 
Diktum hinausgegangen. Sie behaupten nicht nur, daß zwei Modi 
der Obligation nebeneinander bestehen, sondern daß die obligatio 
in conscientia als natürliche Verpflichtung die Grundvorausset­
zung dafür ist, daß Menschen überhaupt in weitere Obligations­
verhältnisse eintreten können. Innerhalb der angelsächsischen 
Hobbes-Kritik wird in diesem Sinn die rechtstheologische Posi­
tion, daß jede Obligation mittelbar ein Effekt des göttlichen Wil­
lens ist, wieder aufgenommen. Robert Sharrock sieht in Hobbes' 
Destruktion des gesetzlichen Charakters moralischer Gebote eine 
emstzunehmende Gefahr für die Rechtssicherheit. Zur Definition 
eines Gesetzes gehört seiner Meinung nach essentiell die Ver­
pflichtungskraft. Somit sind Naturgesetze wahrhafte Gesetze, weil 
sie zu bestimmten Handlungen verpflichten, und Zivilgesetze 
erfüllen diese Bedingung nur, wenn sie mit den Naturgesetzen 
konform sind. Sharrock geht so weit zu behaupten, daß aus eigener 
Kraft kein Zivilgesetz obligieren kann.130 Richard Cumberland 
bezeichnet das Naturgesetz als Impression im menschlichen 
Gemüt, die von einem göttlichen Willen ausgelöst wird. Das 
Naturgesetz bewirkt durch seine Verpflichtungskraft, daß die 
Menschen bereit sind, ihr Handeln überhaupt gesetzlichen Rege­
lungen anzupassen. Die natürliche Verpflichtung durch das 
Naturgesetz ist Bedingung für Gehorsam und ein gelingendes 
soziales Leben zugleich.131 Im Gegensatz zu Hobbes verweist 

129 Boeder, In Hugonis Grotii Jus belli et pacis...commentatio ad I. c 1. § 9, S. 
143: "Imo si quaeritur, quodnam jus maiorem habeat vim obligandi, naturae, an 
voluntarium: maximam vim obligandi jus naturae habere
130 Robert Sharrock, De officiis secundum Jus naturae c 2. n 5. Gothae 1667, S. 
91: "Nos conträ [Hobbesium] affirmamus, illud proprie dici legem, quo ad 
actionem aliquam aut aliquas sumus obligati. Naturalis autem conscientiae 
dictamina unumquemque obligant (...)& proinde leges dici possunt. Affirmamus 
etiam, praecepta cujuscumque potentis neminem obligare ad obsequentiam primö 
& per se, sed quatenus ex praestita obedientia rectae rationis dictaminibus actiones 
futurae erunt conformes, quia scilicet illud agendo neminem laedat, gratus esse 
possit, fidem praestet, felicitatem suam aut alterius promoveat."
131 Richard Cumberland, De legibus naturae disquisitio philosophica c 5. § 1. 
Londini 1672, S. 185: "Lex naturae est propositio ä natura rerum ex Voluntate 
Primae causae menti satis aperte oblata vel impressa, quae Actionem agentis 
rationalis possibilem communi bono maxime deservientem indicat, & integram 

73

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cumberland auf den inneren Zusammenhang von Gesetz und 
Obligation. Nur unter der Voraussetzung, daß ein Naturgesetz und 
dessen zureichender Grund - der göttliche Wille - menschliche 
Handlungsfreiheit begrenzen, läßt sich ein Zustand der 
Rechtssicherheit denken. Dieses Kalkül erlaubt nämlich, eine 
unaufhebbare moralische Handlungsdisposition der politischen 
Ordnung zugrunde zu legen. Weil Hobbes diese Überlegung 
vernachlässigt hat, bleibt bei ihm - so Cumberland - politische 
Stabilität absolut kontingent.132

Der angelsächsische Moraltheologe Robert Sanderson hat dem 
Konzept der obligatio in conscientia eine eigenständige Studie 
gewidmet und dadurch der Rechtstheologie des Franciscus Suärez 
eine kaum überschätzbare Breitenwirkung verschafft hat. Sander­
son differenziert zwischen zwei Möglichkeiten fürstlicher Gewalt, 
ihren Untertanen Gehorsam abzuverlangen. Ein Fürst, der über 
potestas nomothetica verfügt, kann sowohl inneren (forum inter- 
num) als auch äußeren Gehorsam (forum extemum) begründen.133 
Die Fähigkeit, menschliche Gewissen durch moralische Normen 
zu binden, kommt allein Gott zu; der göttliche Gesetzgeber hat 

singularum foelicitatem exinde solüm obtineri posse." Vgl. c 5. § 11, S. 206: 
"Summa itaque vis obligandi haec est, Legis authorem legum suarum observatione 
bona, transgressione mala, scilicet naturalia, adjunxisse, quorum prospectu 
moventur bomines actiones potiüs legibus conformes quäm ab iis dissentientes 
elicere."
132 Richard Cumberland, De legibus naturae disquisitio philosophica c 5. § 50, S. 
303-4: "Voluntas enim cognata Primae causae quä Leges has de actibus extemis 
praecipientes sancit, sufficiens est & adaequata ratio obligationis ad ejusmodi 
actus; eäque momente obligatio non potest tolli." Dagegen steckt Hobbes in 
folgendem Dilemma: "Addo etiam impossibile quiddam postulari, si postuletur 
absoluta seu perfecta securitas de futuris actibus humanis, sive in statu Naturae, 
sive sub regimine civili. Ex Natura enim sua homines agunt contingenter." Vgl. 
Haakonssen, Natural Law and Moral Philosophy, S. 50-1.
133 Robert Sanderson, De obligatione conscientiae praelectio iv. § 5. Londini 
1670, S. 114: "Obligationen! illam non significare coactivam aliquam (...) sed 
Imperium potiüs & potestatem urgendi eum (...) ad faciendum quod sui est officii: 
eodem omnino modo, quo Princeps qui habet potestatem nomothetikaen, ferendo 
leges obligat subditos ad ipsarum observationem. Sicut ergo in foro extemo 
subditos ad obediendum obligat proprie & formaliter, non Lex ipsa, sed potestas 
Legislatoris; vere tarnen dicitur & Lex ipsa obligare, etsi impropriü & quasi 
materialiter, sive terminative, quia per eam & ad eam fit obligatio (...). Sic & in 
foro intemo conscientiam proprie obligat, non regula sive lege ei imposita, sed 
potestas & authoritas imponentis: ita tarnen ut ex consequentia vere & non incom- 
mode, licet minus proprie, dici possit regulam ipsam obligare."

74

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


direkten Zugriff auf den inneren Menschen.134 Der Gehorsam 
gegenüber gerechten Gesetzen von Menschenhand ist, so Sander- 
son, nur durch Rekurs auf den zugrunde liegenden göttlichen 
Gesetzeswillen stringent zu bestimmen, denn politische Gewalt 
kann zwar äußere Konformität der Gesetzesforderung und der 
Handlungen erzwingen, nicht aber einen inneren Gehorsams­
impuls anregen.135 Das Naturgesetz spielt auch bei Sanderson die 
Vermittlerrolle zwischen den Gottesgeboten und dem Menschen­
möglichen: Es ist ein vollkommenes Gesetz, weil es deutlich 
einsehbare prinzipielle Handlungsanweisungen (vis dirigendi) gibt 
und weil es durch Einsicht in seinen göttlichen Ursprung, jedem 
Einzelnen Verbindlichkeit (vis obligandi) auferlegt.136 Sanderson 
referiert die kontroversen Meinungen innerhalb der 
Moraltheologie über die Frage, ob Gesetze von Menschenhand 
überhaupt Gewissensbindung hervorrufen können. Zu den 
Verneinern dieser Frage gehören so unterschiedliche Autoren wie 
Calvin, Bellarmin, Beza, Gerson, und Almain. Zu den Befür­
wortern zählt Sanderson die Thomisten und einzelne Jesuiten 
(Molina, Suärez u.a.) des 16. - 17. Jahrhunderts. Die Kontroverse 
zwischen diesen Gruppierungen laboriert an einer grundlegenden 
Fehleinschätzung: Die Moraltheologen haben - in der Tradition 
des Gesetzesplatonismus der augustinischen Doktrin - die Ver­
pflichtungskraft (vis obligandi) als Wirkung des Gesetzes selbst 
verstanden, während sie nach Sandersons Ansicht an den 
gesetzgeberischen Willen geknüpft ist. Wo Wille und Gesetz­
gebungsgewalt fehlen, findet auch keine Verpflichtung statt.

134 Sanderson, De obligatione conscientiae praelectio iv. § 8, S. 117: "Conclusio 
prima: Deus solus merum & directum habet Imperium in conscientias hominum. 
Ita ut extra Deum nemo potestatem habeat legem imponendi conscientiae 
cujusquam hominis, cui ut per se obligatione subjicere debeat. Dico per se, quia 
obligamur omnes in conscientias justas leges humanas observare fidem Deo vel 
hominibus datam praestare, ne simus aliis scandalo cavere: sed ad ista omnia non 
aliunde obligamur, nisi in quantum ad Dei voluntatem ista omnia imperantis 
revocantur."
135 Sanderson, De obligatione conscientiae praelectio iv. § 10, S. 119: "(...) at soli 
Deo (...) cogniti sunt intemi cordium & conscientiarum motus: ergo penes ipsum 
solum potestas est legem conscientiis imponendi, quae ipsas obliget. Hine est 
quöd leges humanae extemos tantüm corporum motus obligant ad extemam 
conformitatem, ä quarum imperio & cognitione intemae interim cogitationes, 
omnesque mentium & conscientiarum motus prorsus immunes sunt.”
136 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 5, S. 161.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sanderson skizziert in strenger Anlehnung an die Tradition 
scholastischer Moraltheologie, die ihm vorrangig in Suarez’ 
Tractatus de legibus ac Deo legislatore präsent ist, ein Legiti­
mationskonzept politischer Herrschaftsgewalt. Legitim ist 
fürstliche Gewalt durch Anpassung an die naturgesetzlichen Vor­
gaben.137 Sie kann in vollendeter Gestalt als potestas nomothetica 
indirekt Gewissenszwang ausüben, da die natürliche Vernunft und 
die hl. Schrift von den einzelnen Menschen für die Erhaltung des 
Friedens und der politischen Ordnung die Anerkennung legitim 
konstituierter Gesetze verlangen.138 Jedes zivile Gesetz kann für 
sich gesehen keine vis obligandi entwickeln, aber als Teil einer 
Gesetzesordnung, die zum Ziel die Stabilisierung des Herr­
schaftsgefüges und die Friedenssicherung hat, muß es notwendi­
gerweise mit Verpflichtungskraft ausgestattet sein. Die zivile 
Gesetzgebung erhebt, wenn sie den Legitimitätsanforderungen 
entspricht, moralisch indifferente Regeln des sozialen Handelns in 
den Stand moralischer Normen. Als Bestandteil der Friedens­
politik wird ein Zivilgesetz mittelbar zu einem göttlichen Gesetz 
und die Unterwerfung unter zivilrechtliche Handlungsbeschrän­
kungen wird zur Voraussetzung für die Erfüllung des göttlichen 
Befehls, Frieden zu schaffen und zu bewahren. In diesem Sinn 
verpflichtet jedes Zivilgesetz zu innerem Gehorsam und eine 
Gesetzesübertretung ist mittelbar ein Angriff auf den göttlichen 
Gesetzgeber.139 Während das göttliche Gesetz unmittelbar und 
durch sich selbst (directe & per se) verpflichtet, kann das 
Zivilgesetz nur unter bestimmten Bedingungen seine Obligations­
kraft entfalten: Neben der Angemessenheit des fürstlichen für den 
göttlichen Gesetzeswillen (causa generalis) sind noch die 
Verhältnismäßigkeit von innerem und äußerem Frieden (causa 

137 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 12, S. 172.
138 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 22, S. 184.
139 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio v. § 23, S. 188: "Leges 
humanae positivae rite & legitime constitutae quae continent particulares 
determinationes circa res medias, in se adiaphoras, & antequam sic 
determinarentur, liberas ad utrumlibet, virtute illius praecepti divini, pro tenemur 
iis parere qui nobis a Deo praepositi sunt, ita obligant subditorum conscientias ad 
praestandam eis obedientiam, ut sub peccato mortali & metu offensionis Dei, 
teneantur ejusmodi legibus obtemperare; & ni sic fecerint, accusantis conscientiae 
murmura & ictus perferre.”

76

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


materialis140), die Zustimmung des Volkes (causa efficiens) und 
die Orientierung am zeitlichen Wohl (causa formalis) erforderlich.

Samuel Pufendorf hat seine Obligationenlehre in direkter 
Auseinandersetzung mit Grotius, Seiden, den Grotius-Kommenta- 
toren, Cumberland und Sanderson entwickelt. Wie seine Vor­
gänger behauptet er, den substantiellen Gehalt des juristischen 
Obligationenbegriffs erfaßt zu haben. Trotzdem sind die Differen­
zen zwischen Pufendorf und den Naturrechtlem des 17. Jahrhun­
derts in dieser Frage so weitreichend, daß es nicht zutrifft, 
Pufendorf einen Eklektiker zu nennen. Gegenüber Grotius wendet 
Pufendorf ein, daß dessen berühmte Hypothese die Konzeption 
einer natürlichen moralischen Verpflichtung ad absurdum fuhrt.141 
Eine Verpflichtung kann Pufendorf zufolge nur unter der Prämisse 
eines Gesetzeswillens stringent formuliert werden. Er geht aber 
nicht so weit wie Richard Cumberland, der jeden 
Obligationsmodus unmittelbar auf einen Gesetzgebungsakt 

140 Sanderson, De obligatione in conscientiae praelectio vi. § 11, S. 220-1: "Non 
debent principes terrae uti eä potestate quam ä Deo acceperunt contra ipsius 
voluntatem, aut aliorsum quam ipse intendit (...). Est autem Justitia publicae pacis, 
siqua alia, conservatrix optima. Ut enim justitia fidei pacem conscientiae 
intemam, ita justitia legalis pacem Reipublicae extemam & parit & conservat."
141 Pufendorf, JNG II. 3. § 19, S. 148: "Etsi, quod mox ostendimus, ut ista rationis 
dictamina obtineant vim legum, necessum sit praesupponere, Deum esse, & per 
ipsius providentiam tum omnia, tum imprimis genus humanum gubemari. Neque 
enim adstipulari possumus Grotio, qui in prolegominis autumat, jura naturalia 
locum aliquem habitura, etiamsi daremus, quod sine summo scelere nequit, non 
esse Deum, aut non curari ab eo negotia humana. Nam si vel maxime quis impiam 
istam, & absurdam hypothesin fingeret, ac genus humanum ex se scilicet ortum 
conciperet; ista tarnen rationis dictata tune nullo modo possent habere vim legis, 
quippe quae necessario superiorem ponit." Vgl. Barbeyrac., Le droit de la nature et 
de gens, ou Systeme general des principes les plus importans de la morale, de la 
jurisprudence et de la politique II. 3. § 19. note 2. Amsterdam 1706, S. 185: "Je 
soupgonne fort que Grotius n'a pas eu dessein de s'exprimer avec toute l'exactitude 
Philosophique, & qu'il y a un peu de Rhetorique dans ce passage, dont le sens bien 
entendu se reduit ä ceci: Que les maximes de la Loi Naturelle ötant fondees sur la 
Constitution de Genre Humain, & contribuant necessairement ä l'avantage de 
chacun, elles ne cesseroient pas entierement d'avoir lieu, ni d'etre pratiquöes 
exterieurement ä un certain point, quand meme on ne reconnoitroit aucune 
Divinite. (...) Mais il faut aussi, ce me semble, reconnoitre (...) Que les idees de 
l'Honnete, detachöes du rapport qu'elles ont avec la volonte d'un Legislateur 
supreme, auteur de nötre existence, protecteur du Genre Humain & de la Societe, 
ne sont autre chose que de beiles chimeres, ou tout au plus des principes steriles, 
de pure speculation, incapables de foumir les fondemens d'une bonne Morale."

77

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurückfuhrt und dadurch lediglich als passives Vermögen 
beschreibt142 Pufendorf ist bemüht, eine moralische Disposition 
des Menschen zu bestimmen, die sowohl Geltung moralischer 
Normen als auch freies, selbstbestimmtes Handeln zuläßt. Aus 
diesem Grund übernimmt er die Seldensche Distinktion von 
natürlicher und ziviler Obligation. Die natürliche Verpflichtung ist 
Indiz für die universelle Geltung der moralischen Grundsätze, weil 
sie vermittelt über das Naturgesetz einen göttlichen Gesetzgeber 
denknotwendig macht.143 Zivile Verpflichtung hingegen 
umschreibt die aktive Möglichkeit der Menschen, ihren 
Handlungsspielraum durch Übereinkunft einzuschränken144 
Pufendorf weist darauf hin, daß es innerhalb der Naturrechtslehre 
weniger um den Ursprung der jeweiligen Obligation als um ihre 

142 Pufendorf, JNG I. 6. §§ 5-6, S. 62-3: Obligationen! igitur supra defmivimus, 
per qualitatem moralem operativam, qua quis praestare aut pati quid tenetur ( 
quando nempe obligationem consideramus, prout haeret in eo, qui obligatur. Secus 
atque Rich.Cumberland de leg. nat. c 5. §27. qui obligationem definit, prout est 
actus legislatoris, quo actiones legi suae conformes eis, quibus lex fertur, 
necessarias esse indicat) JCti Romani vocarunt vinculum juris, quo necessitate 
adstringuimur alicujus rei praestandae.(...) Quod igitur homo sit aptus ad 
recipiendam obligationem, una quidem causa est, quia voluntatem habet, quae in 
utramque partem sese flectere, adeoque ad normam aliquam moralem se 
componere potest (...)."
143 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae über I. def. xii. § 17, S. 102: "Etsi 
enim communiter dicere soleamus, v.g. quemlibet teneri ad servandam seipsum; 
tarnen obligatio illa homini inhaerens ipsum hominem eatenus duntaxat respicit, 
quatenus exercitium actionis ex illa promanantis in ipso terminari debet; proprie 
autem ad DEUM autorem legis naturae refertur, tanquam illum qui ejus 
obligationis exercitium exigere, & ejusdem neglectum vindicare possit." Vgl. JNG 
II. 3. § 20, S. 149: "Enimvero ut isthaec rationis dictamina vim legis obtineant, 
sublimiori principio opus est (...). Denique ne solum quidem imperium humanum 
iisdem vim obligandi tribuere posse videtur (...). Aut si maxime fingere velis, 
imperium humanum solo hominum consensu Stare, ac per illud dictamina rationis 
pro legibus observanda injungi: tarnen non ampliorem, quam leges positivae, vim 
eadem obtinerent, quae ä voluntate legislatoris in origine & duratione dependent. 
Conf. Seidenus de J. N. & G. 1.1. c 7. Igitur omnino statuendum est, obligationem 
legis naturalis esse ab ipso Deo creatore, ac summo generis humani moderatore, 
qui homines creaturas suas ad istam observandam pro imperio adstrinxit. Atque 
hoc ipsum ex lumine rationis demonstrari potest."
144 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae über I. def. xii. § 14, S. 95: "Adeoque 
quod ea, quae ex obligationibus de jure civili legitimis debentur, necessario sint 
praestanda, causa in genere isto obligationum ultima est, quia ad id si nolint, ä 
potestate civili coguntur. Hac enim ipsa de causa civitatis plerasque conventiones, 
queis alias ex jure naturae vis obligandi inerat, suis quoque legibus sanciverunt, 
atque ex illis actionem paciscentibus dederunt (...)."

78

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkungskraft geht. Diese Ausrichtung der Argumentation macht 
die subtile Differenz zwischen Naturrechtsdisziplin und 
Rechtstheologie (Suärez, Sanderson) begreifbar. Für die Natur­
rechtslehre ist die psychologische Tatsache entscheidend, daß alle 
Menschen diese obligatio in conscientia erfahren und sie 
folgerichtig als natürlich - d. h. zur Natur des Menschen gehörig - 
beschreibbar ist.145 Wenn das so ist, dann muß nach Pufendorfs 
Ansicht der Obligation ein universell geltendes Gesetz zugrunde 
liegen, das wiederum einen universellen Gesetzgeber erfordert. 
Pufendorf kommt auf diese Weise zu denselben Ergebnissen wie 
die Moraltheologen seiner Zeit. Er kann ausgehend von einem 
psychologischen Faktum die Vorstellung natürlicher Strafen und 
göttlicher Gerichtsbarkeit rational begründen.146

Doch die Naturrechtslehre hält sich nicht bei diesen genuin 
theologischen Fragestellungen auf. Sie ist mit dem Umstand zu­
frieden, daß psychologische Einsichten sich mit den Grundlagen 
der natürlichen Theologie und den begriffssystematischen Evi­
denzen der Jurisprudenz vertragen. Im Hinblick auf die funda­

145 Pufendorf, De Officio hominis et civis II. 5. § 9, S. 118: "Denique licet lex 
naturalis hominibus satis insinuet, non impune laturos, qui alios injuria affecerint: 
tarnen neque metus divini Numinis, neque conscientia morsus sat validam 
deprehenduntur vim habere quorumvis hominum malitiae coercendae"; obwohl 
die Stimuli conscientiae alle Menschen berühren, haben sie keine Gewalt über die 
Affekte; dieser Mangel wird durch generalpräventive Strafandrohung 
ausgeglichen. Vgl. S. Buckle, Natural Law and the Theory of Property, S. 62-76. 
V. Fiorillo, Verbrechen und Sünde in der Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. In: 
B.Geyer/ H.Goerlich (Hrsg.): Samuel Pufendorf und seine Wirkungen bis auf die 
heutige Zeit. Baden-Baden 1996, S. 99-116. G. Hartung, Von Grotius zu 
Pufendorf. Die Herkunft des säkularisierten Strafrechts aus dem Kriegsrecht der 
Frühen Neuzeit. In: ders. & F.Palladini: Samuel Pufendorf und die europäische 
Frühaufklärung. Berlin 1996, S. 123-36.
146 Pufendorf, JNG III. 4. § 6, S. 261: "Nobis isthanc divisionem expendere placet, 
non tarn prout originem obligationem, sed prout earum efficaciam inuit, quam in 
vita communi obtinent. Sic ut naturalis obligatio nobis illa sit, quae duntaxat ex vi 
legis naturalis stringit; civilis vero, cui leges, imperiumque civile succenturiantur. 
Utriusque efficacia spectatur vel in eo, in quo haeret tanquam in subjecto, vel in 
altero, ad quem spectat. Priori considerandi modi obligationis naturalis efficacia in 
hoc praecipue consistit, ut conscientiam hominis stringat, seu ut homo intelligat, 
se ubi eidem non satisfecerit, voluntati Numinis repugnare; cui uti humanum 
genus suam debet originem, ita ad observandam ejusdem legem teneri sese 
deprehendit. Et quanquam sanctiones poenales in lege naturali non ita expresse 
definiri cemantur; nulla tarnen ratione probabile est, eandem omni plane sanctione 
destitui (...)."

79

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentale Frage, ob Zwang und Verpflichtung im souveränen Herr­
schaftsmodell wirksam zu trennen sind, begnügt sich Pufendorf 
mit der Feststellung, daß eine natürliche Disposition zum morali­
schen Handeln universell vorliegt, mit der die zivile Herrschafts­
gewalt rechnen kann. Jede legitime politische Gewalt kann 
Gehorsam für ihre den Naturgesetzen korrepondierenden Befehle 
verlangen.147 Ihre Stabilität hängt nicht allein von dem bereitste­
henden Zwangspotential ab. Pufendorfs Bestimmung des Obliga­
tionenbegriffs weist in zweierlei Richtung. Einerseits ist sie strikt 
auf eine Hobbes-Kritik ausgerichtet und den Erfordernissen eines 
Souveränitätsmodells angepaßt. Auf der anderen Seite ist sie 
traditionell orientiert und - jedenfalls im Kontext der Obligatio­
nenlehre - eine vornehmlich theologische Kritik an Hobbes. 
Pufendorf hält an der Prämisse fest, daß der Naturzustand der 
Menschheit nicht areligiös und amoralisch gedacht werden darf, da 
nur unter dieser Bedingung die Entstehung von Moralität erklärbar 
ist. Er macht deutlich, daß eine Vertragslehre diese Aufgabe nicht 
leisten kann, weil selbst in Hobbes’ Kalkül die Verbindlichkeit 
moralischer Normen nicht Produkt menschlicher Übereinkunft 
sein kann. Ohne moralische Absicherung aber wäre Gehorsam nur 
rein repressiv zu begreifen. Pufendorf muß bei dem Versuch, das 
Stabilitätsproblem politischer Herrschaft einer Lösung zuzufuhren, 
in einer Grundsatzfrage Distanz zur Hobbesischen Doktrin 
gewinnen. Sein Grundgedanke ist, daß der Naturzustand der 
Menschheit bereits alle Elemente des Rechts enthalten muß, deren 
Geltung im Zivilzustand Rechtssicherheit garantieren soll. So 

147 Pufendorf, Elementorum jurisprudentiae über I. def. xiii. § 6, S. 172: "(...) 
idque hoc argumento, quod in civitatem coöuntes pacto sese obligent, quod velint 
parere mandatis ejus, qui summum Imperium habet, i.e. legibus civilibus, atque 
idem pactum lex naturae servare jubet. Cum autem illud pactum, adedque 
obligatio ad servandas leges civiles sit antiquior ipsa legum promulgatione, 
ejusdem legis naturalis vi de non violando pacto juberi nos observare omnes leges 
civiles. Nam ubi obligamur ad obedientiam, antiquam sciamus quid jubebitur, ibi 
universaliter & in omnibus obedire obligamur.” Vgl. JNG III. 4. § 6, S. 262: 
"Deinde in hoc utraque obligatio convenit, quod homo ultro, & ex intrinseco velut 
motu debeat implere ea, ad quae per illam tenetur. In quo praecipue obligatio ä 
coactione differt, quod in hac animus per solam extemam violentiam contra 
intrinsecam inclinationem ad quid adigatur. Quae autem ex obligatione facimus, 
illa ex intrinseco animi motu, & velut proprio judicio adprobata fieri debere 
intelliguntur.”

80

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehören zum Naturzustand das Wechselverhältnis von Recht und 
Verpflichtung und moralische Gesetzmäßigkeiten. Wie Seiden 
geht Pufendorf davon aus, daß es einen ewigen Kem natürlicher 
Religiosität bei allen Völkern gibt, dem ein ursprüngliches Wissen 
um die moralische Verschuldung korrespondiert. Der juristische 
Terminus der obligatio naturalis erscheint Seiden und Pufendorf 
angemessen, als obligatio in conscientia die rechtliche Valenz 
religiöser Bindung des Menschen sinnfällig zu machen. Die 
Obligation ist eine moralische Fessel, sie ist ursprünglich ein 
religiöses Verhältnis (Gläubiger/ Schuldner) und in der Wirkung 
die Bedingung der Möglichkeit sozialen Handelns überhaupt.

Im Naturrechtsdenken des 17. Jahrhunderts wird der juridische 
Begriff der Obligation mit einem theologischen Verständnis 
menschlicher Schuldigkeit und Verpflichtetseins gegenüber dem 
göttlichen Ursprung verschmolzen. Der Einzelmensch als soziales 
Wesen und Träger natürlicher Verpflichtungen wird von Pufen­
dorf zugleich als Schuldner Gottes und der gottgewollten 
Gemeinschaft gedacht. Das moralisch bestimmte Rechtssubjekt ist 
der einzelne Mensch mit dem Bewußtsein moralischer Schuld und 
einer daraus resultierenden Verpflichtung gegenüber Gott, dem 
Mitmenschen und sich selbst. Von diesen Voraussetzungen her 
versucht Pufendorf die interne Struktur der souveränen Herrschaft 
zu entschlüsseln: Die Verpflichtungskraft der Zivilgesetze resul­
tiert wie jeder Gesetzesgehorsam (obligatio ad observandam le­
gem) aus dem göttlichen Willen.148 Pufendorf legt die Fundamente 
seiner Lehre an der Schnittstelle von natürlicher Theologie und 

148 Pufendorf, Epistola ad Joh. Adamum Scherzerum. In: Eris Scandica, S. 74: 
"Cum porro in homine praeter obligationes, quae ex imperio aliorum hominum 
proveniunt, circa factum quoque humanum obligatio ad certas actiones 
suscipiendas aut omittendas deprehendatur; circa investigandam hujus originem 
ultimo demum ad Deum O.M. tanquam conditorem generis humani recurrendum 
nobis videtur (...). Neque enim ullo modo nobis videtur congruere, ut haec 
obligatio ex alio fonte, quam ipse homo, derivetur. Sed qui conditor est humani 
generis, autor quoque obligationis in homine, legisque naturalis habetur, & qui 
hominem errectos ad sidera vultus gerere iussit, idem quoque data ipsi lege effecit, 
ut non omnes actiones huic forent indifferentes.(...) Et quia nullum principium 
extra Deum statui potest, quod ipsi formas rerum suggesserit: inde uti quaelibet 
creatura ä Deo habet quod sit, ita & ab eodem habet, quod talis condita sit. 
Adeoque in homine obligatio ad observandam legem, & ipsa lex, & quod istius 
actiones certas inde affectiones possunt sortiri, non ex di verso principio debent 
derivari, quam ex beneplacito Dei, cum sapientia & bonitate summa conjuncto."

81

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtslehre. Ihm kommt entgegen, daß bereits Suärez, Grotius und 
seine Kommentatoren Rechtsoffenbarung und Vemunftrecht 
getrennt behandelt haben. Die natürliche Vemunfterkenntnis 
transportiert einen theologischen Restbestand, der unverzichtbar 
für eine konsistente Naturrechtslehre ist. Für die Behauptung, daß 
die Naturrechtsprinzipien universale Geltung beanspruchen kön­
nen, ist es notwendig, einen göttlichen Gesetzgeber vorauszu­
setzen, der die universale Geltung garantieren kann. Pufendorf 
nennt nicht nur beiläufig in seiner Verteidigungsschrift die 
natürliche Religion das eigentliche "vincuhim humanae societa- 
tis."149

149 Pufendorf, Specimen controversiarum circa Jus naturale ipsi nuper motarum c 
5. § 25. In: Eris Scandica, S. 253.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30 - am 17.01.2026, 14:46:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1.1. Elementa Jurisprudentiae
	1.1.2. Hobbes-Kritik
	1.1.3. Die Herkunftsgeschichte des Obligationenbegriffs
	1.1.4. Naturrechtslehre und natürliche Theologie

