Musikethnologische Perspektiven
Impulse fir die musikpadagogische Praxis?

Raimund Vogels

Schlagworte: Kulturrelativismus; Musicking; beobachtende Teilnahme;
Sozialdiskursivitit; Positionalitit

This paper discusses ethnographic methods in music education and ethnomusicology,
emphasizing the interconnectedness of music with culture, society, and individual iden-
tities. The author explores the definition of music as both an aesthetic and social action,
referencing the concepts of “music in and as culture” by Alan P. Merriam and “musicking”
by Christopher Small. This framework situates music as a dynamic activity embedded
in social contexts rather than a static artefact. The text criticizes traditional musicologi-
cal approaches, which often emphasise hierarchical and Eurocentric values. Moreover,
it highlights the importance of cultural relativism in evaluating musical practices. Th-
rough examples such as the European Song Contest and Xylophone music among the Bu-
ra people in Nigeria, the article illustrates how cultural, social, and political factors shape
music. It further underscores the necessity of understanding these contexts to grasp the
full significance of musical practices. Ethnographic research is portrayed as inherently
complex and ethically challenging. The document critiques the power dynamics inher-
ent in ethnographic research, wherein researchers frequently occupy a dominant positi-
on, determining the subject matter to be studied and the manner in which communities
are vepresented. Ethnography is also presented as a pedagogical tool, promoting cultural
awareness and the acceptance of diversity. The integration of ethnographic perspectives
into music education could, therefore, become a platform for dialogue, understanding,
and respect across cultural boundaries.

Der folgende Text basiert vorrangig auf einem Vortrag im Rahmen der Tagung
Ethnographie und Musikpidagogik. Synergien, Differenzen, Erkenntnisse.
Ich habe mich entschlossen, den Text in seinem Charakter als musikethno-
logischen Zwischenruf stehen zu lassen, um deutlich zu machen, dass der

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Ethnographie und Musikpadagogik

Vortrag im Wesentlichen durch die Fragen der Studierenden der Hochschule
fiir Musik, Theater und Medien Hannover strukturiert ist und ich mich mit
meinen Ausfithrungen direkt an sie wende.

Was ist Musikethnologie?

Gerade in Einfithrungsveranstaltungen bietet sich die klassische Definition
von Alan P. Merriam aus dem Jahr 1960 an, der die anthropologische Ausrich-
tung des Faches mitbegriindet hat und mit der Formulierung »the study of
music in culture« (Merriam 1960, S. 109) den Doppelcharakter musikalischen
Handelns als zugleich dsthetisches und soziales Handeln greifbar macht.

Die Stirke des Zitats liegt vor allem darin, dass aus musikethnologischer
Perspektive Musik und alle mit ihr verbundenen Handlungsweisen wesentlich
in einem soziokulturellen Kontext gesehen werden miissen. Merriams Defini-
tion ebnet damit in gewisser Weise den Weg fiir den von Christopher Small
(1998) geprigten Neologismus »musicking«. Das Gerundivum des nicht exis-
tierenden Verbs »to music« verweist auf die ephemere Gegenstindlichkeit von
Musik und betont die Prozesshaftigkeit musikalischen Handelns im weitesten
Sinne: »Music is not a thing at all but an activity, something that people do. The
apparent thing >music<is a figment, an abstraction of the action, whose reality
vanishes as soon as we examine it at all closely« (Small 1998, S. 2). Das Konzept
des musicking betont die vielfiltigen Aktivititen, die iiber den engeren Begriff
des »musikalischen Handelns« hinausgehen und auch die unterschiedlichen
Titigkeiten vom Kauf einer CD iiber das Lesen von Fanzines bis hin zum Kon-
zertbesuch umfassen. Smalls Wortwahl macht deutlich, dass alle musikbezo-
genen Aktivititen in jeweils spezifische soziale Kontexte eingebettet sind, die
von den Akteur*innen meist nur beiliufig reflektiert werden. Obwohl die so-
ziale Einbettung von Musik eigentlich selbstverstindlich ist, stellt diese Per-
spektive fiir viele Studierende eine erhebliche Herausforderung dar, da in ih-
rer musikalischen Sozialisation »Musik« meist nur in ihrer Dinghaftigkeit als
Werk oder Komposition und selten als Interaktion thematisiert wird. Gleich-
zeitig beinhaltet das Konzept des musicking auch, dass sich Menschen iiber
sihre« Musik kulturell verorten und sie als Ausdruck ihrer individuellen Posi-
tionierung nutzen. Dies gilt fiir Clubbesucher*innen ebenso wie fitr Opernbe-
sucher*innen, fiir Rapper*innen ebenso wie fiir Musiklehrkrifte. »Musik« ist
daher vor allem als soziale und symbolische Praxis zu verstehen, deren viel-
faltige Bedeutungszuschreibungen nicht in der Musik selbst liegen, sondern

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven

gesellschaftlich ausgehandelt und zugewiesen werden. In dieses Geflecht von
individuellen und gesamtgesellschaftlichen Aushandlungsprozessen sind vie-
le Faktoren eingebunden, von der pidagogischen Vermittlung tiber die kultu-
rellen Férderstrukturen bis hin zu vermeintlich giiltigen Werturteilen tiber die
»Kunsthaftigkeit« und »Qualitit« musikalischer Produktion, um nur einige zu
nennen. Die gesellschaftliche Praxis im Allgemeinen und die Kultur- und Bil-
dungspolitik im Besonderen produzieren damit ein Machtgefille, das in gera-
dezu ethnozentristischer Weise einen biirgerlichen Musikbegriff des 19. Jahr-
hunderts anwendet und zwischen »E« und »Ux, guter und schlechter Musik,
Kunst und Unterhaltung unterscheidet. Dass es sich dabei um historisch ein-
gebettete Setzungen handelt, wird meist nicht weiter reflektiert.

Beispiel 1: European Song Contest 2021

Ich bin eigentlich ein Fan des ESC, weil die vielfiltigen visuellen und auditiven
Bedeutungsebenen, die in den Performances der verschiedenen europiischen
Medienanstalten hor- und lesbar sind, eng mit Fragen der nationalen Repri-
sentation verbunden sind. Besonders aufschlussreich war fiir mich im Jahr
2021, etwa drei Monate nach Beginn des russischen Uberfalls auf die Ukraine,
die Diskrepanz zwischen dem Votum der Expert*innen und dem Votum der
Fernsehzuschauer*innen. Denn nur mit den 400 Punkten aus dem Publikums-
voting wurde der ukrainische Song auf den ersten Platz gewihlt. Wihrend die
Juror*innen nach musikalischen Qualititsmerkmalen suchten und auch iiber-
legten, welches Lied wohl das beste sein kénnte, war dem Publikum vollig klar,
dass es bei dem ukrainischen Beitrag um viel mehr ging als um das Lied an
sich. Der ESC-Beitrag der Ukraine wurde als gesellschaftlicher Diskurs wahr-
genommen, als Stimme eines Landes, das iiberfallen wurde und um »unsere«
Solidaritat bittet. Gleichzeitig hat die russische Aggression den Krieg vor die
europiische Haustiir gebracht, und der ukrainische Beitrag wird auch als Aus-
druck der eigenen Angste und der Hoffnung auf solidarische Unterstiitzung
gehort.

Was verstehen Ethnomusikolog*innen unter Kultur?
Als Einstieg in die Diskussion des sogenannten weiten Kulturbegriffs greife

ich gerne auf die Einfithrungslektiire von Peoples und Bailey »Humanity«
zuriick, die Kultur als sozial vermitteltes Wissen und Verhalten definiert, das

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

33


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Ethnographie und Musikpadagogik

von einer Gruppe von Individuen geteilt wird (Peoples und Bailey 2003, S. 25).
Fir die Ethnomusikologie ist der Aspekt des kulturellen Wissens von beson-
derem Interesse, da musikalisches Handeln ein wesentlicher Bestandteil der
Wissensbestande ist, die im Kontext kultureller Prigungen erworben werden.
Es handelt sich um Wissensformen, in die wir hineingeboren werden, die wir
im Rahmen von Enkulturationsprozessen automatisch aufnehmen und die
uns so selbstverstindlich sind, dass wir sie als >normal< betrachten. Daraus
folgt, dass diese auf den ersten Blick sicheren Wissensbestinde wesentlich zur
Konstruktion des vermeintlich »Anderenc beitragen. Differenzkonstruktionen
markieren also die Grenze zwischen dem, was ich weifd und fiir selbstver-
stindlich halte, und dem, was mit diesem Wissen kollidiert. Insofern basiert
der Differenzbegriff auf der eigenen kulturellen Setzung und beschreibt eine
scheinbare Abweichung. Kulturelles Wissen ist daher hiufig mit Bewertun-
gen, Klassifikationen und bestimmten Formen der Weltsicht verbunden.

Beispiel 2: Was ist Musik?

Irgendwie weifd das jeder. Der Begriff stammt aus der Antike und hat Eingang
in die europiischen Sprachen und ins Arabische gefunden. Der unausge-
sprochenen Annahme der Studierenden, dass der Begriff »Musik« in allen
Sprachen der Welt zu finden sei, kann jedoch eindeutig widersprochen wer-
den. Zwar gibt es in der Regel einen Begriff fur Popmusik, die als rezentes
Phinomen mit sprachlichen Entlehnungen aus dem Englischen bezeichnet
wird, aber im Kontext traditioneller Musikformen gibt es meist kein de-
ckungsgleiches Aquivalent zum Begriff »Musik«. Musikalisches Handeln wird
meist nicht nach seinem Gegenstand »Musik« benannt, sondern nach seinem
sozialen Kontext, sei es als Reprisentation, Heilung, Ritual, Unterhaltung
etc. (vgl. Merriam 1964; Blacking 1973). Der Begriff »Musik« als abstrakter
Begriff ist eigentlich eine antike Erfindung. Mein Lieblingsbeispiel ist der
Begriff »shi«, mit dem die Musiker der hofischen Ensembles bei den Kanuri
im Nordosten Nigerias die Kompositionen zu festlichen Anlissen bezeich-
nen. Wortlich iibersetzt bedeutet der Begriff »Termitenspuren im Sand«.
Tatsichlich leitet sich der Begriff von den Fufdspuren im Sand ab, die durch
unterschiedliche rhythmische Muster der sich bewegenden Musiker ent-
stehen. Klassifizierungen, die meist nicht reflektiert, sondern als gegeben
hingenommen werden, sind typische Beispiele fiir kulturelles Wissen und
Belege dafiir, dass Menschen die Welt klassifikatorisch und konzeptionell
ganz unterschiedlich sehen kénnen. Vielleicht ist es das, was mich als Mu-

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven

sikethnologe am meisten interessiert: iiber die Grenzen des eigenen, nicht
nur musikalischen Denkens hinauszuschauen, weil sie mir im Gesprich mit
anderen aufgezeigt werden.

Das Dilemma der obigen Kulturdefinition besteht darin, dass sie eine Art
Homogenitit zwischen einer nicht genau definierten Gruppe von Menschen
voraussetzt. Tatsichlich scheinen die Unterschiede zwischen den Individuen
viel groRRer zu sein, als die obige Kulturdefinition annimmt, und kulturelle He-
terogenitit auf individueller Ebene ist eher die Regel als die Ausnahme. Fiir
die Musikethnologie hat diese Erkenntnis zum Ende von Bezeichnungen wie
»chinesische, »afrikanische« oder »iranische Musik« gefiihrt, da insbesonde-
re geographische Bezeichnungen zur Beschreibung kultureller bzw. musika-
lischer Eigenschaften denkbar ungeeignet sind, so wie auch niemand mehr
ernsthaft von »deutscher Musik« sprechen kann.

Wie schauen Musikethnolog*innen auf »die Musik«?

Wenn Musikethnolog“innen iiber »die Musik« oder genauer iiber Phinome-
ne des Musizierens sprechen, tun sie dies meist aus einer holistischen und ei-
ner kulturrelativistischen Perspektive. Eine holistische Perspektive geht von
Merriams Definition von »music in culture« aus. Musikalische Handlungen
kénnen demnach nur bedingt aus sich selbst heraus verstanden werden, son-
dern sind in das komplexe Gewebe sozialen Handelns eingewoben (vgl. Geertz
1973) und kénnen nur im Kontext dieser sozialen Bedeutung verstanden wer-
den. Das heif3t, im musikethnologischen Forschungsprozess richtet sich mein
Blick nicht nur auf die Musik, sondern mehr noch auf den sozialen, kulturel-
len, meist auch politischen Kontext mit den vielen Bedeutungsebenen, die sich
im musikalischen Handeln widerspiegeln.

Beispiel 3: Xylophonmusik der Bura im Nordosten Nigerias

Das Xylophon wird bei der Ethnie der Bura im Nordosten Nigerias vor al-
lem bei Beerdigungen gespielt. Das Repertoire markiert die verschiedenen
Phasen der Bestattungszeremonie, die von der Bekanntgabe des Todes iiber
die Begleitung des Leichnams durch das Dorf bis zur Beisetzung reicht. Eine
rein musikalische Analyse, die mir zwar Aufschluss iber die Interlocking
Patterns des Xylophonspielers geben wiirde, hilft mir aber wenig, die vielen
Bedeutungsebenen des gespielten Repertoires zu verstehen. Der eigentliche

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

35


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Ethnographie und Musikpadagogik

Schliissel liegt vor allem im Verstindnis der religiésen Bedeutungen, denn das
Musikalische dient der Begleitung des*der Verstorbenen auf dem Weg in die
Ahnenwelten. Die Rolle der Ahnen ist jedoch vielschichtig und kann sowohl
positiv als auch negativ auf die Hinterbliebenen wirken. Eine gelungene »Xy-
lophonbegleitung« auf diesem Weg ist daher tiberlebenswichtig, um Schaden
abzuwenden und die soziale Stabilitit nachhaltig zu sichern. Gleichzeitig
erdffnen Unterschiede im Ablauf und im musikalischen Repertoire den Blick
auf Geschlechtervorstellungen, rechtliche Fragen und Fragen des sozialen
Status der Verstorbenen.

Zentral fiir musikethnologisches Arbeiten ist dariiber hinaus der kultur-
relativistische Blick auf musikalisches Handeln. Damit verbunden ist die Er-
kenntnis, dass eigene Qualitits- und Wertvorstellungen bei der Beschiftigung
mit der Musik anderer Menschen nichts zu suchen haben. Es gibt schlicht
keine Kriterien fiir die kiinstlerische Unter- oder Uberlegenheit der einen
oder anderen Musikform, die nicht auf einer Setzung durch Dritte beruhen.
Die Bewertung musikalischen Handelns ist nur anhand der eigenen Kriterien
von Musiker*innen akzeptabel und nur im Kontext der jeweiligen kulturellen
Kontexte und aus deren innerer »Logik« heraus moglich. Damit verbunden ist
auch die Ablehnung zahlreicher Begrifflichkeiten des klassischen musikwis-
senschaftlichen Diskurses: Aus kulturrelativistischer Sicht gibt es weder eine
musikalische Hochkultur noch eine Bliitezeit und schon gar keinen Nieder-
gang. Musikgeschichtliche Entwicklungsprozesse sind Konstruktionen, die
einen kulturellen Fortschritt unterstellen, statt von gesellschaftlichen Wand-
lungsprozessen als Grundlage musikalischen Wandels auszugehen. Auch
der Kunstbegrift wird als kulturelle Setzung michtiger Protagonist*innen
verstanden, die dem musikalischen Gegenstand keineswegs immanent ist,
sondern in ihn hineingelesen wird.

Nach dieser lingeren Einleitung zugunsten der musikethnologischen Ver-
ortung, komme ich nun zum Tagungsthema. Ich erlaube mir, wie bereits ange-
kiindigt, eher einen Werkstattbericht zu geben, der sich auf die Praxis meiner
Forschungen in Nordnigeria bezieht.

Ethnographisches Arbeiten: ein ethisches Dilemma
Die Methode der teilnehmenden Beobachtung wird meist mit dem Anthro-

pologen Bronislaw Malinowski in Verbindung gebracht, der wihrend des
Ersten Weltkrieges auf den Trobriand-Inseln vor Australien fast vier Jahre

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven

lang unfreiwillig ethnographische Daten sammelte. Auf der Grundlage dieser
Erhebungen verdffentlichte er spiter die Studie »Die Argonauten des Pazi-
fiks« (1922). Darin konnte er nachweisen, dass die sozialen Strukturen und
vielfach auch die Verhaltensweisen der Trobianer*innen der (post-)vikto-
rianischen englischen Gesellschaft nicht unihnlich waren. Uber sich selbst,
sein Verhiltnis zu den Inselbewohner*innen und seine eigene psychische
Verfassung verliert er in seinen Veréffentlichungen jedoch kein Wort. Erst als
seine Tagebiicher 60 Jahre spiter verdffentlicht wurden, wurde deutlich, dass
die vermeintlich »objektive« Ethnographie auf einer zutiefst problematischen
Beziehung zwischen ihm und seinen »Forschungsobjekten« beruhte. Seine
Tagebiicher erlauben nicht nur einen kritischen Blick auf ihn als Person, son-
dern vor allem auch auf die von ihm gepriesene Methode. Denn Malinowski
tibersieht, dass es sich bei der teilnehmenden Beobachtung keineswegs um
ein vermeintlich objektives Verfahren handelt, sondern dass es die forschende
Person ist, die den Forschungsprozess steuert und wesentlich beeinflusst. Der
Begrift der beobachtenden Teilnahme erscheint angemessener, um die kom-
plexen zwischenmenschlichen Dimensionen einer Feldforschung zu erfassen.
Dariiber hinaus forschen wir hiufig in Situationen sozialer Ungleichheit, die
sich direkt in sozialen Machtunterschieden widerspiegelt. In der Konsequenz
bedeutet dies, dass im Forschungsprozess direkt in die soziale Konstellation
der »beobachteten Gemeinschaft« eingegriffen wird. Das ethische Dilem-
ma ergibt sich unmittelbar aus der Tatsache, dass die Feldforscher*innen
zu keinem Zeitpunkt eingeladen wurden und dieser Eingriff vor allem der
Foérderung ihrer eigenen akademischen Karrieren diente.

Beispiel 4: Der preisgekronte Sanger Musa Moloma

Der Spieler der einsaitigen Streichlaute Molo verdient seinen Lebensunterhalt
in Borno unter anderem mit Preisgesingen, mit denen er sein Publikum bei
Jahresfesten oder Hochzeiten unterhilt. Dabei bekommt er von der zu loben-
den Person Geld zugesteckt, teils als Entlohnung fiir den Preisgesang, teils un-
ter Zwang, da man vor dem Dorf sein Gesicht nicht verlieren darf. Um das so-
zial ambivalente System des Preisgesangs zu verstehen, habe ich relativ viel
Zeit mit Musa verbracht, um seine Sichtweise und die soziale Dynamik die-
ser kulturellen Praxis zu verstehen. Im dorflichen Miteinander hat die Tat-
sache, dass ein Europder mit dem Jeep ins Dorf kommt und sich vor allem
fiir die Person interessiert, die in der sozialen Hierarchie auf der Stufe des
Bettlers steht, nicht nur zu erheblichem Kopfschiitteln gefithrt, sondern auch

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

37


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Ethnographie und Musikpadagogik

dazu, dass Musas soziale Positionierung fir die anderen Dorfbewohner*in-
nen unklar wurde. Welches Recht ich hatte, eine stabile soziale Ordnung mit
schwer vorhersehbaren Folgen zu destabilisieren, ist eine alles andere als lapi-
dare ethische Frage.

Im Methodendiskurs ergibt sich daraus vor allem die Forderung, die
eigene Position im Feld zu reflektieren, weil nicht nur die Personlichkeit der
Forschenden, sondern auch die ihnen zugeschriebenen Rollen einen so gro-
3en Anteil an der Forschung haben. Ohne Selbstreflexion kénnen die Daten
gar nicht plausibel ausgewertet werden. Letztlich wird der allergrofite Teil der
»Forschungsdaten« von Forschenden selbst produziert, je nachdem, wie sie
mit den Menschen kommunizieren.

Ethnographisches Arbeiten: ein epistemologisches Dilemma

Wer sich fiir eine ethnographische Forschungsmethode entscheidet, steht vor
dem grundsitzlichen Problem, dass nicht nur die Personlichkeit der Forschen-
den den Prozess beeinflusst, sondern der Prozess auch in hohem Mafle vom
untersuchten »Gegenstand« abhingt, der aufgrund seiner sozialen Komple-
xitdt nur bedingt kontrollierbar ist. Aufgrund dieser Unsicherheiten kénnen
Fragestellungen oder mégliche Hypothesen sehr schnell ins Wanken geraten.
Manchmal kann es sogar hilfreich sein, auf solche ginzlich zu verzichten, da
meine Unkenntnis der am Forschungsprozess beteiligten Personen mir iiber-
haupt erst die Moglichkeit eroffnet, neue Erkenntnisse — besser noch Einsich-
ten — beziiglich meiner Fragestellungen zu gewinnen. Erst diese Offenheit bie-
tet die Moglichkeit, tiber das eigene Wissen hinaus auch fremdes kulturelles
Wissen zu erfassen, das hiufig nicht sprachlich verankert ist. Dies gilt insbe-
sondere fiir die Musik, die ihrem Wesen nach auflersprachlich ist.

In direktem Zusammenhang damit steht auch, dass man hiufig mit unbe-
kannten und nicht planbaren Situationen konfrontiert wird, die erst im Nach-
hinein einen Sinn fiir mich ergeben. Oft liegt der Schliissel zum Verstindnis in
einem vermeintlichen Detail, in dem sich aber die ganze Logik des Geschehens
spiegelt.

Beispiel 5: Eine Initiationsfeier in Bahuli, Nordnigeria

An diesem Tag, an dem Besucher*innen aus dem ganzen Land in das ange-
stammte Dorf der Familien zuriickkehren, geschieht sehr viel gleichzeitig. In

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven

dem Bemiihen, das Fest mit Video- und Audioaufnahmen festzuhalten, wer-
den stindig neue Entscheidungen getroffen, was gerade jetzt besonders wich-
tig zu sein scheint. Erst spiter erfahre ich, dass der alte Mann, der irgendwo
am Rande des Geschehens sitzt und den ich nur zufillig mit einem Schwenk
im Video eingefangen habe, der Heiler war, dessen Handlungen eigentlich das
Zentrum bildeten, wihrend alles andere nur peripheres Geschehen war.

Das heifit, in der ethnographischen Feldforschung wissen wir oft erst
nachtriglich, worum es geht, weil es so selbstverstindlich ist, dass man es
nicht fiir nétig hielt, mit mir vorher dariiber zu reden. Ethnographisch basier-
te Forschung ist ein bestindiger hermeneutischer Prozess, in dem nur meine
Interpretationsschleifen zu neuen Einsichten verhelfen.

Ethnographisches Arbeiten: die epistemologische Chance

Im Kern geht es bei der ethnographischen Arbeit also darum, Wissensbestin-
de zu erschliefen, die hiufig die Grundlage des Denkens der »Beforschten«
bilden, ohne dass diese es selbst so formulieren kénnten. So wie wir die Gram-
matik der Sprache, in die wir hineingeboren werden, weitgehend unreflektiert
verwenden, so verhilt es sich auch mit vielen anderen Bereichen des kulturel-
len Wissens. Wenn ich schon im Vorhinein weif}, dass das kulturelle Wissen
derer, mit denen ich zusammenarbeiten will, in vielen Bereichen wahrschein-
lich nicht dem eigenen entspricht, ist eine Offenheit in der Bearbeitung der
Forschungsfragen notwendig, um nicht von Anfang an mit véllig falschen An-
nahmen den Prozess in eine wenig sinnvolle Richtung zu lenken.

Es reicht also nicht aus, nur teilnehmend zu beobachten, sondern es muss
vor allem um beobachtende Teilnahme gehen. Erst die soziale oder auch musi-
kalische Teilnahme ermdoglicht mir verstehende Zuginge. Insofern sind diese
Wechselwirkungen zwischen Teilnahme und dem Interview oder besser der
Vielzahl von Gesprichen, die ich mit den Menschen fiihre, die eben mit mir
das »Feld« teilen, eigentlich die zentrale Methode. Insofern misstraue ich so-
gar dem Begriff »Interview«, weil es sich dabei im Grunde um gelenkte Gespri-
che handelt. Entscheidend ist aber, dass ein intensives Gesprich nur auf der
Basis eines vorher entstandenen Vertrauensverhiltnisses gelingen kann. Das
Interview braucht keine Nihe, das persénliche Gesprach schon. Nicht ich als
Auflenstehender leiste diese Art der Erkenntnisgenerierung, nicht in ein oder
zwel Interviews, sondern im Gesprach mit den Menschen, denen ich hiufig
begegne, die mir von sich erzihlen und mir dabei Verstehenszuginge schaf-

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

39


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Ethnographie und Musikpadagogik

fen, die ich vorher nicht kannte, die mich aber weiter bringen, als nur meine
eigenen Annahmen abzufragen.

Das grofite Problem bei dieser Art des Zugangs ist ganz offensichtlich die
damit verbundene Ubersetzungsarbeit. Selbst wenn ich iiber Grundkenntnis-
se des nordnigerianischen Hausas verfiige, ist neben dem Musiker und mir
meist noch eine dritte Person am Forschungsprozess beteiligt. Gerade bei mei-
ner bevorzugten Arbeitsweise kann ich auf einen sogenannten native speaker
als zusitzlichen Gesprachspartner nicht verzichten. Da ich viel mit linguisti-
schen Wortfeldanalysen arbeite, um die Konnotationen hinter den Begriffen
zu erfassen, sitze ich oft tagelang mit den Menschen zusammen, um einzelne
Begriffe in der Vielfalt ihrer Bedeutungsebenen zu verstehen. Letztlich geht es
um den Versuch, die Denkstrukturen des Englischen so aufzulésen, dass aus
»music« dann »Termitenspuren« werden. Diese Tiefe der Ubersetzung ist nur
mit einer dritten Person moglich, die in der Literatur oft verschwiegen oder
allenfalls im Vorwort erwihnt wird, statt deutlich zu machen, dass in der Eth-
nographie meist noch eine dritte Stimme spricht, die in weiten Teilen sogar
die zentrale ist.

Die Unmoglichkeit, Feldforschungssituationen verlisslich zu kontrollie-
ren, und die starke Abhingigkeit von dufleren und inneren Faktoren machen
ethnographisches Arbeiten als wissenschaftliche Methode unscharf. Vor allem
ist vieles an die forschende Person gebunden, nicht nur an ihre intellektuellen
Fihigkeiten, sondern auch an Fragen der Empathie und Belastbarkeit. Dazu
gehort auch, dass man im Forschungsprozess nicht nur die forschende Person
ist, sondern gleichzeitig auch zur beforschten Person wird. Selbstverstindlich
bin ich, wenn ich in einem Dorf bei den Bura arbeite, fiir diese Menschen ein
richtiger »Exot« und sie haben mindestens genauso viele Fragen an mich wie
umgekehrt. Das heifdt, der Feldforschungsprozess ist eigentlich ein wech-
selseitiger. Und es gibt immer, weil er auf so engen sozialen Beziehungen
aufbaut, ganz spezifische psychische Belastungen, die in der Regel eigentlich
nicht gesehen werden. Insofern ist ethnographisches Arbeiten in der musik-
ethnologischen Feldforschung auch eine Reise zu sich selbst, zu den eigenen
Stiarken und (leider auch) Schwichen.

Ethnographisches Schreiben

In der ethnographischen Forschung befindet sich die forschende Person, meist
durch Drittmittel abgesichert, in einer machtvollen Position. Sie entscheidet,

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven

wo und was beforscht werden soll, wo die eigenen Interessen liegen. Zugleich
stellt sich aber unmittelbar die Frage, wer uns das Recht gibt, itber andere Men-
schen zu schreiben, die umgekehrt nicht die gleichen Moglichkeiten haben, so
tiber mich zu schreiben. Ethnographisches Schreiben ist ein selbstverstind-
licher Teil der Ethnographie. Wie die sogenannte »Krise der Reprasentation«
(Clifford und Marcus 1986) gezeigt hat, sind wir nicht nur uneingeladener Teil
des Forschungsprozesses, sondern haben auch noch Macht titber den anderen
zu schreiben, was wir fir richtig halten. Unsere Reprisentation kann nur ein-
seitig sein. Zudem schreibe ich immer mit einem bestimmten eigenen Inter-
esse, sei es die Dissertation oder zur Sicherung meines akademischen Status.
Das Verschweigen dieser Machtgefille und Eigeninteressen hat zu einer Krise
der Reprisentation gefithrt und das Schreiben iiber die Anderen grundsitzlich
problematisch gemacht. In der Folge wurde es immer wichtiger, die »Anderen«
zu Wort kommen zu lassen. Damit ist die Frage der Transparenz in der ethno-
graphischen Forschung unmittelbar beriithrt und insbesondere die Rolle von
Dritten, die fiir die Prozesse der Wissensproduktion zentral sind, muss sehr
viel deutlicher herausgestellt werden.

Die Frage des Schutzes der Informant*innen ist ein weiteres Problem,
insbesondere wenn man in Gesellschaften arbeitet, die iiber hervorragende
Geheimdienste verfiigen. Gerade wenn es um politische und kritische Inhalte
geht, ist eine strikte Anonymisierung dringend notwendig, aber oft nicht
moglich. Unter Umstinden muss dann auch akzeptiert werden, dass nicht
alles, was an Forschungsmaterial gesammelt wurde, aus ethischen Griinden
veroffentlicht werden darf. Schlieflich muss man auch akzeptieren, dass in
ethnographischen Texten Leerstellen entstehen. Das fillt oft schwer, weil wir
erwarten, dass die Texte in sich geschlossen und stringent sind, einen roten
Faden und eine Erzihlung innehaben, die sich auch von Anfang bis Ende
durchzieht. Das funktioniert beim ethnographischen Schreiben aber nur sehr
bedingt. Denn oft lassen sich Leerstellen im Verstindnis nicht wegdisku-
tieren, weil sie aufgrund der unterschiedlichen Wissensbestinde einfach da
sind; wir kénnen zwar auf sie zuriickgreifen, sie aber letztlich nicht auflsen.

Ethnographisches Arbeiten als padagogisches Arbeiten
Es gehort zu meinen Uberzeugungen, dass ethnographisches Arbeiten auch

den Aspekt der Anwendung beinhaltet. Das weite Feld der angewandten Eth-
nomusikologie hat in den letzten Jahren stark an Bedeutung gewonnen. Auf-

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

4


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Ethnographie und Musikpadagogik

grund der besonderen ethischen Ausgangsbedingungen sowie der Komplexi-
tat und Spezifitit des Forschungsprozesses stellt sich fiir mich zwingend die
Frage, was aus meiner Forschung zum Wohle der Gemeinschaft zuriickflieRen
kann. Dies konnen z.B. Formen des Empowerments fiir Menschen sein, die
mit Musiker*innen arbeiten. In Gesellschaften, in denen Musiker*innen nur
ein geringer sozialer Status zugestanden wird, bietet sich die Mdglichkeit, ihre
gesellschaftliche Aufienseiter*innenrolle positiv zu beeinflussen, nicht zuletzt
um dadurch auch das kulturelle Erbe als Teil des gesellschaftlichen Transfor-
mationsprozesses wirksam werden zu lassen. Eine wesentliche Aufgabe sehe
ich auch darin, Ungleichheitsstrukturen aufzudecken, in die wir Musikethno-
log“innen ja unmittelbar eingebunden sind. Um weiter in dieses Feld der an-
gewandten Musikethnologie einzutauchen, fehlt hier die Zeit.

Als Musikethnologe sehe ich mich auch in der Verantwortung gegen-
iiber unserer eigenen Gesellschaft, deren kulturelle Vielfalt ich als Gewinn
und wertvollen Schatz fir die Bewiltigung zukiinftiger Herausforderungen
betrachte. In Anlehnung an Hilmar Hoffmans Forderung nach »kultureller
Demokratie« (Hoffman 1979) sehe ich meine Aufgabe als Musikethnologe
auch darin, dazu beizutragen, dass die vielfiltigen Ausdrucksformen unserer
»bunten« Gesellschaft als kulturelles Gut anerkannt werden. Die Mehrheit
der Musiker*innen, die als Migrant*innen nach Deutschland kommen und
Teil unserer Gesellschaft sind, haben wenige Moglichkeiten, sich mit ihrem
musikalischen Wissen in die Gesellschaft einzubringen, weder in den grofien
Konzerthiusern noch in den Forderstrukturen der Kulturpolitik oder der
Bildungspolitik.

Eng damit verbunden ist die Frage nach der Entwicklung gesellschaftli-
cher Nachhaltigkeitsperspektiven, denn kulturelle Ausdrucksformen sind in
besonderer Weise geeignet, das Streben der Gesellschaft, das Soziale, die Oko-
logie und die Okonomie so auszubalancieren, dass sie stabil und nachhaltig
werden. Hier sehe ich die eigentliche Aufgabe einer engeren Kooperation zwi-
schen Musikethnologie und Musiklehrkrifteausbildung. Bildungspolitisch
spiegelt sich dies in dem Bemithen wider, das Leitbild der nachhaltigen Ent-
wicklung in allen Schulfichern, also auch im Fach Musik, zu verankern. Die
Analyse gesellschaftlicher Transformationsprozesse muss sich in besonderer
Weise auch in den Bildungsplinen niederschlagen. Dies betrifft insbesondere
den Umgang mit kultureller Vielfalt als gelebte Realitit in unserer Gesellschaft.
Bezogen auf die Lehramtsausbildung im Fach Musik halte ich die Fihigkeit
zum ethnographischen Arbeiten fiir eine wesentliche Kompetenz, um auf zu-
kinftige Veranderungen vorbereitet zu sein. Denn ethnographisches Arbeiten

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven

zielt auf einen bewusst angestrebten Perspektivenwechsel, der nicht die eige-
ne kulturelle Position zur Norm erhebt, sondern andere kulturelle, isthetische
und musikalische Entwiirfe nicht nur als gleichberechtigt anerkennt, sondern
ihnen auch eine innere Logik und kulturelle »Vernunft« zugesteht. Musik-
pidagogik miisste damit eine zentristische Normierung und Dominanz der
»westlichen«, meist sogenannten klassischen Musik aufgeben, wiirde aber
zu einem Instrument des sozialen Miteinanders und der Verstindigung wer-
den, das auf der Anerkennung des kulturellen und musikalischen Reichtums
unserer Welt beruht. Ein ethnographisch orientierter Musikunterricht wire
zugleich ein entscheidender Beitrag zur Lebensweltorientierung des Faches
in dem Sinne, dass die Schiiler*innen lernen, mit dem Unbekannten und
kulturell Fremden so umzugehen, dass sie die Bereitschaft einiiben, fremdes
Wissen ernst zu nehmen, und durch Hinterfragen des eigenen Weltbildes
andere kulturelle und kiinstlerische Konzepte zu erkennen und sich mit ihnen
erkenntnisgeleitet auseinanderzusetzen.

In einer Welt gesellschaftlicher Transformation kommt ein an den Schii-
ler*innen orientierter Unterricht nach meinem Verstindnis nicht mehr ohne
ethnographische Kompetenzen und eine solche Grundhaltung der Lehrperso-
nen aus.

Literatur

Blacking, John. 1973. How Musical Is Man? Seattle: University of Washington
Press.

Clifford, James und George E. Marcus, Hg. 1986. Writing Culture. The Poetics and
Politics of Ethnography. Berkeley: University of California Press.

Geertz, Clifford. 1973. »Thick Description: Toward an Interpretive Theory of
Culture«. In Clifford Geertz, The interpretation of cultures. Selected essays,
3—30. New York: Basic Books.

Hoffmann, Hilmar. 1979. Kultur fiir alle: Perspektiven und Modelle. Frankfurta.M.:
Fischer Taschenbuch.

Malinowski, Bronislaw. 1922.. Argonauts of the Western Pacifc. An Account of Native
Enterprise and Adventure in the Archipelagoes of Melanesian New Guinea. Lon-
don: Routledge & Kegan Paul Ltd.

Merriam, Alan P. 1960. »Ethnomusicology: discussion and definition of the
field«. Ethnomusicology 4 (3): 107—114.

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

43


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Ethnographie und Musikpadagogik

Merriam, Alan P. 1964. The anthropology of music. Evanston: Northwestern Uni-
versity Press.

Peoples, James, und Bailey, Garrick 2003. Humanity. An Introduction to Cultural
Anthropology. Sixth Edition. Belmont, CA: Wadsworth/Thomson Learning.

Small, Cristopher. 1998. Musicking. The Meanings of Performing and Listening.
Middletown: Wesleyan University Press.

https://dolorg/10.14361/97838309467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

