
Musikethnologische Perspektiven 

Impulse für die musikpädagogische Praxis? 

Raimund Vogels 

Schlagworte: Kulturrelativismus; Musicking; beobachtende Teilnahme; 
Sozialdiskursivität; Positionalität 

This paper discusses ethnographic methods in music education and ethnomusicology, 
emphasizing the interconnectedness of music with culture, society, and individual iden
tities. The author explores the definition of music as both an aesthetic and social action, 
referencing the concepts of “music in and as culture” by Alan P. Merriam and “musicking” 
by Christopher Small. This framework situates music as a dynamic activity embedded 
in social contexts rather than a static artefact. The text criticizes traditional musicologi
cal approaches, which often emphasise hierarchical and Eurocentric values. Moreover, 
it highlights the importance of cultural relativism in evaluating musical practices. Th
rough examples such as the European Song Contest and Xylophone music among the Bu
ra people in Nigeria, the article illustrates how cultural, social, and political factors shape 
music. It further underscores the necessity of understanding these contexts to grasp the 
full significance of musical practices. Ethnographic research is portrayed as inherently 
complex and ethically challenging. The document critiques the power dynamics inher
ent in ethnographic research, wherein researchers frequently occupy a dominant positi
on, determining the subject matter to be studied and the manner in which communities 
are represented. Ethnography is also presented as a pedagogical tool, promoting cultural 
awareness and the acceptance of diversity. The integration of ethnographic perspectives 
into music education could, therefore, become a platform for dialogue, understanding, 
and respect across cultural boundaries. 

Der folgende Text basiert vorrangig auf einem Vortrag im Rahmen der Tagung 
Ethnographie und Musikpädagogik. Synergien, Differenzen, Erkenntnisse. 
Ich habe mich entschlossen, den Text in seinem Charakter als musikethno
logischen Zwischenruf stehen zu lassen, um deutlich zu machen, dass der 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Ethnographie und Musikpädagogik 

Vortrag im Wesentlichen durch die Fragen der Studierenden der Hochschule 
für Musik, Theater und Medien Hannover strukturiert ist und ich mich mit 
meinen Ausführungen direkt an sie wende. 

Was ist Musikethnologie? 

Gerade in Einführungsveranstaltungen bietet sich die klassische Definition 
von Alan P. Merriam aus dem Jahr 1960 an, der die anthropologische Ausrich
tung des Faches mitbegründet hat und mit der Formulierung »the study of 
music in culture« (Merriam 1960, S. 109) den Doppelcharakter musikalischen 
Handelns als zugleich ästhetisches und soziales Handeln greifbar macht. 

Die Stärke des Zitats liegt vor allem darin, dass aus musikethnologischer 
Perspektive Musik und alle mit ihr verbundenen Handlungsweisen wesentlich 
in einem soziokulturellen Kontext gesehen werden müssen. Merriams Defini
tion ebnet damit in gewisser Weise den Weg für den von Christopher Small 
(1998) geprägten Neologismus »musicking«. Das Gerundivum des nicht exis
tierenden Verbs »to music« verweist auf die ephemere Gegenständlichkeit von 
Musik und betont die Prozesshaftigkeit musikalischen Handelns im weitesten 
Sinne: »Music is not a thing at all but an activity, something that people do. The 
apparent thing ›music‹ is a figment, an abstraction of the action, whose reality 
vanishes as soon as we examine it at all closely« (Small 1998, S. 2). Das Konzept 
des musicking betont die vielfältigen Aktivitäten, die über den engeren Begriff 
des »musikalischen Handelns« hinausgehen und auch die unterschiedlichen 
Tätigkeiten vom Kauf einer CD über das Lesen von Fanzines bis hin zum Kon
zertbesuch umfassen. Smalls Wortwahl macht deutlich, dass alle musikbezo
genen Aktivitäten in jeweils spezifische soziale Kontexte eingebettet sind, die 
von den Akteur*innen meist nur beiläufig reflektiert werden. Obwohl die so
ziale Einbettung von Musik eigentlich selbstverständlich ist, stellt diese Per
spektive für viele Studierende eine erhebliche Herausforderung dar, da in ih
rer musikalischen Sozialisation »Musik« meist nur in ihrer Dinghaftigkeit als 
Werk oder Komposition und selten als Interaktion thematisiert wird. Gleich
zeitig beinhaltet das Konzept des musicking auch, dass sich Menschen über 
»ihre« Musik kulturell verorten und sie als Ausdruck ihrer individuellen Posi
tionierung nutzen. Dies gilt für Clubbesucher*innen ebenso wie für Opernbe
sucher*innen, für Rapper*innen ebenso wie für Musiklehrkräfte. »Musik« ist 
daher vor allem als soziale und symbolische Praxis zu verstehen, deren viel
fältige Bedeutungszuschreibungen nicht in der Musik selbst liegen, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven 33 

gesellschaftlich ausgehandelt und zugewiesen werden. In dieses Geflecht von 
individuellen und gesamtgesellschaftlichen Aushandlungsprozessen sind vie
le Faktoren eingebunden, von der pädagogischen Vermittlung über die kultu
rellen Förderstrukturen bis hin zu vermeintlich gültigen Werturteilen über die 
»Kunsthaftigkeit« und »Qualität« musikalischer Produktion, um nur einige zu 
nennen. Die gesellschaftliche Praxis im Allgemeinen und die Kultur- und Bil
dungspolitik im Besonderen produzieren damit ein Machtgefälle, das in gera
dezu ethnozentristischer Weise einen bürgerlichen Musikbegriff des 19. Jahr
hunderts anwendet und zwischen »E« und »U«, guter und schlechter Musik, 
Kunst und Unterhaltung unterscheidet. Dass es sich dabei um historisch ein
gebettete Setzungen handelt, wird meist nicht weiter reflektiert. 

Beispiel 1: European Song Contest 2021 

Ich bin eigentlich ein Fan des ESC, weil die vielfältigen visuellen und auditiven 
Bedeutungsebenen, die in den Performances der verschiedenen europäischen 
Medienanstalten hör- und lesbar sind, eng mit Fragen der nationalen Reprä
sentation verbunden sind. Besonders aufschlussreich war für mich im Jahr 
2021, etwa drei Monate nach Beginn des russischen Überfalls auf die Ukraine, 
die Diskrepanz zwischen dem Votum der Expert*innen und dem Votum der 
Fernsehzuschauer*innen. Denn nur mit den 400 Punkten aus dem Publikums
voting wurde der ukrainische Song auf den ersten Platz gewählt. Während die 
Juror*innen nach musikalischen Qualitätsmerkmalen suchten und auch über
legten, welches Lied wohl das beste sein könnte, war dem Publikum völlig klar, 
dass es bei dem ukrainischen Beitrag um viel mehr ging als um das Lied an 
sich. Der ESC-Beitrag der Ukraine wurde als gesellschaftlicher Diskurs wahr
genommen, als Stimme eines Landes, das überfallen wurde und um »unsere« 
Solidarität bittet. Gleichzeitig hat die russische Aggression den Krieg vor die 
europäische Haustür gebracht, und der ukrainische Beitrag wird auch als Aus
druck der eigenen Ängste und der Hoffnung auf solidarische Unterstützung 
gehört. 

Was verstehen Ethnomusikolog*innen unter Kultur? 

Als Einstieg in die Diskussion des sogenannten weiten Kulturbegriffs greife 
ich gerne auf die Einführungslektüre von Peoples und Bailey »Humanity« 
zurück, die Kultur als sozial vermitteltes Wissen und Verhalten definiert, das 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Ethnographie und Musikpädagogik 

von einer Gruppe von Individuen geteilt wird (Peoples und Bailey 2003, S. 25). 
Für die Ethnomusikologie ist der Aspekt des kulturellen Wissens von beson
derem Interesse, da musikalisches Handeln ein wesentlicher Bestandteil der 
Wissensbestände ist, die im Kontext kultureller Prägungen erworben werden. 
Es handelt sich um Wissensformen, in die wir hineingeboren werden, die wir 
im Rahmen von Enkulturationsprozessen automatisch aufnehmen und die 
uns so selbstverständlich sind, dass wir sie als ›normal‹ betrachten. Daraus 
folgt, dass diese auf den ersten Blick sicheren Wissensbestände wesentlich zur 
Konstruktion des vermeintlich ›Anderen‹ beitragen. Differenzkonstruktionen 
markieren also die Grenze zwischen dem, was ich weiß und für selbstver
ständlich halte, und dem, was mit diesem Wissen kollidiert. Insofern basiert 
der Differenzbegriff auf der eigenen kulturellen Setzung und beschreibt eine 
scheinbare Abweichung. Kulturelles Wissen ist daher häufig mit Bewertun
gen, Klassifikationen und bestimmten Formen der Weltsicht verbunden. 

Beispiel 2: Was ist Musik? 

Irgendwie weiß das jeder. Der Begriff stammt aus der Antike und hat Eingang 
in die europäischen Sprachen und ins Arabische gefunden. Der unausge
sprochenen Annahme der Studierenden, dass der Begriff »Musik« in allen 
Sprachen der Welt zu finden sei, kann jedoch eindeutig widersprochen wer
den. Zwar gibt es in der Regel einen Begriff für Popmusik, die als rezentes 
Phänomen mit sprachlichen Entlehnungen aus dem Englischen bezeichnet 
wird, aber im Kontext traditioneller Musikformen gibt es meist kein de
ckungsgleiches Äquivalent zum Begriff »Musik«. Musikalisches Handeln wird 
meist nicht nach seinem Gegenstand »Musik« benannt, sondern nach seinem 
sozialen Kontext, sei es als Repräsentation, Heilung, Ritual, Unterhaltung 
etc. (vgl. Merriam 1964; Blacking 1973). Der Begriff »Musik« als abstrakter 
Begriff ist eigentlich eine antike Erfindung. Mein Lieblingsbeispiel ist der 
Begriff »shi«, mit dem die Musiker der höfischen Ensembles bei den Kanuri 
im Nordosten Nigerias die Kompositionen zu festlichen Anlässen bezeich
nen. Wörtlich übersetzt bedeutet der Begriff »Termitenspuren im Sand«. 
Tatsächlich leitet sich der Begriff von den Fußspuren im Sand ab, die durch 
unterschiedliche rhythmische Muster der sich bewegenden Musiker ent
stehen. Klassifizierungen, die meist nicht reflektiert, sondern als gegeben 
hingenommen werden, sind typische Beispiele für kulturelles Wissen und 
Belege dafür, dass Menschen die Welt klassifikatorisch und konzeptionell 
ganz unterschiedlich sehen können. Vielleicht ist es das, was mich als Mu

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven 35 

sikethnologe am meisten interessiert: über die Grenzen des eigenen, nicht 
nur musikalischen Denkens hinauszuschauen, weil sie mir im Gespräch mit 
anderen aufgezeigt werden. 

Das Dilemma der obigen Kulturdefinition besteht darin, dass sie eine Art 
Homogenität zwischen einer nicht genau definierten Gruppe von Menschen 
voraussetzt. Tatsächlich scheinen die Unterschiede zwischen den Individuen 
viel größer zu sein, als die obige Kulturdefinition annimmt, und kulturelle He
terogenität auf individueller Ebene ist eher die Regel als die Ausnahme. Für 
die Musikethnologie hat diese Erkenntnis zum Ende von Bezeichnungen wie 
»chinesische«, »afrikanische« oder »iranische Musik« geführt, da insbesonde
re geographische Bezeichnungen zur Beschreibung kultureller bzw. musika
lischer Eigenschaften denkbar ungeeignet sind, so wie auch niemand mehr 
ernsthaft von »deutscher Musik« sprechen kann. 

Wie schauen Musikethnolog*innen auf »die Musik«? 

Wenn Musikethnolog*innen über »die Musik« oder genauer über Phänome
ne des Musizierens sprechen, tun sie dies meist aus einer holistischen und ei
ner kulturrelativistischen Perspektive. Eine holistische Perspektive geht von 
Merriams Definition von »music in culture« aus. Musikalische Handlungen 
können demnach nur bedingt aus sich selbst heraus verstanden werden, son
dern sind in das komplexe Gewebe sozialen Handelns eingewoben (vgl. Geertz 
1973) und können nur im Kontext dieser sozialen Bedeutung verstanden wer
den. Das heißt, im musikethnologischen Forschungsprozess richtet sich mein 
Blick nicht nur auf die Musik, sondern mehr noch auf den sozialen, kulturel
len, meist auch politischen Kontext mit den vielen Bedeutungsebenen, die sich 
im musikalischen Handeln widerspiegeln. 

Beispiel 3: Xylophonmusik der Bura im Nordosten Nigerias 

Das Xylophon wird bei der Ethnie der Bura im Nordosten Nigerias vor al
lem bei Beerdigungen gespielt. Das Repertoire markiert die verschiedenen 
Phasen der Bestattungszeremonie, die von der Bekanntgabe des Todes über 
die Begleitung des Leichnams durch das Dorf bis zur Beisetzung reicht. Eine 
rein musikalische Analyse, die mir zwar Aufschluss über die Interlocking 
Patterns des Xylophonspielers geben würde, hilft mir aber wenig, die vielen 
Bedeutungsebenen des gespielten Repertoires zu verstehen. Der eigentliche 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Ethnographie und Musikpädagogik 

Schlüssel liegt vor allem im Verständnis der religiösen Bedeutungen, denn das 
Musikalische dient der Begleitung des*der Verstorbenen auf dem Weg in die 
Ahnenwelten. Die Rolle der Ahnen ist jedoch vielschichtig und kann sowohl 
positiv als auch negativ auf die Hinterbliebenen wirken. Eine gelungene »Xy
lophonbegleitung« auf diesem Weg ist daher überlebenswichtig, um Schaden 
abzuwenden und die soziale Stabilität nachhaltig zu sichern. Gleichzeitig 
eröffnen Unterschiede im Ablauf und im musikalischen Repertoire den Blick 
auf Geschlechtervorstellungen, rechtliche Fragen und Fragen des sozialen 
Status der Verstorbenen. 

Zentral für musikethnologisches Arbeiten ist darüber hinaus der kultur
relativistische Blick auf musikalisches Handeln. Damit verbunden ist die Er
kenntnis, dass eigene Qualitäts- und Wertvorstellungen bei der Beschäftigung 
mit der Musik anderer Menschen nichts zu suchen haben. Es gibt schlicht 
keine Kriterien für die künstlerische Unter- oder Überlegenheit der einen 
oder anderen Musikform, die nicht auf einer Setzung durch Dritte beruhen. 
Die Bewertung musikalischen Handelns ist nur anhand der eigenen Kriterien 
von Musiker*innen akzeptabel und nur im Kontext der jeweiligen kulturellen 
Kontexte und aus deren innerer »Logik« heraus möglich. Damit verbunden ist 
auch die Ablehnung zahlreicher Begrifflichkeiten des klassischen musikwis
senschaftlichen Diskurses: Aus kulturrelativistischer Sicht gibt es weder eine 
musikalische Hochkultur noch eine Blütezeit und schon gar keinen Nieder
gang. Musikgeschichtliche Entwicklungsprozesse sind Konstruktionen, die 
einen kulturellen Fortschritt unterstellen, statt von gesellschaftlichen Wand
lungsprozessen als Grundlage musikalischen Wandels auszugehen. Auch 
der Kunstbegriff wird als kulturelle Setzung mächtiger Protagonist*innen 
verstanden, die dem musikalischen Gegenstand keineswegs immanent ist, 
sondern in ihn hineingelesen wird. 

Nach dieser längeren Einleitung zugunsten der musikethnologischen Ver
ortung, komme ich nun zum Tagungsthema. Ich erlaube mir, wie bereits ange
kündigt, eher einen Werkstattbericht zu geben, der sich auf die Praxis meiner 
Forschungen in Nordnigeria bezieht. 

Ethnographisches Arbeiten: ein ethisches Dilemma 

Die Methode der teilnehmenden Beobachtung wird meist mit dem Anthro
pologen Bronislaw Malinowski in Verbindung gebracht, der während des 
Ersten Weltkrieges auf den Trobriand-Inseln vor Australien fast vier Jahre 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven 37 

lang unfreiwillig ethnographische Daten sammelte. Auf der Grundlage dieser 
Erhebungen veröffentlichte er später die Studie »Die Argonauten des Pazi
fiks« (1922). Darin konnte er nachweisen, dass die sozialen Strukturen und 
vielfach auch die Verhaltensweisen der Trobianer*innen der (post-)vikto
rianischen englischen Gesellschaft nicht unähnlich waren. Über sich selbst, 
sein Verhältnis zu den Inselbewohner*innen und seine eigene psychische 
Verfassung verliert er in seinen Veröffentlichungen jedoch kein Wort. Erst als 
seine Tagebücher 60 Jahre später veröffentlicht wurden, wurde deutlich, dass 
die vermeintlich »objektive« Ethnographie auf einer zutiefst problematischen 
Beziehung zwischen ihm und seinen »Forschungsobjekten« beruhte. Seine 
Tagebücher erlauben nicht nur einen kritischen Blick auf ihn als Person, son
dern vor allem auch auf die von ihm gepriesene Methode. Denn Malinowski 
übersieht, dass es sich bei der teilnehmenden Beobachtung keineswegs um 
ein vermeintlich objektives Verfahren handelt, sondern dass es die forschende 
Person ist, die den Forschungsprozess steuert und wesentlich beeinflusst. Der 
Begriff der beobachtenden Teilnahme erscheint angemessener, um die kom
plexen zwischenmenschlichen Dimensionen einer Feldforschung zu erfassen. 
Darüber hinaus forschen wir häufig in Situationen sozialer Ungleichheit, die 
sich direkt in sozialen Machtunterschieden widerspiegelt. In der Konsequenz 
bedeutet dies, dass im Forschungsprozess direkt in die soziale Konstellation 
der »beobachteten Gemeinschaft« eingegriffen wird. Das ethische Dilem
ma ergibt sich unmittelbar aus der Tatsache, dass die Feldforscher*innen 
zu keinem Zeitpunkt eingeladen wurden und dieser Eingriff vor allem der 
Förderung ihrer eigenen akademischen Karrieren diente. 

Beispiel 4: Der preisgekrönte Sänger Musa Moloma 

Der Spieler der einsaitigen Streichlaute Molo verdient seinen Lebensunterhalt 
in Borno unter anderem mit Preisgesängen, mit denen er sein Publikum bei 
Jahresfesten oder Hochzeiten unterhält. Dabei bekommt er von der zu loben
den Person Geld zugesteckt, teils als Entlohnung für den Preisgesang, teils un
ter Zwang, da man vor dem Dorf sein Gesicht nicht verlieren darf. Um das so
zial ambivalente System des Preisgesangs zu verstehen, habe ich relativ viel 
Zeit mit Musa verbracht, um seine Sichtweise und die soziale Dynamik die
ser kulturellen Praxis zu verstehen. Im dörflichen Miteinander hat die Tat
sache, dass ein Europäer mit dem Jeep ins Dorf kommt und sich vor allem 
für die Person interessiert, die in der sozialen Hierarchie auf der Stufe des 
Bettlers steht, nicht nur zu erheblichem Kopfschütteln geführt, sondern auch 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ethnographie und Musikpädagogik 

dazu, dass Musas soziale Positionierung für die anderen Dorfbewohner*in
nen unklar wurde. Welches Recht ich hatte, eine stabile soziale Ordnung mit 
schwer vorhersehbaren Folgen zu destabilisieren, ist eine alles andere als lapi
dare ethische Frage. 

Im Methodendiskurs ergibt sich daraus vor allem die Forderung, die 
eigene Position im Feld zu reflektieren, weil nicht nur die Persönlichkeit der 
Forschenden, sondern auch die ihnen zugeschriebenen Rollen einen so gro
ßen Anteil an der Forschung haben. Ohne Selbstreflexion können die Daten 
gar nicht plausibel ausgewertet werden. Letztlich wird der allergrößte Teil der 
»Forschungsdaten« von Forschenden selbst produziert, je nachdem, wie sie 
mit den Menschen kommunizieren. 

Ethnographisches Arbeiten: ein epistemologisches Dilemma 

Wer sich für eine ethnographische Forschungsmethode entscheidet, steht vor 
dem grundsätzlichen Problem, dass nicht nur die Persönlichkeit der Forschen
den den Prozess beeinflusst, sondern der Prozess auch in hohem Maße vom 
untersuchten »Gegenstand« abhängt, der aufgrund seiner sozialen Komple
xität nur bedingt kontrollierbar ist. Aufgrund dieser Unsicherheiten können 
Fragestellungen oder mögliche Hypothesen sehr schnell ins Wanken geraten. 
Manchmal kann es sogar hilfreich sein, auf solche gänzlich zu verzichten, da 
meine Unkenntnis der am Forschungsprozess beteiligten Personen mir über
haupt erst die Möglichkeit eröffnet, neue Erkenntnisse – besser noch Einsich
ten – bezüglich meiner Fragestellungen zu gewinnen. Erst diese Offenheit bie
tet die Möglichkeit, über das eigene Wissen hinaus auch fremdes kulturelles 
Wissen zu erfassen, das häufig nicht sprachlich verankert ist. Dies gilt insbe
sondere für die Musik, die ihrem Wesen nach außersprachlich ist. 

In direktem Zusammenhang damit steht auch, dass man häufig mit unbe
kannten und nicht planbaren Situationen konfrontiert wird, die erst im Nach
hinein einen Sinn für mich ergeben. Oft liegt der Schlüssel zum Verständnis in 
einem vermeintlichen Detail, in dem sich aber die ganze Logik des Geschehens 
spiegelt. 

Beispiel 5: Eine Initiationsfeier in Bahuli, Nordnigeria 

An diesem Tag, an dem Besucher*innen aus dem ganzen Land in das ange
stammte Dorf der Familien zurückkehren, geschieht sehr viel gleichzeitig. In 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven 39 

dem Bemühen, das Fest mit Video- und Audioaufnahmen festzuhalten, wer
den ständig neue Entscheidungen getroffen, was gerade jetzt besonders wich
tig zu sein scheint. Erst später erfahre ich, dass der alte Mann, der irgendwo 
am Rande des Geschehens sitzt und den ich nur zufällig mit einem Schwenk 
im Video eingefangen habe, der Heiler war, dessen Handlungen eigentlich das 
Zentrum bildeten, während alles andere nur peripheres Geschehen war. 

Das heißt, in der ethnographischen Feldforschung wissen wir oft erst 
nachträglich, worum es geht, weil es so selbstverständlich ist, dass man es 
nicht für nötig hielt, mit mir vorher darüber zu reden. Ethnographisch basier
te Forschung ist ein beständiger hermeneutischer Prozess, in dem nur meine 
Interpretationsschleifen zu neuen Einsichten verhelfen. 

Ethnographisches Arbeiten: die epistemologische Chance 

Im Kern geht es bei der ethnographischen Arbeit also darum, Wissensbestän
de zu erschließen, die häufig die Grundlage des Denkens der »Beforschten« 
bilden, ohne dass diese es selbst so formulieren könnten. So wie wir die Gram
matik der Sprache, in die wir hineingeboren werden, weitgehend unreflektiert 
verwenden, so verhält es sich auch mit vielen anderen Bereichen des kulturel
len Wissens. Wenn ich schon im Vorhinein weiß, dass das kulturelle Wissen 
derer, mit denen ich zusammenarbeiten will, in vielen Bereichen wahrschein
lich nicht dem eigenen entspricht, ist eine Offenheit in der Bearbeitung der 
Forschungsfragen notwendig, um nicht von Anfang an mit völlig falschen An
nahmen den Prozess in eine wenig sinnvolle Richtung zu lenken. 

Es reicht also nicht aus, nur teilnehmend zu beobachten, sondern es muss 
vor allem um beobachtende Teilnahme gehen. Erst die soziale oder auch musi
kalische Teilnahme ermöglicht mir verstehende Zugänge. Insofern sind diese 
Wechselwirkungen zwischen Teilnahme und dem Interview oder besser der 
Vielzahl von Gesprächen, die ich mit den Menschen führe, die eben mit mir 
das »Feld« teilen, eigentlich die zentrale Methode. Insofern misstraue ich so
gar dem Begriff »Interview«, weil es sich dabei im Grunde um gelenkte Gesprä
che handelt. Entscheidend ist aber, dass ein intensives Gespräch nur auf der 
Basis eines vorher entstandenen Vertrauensverhältnisses gelingen kann. Das 
Interview braucht keine Nähe, das persönliche Gespräch schon. Nicht ich als 
Außenstehender leiste diese Art der Erkenntnisgenerierung, nicht in ein oder 
zwei Interviews, sondern im Gespräch mit den Menschen, denen ich häufig 
begegne, die mir von sich erzählen und mir dabei Verstehenszugänge schaf

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ethnographie und Musikpädagogik 

fen, die ich vorher nicht kannte, die mich aber weiter bringen, als nur meine 
eigenen Annahmen abzufragen. 

Das größte Problem bei dieser Art des Zugangs ist ganz offensichtlich die 
damit verbundene Übersetzungsarbeit. Selbst wenn ich über Grundkenntnis
se des nordnigerianischen Hausas verfüge, ist neben dem Musiker und mir 
meist noch eine dritte Person am Forschungsprozess beteiligt. Gerade bei mei
ner bevorzugten Arbeitsweise kann ich auf einen sogenannten native speaker 
als zusätzlichen Gesprächspartner nicht verzichten. Da ich viel mit linguisti
schen Wortfeldanalysen arbeite, um die Konnotationen hinter den Begriffen 
zu erfassen, sitze ich oft tagelang mit den Menschen zusammen, um einzelne 
Begriffe in der Vielfalt ihrer Bedeutungsebenen zu verstehen. Letztlich geht es 
um den Versuch, die Denkstrukturen des Englischen so aufzulösen, dass aus 
»music« dann »Termitenspuren« werden. Diese Tiefe der Übersetzung ist nur 
mit einer dritten Person möglich, die in der Literatur oft verschwiegen oder 
allenfalls im Vorwort erwähnt wird, statt deutlich zu machen, dass in der Eth
nographie meist noch eine dritte Stimme spricht, die in weiten Teilen sogar 
die zentrale ist. 

Die Unmöglichkeit, Feldforschungssituationen verlässlich zu kontrollie
ren, und die starke Abhängigkeit von äußeren und inneren Faktoren machen 
ethnographisches Arbeiten als wissenschaftliche Methode unscharf. Vor allem 
ist vieles an die forschende Person gebunden, nicht nur an ihre intellektuellen 
Fähigkeiten, sondern auch an Fragen der Empathie und Belastbarkeit. Dazu 
gehört auch, dass man im Forschungsprozess nicht nur die forschende Person 
ist, sondern gleichzeitig auch zur beforschten Person wird. Selbstverständlich 
bin ich, wenn ich in einem Dorf bei den Bura arbeite, für diese Menschen ein 
richtiger »Exot« und sie haben mindestens genauso viele Fragen an mich wie 
umgekehrt. Das heißt, der Feldforschungsprozess ist eigentlich ein wech
selseitiger. Und es gibt immer, weil er auf so engen sozialen Beziehungen 
aufbaut, ganz spezifische psychische Belastungen, die in der Regel eigentlich 
nicht gesehen werden. Insofern ist ethnographisches Arbeiten in der musik
ethnologischen Feldforschung auch eine Reise zu sich selbst, zu den eigenen 
Stärken und (leider auch) Schwächen. 

Ethnographisches Schreiben 

In der ethnographischen Forschung befindet sich die forschende Person, meist 
durch Drittmittel abgesichert, in einer machtvollen Position. Sie entscheidet, 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven 41 

wo und was beforscht werden soll, wo die eigenen Interessen liegen. Zugleich 
stellt sich aber unmittelbar die Frage, wer uns das Recht gibt, über andere Men
schen zu schreiben, die umgekehrt nicht die gleichen Möglichkeiten haben, so 
über mich zu schreiben. Ethnographisches Schreiben ist ein selbstverständ
licher Teil der Ethnographie. Wie die sogenannte »Krise der Repräsentation« 
(Clifford und Marcus 1986) gezeigt hat, sind wir nicht nur uneingeladener Teil 
des Forschungsprozesses, sondern haben auch noch Macht über den anderen 
zu schreiben, was wir für richtig halten. Unsere Repräsentation kann nur ein
seitig sein. Zudem schreibe ich immer mit einem bestimmten eigenen Inter
esse, sei es die Dissertation oder zur Sicherung meines akademischen Status. 
Das Verschweigen dieser Machtgefälle und Eigeninteressen hat zu einer Krise 
der Repräsentation geführt und das Schreiben über die Anderen grundsätzlich 
problematisch gemacht. In der Folge wurde es immer wichtiger, die »Anderen« 
zu Wort kommen zu lassen. Damit ist die Frage der Transparenz in der ethno
graphischen Forschung unmittelbar berührt und insbesondere die Rolle von 
Dritten, die für die Prozesse der Wissensproduktion zentral sind, muss sehr 
viel deutlicher herausgestellt werden. 

Die Frage des Schutzes der Informant*innen ist ein weiteres Problem, 
insbesondere wenn man in Gesellschaften arbeitet, die über hervorragende 
Geheimdienste verfügen. Gerade wenn es um politische und kritische Inhalte 
geht, ist eine strikte Anonymisierung dringend notwendig, aber oft nicht 
möglich. Unter Umständen muss dann auch akzeptiert werden, dass nicht 
alles, was an Forschungsmaterial gesammelt wurde, aus ethischen Gründen 
veröffentlicht werden darf. Schließlich muss man auch akzeptieren, dass in 
ethnographischen Texten Leerstellen entstehen. Das fällt oft schwer, weil wir 
erwarten, dass die Texte in sich geschlossen und stringent sind, einen roten 
Faden und eine Erzählung innehaben, die sich auch von Anfang bis Ende 
durchzieht. Das funktioniert beim ethnographischen Schreiben aber nur sehr 
bedingt. Denn oft lassen sich Leerstellen im Verständnis nicht wegdisku
tieren, weil sie aufgrund der unterschiedlichen Wissensbestände einfach da 
sind; wir können zwar auf sie zurückgreifen, sie aber letztlich nicht auflösen. 

Ethnographisches Arbeiten als pädagogisches Arbeiten 

Es gehört zu meinen Überzeugungen, dass ethnographisches Arbeiten auch 
den Aspekt der Anwendung beinhaltet. Das weite Feld der angewandten Eth
nomusikologie hat in den letzten Jahren stark an Bedeutung gewonnen. Auf

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ethnographie und Musikpädagogik 

grund der besonderen ethischen Ausgangsbedingungen sowie der Komplexi
tät und Spezifität des Forschungsprozesses stellt sich für mich zwingend die 
Frage, was aus meiner Forschung zum Wohle der Gemeinschaft zurückfließen 
kann. Dies können z.B. Formen des Empowerments für Menschen sein, die 
mit Musiker*innen arbeiten. In Gesellschaften, in denen Musiker*innen nur 
ein geringer sozialer Status zugestanden wird, bietet sich die Möglichkeit, ihre 
gesellschaftliche Außenseiter*innenrolle positiv zu beeinflussen, nicht zuletzt 
um dadurch auch das kulturelle Erbe als Teil des gesellschaftlichen Transfor
mationsprozesses wirksam werden zu lassen. Eine wesentliche Aufgabe sehe 
ich auch darin, Ungleichheitsstrukturen aufzudecken, in die wir Musikethno
log*innen ja unmittelbar eingebunden sind. Um weiter in dieses Feld der an
gewandten Musikethnologie einzutauchen, fehlt hier die Zeit. 

Als Musikethnologe sehe ich mich auch in der Verantwortung gegen
über unserer eigenen Gesellschaft, deren kulturelle Vielfalt ich als Gewinn 
und wertvollen Schatz für die Bewältigung zukünftiger Herausforderungen 
betrachte. In Anlehnung an Hilmar Hoffmans Forderung nach »kultureller 
Demokratie« (Hoffman 1979) sehe ich meine Aufgabe als Musikethnologe 
auch darin, dazu beizutragen, dass die vielfältigen Ausdrucksformen unserer 
»bunten« Gesellschaft als kulturelles Gut anerkannt werden. Die Mehrheit 
der Musiker*innen, die als Migrant*innen nach Deutschland kommen und 
Teil unserer Gesellschaft sind, haben wenige Möglichkeiten, sich mit ihrem 
musikalischen Wissen in die Gesellschaft einzubringen, weder in den großen 
Konzerthäusern noch in den Förderstrukturen der Kulturpolitik oder der 
Bildungspolitik. 

Eng damit verbunden ist die Frage nach der Entwicklung gesellschaftli
cher Nachhaltigkeitsperspektiven, denn kulturelle Ausdrucksformen sind in 
besonderer Weise geeignet, das Streben der Gesellschaft, das Soziale, die Öko
logie und die Ökonomie so auszubalancieren, dass sie stabil und nachhaltig 
werden. Hier sehe ich die eigentliche Aufgabe einer engeren Kooperation zwi
schen Musikethnologie und Musiklehrkräfteausbildung. Bildungspolitisch 
spiegelt sich dies in dem Bemühen wider, das Leitbild der nachhaltigen Ent
wicklung in allen Schulfächern, also auch im Fach Musik, zu verankern. Die 
Analyse gesellschaftlicher Transformationsprozesse muss sich in besonderer 
Weise auch in den Bildungsplänen niederschlagen. Dies betrifft insbesondere 
den Umgang mit kultureller Vielfalt als gelebte Realität in unserer Gesellschaft. 
Bezogen auf die Lehramtsausbildung im Fach Musik halte ich die Fähigkeit 
zum ethnographischen Arbeiten für eine wesentliche Kompetenz, um auf zu
künftige Veränderungen vorbereitet zu sein. Denn ethnographisches Arbeiten 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raimund Vogels: Musikethnologische Perspektiven 43 

zielt auf einen bewusst angestrebten Perspektivenwechsel, der nicht die eige
ne kulturelle Position zur Norm erhebt, sondern andere kulturelle, ästhetische 
und musikalische Entwürfe nicht nur als gleichberechtigt anerkennt, sondern 
ihnen auch eine innere Logik und kulturelle »Vernunft« zugesteht. Musik
pädagogik müsste damit eine zentristische Normierung und Dominanz der 
»westlichen«, meist sogenannten klassischen Musik aufgeben, würde aber 
zu einem Instrument des sozialen Miteinanders und der Verständigung wer
den, das auf der Anerkennung des kulturellen und musikalischen Reichtums 
unserer Welt beruht. Ein ethnographisch orientierter Musikunterricht wäre 
zugleich ein entscheidender Beitrag zur Lebensweltorientierung des Faches 
in dem Sinne, dass die Schüler*innen lernen, mit dem Unbekannten und 
kulturell Fremden so umzugehen, dass sie die Bereitschaft einüben, fremdes 
Wissen ernst zu nehmen, und durch Hinterfragen des eigenen Weltbildes 
andere kulturelle und künstlerische Konzepte zu erkennen und sich mit ihnen 
erkenntnisgeleitet auseinanderzusetzen. 

In einer Welt gesellschaftlicher Transformation kommt ein an den Schü
ler*innen orientierter Unterricht nach meinem Verständnis nicht mehr ohne 
ethnographische Kompetenzen und eine solche Grundhaltung der Lehrperso
nen aus. 

Literatur 

Blacking, John. 1973. How Musical Is Man? Seattle: University of Washington 
Press. 

Clifford, James und George E. Marcus, Hg. 1986. Writing Culture. The Poetics and 
Politics of Ethnography. Berkeley: University of California Press. 

Geertz, Clifford. 1973. »Thick Description: Toward an Interpretive Theory of 
Culture«. In Clifford Geertz, The interpretation of cultures. Selected essays, 
3–30. New York: Basic Books. 

Hoffmann, Hilmar. 1979. Kultur für alle: Perspektiven und Modelle. Frankfurt a.M.: 
Fischer Taschenbuch. 

Malinowski, Bronislaw. 1922. Argonauts of the Western Pacifc. An Account of Native 
Enterprise and Adventure in the Archipelagoes of Melanesian New Guinea. Lon
don: Routledge & Kegan Paul Ltd. 

Merriam, Alan P. 1960. »Ethnomusicology: discussion and definition of the 
field«. Ethnomusicology 4 (3): 107–114. 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Ethnographie und Musikpädagogik 

Merriam, Alan P. 1964. The anthropology of music. Evanston: Northwestern Uni
versity Press. 

Peoples, James, und Bailey, Garrick 2003. Humanity. An Introduction to Cultural 
Anthropology. Sixth Edition. Belmont, CA: Wadsworth/Thomson Learning. 

Small, Cristopher. 1998. Musicking. The Meanings of Performing and Listening. 
Middletown: Wesleyan University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003 - am 13.02.2026, 15:28:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467251-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

