
A Der Kontext einer philosophischen Ein�bung
in die Ekklesiologie:
Die Lehre von Traditionen und Institutionen

1. Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung:
Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

a) Aufgaben der Überlieferung und ihrer Organe

Eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie, auch wenn sie
sich speziell auf die Ekklesia Israel beziehen will, muß mit einigen
Überlegungen zur allgemeinen Lehre von Traditionen und Institutio-
nen beginnen. Und in diesem Rahmen hat seit langer Zeit eine Frage
besondere Bedeutung gewonnen: die Frage, wie sich der Maßgeblich-
keitsanspruch von Traditionen und Institutionen zur Selbstgesetz-
gebung der Vernunft verhalte. Denn unter dem Einfluß der reforma-
torischen Traditionskritik, vor allem aber in Auseinandersetzung mit
der Philosophie der Aufklärungszeit, die in Traditionen und Insti-
tutionen die wirksamste Kraft zur Stabilisierung von Vorurteilen
gesehen hatte, galt es im Rahmen der apologetisch verstandenen Ek-
klesiologie als die vordringlichste philosophische Aufgabe, den Maß-
geblichkeitsanspruch von religiösen Traditionen und Institutionen zu
rechtfertigen und das Verhältnis dieses Anspruchs zur Selbstgesetz-
gebung der Vernunft zu bestimmen. Diese Frage ist schon zu Beginn
der hier vorgelegten Untersuchung aufgeworfen worden; denn die
Erwartung, die die Theologen im Rahmen ihrer »Demonstratio ca-
tholica« an die Philosophie richten, ist darauf gerichtet, daß die Phi-
losophie diese Frage beantworte (s. Band I, 55 ff.). Und schon dort ist
darauf hingewiesen worden, daß die Sprache das deutlichste Beispiel
dafür sei, daß Traditionen notwendig sind, wenn die Individuen jene
»Forma Mentis« gewinnen sollen, die sie zu aktiver Sprachkom-
petenz und damit zugleich zur »Mündigkeit des Denkens« fähig
macht (s. Band I, 62 ff.). Dies zeigte sich noch deutlicher, als im Zwei-
ten Teil des ersten Bandes der hier vorgelegten Untersuchung unter
dem Titel »Gotteswort im Menschenwort« von dem Verhältnis zwi-

20 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen der religiösen Sprache und der Befähigung zur religiösen Er-
fahrung die Rede war (s. Band I, 262 ff.). Darum seien an dieser Stelle
diejenigen Ergebnisse der sprachphilosophischen Überlegungen in
Erinnerung gerufen, die für eine philosophische Einübung in die Ek-
klesiologie bedeutsam sind.

a) Ein sprachphilosophischer Zugang
Die Worte, die Menschen zueinander sprechen (die »Verba Oris«)
können nur deswegen den Bezug zu Gegenständen gewinnen (statt
nur die subjektive Befindlichkeit des Sprechers mitzuteilen), weil zu-
vor schon das menschliche Anschauen und Denken (das »Verbum
Mentis«) in einem Dialog mit der Wirklichkeit und ihrem Anspruch
vollzogen wird. Indem dieser Anspruch des Wirklichen an den Hörer
weitergegeben wird und nun auch ihn zu einer Antwort herausfor-
dert, die er in seinem eigenen Anschauen und Denken geben muß,
nötigt dieser Anspruch ihn, wie schon den ersten Sprecher, zu einer
Umgestaltung seines Anschauens und Denkens. Indem der Dialog
unter Menschen auf solche Weise dem Dialog jedes Gesprächspart-
ners mit dem Wirklichen dient, wird die Dialoggemeinschaft, die sie
bilden, zu einem wesentlichen Moment jener »Formatio Mentis«,
durch die beide zu ihrer je eigenständigen Antwort auf den Anspruch
des Wirklichen und damit zu je eigener Erfahrung fähig werden.
Doch wird dieser Dialog nicht nur unter Zeitgenossen geführt, son-
dern bezieht die Erfahrungs-Zeugnisse früherer Generationen ein.
Dadurch erweitert sich die Dialoggemeinschaft zur Überlieferungs-
gemeinschaft; und nicht nur der Dialog unter Zeitgenossen, sondern
auch der Umgang mit Zeugnissen der Überlieferung wird für die In-
dividuen zur Gelegenheit, ihre jeweils erreichte Forma Mentis selbst-
kritisch zu überprüfen, um so erst zu einer angemessenen Antwort
auf den Anspruch des Wirklichen fähig zu werden. So wird die Über-
lieferungsgemeinschaft und ihre Sprache zu einem unersetzlichen
Mittel, das die je aktuellen Sprecher befähigt, subjektive Erlebnisse
in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung zu transformieren (s. Band I,
1. Teilergebnis, S. 270 ff.).

Um nun Überlieferung möglich zu machen, muß in der Überlie-
ferungsgemeinschaft eine Sprache gesprochen werden, die nicht von
jeder Generation neu »erfunden«, sondern jeweils schon »vorgefun-
den« wird, auch wenn die Individuen lernen müssen, »aktive Sprach-
kompetenz« zu erwerben, also in dieser vorgefundenen Sprache zu
sagen, was ihnen niemand vorgesagt hat. Damit bilden sie, aufgrund

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 21

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer eigenen Erfahrung, die erlernte Sprache eigenständig weiter.
Dazu ist es nötig, daß Hörer zu Sprechern werden und insofern in
die Funktionsnachfolge früherer Sprecher eintreten. Nun kann man
unter einer »Institution« eine Weise menschlicher Interaktion ver-
stehen, die auf Nachfolge angelegt ist. Insofern ist die Sprachgemein-
schaft, die die Generationen übergreift, ein besonders deutliches Bei-
spiel einer Institution. Und an diesem Beispiel läßt sich schon jetzt, in
einer ersten Annäherung, ablesen, worauf die Unentbehrlichkeit von
Institutionen beruht: Sie sichern jene Überlieferung, ohne die die In-
dividuen nicht oder nur auf sehr fragmentarische Weise zur Trans-
formation von Erlebnissen in Inhalte der Erfahrung fähig würden.

Ein wesentliches Mittel, das sprachliche Überlieferung möglich
macht, sind geprägte Sprachformen, die es dem einzelnen Sprecher
möglich machen, in eine erkennbare Funktion in der Überlieferungs-
gemeinschaft einzutreten; ein weiteres Mittel sind mündlich oder
schriftlich im Wortlaut überlieferte Texte, denen spätere Hörer oder
auch Leser entnehmen, zu welcher Forma Mentis ihr Verfasser durch
seine Versuche, den Anspruch des Wirklichen zu beantworten, ge-
langt war. Der Umgang mit solchen Texten und der Versuch, in ihrem
Lichte eigene Erfahrungen zu verstehen, aber auch im Lichte eigener
Erfahrung den Bedeutungsgehalt solcher Texte zu begreifen, wird
dann zu einem wesentlichen Mittel der »Bildung« in einer Überlie-
ferungsgemeinschaft, d. h. der Befähigung ihrer Mitglieder zu je be-
stimmten Weisen der Erfahrung (s. Band I, 2. Teilergebnis, S. 320 ff.).
Sind solche Texte entstanden und in einer Überlieferungsgemein-
schaft zu normativer Geltung gelangt (d. h. in den Rang von Maßstä-
ben der Selbst-Überprüfung der Überlieferungsgenossen erhoben),
dann gewinnen die Fachleute der Auslegungskunst und die Vertreter
der dieser Kunst entsprechenden Theorie eine unersetzliche Funk-
tion innerhalb der Überlieferungsgemeinschaft (s. Erster Band,
3. Teilergebnis S. 389 ff.).

b) Folgerungen für die allgemeine Lehre von Traditionen
und Institutionen

Die Sprachgemeinschaft als ausgezeichnetes Beispiel einer Institu-
tion, in der Hörer zu Sprechern werden und geprägte Formen des
Sprechens die Möglichkeit einer Funktionsnachfolge der Sprecher
und Hörer sichern, kann zunächst einen Hinweis darauf geben, auf
welche Weise für die Entstehung und den Fortbestand von Institutio-
nen überhaupt gewisse Regeln konstitutiv sind. Es sind zunächst die

22 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regeln der Wortbildung und des Wortgebrauchs, für die Bildung von
Sätzen und Redewendungen, die eingehalten werden müssen, wenn
sprachliche Ausdrücke von etwas sprechen und etwas besagen sollen.
Das jeweils vorgefundene Regelsystem einer Sprache ist die Bedin-
gung für Sachbezug (reference) und Bedeutungsgehalt (meaning) der
sprachlichen Ausdrücke, die die Individuen benutzen. Das schließt
nicht aus sondern ein, daß die Sprache durch ihren »Gebrauch« auch
ihrem Wortschatz und ihrer grammatischen Form nach weiterent-
wickelt wird. Aktive Sprachkompetenz in der vorgefundenen Sprache
ist die Bedingung dafür, daß die Sprechenden fähig werden, auch
neue Sprachformen zu prägen, die unter gewissen Bedingungen
zum »festen Bestand« der Sprachgemeinschaft werden können. Auch
noch die historische Weiterentwicklung der Sprach-Regeln ist nur
möglich, wenn die Sprechenden den Gesamt-Rahmen des sprach-
lichen Regelsystems nicht verlassen, sondern sich innerhalb seiner
begegnen.

Aber gerade an diesem Beispiel läßt sich ablesen: Daß Regeln,
die Funktionsnachfolge möglich machen, die besondere Gestalt von
Rechtsnormen annehmen, ist zwar in vielerlei Hinsichten nahelie-
gend, zuweilen auch notwendig, aber nicht für Institutionen als sol-
che konstitutiv. Auch solche Institutionen, die ein eigenes Recht aus-
gebildet haben, erschöpfen sich nicht darin, Rechtsgemeinschaften zu
sein. Sie sind nicht dadurch zu Institutionen geworden, daß sie sich
Rechtssatzungen gegeben haben; sondern sie haben sich Rechtssat-
zungen gegeben, weil sie Institutionen waren. Die Notwendigkeit,
ihre spezifischen Formen der Kommunikation und Interaktion über-
lieferungsfähig zu machen, hat sie genötigt, institutionalisierte For-
men der Funktionsnachfolge auszubilden. Die spezifische Form von
Rechtsregeln aber war nur eine unter mehreren möglichen Momen-
ten dieser Institutionalisierung – und nicht in allen Fällen war sie
notwendig. Für die Sprache ist es von sehr untergeordneter Bedeu-
tung, ob ihre Regeln den Charakter von Rechtsnormen gewinnen,
etwa durch »Regelbücher«, die ein Ministerium oder eine Konferenz
von Ministern in Kraft setzt. Die Sprache ist nicht deswegen eine
Institution, weil sie rechtlich festgelegten Regeln folgt; sondern die
Frage, ob es zweckmäßig ist, ihren Regeln sekundär auch Rechts-
Charakter zu geben, kann nur deswegen auftreten, weil sie immer
schon, vor aller Rechtssetzung, Institution ist, d. h. ein Komplex von
Regeln, die die Funktionsnachfolge von Hörern und Sprechern mög-
lich macht. Das gilt auch von anderen Institutionen (und so auch von

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 23

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kirche): Sie sind nicht Institutionen, weil sie ein Recht ausgebil-
det haben; sondern sie bilden unter gewissen Bedingungen ein Recht
aus, weil sie Institutionen, auf Funktionsnachfolge angelegte Inter-
aktionsgemeinschaften, sind. Ob dies geschieht und in welcher Form
Rechtsnormen dem Fortbestand einer Überlieferung und der Funk-
tionsfähigkeit ihrer Institutionen dienen, hängt von der Eigenart der
jeweiligen Überlieferung ab, die weitergetragen werden soll. Und ob
das Recht, sofern ein solches entsteht, der Institution dient oder ihr
schadet, ist deswegen von Fall zu Fall an der Eigenart dieser Überlie-
ferung zu prüfen.

Nun ist die Sprachgemeinschaft nicht nur das deutlichste Bei-
spiel für eine Institution, sie ist auch das wichtigste Mittel, das Über-
lieferung möglich macht. Darum fehlen in keiner Institution die
»Diener am Wort«, die die Mitglieder der Überlieferungsgemein-
schaft in den Gebrauch der gemeinsam gesprochenen Sprache und in
den Umgang mit Texten einführen, die in einer Überlieferungs-
gemeinschaft normative Geltung haben. Weil nämlich der Dialog
mit der Wirklichkeit, der »Erfahrung« heißt, in Wechselwirkung mit
dem Dialog unter Menschen steht, die einander, durch Zeugnisse
ihrer Erfahrung, den Anspruch des Wirklichen weitergeben und im
Wechselspiel des Hörens und Antwortens ihr Anschauen und Denken
ausformen, ist die Sprache das wichtigste Mittel der Überlieferung.
Dabei entwickeln unterschiedliche Überlieferungsgemeinschaften
ihre je besondere Sprache, und zwar nicht nur die Nationalsprachen,
sondern auch, innerhalb ihrer oder auch parallel zu ihnen, besondere
»Sachgebietssprachen«. Diese sind nicht nur notwendig, um das Ge-
spräch zwischen den »Sachkennern« je eines Erfahrungsgebietes zu
ermöglichen, sondern auch dazu, eine »Forma Mentis« auszubilden,
die dem je spezifischen Anspruch der auf diesem Sachgebiet begeg-
nenden Wirklichkeit durch eine je spezifische Weise des Anschauens
und Denkens entspricht. Wer den Blick für mathematische oder na-
turwissenschaftliche Sachverhalte schulen soll, muß sich in die Sach-
gebietssprache der Mathematik und Naturwissenschaft einüben. Wer
für die Erfahrungen sensibel werden will, die in Werken der Dicht-
kunst bezeugt werden, muß seine Sprache an der Sprache der Dich-
tung schulen. Wer fähig werden will, ein Anschauen und Denken aus-
zubilden, das dem spezifischen Anspruch des Heiligen antworten soll,
muß in die Sprache der Religion, vor allem in die Sprache des Gebets
eingeführt werden. Darum ist jeder Lehrer immer zugleich Sprach-
lehrer. Und zur Institutionalisierung jener Dienste an der Überliefe-

24 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungsgemeinschaft, die deren Mitglieder fähig machen, zu aktiven
Gliedern dieser Gemeinschaft zu werden, gehört es, daß besondere
Glieder innerhalb der Gemeinschaft zu Sprachlehrern werden.

Dabei erschöpft sich die Aufgabe der Sprachlehrer nicht darin,
ihren Schülern einen Schatz von Vokabeln zur Verfügung zu stellen
und ihnen jene Kenntnis grammatischer Formen zu vermitteln, die
notwendig ist, um zu erkennen, welche Funktion diese Vokabeln in
vorliegenden Texten erfüllen. Beides ist nötig, um solche Texte in-
haltlich zu verstehen. Aber der Sprachlehrer hat seine Aufgabe erst
erfüllt, wenn er seinen Schülern darüber hinaus »aktive Sprachkom-
petenz« vermittelt, d. h. sie befähigt, nicht nur vorgefundene Rede-
wendungen zu wiederholen, sondern in der erlernten Sprache zu sa-
gen, was niemand ihnen vorgesagt hat. Dann wird der Umgang mit
überlieferten Texten, z. B. mit »Lesestoffen« im Unterricht, dazu die-
nen, das Vermögen der Schüler zur bewußten Wahl von Ausdrücken
und Satzformen ihres eigenen Sprechens zu schulen und ihre »aktive
Sprachkompetenz« an solchen Texten kritisch zu prüfen, aber auch
im eigenen Sprechen eigene Erfahrungen mit der erlernten Sprache
zu machen und im Lichte dieser eigenen Sprach-Erfahrungen das
Verhältnis von Gestalt und Inhalt überlieferter Texte genauer zu er-
fassen. Erst in dem Maße, in dem das gelingt, wird der Sprach-Unter-
richt zu einer Schule aktiven Eintretens in die Sprachgemeinschaft
und ihre Geschichte.

Nun spielen für alle Überlieferungsgemeinschaften normative
Texte eine ebenso traditionsbegründende wie traditionskritische Rol-
le: In ihnen wird das Zeugnis von Erfahrungen weitergegeben, die
für eine Überlieferungsgemeinschaft konstitutiv sind, und sie bezeu-
gen diese Erfahrung in einer Form, an der immer neue Generationen
ihr eigenes Anschauen und Denken überprüfen können, um zu beur-
teilen, ob sie hinter jene »Formatio Mentis« zurückgefallen sind, die
die Verfasser des normativen Textes zu ihrer Antwort auf den be-
zeugten Anspruch des Wirklichen befähigt hat. Wenn also die Über-
lieferungsgemeinschaft zu einem kritischen Selbstverständnis fähig
werden soll, ist die Berufung auf derartige normative Texte in ihrer
zugleich traditionsbegründenden und traditionskritischen Funktion
unerläßlich. Ihr Gebrauch wird zur Bedingung des Dialogs, der inner-
halb einer Überlieferungsgemeinschaft geführt wird, und zugleich
zum Kennzeichen der Zugehörigkeit zu ihr (s. Band I, 2. Teilerg.,
S. 320 ff.). Das gilt für die »Lesergemeinde« eines Dichters nicht we-
niger als für die Rechtsgemeinschaft der Staatsbürger oder die reli-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 25

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


giöse Überlieferungsgemeinschaft. Darum gehören neben den
Sprachlehrern die »Lesemeister« zu den unentbehrlichen Trägern
eines institutionalisierten Dienstes an der Überlieferungsgemein-
schaft. Sie üben neue Generationen in den Gebrauch solcher Texte
ein und befähigen sie dazu, solche Texte in ein hermeneutisches
Wechselverhältnis zu ihren eigenen Erfahrungen zu bringen.

Deshalb fällt die Aufgabe dieser »Lesemeister« nicht mit der des
historischen Forschers zusammen, der die Texte allein aus den beson-
deren Bedingungen ihrer Entstehungszeit heraus zu begreifen und
die Aussage-Intention ihrer Verfasser zu rekonstruieren versucht.
Der »Lesemeister« muß den Text in ein Verhältnis zu den Lesern
seiner Zeit und zu deren Erfahrungen bringen, die der Verfasser in
vielfältiger Hinsicht nicht vorhersehen konnte. Nur so können im-
mer neue Leser ihre Antwort auf den Anspruch des Wirklichen ge-
ben, der ihnen in den alten Texten bezeugt wird. Dazu ist zwar die
genaue Erfassung ihrer »historischen Bedeutung« unerläßlich. Aber
sie reicht für sich genommen nicht aus.

Das wird besonders deutlich, wenn eine weitere Funktion nor-
mativer Texte ins Auge gefaßt wird: Sie können dazu dienen, über
gewisse Traditonsbrüche hinweg eine Wiederanknüpfung möglich
zu machen. Das gebräuchlichste Mittel dazu besteht darin, die nor-
mativen Überlieferungsinhalte schriftlich aufzuzeichnen. »Klassi-
sche« Texte können, auch wenn sie eine gewisse Zeit lang nicht be-
achtet worden sind, wiederentdeckt und neu gelesen werden. Eine
mögliche Definition ihrer »Klassizität« (die ich meinem Lehrer Ger-
hard Krüger verdanke) lautet daher: »Klassisch ist, was einer Renais-
sance fähig ist«. Nicht selten werden gewisse Schriften oder Teile von
ihnen, die zum »kanonischen Bestand« einer Überlieferungsgemein-
schaft gerechnet werden, für eine gewisse Zeit in der Geschichte
einer solchen Gemeinschaft zwar noch aufbewahrt und abgeschrie-
ben, finden aber wenig Beachtung. Und zuweilen werden sie dann
von neuen Generationen wiederentdeckt und beginnen wieder »zu
ihnen zu sprechen«, d. h. sie zu einer Antwort auf den darin bezeugte
Anspruch des Wirklichen herauszufordern.

Doch erhebt sich in solchen Fällen die Frage: Genügt eine solche
»rein literarische« Wiederentdeckung derartiger Texte, um an die
unterbrochene Tradition wieder anzuknüpfen? Nicht selten ist das,
was sich als »Renaissance« versteht, weit mehr ein Neubeginn, der
sich der überlieferten schriftlichen (oder auch nicht-schriftlichen)
Zeugnisse der Vergangenheit nur als eines Materials bedient, um

26 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ganz andere Weisen des Selbst- und Weltverständnisses zustande-
zubringen. Die »Klassizismen« der Kunst- und Literaturgeschichte
verstärken diesen Verdacht. (Der Klassizismus an der Wende vom
18. zum 19. Jahrhundert hielt für »römisch«, was dem eigenen, ganz
anders gearteten Lebensgefühl der Epoche entsprach.)

Es kommt daher darauf an, den normativen Texten der Überlie-
ferung einen »Sitz im Leben der Überlieferungsgemeinschaft« zu ge-
ben, d. h. einen Kontext ihres Gebrauchs, innerhalb dessen sie auch
über Zeiten mangelnden Verstehens hinweg nicht nur weiterge-
geben, sondern in wechselnden Lebenssituationen in Erinnerung ge-
rufen werden. Die Aufgabe des »Lesemeisters« besteht darin, die nor-
mativen Texte einer Überlieferungsgemeinschaft auch über solche
Zeiten mangelnden Verstehens hinweg »in Gebrauch zu halten«.
Der oft gering geachtete »Zitatenschatz einer Bildungsgesellschaft«
ist ein solches Mittel der Weitergabe, auch wenn sich bei kritischer
Betrachtung oft genug zeigt, daß bei solchen zur gesellschaftlichen
Gewohnheit gewordenen Zitationen der ursprüngliche Bedeutungs-
gehalt der herangezogenen Texte weithin verlorengegangen ist. Sie
liegen dann wenigstens, indem sie Bestandteil der Überlieferung
bleiben, zu einer nicht nur literarischen, sondern auf das Leben der
Gesellschaft bezogenen Wiederentdeckung bereit. Und in diesen
Kontext des gemeinsamen Lebens können dann auch vergessene oder
lange Zeit unbeachtet gebliebene Texte wieder »implantiert« werden.
Darum werden normative Texte auch in Phasen, in denen sie von
neuen Generationen nicht mehr verständlich erscheinen, nicht aus
dem »Lesekanon« gestrichen; und die Anleitung zu ihrer Lektüre
hat die Aufgabe, den Gebrauch dieser Texte nicht ganz absterben zu
lassen und ihnen im Leben der Lesergemeinde eine Stelle offen-
zuhalten. Das gilt nicht nur von religiösen Texten, die nicht aus dem
Kanon gestrichen werden und deren Lektüre nicht einfach unterlas-
sen werden darf, wenn sie, in einer gewissen Phase der Geschichte,
nicht mehr verständlich erscheinen. Auch die Anleitung, große Wer-
ke der Dichtkunst nicht ganz »außer Gebrauch kommen« zu lassen,
wenn den Lesern die Herstellung eines hermeneutischen Wechsel-
verhältnisses zu ihren Erfahrungen nicht mehr gelingt, steht im
Dienste einer solchen erhofften späteren Überwindung des Tradi-
tionsbruches.

Dazu freilich ist ein angemessenen Verständnis der normativen
Texte erforderlich. Daraus entstehen spezifische Aufgaben ihrer
Auslegung. Diese hat einen Gebrauch solcher Texte möglich zu ma-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 27

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, der ihrer Funktion gemäß ist. Darum gehören auch die Inter-
preten zu den unentbehrlichen Dienern am traditionsbegründenden
Wort. Die Tätigkeit dieser Interpreten ihrerseits bedarf, sobald diver-
gierende Auslegungsmöglichkeiten auftreten, der Reflexion auf die
geeignete Methode. Darum sind zum Aufbau der Überlieferungs-
gemeinschaft neben den Praktikern der Auslegungskunst auch deren
Theoretiker erforderlich, die zu dieser »Kunst« die entsprechende
»Kunstlehre« entwickeln. Diese heißt seit Schleiermacher »Herme-
neutik«. Und so gehören auch die Argumentationsspezialisten der
hermeneutischen Theorie zu den unentbehrlichen Organen einer
Überlieferungsgemeinschaft.

Nun ist es nicht erstaunlich, daß wichtige Auskünfte über die
Funktion von Traditionen und Institutionen durch eine philosophi-
sche Betrachtung der Sprache gewonnen werden können. Denn die
Sprache ist das wichtigste Mittel zur Bezeugung von Erfahrungen
und zur Weitergabe solcher Zeugnisse. Darum hat sie eine zentrale
Funktion für die Entstehung und den Fortbestand von Kommunika-
tions- und Überlieferungsgemeinschaften. Dennoch darf nicht ver-
nachläßigt werden: Traditionen werden auch auf nicht-sprachliche
Weise weitergegeben. Nicht nur Texte, sondern auch Verhaltensfor-
men können innerhalb einer Gemeinschaft der Zeitgenossen und un-
ter den Mitgliedern einer Überlieferungsgemeinschaft normative
Bedeutung gewinnen und zu Kennzeichen der Zugehörigkeit zu sol-
chen Gemeinschaften werden. Nicht nur Sprachformen, sondern
auch Verhaltensweisen können »ritualisiert«, d. h. in eine tradierbare
Form gebracht werden und dazu dienen, das Zusammenspiel der
»Rollen« in einer Gemeinschaft zu regeln und deutlich zu machen.
Sie zeigen dann an, in welcher für die Gruppe bedeutsamen Eigen-
schaft ein Glied dieser Gruppe auftritt und in welcher Weise es für
sein Verhalten Anerkennung erwartet. Vor allem aber läßt sich zei-
gen, daß auch diese geprägten Formen der Praxis wesentlich dazu
beitragen, die Individuen in eine bestimmte Weise des Anschauens
und Denkens einzuüben, und daß sie deshalb die Weise, wie sie sich
selbst und ihre Welt erfahren, wirksam bestimmen. Auch die in einer
Gemeinschaft als normativ geltende Praxis ist deshalb auf ihre Funk-
tion im Aufbau einer solchen Gemeinschaft hin zu untersuchen.

Fragt man nun nach den Trägern solcher Funktionen, die Über-
lieferung möglich machen, so trifft man auf solche Personen, deren
Funktion in der Gemeinschaft auch ihrerseits institutionellen, auf
Funktions-Nachfolge angelegten Charakter haben. Dabei nehmen

28 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter den schon erwähnten Sprachlehrern die Eltern die erste Stelle
ein. Nicht ohne Grund hat man stets den »Bildungswert« der Mutter-
sprache, d. h. der von den Eltern erlernten Sprache, für die »Formatio
Mentis« der heranwachsenden Generation hervorgehoben. Doch
nehmen bei wachsender Differenzierung der Gesellschaft auch ande-
re Lehrer die »Bildungs-Aufgabe« von Sprachlehrern wahr.

Ähnliches gilt von den nicht-sprachlichen Momenten der Über-
lieferung. Unter den Institutionen, die diese nicht-sprachlichen Mo-
mente der Überlieferung weitergeben, sind wiederum an erster Stelle
die Väter und Mütter zu nennen. Wie sie den Kindern durch Ein-
übung in die »Muttersprache« die erste und dauerhafteste Prägung
ihres Anschauens und Denkens vermitteln und so die wichtigsten
»Diener des Wortes« sind, so ist die Einübung in die »Vätersitte«
das wichtigste nicht-sprachliche Moment der Überlieferung. Auch
wenn der Ausdruck »Vätersitte« heute etwa antiquiert klingt und
dem Verdacht ausgesetzt ist, als sollte die nachwachsende Generation
am Verhalten längst vergangener Generationen ihre Orientierung
gewinnen, so bleibt doch auch in modernen Gesellschaften die »Kin-
derstube« der wichtigste Ort, an dem Menschen lernen, ihr Verhal-
ten zu anderen Menschen auf einen »Grund-Konsens« über das
Richtige und das Verkehrte zu stützen, der nicht in jeder neuen Si-
tuation neu verabredet werden muß.

Mit wachsender sozialer Differenzierung tritt neben die Famili-
engemeinschaft die Rechtsgemeinschaft. Deren Aufgabe erschöpft
sich nicht darin, ihre Mitglieder vor Gewalt im Innern und vor feind-
licher Bedrohung von außen zu schützen. Ihre Normen bringen viel-
mehr einen Grundkonsens zum Ausdruck, ohne den das Leben einer
konkreten Kommunikations- und Interaktionsgemeinschaft nicht
aufrechterhalten werden kann. Die Aufgabe dieser Rechtsgemein-
schaft erschöpft sich nicht darin, verbal tradierte Normen weiterzuge-
ben und anzuwenden. Mindestens ebenso wichtig ist eine gemein-
schaftlich geübte Praxis, durch die die Mitglieder der Gemeinschaft
ein Bewußtsein dafür ausbilden, was innerhalb der Gemeinschaft
»als recht oder unrecht zu gelten hat«. Sogar in allem Streit um das
Rechte und Unrechte, der nach Auffassung des Aristoteles das Kenn-
zeichen der Gemeinschaft von Bürgern ist, bleibt man nur so lange
argumentationsfähig, wie man auf einen solchen Grundkonsens zu-
rückgreifen kann. So wird das Recht zu einer Schule der sittlichen
Erfahrung, weil es die Rechtsgenossen in eine Weise des Anschauens
und Denkens einübt, in der jeder Einzelne für sich nur in Anspruch

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 29

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt, was er auch allen Anderen zubilligt. Nur unter dieser Vor-
aussetzung aber wird auch im rein theoretischen Diskurs der Andere
zum gleichberechtigten Partner eines Dialogs, in welchem die Betei-
ligten ihre subjektiven Ansichten und Absichten auf ihre objektive
Geltung hin überprüfen. Dies ist ein Beispiel dafür, wie innerhalb
einer Überlieferung sprachliche und nicht-sprachliche Momente in-
einandergreifen. Bei der Betrachtung der speziell religiösen Über-
lieferung wird sich zeigen, daß dieses Ineinandergreifen gerade hier
besondere Bedeutung gewinnt.

b) Legitimationskriterien

Aus den Aufgaben, zu deren Erfüllung Institutionen notwendig sind,
ergeben sich zugleich die Kriterien ihrer Legitimation. Traditionen
und Institutionen üben die Glieder der Überlieferungsgemeinschaft
in eine bestimmte »Formatio Mentis« ein, kraft derer sie fähig wer-
den, einen Erfahrungskontext von je spezifischer Struktur aufzubau-
en und in diesen nicht nur die überlieferten Inhalte gemeinsamer Er-
innerung einzuordnen, sondern auch die je neuen Erlebnisse immer
neuer Generationen, um sie in Inhalte einer wiederum je spezifisch
gearten Erfahrung zu transformieren. Auf diese Weise wird die insti-
tutionell gesicherte Überlieferung zu einer »Schule der Erfahrung«:
Die Überlieferungsgenossen lernen, in eigener Aktivität des An-
schauens und Denkens derartige Erfahrungen zu machen und sie in
ein Verhältnis wechselseitiger Auslegung zu den Inhalten der Über-
lieferung zu bringen. Und in dem Maße, in denen ihnen dies gelingt,
werden sie zu eigenverantwortlichen Zeugen für die Orientierungs-
kraft der Überlieferung.

Auch dies ist exemplarisch an der Funktion der »Diener am
Wort« ablesbar. Alle Sprachlehrer, Lesemeister, Spezialisten der Aus-
legung und der Argumentation, durch die zwischen divergierenden
Auslegungsmöglichkeiten entschieden wird, erfüllen ihre Aufgabe
nur, wenn sie ihren Schülern »aktive Sprachkompetenz« vermitteln
und sie zu verantwortlicher Aneignung der Tradition befähigen.

Bei der Bemühung der Sprachlehrer, den Schülern aktive
Sprachkompetenz zu vermitteln, tritt das Verhältnis von Sprache
und Erfahrung besonders deutlich hervor. Denn wegen des engen
Zusammenhangs zwischen dem Verbum Oris und dem Verbum
Mentis, zwischen dem Wort, das zu fremden Hörern gesprochen
wird, und der Form des Anschauens und Denkens, in der wir schon

30 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor jeder nach außen verlautenden Äußerung den Anspruch des
Wirklichen beantworten, ist der Erwerb aktiver Sprachkompetenz
nicht nur ein Spezialgebiet der »Bildung«, sondern eine zentrale Be-
dingung für den Erwerb von Erfahrungsfähigkeit überhaupt. Wenn
innerhalb der Überlieferungsgemeinschaft die Fähigkeit der Indi-
viduen entwickelt und weitergegeben werden soll, im Lichte des
Gehörten das eigene Erleben »so zu buchstabieren, daß es als Erfah-
rung gelesen werden kann«, dann muß die Sprache und die Sprach-
lehre daran gemessen werden, ob sie die Kompetenz vermittelt, Ge-
hörtes und selber Erfahrenes so zu verknüpfen, daß der Hörende, zu
eigener Erfahrung befähigt, zum eigenverantwortlichen Zeugen für
die Wahrheit (die Maßgeblichkeit und Erhellungskraft) des Gehör-
ten werden kann. Der Sprachlehrer hat seine Aufgabe nur dann er-
füllt, wenn er den Schüler auf solche Weise zum aktiven Mitglied
der Sprachgemeinschaft hat werden lassen. Es wird sich zeigen, daß
auch an die Sprache religiöser Überlieferungsgemeinschaften und an
ihre Sprachlehrer diese kritische Anfrage gerichtet werden muß
(s. S. 40 ff.).

Nicht weniger als bei der Bemühung der Sprachlehrer, die ihren
Schülern aktive Sprachkompetenz zu vermitteln versuchen, tritt bei
der Tätigkeit der »Lesemeister«, die ihre Schüler in den aktiven Um-
gang mit normativen Texten einer Überlieferungsgemeinschaft ein-
üben wollen, der Zusammenhang von Sprache und Erfahrung deut-
lich hervor. Es ist für die Erfahrungsfähigkeit der Individuen nicht
gleichgültig, welche Texte in einer Überlieferungsgemeinschaft als
normativ anerkannt werden und auf welche Art diese Texte ausgelegt
werden. Freilich läßt sich auch zeigen, daß manche dieser Texte,
wenn sie als normativ anerkannt werden, die Erfahrungsfähigkeit de-
rer, die sich in ihren Gebrauch eingeübt haben, einschränken oder
sogar Fehlformen der Erfahrung erzeugen. Wer sein Anschauen und
Denken nur an »Trivial-Literatur« geschult hat, wird daraus keine
Impulse zur Entwicklung einer differenzierten Weise gewinnen, ei-
gene Erlebnisse in Erfahrungen zu transformieren. An späterer Stelle
wird sich, in spezieller Anwendung auf religiöse Überlieferungs-
gemeinschaften, zeigen, daß es unter anderem bestimmte Arten von
Erzählungen sind, an denen die Mitglieder der Gemeinschaft ihr An-
schauen und Denken so schulen, daß sie zur religiösen Erfahrung
fähig werden. Und auch hier gibt es überlieferte Texte, z. B. gewisse
Arten des Mythos, die die Fähigkeit zur religiösen Erfahrung eher
verkümmern lassen als sie zu »bilden«.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 31

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch daran läßt sich eine allgemeine Regel ablesen: Überliefe-
rungsgemeinschaften sind unentbehrlich, wenn das Individuum er-
fahrungsfähig bleiben soll. Denn nur indem das Individuum seine
Erfahrungen anderen bezeugt und auf die Weise hört, wie diese auf
sein Zeugnis antworten und damit zugleich den Anspruch des Wirk-
lichen auf neue Weise zur Sprache bringen, kommt ihm zum Be-
wußtsein, daß dieser Anspruch des Wirklichen »stets größer« ist als
die eigene Antwort, und daß deswegen die Aufforderung, sich »zur
Neuheit des Denkens umgestalten zu lassen«, niemals abschließend
erfüllt ist. Und nur dadurch bleibt der Einzelne davor bewahrt, daß
sein Dialog mit dem Wirklichen unversehens in eine Selbstbestäti-
gung umschlägt, in welcher er, an immer neuen »Beispielsfällen«,
die einmal gewonnene Sichtweise zu bewähren meint. Wo der Dialog
unter Menschen abbricht, verwandelt auch der Dialog mit dem Wirk-
lichen sich zum Selbstgespräch. Und das Gleiche gilt für Überliefe-
rungsgemeinschaften. Nur indem die Zeitgenossen an den Zeugnis-
sen früherer Generationen ablesen, daß diese den Anspruch des
Wirklichen auf andere Weise vernommen und zur Sprache gebracht
haben, und indem sie sich darauf vorbereiten, zu bemerken, daß die
jeweils jüngere Generation auf das Erfahrungszeugnis der Älteren
anders antwortet als diese selbst, gewinnt das Bewußtsein von der
»je größeren Wahrheit« eine konkrete Gestalt: Die eine Wahrheit
zeigt sich in einem hermeneutischen Wechselverhältnis, in welchem
nicht nur die verschiedenen Erfahrungen, die das Individuum im
Laufe seiner Lebensgeschichte macht, auch nicht nur die Zeugnisse
der Zeitgenossen, sondern auch die der früheren und späteren Gene-
rationen sich gegenseitig auslegen und so vor unkritischer Selbstver-
festigung bewahren.

Daraus ergibt sich zunächst eine Antwort auf die eingangs ge-
stellte Frage, wie sich die Einfügung des Individuums in Kommuni-
kations- und Überlieferungsgemeinschaften zur Selbstgesetzgebung
der Vernunft verhält: Im Hören auf das Zeugnis Anderer, seien sie
Zeitgenossen oder Angehörige vergangener Generationen, bekommt
das Individuum den Anspruch des Wirklichen auf eine Weise zu hö-
ren, wie es ihn selbst nicht hätte zur Sprache bringen können. Aber
gerade im Hören auf das Wort, das es sich nicht selber sagen könnte,
wird es zu einer Antwort herausgefordert, die kein anderer an seiner
Stelle geben könnte. Wie das Individuum, als Mitglied einer Kom-
munikationsgemeinschaft, gerade dadurch zum eigenverantwort-
lichen Zeugen der Wahrheit wird, daß es die »Exteriorität« des ge-

32 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hörten Wortes nicht in ein Moment seines inneren Selbstgesprächs
verwandelt, so gewinnt es, als Glied einer Überlieferungsgemein-
schaft, seine Selbstbestimmung nicht dadurch, daß es sich der »For-
matio Mentis« verweigert, die ihm in jenem Gespräch zuwächst, das
die Generationen übergreift, sondern dadurch, daß es sich die Ge-
schichte dieser Überlieferungsgemeinschaft als seine eigene Ge-
schichte aneignet und so zu Erfahrungen fähig wird, durch die es
zur Weiterentwicklung der Überlieferungsgemeinschaft beiträgt.

Am Beispiel der Sprachgemeinschaft läßt sich jedoch zugleich
ein Problem ablesen, das sich für jede Überlieferungsgemeinschaft
stellt: Die Frage nach dem Verhältnis von partikulärer Überlieferung
und dem Anspruch auf objektive Geltung von Erfahrungen. In der
Aneignung der überlieferten Sprache bilden die Individuen jene
»Forma Mentis« aus, durch die sie erst fähig werden, subjektive Er-
lebnisse in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung umzugestalten. Des-
halb kann auch die Fähigkeit zur wissenschaftlichen Empirie nicht
ohne das Erlernen der Wissenschaftssprache erworben werden. Aber
da die wissenschaftliche Empirie nur eine unter mehreren Weisen der
Erfahrung ist, gilt dies auch für andere »Sachgebietssprachen«, z. B.
die Sprache des argumentativen Sprechens über sittlich bedeutsame
Sachverhalte, aber auch die Sprache der Dichtung und der Religion.
Erst in der Schule der Überlieferung wird das Individuum zu den ent-
sprechenden Weisen der Erfahrung fähig. Dann aber stellt sich die
Frage nach der objektiven Geltung der Erfahrung auf neue Weise.
Und gerade diese Frage ist es, die immer wieder Zweifel daran hat
entstehen lassen, ob Traditionen und die sie sichernden Institutionen
zu Recht einen Anspruch darauf erheben können, daß die Individuen
sich die Regeln zueigen machen, nach denen in solchen Überliefe-
rungsgemeinschaften gesprochen und gedacht wird. Und ein wichti-
ges Kriterium zur Beurteilung von Traditionen und Institutionen be-
steht darin, ob sie diesem Zweifel entgegentreten können.

Denn an der jeweils konkreten Sprache einer solchen Überliefe-
rungsgemeinschaft wird besonders deutlich ablesbar, daß jene Gestalt
des Anschauens und Denkens, die das Individuum als Glied einer
konkreten Kommunikations- und Überlieferungsgemeinschaft ge-
winnt, stets durch die Eigenart dieser partikulären Gemeinschaft
und durch ihre Geschichte bestimmt ist. Daraus ergibt sich die Frage:
Wie verhält sich die unentbehrliche Funktion solcher Kommunika-
tions- und Überlieferungsgemeinschaften für die »Formatio Mentis«
ihrer Mitglieder zu dem Anspruch auf objektive Geltung, durch den

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 33

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Erfahrung sich vom bloß subjektiven Erleben unterscheidet? Um
diese Frage zu klären, ist zunächst an Ergebnisse zu erinnern, die
schon im ersten Band der hier vorgelegten Untersuchung, bei der
Darstellung ihrer Fragestellung und Methode erreicht worden sind.

Dabei zeigte sich zunächst: Die Frage nach dem Verhältnis von
objektiver Geltung der Erfahrung und historischer Bedingtheit der
Anschauungs- und Denkformen stellt sich nicht erst beim Blick auf
die Geschichte von Kommunikations- und Überlieferungsgemein-
schaften, sondern schon beim Blick auf die Lebensgeschichte des In-
dividuums. Gerade eine weiterentwickelte Transzendentalphiloso-
phie nämlich muß der Tatsache Rechnung tragen, daß die Formen
des Anschauens und Denkens, durch die die »Bearbeitung des rohen
Stoffs« unserer Erlebnisse und damit deren Umformung zu Inhalten
objektiv gültiger Erfahrung geschieht, nicht unveränderlich sind,
sondern sich unter dem weitertreibenden Anspruch des Wirklichen
verändern. Angesichts dieses Befundes muß der Begriff der »objekti-
ven Geltung« präziser gefaßt werden. Dazu aber konnte bei der Be-
schreibung der hier vorgeschlagenen Weiterentwicklung der tran-
szendentalen Methode gesagt werden: »Im Unterschied von der
bloßen Subjektivität des Erlebens soll die Erfahrung Erkenntnisse
vermitteln, die objektiv gelten. Und das bedeutet zunächst: Diese In-
halte sollen für das Subjekt nicht bloß im jeweils gegenwärtigen Au-
genblick maßgeblich sein, sondern zu jeder Zeit, und überdies nicht
nur für das jeweils individuelle Subjekt, das die Erfahrung macht,
sondern für alle. Nun kann dies offensichtlich nicht bedeuten, daß
die Erfahrung den Anspruch des Wirklichen erschöpfend zur Sprache
bringt und dadurch kommende Erfahrungen überflüssig macht, seien
es neue Erfahrungen des gleichen Subjekts, seien es die anders gear-
teten Erfahrungen anderer Subjekte. Wohl aber kann und muß »Ob-
jektivität« bedeuten, daß jede Erfahrung für unser Urteil maßgeblich
bleibt, auch wenn noch so viele und noch so verschiedenartige andere
Erfahrungen zu ihr hinzutreten. Was einmal durch Erfahrung
erkannt ist, bleibt wahr; und diese Wahrheit kann durch weitere Er-
fahrungen des gleichen Subjekts oder auch durch andersartige Erfah-
rungen anderer Subjekte nicht außer Kraft gesetzt werden. »Objek-
tivität« als die bleibende und für alle Subjekte maßgebliche Geltung
der einmal gemachten Erfahrung kann unter dieser Voraussetzung
nicht bedeuten, daß das einmal Erkannte so, wie es im Akt der Erfah-
rung angeschaut und begriffen wurde, für allezeit und für jedermann
auf veränderungsresistente Weise maßgeblich bliebe, wohl aber, daß

34 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das einmal durch Erfahrung Erkannte zum Bewährungsmaßstab
auch aller kommenden eigenen und fremden Erfahrungen wird: Kein
Inhalt einer Erfahrung, weder der eigenen noch der bezeugten frem-
den, kann als »wahr« gelten, wenn er nicht das, was früher oder von
anderen erfahren wurde, auszulegen und in ihrem Lichte neu aus-
gelegt zu werden vermag. Oder kurz: Objektivität als »Geltung für
immer und für alle« ist der hermeneutische Anspruch der einmal ge-
machten Erfahrung, alle anderen auszulegen und durch sie ausgelegt
zu werden. Darum wird der hermeneutische Wechselbezug zur Be-
währungsprobe beanspruchter Objektivität« (s. Band I, 128).

Das bedeutet für die transzendentale, d. h. Erfahrung möglich
machende Funktion konkreter Überlieferungsgemeinschaften: Die
menschliche Vernunft, die endlich ist und deshalb auf Erfahrung an-
gewiesen bleibt, kann ihre Selbstgesetzgebung nicht dadurch aus-
üben, daß sie ihre Einfügung in eine je konkrete Überlieferungs-
gemeinschaft verleugnet oder abzustreifen versucht, sondern nur
dadurch, daß sie diese Geschichte aktiv mitgestaltet. Traditionen
und vor allem diejenigen Institutionen, die solche Überlieferungen
möglich machen, sind deswegen daran zu messen, auf welche Weise
und in welchem Grade sie die Mitglieder der Überlieferungsgemein-
schaft zur aktiven Mitgestaltung der Überlieferungsgeschichte fähig
machen.

Das gilt auch dann, wenn Erfahrungen, die eine bestimmte Form
des Anschauens und Denkens voraussetzen, den Mitgliedern fremder
Überlieferungsgemeinschaften bezeugt werden, deren Anschauen
und Denken durch eine andere Geschichte geprägt ist. Denn weil je-
ner Anspruch des Wirklichen, der der Erfahrung objektive Geltung
verleiht, sich nicht darin erschöpft, für bestimmte Individuen oder
Gruppen zu einer bestimmten Zeit zu gelten, sondern für alle und
zu jeder Zeit, ist die jeweils konkrete Kommunikations- und Über-
lieferungsgemeinschaft darauf angelegt, sich zur Universalität zu
erweitern. Freilich besteht diese Universalität nicht in jedem Falle
darin, daß zuletzt alle Menschen das Gleiche sagen, so wie die Ge-
meinschaft der Forschenden, bei gleichem Informationsstand und
gleichen Argumentationsverfahren, zuletzt zu identischen Aussagen
kommt. In allen anderen Überlieferungsgemeinschaften besteht die-
ser Anspruch auf objektive und deshalb universale Geltung vielmehr
darin, daß unter dem Anspruch der gleichen Wirklichkeit jeder das
Seine sagt, d. h. durch das Zeugnis, das er hört, zu derjenigen Ant-
wort befähigt wird, die seiner je besonderen Beziehung zum Wirk-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 35

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen und seinem Anspruch gemäß ist. Auch die je neuen Hörer
nämlich erfassen den Anspruch des Wirklichen, der ihnen in solchen
Zeugnissen weitergegeben wird, nur in dem Maße, in welchem auch
sie sich durch diesen Anspruch zu einer Umgestaltung des Denkens
herausfordern lassen. Dabei kann es sich nicht darum handeln, sie zu
einem Vergessen ihrer eigenen Geschichte aufzufordern. Ein solches
Vergessen ihrer Geschichte würde sie nicht antwortfähig machen,
sondern stumm. Wohl aber wird der bezeugte Anspruch des Wirk-
lichen auch sie zu einer Umgestaltung ihres Anschauens und Den-
kens herausfordern und dadurch ihre je besondere Geschichte weiter
vorantreiben (s. Band I 262 ff. und 1. Teilerg. S. 270 ff.).

Eine besondere Bewährungsprobe für Überlieferungen liegt
deswegen darin, inwieweit sie auch die Mitglieder fremder Überlie-
ferungsgemeinschaften zu einer solchen eigenständigen Aneignung
und damit zu einer Weiterentwicklung ihrer eigenen Geschichte
befähigen. Und schon jetzt darf darauf hingewiesen werden, daß die
Geschichte missionierender Religionsgemeinschaften, z. B. des
Buddhismus, aber auch des Christentums, Beispiele dafür bietet,
wie die an fremde Kulturgemeinschaften weitergegebene religiöse
Verkündigung dort die kulturelle Überlieferung der »Missionslän-
der« nicht ausgelöscht, sondern zu einer eigenständigen Weiterent-
wicklung befähigt hat.

Die Art, wie diese Weitergabe von Zeugnissen der jeweils eige-
nen Erfahrung an die Mitglieder fremder Überlieferungsgemein-
schaften geschieht, hängt von der jeweils besonderen Art der Über-
lieferung ab. Es wird sich zeigen, daß das Problem, wie das Verhältnis
von Partikularität der Überlieferung und universalem Geltungs-
anspruch der bezeugten Erfahrung zu bestimmen sei, für die speziell
religiösen Überlieferungsgemeinschaften eine besondere Gestalt an-
nimmt.

Alles Gesagte gilt, wie an späterer Stelle zu zeigen sein wird,
auch für speziell religiöse Traditionen und Institutionen (s. u.
S. 40 ff.). Wer Argumente der soeben vorgetragenen Art dazu her-
anzieht, das aufgeklärte Programm einer Emanzipation der Ver-
nunft von allen Traditionen zurückzuweisen, wird auch bereit sein
müssen, sich fragen zu lassen: Auf welche Weise macht eine religiö-
se Überlieferung, und speziell die christliche, Menschen dazu fähig,
nicht nur »Hörer des Wortes« zu sein, und zwar eines »äußeren
Wortes«, das sie sich nicht selber sagen könnten (s. Band I,
S. 220 ff.), sondern befähigt sie zugleich dazu, zu eigenverantwort-

36 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Zeugen für die Wahrheit dieses Wortes zu werden (s. Band I,
2. Teilerg., S. 320 ff.)? Dies gelingt offensichtlich nur, wenn die
Überlieferung die Individuen zu eigenen, spezifisch religiösen Er-
fahrungen fähig macht1.

c) Defiziente Modi der Erfahrungsfähigkeit und ihre Stabilisie-
rung durch Fehlformen von Traditionen und Institutionen

Wo von »Legitimationskriterien« die Rede ist, erhebt sich die Frage,
ob es auch Traditionen und Institutionen gibt, die diesen Kriterien
nicht genügen. Und wenn dieses Legitimationskriterium darin be-
steht, daß Traditionen und Institutionen die Aufgabe haben, »Schu-
len der Erfahrung« zu sein, dann gewinnt diese Frage folgende Ge-
stalt: Gibt es Traditionen und Institutionen, die den Mitgliedern
einer Überlieferungsgemeinschaft nicht die Fähigkeit zur Erfahrung
vermitteln? Gibt es, was noch schlimmer wäre, Traditionen und In-
stitutionen, die das Anschauen und Denken der Mitglieder einer
Überlieferungsgemeinschaft auf eine Weise prägen, die deren Erfah-
rungsfähigkeit nicht nur unentwickelt läßt, sondern Fehlformen der
Erfahrung erzeugt, die dann, durch derartige Traditionen und Insti-
tutionen stabilisiert, allen Versuchen ihrer Korrektur einen Wider-
stand entgegensetzen?

Diese Frage ist in der hier vorgelegten Untersuchung zunächst
im Zusammenhang der philosophischen Einübung in die Gotteslehre
gestellt worden. Es galt, verständlich zu machen, wie es zu fehlgelei-
teten Formen der Gottesvorstellung kommt, z. B. zu Vorstellungen
von einem »im Anfang« ausgetragenen Götterstreit, oder auf welche
Weise irregeleitete Formen des Verhaltens zu Gott oder den Göttern
entstehen, z. B. die Magie.

Diese Frage aber führte auf ein weiteres Problem: Da auch in
solchen Religionsformen religiöse Erfahrungen zum Ausdruck kom-
men, mußte gefragt werden, ob es auch defiziente (mit Mängeln be-
haftete) Weisen der religiösen Erfahrung gibt, aus denen derartige
Gottesvorstellungen bzw. Weisen des Verhaltens zu Gott oder den
Göttern resultieren (s. Band II, 67–158). Darin impliziert war die all-
gemeinere Frage, ob und auf welche Weise Erfahrungen überhaupt

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 37

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

1 Vgl. R. Schaeffler, Die Kirche als Erzähl- und Überlieferungsgemeinschaft, in: W. Ge-
erlings u. M. Seckler, Kirche sein, Festschrift für H.-J. Pottmeyer, Freiburg 1994, 201–
219.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche defizienten Formen annehmen können, sodaß die Umformung
subjektiver Erlebnisse in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung miß-
lingt und »Scheingegenstände« zustandekommen, die sich zwischen
das Subjekt und die Wirklichkeit schieben und so den Dialog mit der
Wirklichkeit in die Irre führen oder ganz verhindern.

Dabei zeigte sich: Jede Erfahrung enthält vier Bedeutungs-
momente, die man – im Anschluß an einen Sprachgebrauch der mit-
telalterlichen Exegese – ihr tropologisches, allegorisches, anagogi-
sches und historisches Bedeutungsmoment nennen kann. Erfahrung
wird zwar durch die Formen unseres Anschauens und Denkens mög-
lich gemacht; aber ihr Inhalt verlangt von uns immer neu eine »Um-
gestaltung zur Neuheit des Denkens« und in diesem Sinne eine
»Umwendung« (tropos). Sie enthält, aufgrund der Präsenz der »je
größeren Wahrheit«, ein weitertreibendes Moment in sich, das auf
künftige Erfahrungen verweist, die wir mit der gleichen Sache ma-
chen werden, und stellt uns in Aussicht, daß sie im Lichte künftiger
Erfahrungen neu wird verstanden werden müssen und dann »Neues
und Anderes sagt« (Alla agoreuei). Zugleich läßt sie uns dessen ge-
wiß sein, daß das, was wir einmal in der Erfahrung erkannt haben,
gültig bleiben wird, sodaß wir nicht, aufgrund künftiger Erfahrun-
gen, die alten vergessen müssen, sondern dem Dialog mit der Wirk-
lichkeit die Kontinuität eines Weges verleihen können, der »nach
oben führt« (an-agei). Gerade deswegen bleibt jede dieser Erfahrun-
gen, obwohl sie nur eine Phase im Dialog mit der Wirklichkeit dar-
stellt, gerade in ihrer historischen Besonderheit bleibend denkwürdig
und für den weiteren Erkenntnisweg orientierungskräftig. In dieser
bleibenden Denkwürdigkeit des unverwechselbar Historischen liegt
das »historische« Bedeutungsmoment jeder Erfahrung. Fällt eines
dieser Bedeutungsmomente aus oder rückt es an den Rand der Auf-
merksamkeit, dann entstehen defiziente Modi der Erfahrung (s. Ban-
d II, 2. Teilergebnis S. 59 ff.).

In diesem Zusammenhang aber entstand die weitere Frage, ob
bestimmte religiöse Traditionen und Institutionen derartige fehlge-
leitete Formen der religiösen Erfahrung sozial stabilisieren und einen
Widerstand gegen ihre Korrektur erzeugen. Dabei zeigte sich: Es gibt
in der Tat Traditionen und Institutionen dieser Art, die solche defi-
zienten Modi der Erfahrung stabilisieren und einen Widerstand ge-
gen ihre Korrektur erzeugen. Für die speziell religiöse Erfahrung
wurde dies im Zusammenhang der philosophischen Einübung in die
Gotteslehre gezeigt (s. Band II, 5. Teilergebnis S. 216 f.). Doch gilt

38 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dies nicht nur für religiöse Institutionen und Traditionen. So läßt sich
zeigen, daß der Ausfall des »anagogischen« Bedeutungsmoment, das
uns auf einen weiteren Weg des Dialogs mit der Wirklichkeit
verweist, sowie des »allegorischen« Bedeutungsmoments, das uns
auffordert, die einmal gemachte Erfahrung im Lichte kommender Er-
fahrungen »neu zu lesen«, ein »positivistisch reduziertes« Wirklich-
keitsverständnis erzeugt: Die Wirklichkeit, die uns begegnet, wird
dann auf die jeweils in einem bestimmten Forschungskontext fest-
gestellte »Tatsache« eingeschränkt, und dieses positivistisch redu-
zierte Wirklickeitsverständnis kann in Einrichtungen der Forschung
und Lehre stabilisiert und dadurch »korrektur-resistent« gemacht
werden.

An dieser Stelle muß darauf verzichtet werden, weitere Beispie-
le anzuführen. Schon das eine Beispiel des institutionell stabilisierten
Positivismus (und der Hinweis auf die in der philosophischen Ein-
übung in die Gotteslehre gegebenen Beispiele aus der Religions-
geschichte) mag genügen, um eine Regel deutlich zu machen: Tradi-
tionen und Institutionen können nicht nur »Schulen der Erfahrung«
sein und sich durch die Erfüllung dieser Aufgabe legitimieren; sie
können auch zu »Schulen defizienter Formen der Erfahrung« werden
und entziehen sich damit selber den Grund, der ihren Anspruch auf
die Zustimmung der Überlieferungsgenossen legitimieren könnte.

Im hier erörterten Zusammenhang, bei der Frage nach Kriterien
zur Beurteilung von Traditionen und Institutionen, gewinnt dieser
Befund besondere Bedeutung: Eine Analyse der Erfahrung und ihrer
Bedeutungsmomente erweist sich als geeignet, Kriterien anzugeben,
ob Traditionen und Institutionen geeignet sind, ihre Aufgabe als
»Schulen der Erfahrung« zu erfüllen, oder ob sie die Erfüllung dieser
Aufgabe gerade verhindern. Und schon an dieser Stelle dürfte deut-
lich geworden sein, daß eine philosophische Einübung in die Ekkle-
siologie auf diesem Wege eine Möglichkeit gewinnt, auch die Insti-
tutionen der Ekklesia Israel und der christlichen Kirche nicht nur zu
beschreiben, sondern auch kritisch zu würdigen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 39

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung:
Speziell: Religi�se Traditionen und Institutionen

a) Aufgaben und Legitimationskriterien

Was soeben von Traditionen und Institutionen im Allgemeinen ge-
sagt worden ist, gilt auch speziell von religiösen Traditionen und In-
stitutionen. Sie üben einen deutlich erkennbaren Einfluß auf die
»Formatio Mentis« der Überlieferungsgenossen aus und bewähren
sich dadurch, daß sie diese zu Erfahrungen befähigen, die sie im Licht
der Überlieferung deuten und in deren Licht sie die Überlieferungs-
inhalte verstehen – in diesem Falle zur speziell religiösen Erfahrung
und zu deren angemessenem Verstehen. So lernen die Individuen,
um noch einmal auf Kants Metapher zurückzukommen, ihre Erleb-
nisse »so zu buchstabieren, daß sie als Erfahrung gelesen« werden
können. Religiöse Überlieferungsgemeinschaften bewähren sich dar-
in, Schulen der religiösen Erfahrung zu sein. Und sie bedürfen dazu
der Institutionalisierung gewisser Dienste, die die Weitergabe dieser
Überlieferung sichern.

Eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie hat deswegen
die Aufgabe, diese Funktion religiöser Überlieferungsgemeinschaf-
ten zu beschreiben, daraus die besondere Aufgabe religiöser Institu-
tionen herzuleiten und auf solchem Wege Kriterien zu gewinnen, an
denen ihre Legitimität kritisch gesichert, zugleich aber ihre mögliche
Deformation kenntlich gemacht werden kann.

a) Gebete und religiöse Erzählungen als »normative Texte« der
Überlieferungsgemeinschaft und die Aufgabe der »Diener am
Wort«

Der besondere Beitrag, den die religiöse Überlieferung zur »Forma-
tio Mentis« der Individuen leistet, kann, wie bei jeder Überliefe-
rungsgemeinschaft, an der Sprache exemplarisch abgelesen werden.
Darum gehören die Diener am Wort zu den wichtigsten institutio-
nellen Organen jeder Überlieferungsgemeinschaft. Das bedeutet für
die speziell religiöse Überlieferungsgemeinschaft: Die Aufgabe, die
Hörer in die spezifisch religiöse Sprache einzuüben und ihnen »ak-
tive Sprachkompetenz« zu vermitteln, bestimmt zugleich die beson-
dere Weise, wie der Dienst am Wort in religiösen Überlieferungs-
gemeinschaften institutionalisiert worden ist. An dieser Aufgabe ist
die Tätigkeit aller Sprachlehrer, Lesemeister, Interpreten und Her-

40 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meneutiker innerhalb der religiösen Überlieferungsgemeinschaft zu
messen.

Schon an früherer Stelle wurde betont: Väter und Mütter sind
die primären Träger jeder Überlieferung (s. o. S 28 f.). Das gilt auch
für die religiöse Überlieferungsgemeinschaft. Die Grundmuster reli-
giöser Orientierung, in die im Laufe des Lebens immer neue Erleb-
nisse eingeschrieben werden, werden nicht aus Büchern gelernt, son-
dern im Mitvollzug des religiösen Lebens mit seinen Feiertagen,
seinen geprägten und dadurch auf Überlieferung angelegten Formen
des Gebets, aber auch seinen ganz alltäglichen Formeln des Sprach-
gebrauchs, z. B. »Gott sei Dank« oder »So Gott will«. Für die religiöse
Überlieferungsgemeinschaft aber kommt ein weiteres Moment hin-
zu, das die Väter und Mütter geradezu zu den »Ur-Organen« dieser
Gemeinschaft werden läßt: Sie werden von den Kindern in einer spe-
zifischen Art von »Unvordenklichkeit« erfahren; sie »waren schon
da«, ehe die Kinder zum Bewußtsein ihrer selbst erwacht sind. Da-
durch werden sie zur Erscheinungsgestalt jener spezifisch religiösen
»Unvordenklichkeit«, mit welcher das Heilige und seine heilschaf-
fende Gegenwart allem Tun und Lassen der immer neuen Generatio-
nen der Überlieferungsgemeinschaft vorausgeht. Wie das Leben, das
die Kinder von ihren Eltern erhalten haben, immer zuerst Gabe ist,
ehe es zur Aufgabe werden kann, so ist für alle Menschen die Bezie-
hung zum Heiligen immer erst dessen Gabe und erst in zweiter Hin-
sicht menschliche Aufgabe.

Zu den Vätern und Müttern tritt in vielen religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaften der »Rat der Väter« oder das Gremium der
»Ältesten«. Sie machen die soziale Identität der Gemeinschaft im
Wechsel der Generationen erfahrbar: Die Individuen wechseln, die
»Institution« derartiger Gremien, die eine Funktionsnachfolge mög-
lich machen, ist das Bleibende in diesem Wechsel der Generationen.
Darum ist jede religiöse Amtsnachfolge, z. B. durch das Nachrücken
neuer Mitglieder in derartige Rats-Gremien, zugleich der Ausdruck
für die bleibende Lebenskraft der heiligen Ursprünge, aus denen die
religiöse Gemeinschaft sich erneuern kann und so, im Wechsel der
Zeiten, bleibenden Bestand gewinnt.

In enger Beziehung zur sakralen Bedeutung der Väter und Müt-
ter steht das sakrale Königtum. Nicht selten wird der Ur-König zu-
gleich als der Stammvater der religiösen Gemeinschaft verstanden.
Der jeweils amtierende König bzw. die jeweils regierende Königin
werden als Repräsentanten dieses Ur-Königs bzw. dieser Ur-Königin

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 41

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstanden, die nicht selten »Zeitgenossen der Kosmogonie« gewe-
sen sind. Deshalb ist das Thronbesteigungfest in vielen Religionen
identisch mit dem Neujahrsfest, an dem die Erneuerung der Welt
aus ihren heiligen Ursprüngen gefeiert wird.

Schließlich bedarf die religiöse Überlieferungsgemeinschaft –
wie jede Überlieferungsgemeinschaft – der Sprachlehrer, hier vor al-
lem der Lehrer des Gebets, der Lesemeister, hier vor allem der Mei-
ster der Lektüre heiliger Texte, sowie der Hermeneuten, die in ein
angemessenes Verstehen derartiger Texte einführen.

Wenn nun jedes Wort, das ein Sprecher an einen Hörer richtet,
dazu bestimmt ist, den Anspruch des Wirklichen an ihn weiterzuge-
ben, dann gibt das religiöse Wort den Anspruch des Heiligen (und,
falls dieses personal gedacht wird, den Anspruch Gottes) an den Hö-
rer weiter und ist deshalb, in aller Mannigfaltigkeit seiner Formen,
stets »Gotteswort im Menschenwort« (daher der Titel des Zweiten
Teils im Ersten Bande der hier vorgelegten Untersuchung). Und
wenn jedes Wort die Aufgabe hat, den Hörer zur angemessenen Ant-
wort auf den Anspruch des Wirklichen aufzufordern, dann ist im be-
sonderen Falle des religiösen Wortes die angemessene Antwort auf
den Anspruch des Heiligen bzw. Gottes das doxologische Wort, d. h.
jenes menschliche Wort, das die »Doxa«, die »aufleuchtende Herr-
lichkeit«, durch die das Heilige sich dem Menschen zu erkennen gibt,
in der menschlichen Antwort zur Sprache bringt. Die Aufgabe der
religiösen Überlieferung besteht also darin, in den Sprechern und
Hörern eine Form ihres Anschauens und Denkens auszuformen, in
der sie zur doxologischen Antwort fähig werden (s. Band I, S. 242–
251).

Für eine philosophische Einübung in das Verständnis religiöser
Institutionen ist daraus die Folgerung zu ziehen: Die Sprachlehrer,
die in jeder Überlieferungsgemeinschaft notwendig sind, werden in-
nerhalb religiöser Überlieferungsgemeinschaften vor allem Lehrer
der Gebetssprache sein müssen2. Um deren Aufgabe zu bestimmen,
muß an dieser Stelle erneut auf die sprachphilosophischen Überle-
gungen des Ersten Bandes zurückgegriffen werden. Die Aufgabe des
Sprachlehrers nämlich erschöpft sich nicht darin, den Schülern Ge-
bets-Formulierungen bekannt zu machen, die für bestimmte, voraus-
zusehende Lebenssituationen geeignet sind und dann »abrufbar« be-
reitliegen. Weit wichtiger ist es, dem Schüler darüber Klarheit zu

42 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

2 Vgl. R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets, Trier 1988.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschaffen, was er tut, wenn er betet. Dieser »pragmatische« Cha-
rakter des Gebets, seine Eigenschaft als »Sprachhandlung«, wird ins-
besondere in der Namens-Anrufung deutlich, die im Gebet besonde-
re Bedeutung besitzt. Der Beter tritt durch diese Namens-Anrufung
in eine Beziehung zu Gott ein, erwartet von dieser Gottesbeziehung
sein eigenes Heil und begreift dieses Heil als besonderen Erweis der
göttlichen Zuwendung und damit der göttlichen Herrlichkeit3.

Dabei gehört es zum rechten Selbstverständnis des Beters, sich
dessen bewußt zu sein, daß er in diese heilbringende Gottesbezie-
hung nur deswegen betend eintreten kann, weil Gott selbst ihm zu-
vor »sein Angesicht zugewandt hat«. Das heilswirksame Wort des
Gebets kann nur gesprochen werden, weil der Mensch sich durch
Gott selbst dazu in einem »heilbringenden Auftrag« (praeceptum sa-
lutare) ermächtigt und zugleich zu solchem Beten »in die Lage ge-
bracht« (institutus) und in seinem Denken und Sprechen diesem
Auftrag gemäß »geformt« (formatus) weiß. Die rituelle geprägte
Form des Betens entspricht diesem Selbstbewußtsein des Beters.
Und eine (heute leider weithin vergessene) selber ritualisierte Ge-
bets-Einleitung bringt dieses Selbstbewußtsein zum Ausdruck:
»Durch heilbringenden Auftrag aufgefordert und durch Gott in die
Lage versetzt und geformt, wagen wir zu sprechen« – »Praeceptis
salutaribus moniti et divina institutione formati audemus dicere«
(s. Band I, S. 298 f.).

Damit ist eine weitere Aufgabe des religiösen Sprachlehrers ge-
nannt, die gerade heute oft als besonders schwierig empfunden wird:
Er muß dem Schüler ein Verständnis für die Bedeutung geprägter
Sprachformen vermitteln. Menschliche Rede nämlich kann den Cha-
rakter der »Doxologie«, des Wortes, das die Herrlichkeit der Gottheit
zum Aufleuchten bringt, nur dann gewinnen, wenn sie die Erschei-
nungsgestalt ist, in der das Heilige bzw. Gott selber seine Doxa auf-
leuchten läßt. Das doxologische Wort ist deswegen das ausgezeichne-
te Beispiel eines »Gottesworts im Menschenwort«, und der religiöse
Sprecher ist sich dessen bewußt, daß ihm dieses Wort vom Heiligen
selbst »auf die Lippen gelegt« ist. Das kommt in der Willkürfreiheit
ritualisierten Sprechens zum Ausdruck.

Das gilt noch mehr dann, wenn der Betende sein Gotteslob öf-
fentlich ausspricht, vielleicht sogar andere Menschen dazu einlädt, in

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 43

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

3 Vgl. R. Schaeffler, Adiutorium nostrum in nomine Domini, in: Lebendiges Zeugnis 43
[1988], 26–40.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Gebet einzustimmen. Der gemeinsame Lobgesang, verstanden
als ein den Betern von der Gottheit selbst »auf die Lippen gelegtes«
Wort, ist der bevorzugte »Ort« für die sich ereignende Gegenwart
der Gottheit; die Namensanrufung im Gebet ist diejenige Sprach-
handlung, in der die Menschen in die Begegnung mit der Gottheit
eintreten; und die geprägte Form des Gebets ermöglicht die Bestän-
digkeit des Gotteslobs im Wechsel der Generationen und damit zu-
gleich die Beständigkeit des »Hauses« (Oikos), zu dem die Gemeinde
sich aufbaut. Exemplarisch kommt dies in dem Psalmwort zum Aus-
druck, in dem Gott als derjenige angeredet wird, der »thront auf Is-
raels Lobgesängen«4. Doch fehlen solche Gottesanreden auch in an-
deren Religionen nicht. So wird Bakchos in einem gottesdienstlichen
Hymnus, der bei Sophokles überliefert ist, darum gebeten, »ein-
zukehren« im Kreise der Sänger und Tänzer, die seiner betend geden-
ken und dabei darauf vertrauen, daß zuvor der Gott selbst ihrer ge-
dacht hat5.

Der religiöse Sprachlehrer wird nun seinem Schüler verständ-
lich machen müssen, welche Bedeutung in diesem Zusammenhang
geprägten Sprachformen zukommt. Diese haben, wie in jeder Über-
lieferungsgemeinschaft, so auch in der religiösen die Aufgabe, deut-
lich zu machen, in welcher auf Weitergabe angelegten Funktion der
Sprecher spricht und in welchen ebenfalls auf Weitergabe angelegten
Auftrag sein Wort die Hörer einweist. Geprägte Sprachformen die-
nen der Klarheit des »Rollenspiels« und der Vermeidung von »Rol-
len-Anmaßung«. In der religiösen Überlieferungsgemeinschaft aber
gewinnen geprägte Formen der Rede den Charakter von »Riten«,
d. h. solcher Weisen menschlichen Verhaltens, in denen der Sprecher
bzw. Handelnde nicht seine persönlichen Ansichten und Absichten
zur Geltung bringt, sondern die Hörer unter Gottes Anrede stellt.
Weil nun die Anrede Gottes stets wirkendes Wort ist, ist auch das
ritualisierte menschliche Wort Ausdruck dafür, daß der Sprecher ein
wirkendes Wort weitergeben will, nicht um den Hörer seinen eige-
nen Absichten zu unterwerfen, sondern um ihm Gottes wirkendes
Wort weiterzusagen. Dazu ist es erforderlich, auch in der Form der
Rede die Zurückstellung aller eigenen Ansichten und Absichten zu-
gunsten des reinen »Boten-Auftrags« zum Ausdruck zu bringen. Das
geschieht in der Ritualisierung der Sprachform. So wird das rituell

44 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

4 Ps. 22,4.
5 Sophokles, Antigone 1115–1152.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geprägte Wort zur Bedingung der »Gültigkeit« und »Wirksamkeit«
religiöser Rede, d. h. des von menschlicher Willkür freien Dienstes
am göttlichen Wirken. Von dieser Aufgabe, im religiösen Sinne »gül-
tig«, »rite«, zu reden und zu handeln, hat der »Ritus« seinen Namen
(s. Band I, S. 288 f.). Darum ist die Bindung des Sprechens und Han-
delns an Riten ein Kennzeichen religiöser Überlieferungsgemein-
schaften.

Neben Gebeten stellen Erzählungen einen wichtigen Teil des
religiösen Sprachschatzes dar. Und sie sind es vor allem, die die Tätig-
keit der »Lesemeister« innerhalb religiöser Überlieferungsgemein-
schaften notwendig machen. Oft haben sich gewisse Ketten hym-
nischer Anrufungen, die (zumeist im »hymnischen Partizipialstil«)
Gottes Heilstaten in Erinnerung rufen, in Erzählungen von diesen
Gottestaten ausgefaltet. Unter ihnen ragen diejenigen hervor, die
von dem sprechen, was »im Anfang, »en arché«, geschah«, und die
man deswegen »Archaiologien« oder auch »Protologien« genannt
hat. Sie gehören in vielen Religionen zum festen Bestand »norma-
tiver Texte«, die traditionsbildend wirken und an denen die Über-
lieferung sich zugleich selbstkritisch messen kann.

Dabei läßt sich zeigen: Religiöse Archaiologien sind dazu be-
stimmt, die religiöse Erfahrung hinsichtlich ihrer spezifischen Be-
deutung auszulegen; und ihre Weitergabe leistet einen besonders
wirksamen Beitrag dazu, die Mitglieder der Überlieferungsgemein-
schaft zu weiteren religiösen Erfahrungen zu befähigen. Zu den cha-
rakteristischen Merkmalen religiöser Erfahrung gehört es, daß der,
der sie macht, sich an die Grenze seiner Erkenntnisfähigkeit, ja seiner
Lebensfähigkeit im Ganzen geführt weiß, um beide, die Fähigkeit
zum Erkennen und zum Leben, in dieser Erfahrung auf verwandelte
Weise neu geschenkt zu erhalten. Der blendende Blitz, der taub ma-
chende Donnerschall, die alles verbergende Wolke, aber auch die Stil-
le des »panischen Schreckens« sind besonders häufig beschriebene
Weisen, wie die Gegenwart des Heiligen erfahren wird. Solche Erfah-
rungen zeigen dem Menschen, wie es mit seinem Leben im Ganzen,
ja mit der Welt als ganzer bestellt ist: Sie machen die sonst oft unbe-
merkte oder sogar verdrängte Labilität des Lebens und der Welt of-
fenbar, in der Leben und Tod, Heil und Unheil, Licht und Finsternis
unlösbar miteinander verbunden erscheinen. Der Zeitpunkt der reli-
giösen Erfahrung wird deshalb als jene herausgehobene Stunde er-
fahren, in der die Alternative, die wegen dieser Complexio opposito-
rum als stets offene Alternative erscheint, von Heiligen selbst im

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 45

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen oder im anderen Sinne entschieden wird. Das Heilige erscheint
als die »numinose« Macht, die mühelos und ungenötigt, wie durch
ein bloßes »Nicken«, »nuere«, über Leben und Tod, Heil und Unheil
entscheidet. Und weil in der religiösen Erfahrung offenbar wird, daß
die Offenheit dieser Entscheidung die menschliche Erfahrungswelt
im Ganzen bestimmt, ist ihre angemessene Deutung die archaiologi-
sche Erzählung, die davon berichtet, daß diese offenen Alternativen
von den Anfängen an der Welt eingestiftet sind und vom Heiligen,
ebenfalls »im Anfang«, in ungenötigter »numinoser« Freiheit zu-
gunsten von Leben und Heil entschieden wurden. Die religiöse
Erfahrung wird, im Lichte solcher Erzählungen gedeutet, als das Er-
eignis verstanden, in welchem diese »im Anfang« getroffene Ent-
scheidung abbildhaft wiederkehrt (s. Band II, S. 169 ff.). Die Weiter-
gabe der Erzählung von dem, was »im Anfang« geschah, schließt
darum denen, die diese Erzählung hören, die Augen dafür auf, daß
die mannigfachsten Inhalte ihres Erlebens als die Abbild- und Gegen-
wartsgestalten dieser Ursprungs-Ereignisse verstanden werden kön-
nen und sich so zum geordneten Kontext einer Erfahrung zu-
sammenschließen. Und die Art, wie über diese Anfänge erzählend
berichtet wird, zeichnet diesem Erfahrungszusammenhang seine
Struktur vor6.

Von diesen Archaiologien deutlich unterschieden, aber mit
ihnen verbunden, gehören zum Erzählschatz religiöser Überliefe-
rungsgemeinschaften Zeugnisse aus ihrer Geschichte; denn an ihnen
wird deutlich, wie immer neue Generationen das, was sie taten und
was ihnen widerfuhr, im Lichte der archaiologischen Erzählungen
zur Einheit eines Erfahrungszusammenhanges verknüpft haben und
damit zugleich die Bedeutung der archaiologischen Erzählung immer
neu verstehen lernten. Und wie die religiösen Sprachlehrer ihren
Schülern nicht nur die Kenntnis von Wortlaut und Sinngehalt ein-
zelner Gebete vermitteln, sondern ihnen vor allem Klarheit darüber
verschaffen, was sie tun, wenn sie beten, haben die religiösen Lese-
meister nicht nur »schwierigere Textstellen« (loca difficiliora) zu er-
läutern, sondern vor allem ihre Schüler in den angemessenen »Ge-
brauch« solcher Erzählungen einzuweisen. Dieser besteht vor allem
darin, daß sie lernen, im Lichte des Erzählten ihr eigenes Leben zu

46 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

6 Vgl. R. Schaeffler, Aussagen über des, was »im Anfang« geschah, in: Communio 20
[1991], 339–351.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehen und umgekehrt in Lichte der eigenen Lebens-Erfahrungen
die Bedeutung der Erzähl-Inhalte neu zu erfassen.

Jüdische und christliche »Lesemeister« haben diese Aufgabe an
vielen Generationen von Mitgliedern der religiösen Überlieferungs-
gemeinschaft erfüllt. Immer neue Generationen von Juden haben im
Lichte der Erinnerung an die Herausführung der Väter aus Ägypten
ihre eigene Lebenserfahrung verstehen gelernt und, von diesen Le-
benserfahrungen her zurückblickend, jeweils neu verstanden, was es
bedeutet, von Gott »aus dem Sklavenhause geführt« worden zu sein.
Und immer neue Generationen von Christen haben durch die weiter-
gegebene Erinnerung an Christi Tod und Auferstehung die Katego-
rien gewonnen, um die vielfältigen Erfahrungen ihres eigenen Le-
bens zu verstehen und, von diesen Erfahrungen zurückblickend, neu
zu begreifen, was es bedeutet, zur »Gestaltgemeinschaft« (symmor-
phía) mit Christi Kreuzes-Niedrigkeit und Auferstehungs-Herrlich-
keit berufen zu sein.

Geprägte Formen des Gebets und Erzählungen, vor allem solche,
die berichten, was »im Anfang geschah«, gehören deswegen in reli-
giösen Überlieferungsgemeinschaften an bevorzugter Stelle zu den
normativen Texten, die ebenso traditionsbegründende wie tradi-
tionskritische Funktion haben. Sie sind traditionsbegründend, weil
die religiöse Gemeinde sich als doxologische Gemeinschaft konstitu-
iert und immer neue Generationen betend in diese Gemeinschaft ein-
bezogen werden. Aber Gebete und Erzählungen sind auch in dem
Sinne normative Texte, daß ihr geprägter Wortlaut der jeweils ge-
genwärtigen Generation die Maßstäbe an die Hand gibt, an denen
sie selbstkritisch erkennen kann, ob sie in ihrem Anschauen und
Denken dem überlieferten Zeugnis früherer Generationen treu ge-
blieben ist.

Darum sind für den Aufbau der religiösen Überlieferungs-
gemeinschaft weitere Formen des institutionalisierten »Dienstes am
Wort« unerläßlich. Gebetstexte und Erzählungen, vor allem solche,
die zum gottesdienstlichen Gebrauche bestimmt sind, bilden dabei
nicht nur die bevorzugten Objekte der Unterweisung durch jene
Sprachlehrer und »Lesemeister«, von denen schon die Rede war, son-
dern auch die wichtigsten Texte für jene Interpreten und Spezialisten
der methodischen Abwägung von Auslegungsmöglichkeiten, die, wie
in allen Überlieferungsgemeinschaften, so auch in der religiösen
nicht fehlen dürfen. Man hat mit Recht darauf hingewiesen, daß alle
theoretische Belehrung, die in religiösen Gemeinschaften »über«

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 47

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott bzw. die Götter spricht, in der Anleitung zur Doxologie, also
zum Sprechen »zu« der Gottheit ihre Wurzel und zugleich ihr »Be-
lehrungsziel« hat. Christlich gesprochen: Alle »Theologie« wurzelt
in der »Doxologie« und bewährt sich darin, Kriterien für die rechte
Weise der Doxologie bereitzustellen7. Die doxologische Wechselrede
baut die religiöse Gemeinschaft zu jenem »Orte« auf, an dem Gott
selbst inmitten der Welt anwesend ist; die Gemeinschaft der Spre-
chenden und Hörenden wird zum »Tempel« (Oikos), zum Ort immer
neuer Ankunft des Heiligen inmitten der Welt. Und die Sprecher und
Hörer sind nur fähig, das so verstandene religiöse Wort auszuspre-
chen und zu beantworten, sofern sie sich als »lebendige Steine« in
diesen Tempel einfügen lassen. An dieser Aufgabe, der »Oikodomé«
zu dienen, sind nicht nur die Bemühungen der Sprachlehrer, Lese-
meister und Interpreten zu messen, sondern die vielfältigen Formen
religiösen Sprechens, z. B. das gemeinsam gesungene Gotteslob, die
Predigt, aber auch die religiöse Belehrung und Lebensweisung (s.
Band I, 1. Teilerg., S. 270 ff.).

Freilich muß dieser Funktionsbestimmung der verschiedenen
Weisen des Dienstes am religiösen Wort schon jetzt eine zweite Aus-
sage hinzugefügt werden: Geprägte Formen des Gebets und der Er-
zählung, vor allem der Erzählung von dem, was »im Anfang ge-
schah«, erfüllen ihre »oikodometische« Aufgabe nicht, wenn die
Sprachlehrer, Lesemeister und Interpreten solcher Texte ihre Hörer
nur dazu auffordern, das Gehörte zu memorieren und zu wieder-
holen. Der Dienst am Wort hat, wenn er gelingen soll, den Hörern
»aktive Sprachkompetenz« zu vermitteln (s. o. S. 30 f.). Das kann nur
gelingen, wenn die Hörer lernen, im Lichte des Gehörten ihre eige-
nen Erlebnisse in eine Struktur zu bringen, innerhalb derer sie als
religiöse Erfahrung gelesen werden können. Aufgrund dieser eige-
nen Erfahrung werden sie fähig, auf Gebete, die ihnen vorgesprochen
werden, und auf Erzählungen, die sie hören, mit jener eigenverant-
wortlichen Zustimmung zu antworten, die zur »Oikodomé« der reli-
giösen Gemeinde notwendig ist. Diese Zustimmung beschränkt sich
nicht darauf, den Aussagegehalt von Gebeten und Erzählungen theo-
retisch anzuerkennen. Eine solche theoretische Anerkennung ist
zwar unentbehrlicher Bestandteil der religiösen Zustimmung, aber
reicht für sich genommen nicht aus. Was hinzukommen muß, wenn

48 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

7 Vgl. G. Wainwright, Doxology, London 1980; J. Kirchberg, Theologie in der Anrede,
Innsbruck 1991; R. Schaeffler, Das Gebet und das Argument, Düsseldorf 1989.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Zustimmung ihre Funktion im Aufbau der religiösen Gemein-
de erfüllen soll, kommt auf klassische Weise in der rituellen Antwort
»Amen« zum Ausdruck, sofern bewußt bleibt, daß in dieser gepräg-
ten Form religiöser Rede die hebräische Bedeutung von »Emunah«
anklingt: »Stand geben« und »Stand nehmen«. Die adäquate religiö-
se Antwort auf vorgesprochene Gebete und in geprägter Form vor-
getragene Erzählungen kann sich in unterschiedlichen Religionen
unterschiedlicher sprachlicher Formen bedienen. Aber stets gehört
zu ihr das Moment der bekenntnishaften Akklamation »Darauf stelle
ich mein Leben; nur so finde ich Bestand«. Und weil nur die eigene
religiöse Erfahrung eine solche verantwortliche Akklamation mög-
lich macht, erreicht die Weitergabe des normativen Wortes an immer
neue Hörer ihr Ziel nur, sofern sie jene Selbstgesetzgebung der Ver-
nunft, ohne die keine Erfahrung möglich ist, nicht überflüssig macht,
sondern hervorruft.

Gerade die archaiologischen Erzählungen und die auf sie Bezug
nehmenden Gottes-Anreden des Gebetes bedürfen jedoch sorgfälti-
ger Prüfung. Nicht jede Weise, von dem zu erzählen, was »im An-
fang« geschah, und nicht jede Weise, die abbildhafte Präsenz dieser
Anfänge gottesdienstlich zu feiern, ist geeignet, die Aufgabe einer
Schule der religiösen Erfahrung zu erfüllen. An späterer Stelle, bei
der Beschreibung von Fehlformen der religiösen Erfahrung, wird da-
von zu sprechen sein, daß es Archaiologien gibt, die der unverkürzten
Wahrnehmung der an früherer Stelle (S 38f.) genannten Bedeu-
tungsmomente der religiösen Erfahrung im Wege stehen (s. u.
S. 68 ff.). Dann werden auch religiöse Traditionen und mit ihnen die
Institutionen, die ihren Fortbestand sichern, aus Schulen der religiö-
sen Erfahrung zu deren Hindernissen. Die Formatio Mentis, durch
die solche religiösen Traditionen und Institutionen das Anschauen
und Denken der Menschen prägen, schlägt dann in eine »Deformatio
Mentis« um, kraft derer die Fähigkeit zur religiösen Erfahrung ganz
oder in gewissen Hinsichten verlorengeht. Darin liegt zugleich ein
Maßstab für den kritischen Religionenvergleich. Denn auch in die-
sem Falle gilt: Wenn die Befähigung zur religiösen Erfahrung den
Legitimationsgrund religiöser Traditionen und Institutionen dar-
stellt, dann ist sie zugleich das Kriterium, an dem sie gemessen wer-
den müssen. Und es ist jeweils im Einzelfalle zu prüfen, ob und in
welchem Maße eine bestimmte religiöse Tradition diesem Kriterium
gerecht wird.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 49

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Die »Formatio Mentis« durch die Gottesdienstfeier
und die Aufgabe der Priester

Ehe jedoch auf die soeben angedeuteten Fehlformen der religiösen
Erfahrung eingegangen und die Frage gestellt wird, inwieweit reli-
giöse Traditionen und Institutionen zum Entstehen und zur Stabili-
sierung solcher Fehlformen beitragen können, soll einem Hinweis
gefolgt werden, der an früherer Stelle gegeben worden ist: Traditio-
nen beruhen nicht nur auf verbalen, sondern auch auf nicht-verbalen
Momenten (s. o. S. 28). Und auch diese sind daraufhin zu unter-
suchen, was sie zur Formatio (oder auch zur Deformatio) des An-
schauens und Denkens der Mitglieder einer Überlieferungsgemein-
schaft beitragen. Das ausgezeichnete Beispiel dafür – und auf dieses
wird die kommende Darstellung sich beschränken – bieten die Hand-
lungen des Kultus.

Dabei ist einleitend zu betonen: Die verschiedenen Formen des
religiösen Wortes haben ihren bevorzugten »Sitz im Leben« in der
kultischen Feier. Wenn das religiöse Wort die wirksame Anrede der
Gottheit an neue Hörer weitergeben und sie zur Antwort auf diese
Anrede ermächtigen soll, hat es selber kultischen Charakter: Es ist
Handlung der Gottheit in der Gestalt menschlichen Wort-Handelns.
Der für den zweiten Teil des ersten Bandes der hier vorgelegten Un-
tersuchung gewählte Titel »Gotteswort im Menschenwort« bringt
gerade dieses Moment des religiösen Wortes zum Ausdruck. Deshalb
sind auch diejenigen Institutionen, die die Weitergabe des religiösen
Wortes innerhalb einer Überlieferungsgemeinschaft sichern, eng
verbunden mit der institutionalisierten, auf Weitergabe angelegten
Form des Gottesdienstes. Es wäre deshalb auch für eine philosophi-
sche Einübung in die Ekklesiologie methodisch verfehlt, religiöse
Überlieferungsgemeinschaften unter der Alternative zu beschreiben,
ob sie »Religionen des Wortes« oder »Religionen des Kultes« seien.
Sogenannte »Religionen des Wortes« pflegen gerade dessen »sakra-
mentalen« Charakter, seine Eigenschaft als Gegenwartsgestalt gött-
lichen Heilshandelns, hervorzuheben. Und sogenannte »Religionen
des Kultes« unterstreichen nicht weniger deutlich den dialogischen
Charakter gottesdienstlicher Handlungen, sofern diese die Gemeinde
und ihre Mitglieder unter eine göttliche Anrede stellen und zur do-
xologischen Antwort auffordern. Ein besonders deutliches Beispiel
dafür ist die rituelle Wechselrede, wie sie im Hochgebet der ka-
tholischen Eucharistiefeier vorkommt: die vom Celebrans vorge-
tragene Abendmahls-Anamnese (»der in der Nacht, da er verraten

50 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde …«) und die doxologische Antwort der Gemeinde (»Deinen
Tod, o Herr, verkünden wir und deine Auferstehung preisen wir«).

Wenn an dieser Stelle dennoch die kultische Feier eigens darauf-
hin befragt wird, was sie zur »Formatio Mentis« der Feiernden bei-
trägt und inwiefern sie ihnen dadurch eine spezifische Fähigkeit zur
religiösen Erfahrung vermittelt, dann deswegen, weil sich der Kultus
auf überraschende Weise für eine transzendentalphilosophische Be-
trachtung anbietet: Im Zusammenhang dieser Feier gewinnen die
Anschauungsformen und Begriffe, durch die ein Erfahrungskontext
aufgebaut wird, eine für die religiöse Erfahrung spezifische Gestalt.
Dadurch prägt die Einübung in die aktive Teilnahme am Gottesdienst
die Forma Mentis der Feiernden auf solche Weise, daß sie, auch au-
ßerhalb der gottesdienstlichen Feier, zur religiösen Erfahrung befä-
higt werden. Das soll an dieser Stelle wenigstens in einem groben
Umriß deutlich gemacht werden.

Im Kultus spielen die soeben schon erwähnten Erzählungen von
dem, was »im Anfang« geschah, eine herausragende Rolle. »Archaio-
logische Berichte« bilden den bervorzugten Inhalt der »Kult-An-
amnese«. Und die kultische Handlung selber ist dazu bestimmt, in
der Erscheinungsgestalt menschlichen Tuns jene Entscheidung, die
eine »numinose« Macht im Anfang gefällt hat, im wirksamen Abbild
gegenwärtig zu setzen. Damit aber wird der Blick der Feiernden so
geschult, daß sie fähig werden, die Abbilder der Ur-Ereignisse auch
in den Inhalten ihrer alltäglichen Erfahrung wiederzuentdecken. (Bei
der Beschreibung der Unterscheidungsmerkmale der Ekklesia Israel
wird darauf einzugehen sein, was es für diese besondere Überliefe-
rungsgemeinschaft bedeutet, daß nicht Ereignisse »vor aller Zeit«,
sondern solche, die inmitten der Zeit geschehen sind, den Inhalt der
gottesdienstlichen Feier bilden.) Deshalb ist die Weitergabe der An-
leitung zur Gottesdienstfeier, die die von Gott bzw. den Göttern ge-
wirkten Anfänge in immer neuen und erneuerungskräftigen Abbil-
dern wiederkehren läßt, die wirksamste Form religiöser Tradition.
Sie prägt das Anschauen und Denken der Feiernden auf spezifische
Weise.

Die periodische Wiederkehr der Feste (sei es im jährlichen, sei es
in einem mehrjährigen Zyklus) gibt der religiösen Anschauung der
Zeit ihre spezifische Struktur. Und zugleich bestimmt die Kultfeier
den spezifisch religiösen Bedeutungsgehalt der Verstandeskatego-
rien, vor allem der Kategorien der Substanz und der Kausalität. Das
»Beständige im Wandel« und zugleich das »Zugrundeliegende« in

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 51

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vielfalt der Erscheinungen, das dem Menschen den »festen
Stand«, die »Hypóstasis«, gewährt, wird im religiösen Kontext in
der unerschöpflichen Erneuerungskraft jener gottgewirkten Ur-
sprünge gefunden, die im Gottesdienst ihre »Parousía« finden. Das
»Beständige im Wandel«, das »Zugrundeliegende« und »festen Stand
Gewährende« aber ist es, das in der später entstehenden Sprache der
Philosophie »Substanz« genannt wird. So verleiht die Gottesdienst-
feier der Kategorie der Substanz ihre spezifisch religiöse Bedeutung.
Und wenn, wie die Transzendentalphilosophie lehrt, diese Kategorie
eine von denjenigen Bedingungen ist, die den Aufbau von Erfah-
rungskontexten möglich machen, dann ist die Einübung in den Kul-
tus zugleich die Schule, in der der Aufbau eines spezifisch religiösen
Erfahrungskontextes gelernt wird.

Gleiches gilt von der Kategorie der Kausalität. Was »Wirksam-
keit« und »Wirkung« bedeutet, wird im religiösen Zusammenhang
exemplarisch an den wirksamen Zeichenhandlungen des Kultus ab-
gelesen. Dabei ist es für die Wirksamkeit dieser Zeichen charakteri-
stisch, daß sie neues Leben schaffen – sei es die »neue Geburt« der
Feiernden, sei es, durch sie vermittelt, die Erneuerung des Lebens der
Welt. Leben aber ist Selbsttätigkeit. Darum ist die Wirksamkeit der
kultischen Zeichenhandlungen nicht »Determination«, die dieser
Selbsttätigkeit Grenzen setzt, sondern »Ermächtigung«, die die Fei-
ernden und die Welt, in der sie leben, zur Selbsttätigkeit des Lebens
hervorruft. Diese Weise der »ermächtigenden Macht« ist für die, die
in die Kultfeier eingeübt werden, das maßgebende Urbild aller Wirk-
samkeit und ihrer Wirkung. Was aber in der weit später entstehen-
den Naturphilosophie und Naturwissenschaft das »Gesetz von der
Erhaltung der Energie« heißt, die in allen Wirkzusammenhängen
der Erfahrungswelt ihre immer neue Erscheinungsgestalt findet, ist
in der Erfahrung gottesdienstlichen Handelns vorgebildet: Alle
Wirksamkeit der gottesdienstlichen Handlungen in der Vielfalt ihrer
Formen läßt nur auf neue Weise erscheinen, was auf unüberbietbare
Weise »im Anfang« von Gott bzw. den Göttern gewirkt worden ist.
Dieses göttliche »Am-Werke-Sein« (en-érgeia) ist es, das im Wechsel
seiner Erscheinungsgestalten »erhalten bleibt«. Wiederum ist hin-
zuzufügen: Der Gottesdienst ist die Schule dieses religiösen Ver-
ständnisses von Kausalität; und die so verstandene Kausalität gehört
zu den Bedingungen, die notwendig sind, wenn der Aufbau eines
spezifisch religiösen Erfahrungskontextes möglich sein soll.

Was im religiösen Verständnis »Standgewinnen im Wechsel der

52 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zustände und Umstände«, also »Hypóstasis«, heißt und was »Heils-
wirksamkeit« genannt wird, kann nur in einem Erfahrungskontext
angemessen verstanden werden, dessen Eigenart in gottesdienst-
lichen Handlungen exemplarisch deutlich wird. Darum sind die Prie-
ster, die in religiösen Überlieferungsgemeinschaften entweder neben
die schon erwähnten Sprachlehrer, Lesemeister und Interpreten tre-
ten oder deren Funktionen in ihrer Person vereinigen, die bevorzug-
ten Lehrer in dieser Schule der religiösen Erfahrung. Sie üben diese
Funktion dadurch aus, daß sie die Gemeinde zum Gottesdienst ver-
sammeln und die rituellen Handlungen des Gottesdienstes vollzie-
hen, aber auch dadurch, daß sie durch Belehrung und rituelle Initia-
tionen die Fähigkeit zum Gottesdienst weitergeben. Und wie schon
bei der Beschreibung des religiösen Wortes, so ist auch hier, bei der
Beschreibung der kultischen Handlungen, hinzuzufügen: Wie das re-
ligiöse Wort, so erfüllt auch die kultische Handlung ihre Funktion
beim Aufbau der religiösen Überlieferungsgemeinschaft dadurch,
daß sie in den Feiernden eine Forma Mentis entstehen läßt, die sie
zu eigenen religiösen Erfahrungen befähigt und es ihnen dadurch
möglich macht, die Wahrheit dessen, was im Kultus gefeiert wird,
also seine Maßgeblichkeit für das theoretische und praktische Urteil
und seine Erhellungskraft für die Orientierung im Leben, aufgrund
dieser eigenen Erfahrung verantwortlich zu bezeugen.

Das setzt voraus, daß die im »Fanum« (im heiligen Bezirk der
gottesdienstlichen Feier) eingeübte Sicht auf die Welt sich im »Pro-
Fanum« (in der Erfahrungswelt des Alltags) als orientierungskräftig
bewährt. Das »Pro-Fanum« ist nicht das religiös Gleichgültige, son-
dern das dem »Fanum« wesentlich Zugeordnete. Und in dieser Zu-
ordnung wird jedes Mitglied der religiösen Gemeinschaft, gerade in
der jeweiligen Besonderheit seiner profanen Erfahrungen, zum ei-
genverantwortlichen Dienst am Aufbau der Gemeinde fähig. Des-
halb hat der Priester, über die Feier des Kultes und die Belehrung
der Initianden hinaus, die weitere wichtige Aufgabe, für die Zuord-
nung des Sakralen und des Profanen Sorge zu tragen. Darin liegt der
Sinn der vielfältigen »Reinheitsgesetze«, die in religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaften die Bedingungen regeln, unter denen Individu-
en oder auch Gruppen zur Kultfeier zugelassen werden. Sie geben an,
wie das Verhalten der Überlieferungsgenossen im außergottesdienst-
lichen Alltag beschaffen sein muß, wenn sie kultfähig bleiben oder
durch besondere Reinigungsritualien kultfähig werden wollen. Wer
im Alltag »unrein« geworden ist – sei es durch eigenes Verschulden,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 53

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sei es auf eine Weise, die er nicht vermeiden konnte – würde auch die
gottesdienstliche Handlung »beflecken« und sie aus einem wirk-
samen Zeichen für die heilschaffende Gegenwart des Heiligen in
einen Anlaß zum »Zorn« der numinosen Mächte verwandeln und
so den Einzelnen, aber auch die feiernde Gemeinde dem »Gericht«
des Heiligen aussetzen. Der Priester als Wahrer der Reinheitsgesetze
und als Vorsteher von Reinigungsritualien trägt so wirksam zum
Aufbau einer Erfahrungswelt bei, in der der profane Alltag im Lichte
der gottesdienstlichen Feier als ein Bewährungsfeld jenes »neuen Le-
bens« verstanden werden kann, das den Feiernden im Gottesdienst
durch die Begegnung mit dem Heiligen geschenkt worden ist.

Diese Fähigkeit, die mannigfachen Erlebnisse der profanen Welt
im Lichte der Worte und Handlungen des Gottesdienstes in einen
Kontext zu bringen, innerhalb dessen sie die Qualität religiöser Er-
fahrungen gewinnen können, und rückschauend von diesen Er-
fahrungen her die Bedeutung der gottesdienstlichen Worte und
Handlungen zu erfassen, wird nur in einer eigenverantwortlichen
Vernunfttätigkeit der Überlieferungsgenossen gewonnen. Denn
auch für die religiöse Erfahrung gilt Kants Regel: Erfahrung ist »eine
Erkenntnisart, welche Verstand erfordert«8. Darin besteht jene Wei-
se der Selbstgesetzgebung der Vernunft, zu der die Teilnehmer am
Gottesdienst befähigt werden müssen, wenn sie zu aktiven Mitglie-
dern der Überlieferungsgemeinschaft werden sollen. Und die religiö-
se Überlieferungsgemeinschaft bewährt sich auch in dieser Hinsicht
in dem Maße, in der es ihr gelingt, diese spezifisch religiöse Weise
der Vernunftautonomie möglich zu machen. Darin freilich liegt
nicht nur der Legitimationsgrund, sondern auch die Bewährungs-
probe der religiösen Überlieferung und ihrer Institutionalisierung
in den Riten des Kults und damit für das Wirken der Priester. Fehl-
formen der Gottesdienstfeier sind daran zu erkennen, daß die Zu-
ordnung des Pro-Fanum zum Fanum mißlingt, den Feiernden die
Fähigkeit zur religiösen Erfahrung im Alltag nicht vermittelt wird,
sodaß sie aufhören, aktiven Anteil am Aufbau der Gemeinschaft
nehmen zu können.

Daß dieses Priesteramt in den meisten religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaften erblich ist, ist das Zeichen jener Verläßlichkeit,
mit der Gott oder die Götter dafür gesorgt haben, daß die Weitergabe
der Fähigkeit zum Kultus – und damit der Fähigkeit zum Aufbau

54 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

8 KdrV B XVII.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Kontextes religiöser Erfahrung – nicht von menschlicher Ent-
scheidung, sondern allein von der lebenspendenden Zuwendung der
Gottheit abhängt. Nicht selten gilt der Ur-Vater der Priestersippe als
Zeitgenosse des Stammvaters der religiösen Gemeinschaft und Mit-
Zeuge der göttlichen Gründungstaten (sofern er nicht mit diesem
Stammvater identisch ist).

g) Das religiöse Recht
Reinheitsvorschriften, die die Bedingungen für die Teilnahme am
Gottesdienst definieren und zugleich eine Zuordnung des Profanen
zum Sakralen sichern sollen, stellen den wichtigsten Teil des religiö-
sen Rechts dar. Aber auch andere »Rechtsgebiete« lassen, innerhalb
religiöser Überlieferungsgemeinschaften, ihren spezifisch religiösen
Charakter dadurch erkennen, daß sie in einer engen Beziehung zu
Reinheitsvorschriften stehen.

Das Kultrecht bestimmt die Orte und Zeiten des Gottesdienstes,
seine Riten und, darin eingeschlossen, den Wortlaut der dort ge-
sprochenen Gebete und Segensformeln, aber auch die Verlesung der
Texte für die kultische Anamnese. Darum gehört auch die »Kanoni-
sierung« derartiger Texte – vor allem dort, wo Zweifel über den nor-
mativen Rang eines einzelnen Textes bestehen – zu den Aufgaben
des religiösen Rechts. Auch der Verstoß gegen derartige Regeln, z. B.
durch willkürliche Veränderung derartiger Texte, durch Hinzufü-
gungen oder Weglassungen, würde die Gemeinde »unrein« machen.

Das Reinheitsrecht im engeren Sinne regelt zunächst die Zu-
lassung zum Gottesdienst und die Bedingung für die Ausübung der
verschiedenen Funktionen, die innerhalb der religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaft notwendig sind, z. B. durch die Regelung von In-
itiationsriten, durch die die Individuen in die gottesdienstliche Ge-
meinschaft aufgenommen werden, oder von Weiheriten, durch die
die Fähigkeit zur Übernahme bestimmter gottesdienstlicher Funktio-
nen weitergegeben wird. Darum ist auch das religiöse Personenrecht
im Reinheitsrecht begründet. Denn jede Funktions-Anmaßung
durch die Teilnahme Unberufener oder durch die Amtsausübung Un-
befugter würde die gottesdienstliche Handlung als ganze in Frevel
umschlagen lassen und so die Gemeinde unrein machen.

Ein weiterer wichtiger Teil des religiösen Rechts ist das Famili-
enrecht. Denn das »Haus« ist die älteste und zugleich die dauerhaf-
teste Kultgemeinschaft, die auch dann bestehen bleibt, wenn die Ge-
meinde aus irgendwelchen Gründen, z. B. durch Zerstörung der

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 55

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultstätten oder durch Zerstreuung ihrer Mitglieder, ihre gottes-
dienstliche Aufgabe nicht erfüllen kann.

Reinheitsvorschriften geben einerseits an, durch welche Weisen
des Fehlverhaltens das einzelne Mitglied der Gottesdienstgemein-
schaft oder der einzelne Amtsträger »unrein« wird und in bestimm-
ten Fällen die ganze Gemeinde »unrein« macht, d. h. die Gottes-
dienstfeier als ganze aus einer Erfüllung göttlicher Aufträge in
frevelhafte Eigenmacht verwandeln würde. Es regelt aber anderer-
seits auch die Weise, wie diese Unreinheit von Individuen, Amtsträ-
gern oder der Gemeinde als ganzer überwunden werden kann, vor
allem durch individuelle oder kollektive Reinigungsriten, in welchen
die erneuernde Kraft des Heiligen wirksam gegenwärtig gesetzt wird.
Denn nur das Heilige selbst kann die Fähigkeit des Menschen wieder-
herstellen, durch gottesdienstliche Handlungen seiner Parousía zu
dienen.

Eng mit dem Recht der Reinigung hängt das religiöse Strafrecht
zusammen, das dazu dient, die Gemeinde von derjenigen »Verunrei-
nigung« frei zu machen, die ihr durch das Verhalten einzelner ihrer
Glieder oder Amtsträger zugefügt werden kann. Darum ist der Aus-
schluß aus der feiernden Gemeinde eine im religiösen Recht häufig
vorkommende Straf-Sanktion. Doch gibt es nicht selten auch Fälle, in
denen die Tötung des Delinquenten als einziges Mittel gilt, um die
Unreinheit von der Gemeinde zu nehmen. Daraus erklärt sich, daß
diese Tötung des Delinquenten in manchen Bestimmungen des reli-
giösen Strafrechts zur Pflicht der gesamten Gemeinde gemacht wird,
am deutlichsten durch die Anordnung der gemeinsam zu vollziehen-
den Steinigung.

Aus dem Gesagten ergeben sich zugleich die Legitimationsgrün-
de, die dem religiösen Recht seinen Anspruch auf Anerkennung
durch die religiöse Überlieferungsgemeinschaft verschaffen, aber
auch die Kriterien, an denen es sich kritisch messen lassen muß.
Wie in allen Institutionen, so steht auch innerhalb religiöser Überlie-
ferungsgemeinschaften das Recht im Dienste der Aufgabe, Überlie-
ferung möglich zu machen und zu sichern. Eine wichtige Aufgabe des
Rechts besteht darin, das Rollenspiel in einer Gruppe auch für den
Konfliktsfall vorhersehbar und dadurch verständlich zu machen. Es
schützt die Mitglieder der Gruppe vor angemaßter Autorität einzel-
ner Mitglieder, die den Einzelnen ihre Entscheidungen abnehmen
(»NN weiß, was recht ist«), aber auch vor der Individualität allzu
einfallsreicher Konflikts-Schlichter (nach Art des »weisen Kadi«,

56 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dessen Wirksamkeit gerade darauf beruht, daß seine Entscheidungen
für die Betroffenen unvorhersehbar sind, wie der »Spruch des weisen
Salomon« gegenüber den beiden Frauen, deren jede beanspruchte, als
Mutter eines bestimmten Kindes zu gelten). Darum führt die Rechts-
entwicklung vom »Schlichterrecht«, das sich auf Regeln dafür be-
schränkt, auf welche Weise dem Schlichter seine inhaltlich unbe-
schränkte Vollmacht übertragen wird, über das »Richterrecht«, das
dem »bestallten Richter« Kriterien und Grenzen seiner Entschei-
dungsbefugnis zuweist, zum »gesetzten Recht«, das generelle Nor-
men enthält, die nicht im Blick auf bestimmte Einzelfälle erlassen
wurden und so erst möglich machen, daß die richterliche Entschei-
dung »ohne Ansehen der Person« getroffen wird.

Wenn nun das Recht dazu da ist, Traditionen zu sichern, dann ist
es auch an dieser Aufgabe zu messen. Traditionen erreichen ihr Ziel
nicht, wenn sie Innovationen unmöglich machen, sondern nur dann,
wenn sie im Traditionsgut (in der »Überlieferung der Väter«) das
darin enthaltene Innovations-Potential freilegen. Umgekehrt errei-
chen Innovationen ihr Ziel nicht, wenn sie Traditionen preisgeben.
Dann entstehen nur Anpassungen an flüchtige Gegenwartsbedürf-
nisse. Innovationen erreichen vielmehr ihr Ziel nur, wenn sie der
Tradition selbst das Zeugnis für jene »Veritas semper maior« abge-
winnen, das Innovationen erfordert und zugleich Kontinuität der
Überlieferungsgeschichte sichert.

Das Gesagte gilt auch für die speziell religiöse Überlieferungs-
gemeinschaft. Das religiöse Recht sichert die Vorhersehbarkeit des
Rollenspiels in der religiösen Gemeinde, beispielsweise indem es an-
gibt, wer die Autorität rechtmäßig ausübt, die Gemeinde aufzufor-
dern, zu dem Gebet, das er vorspricht, ihr gemeinschaftliches »Ja
und Amen« zu sagen. Es bestimmt Verfahren für die Schlichtung
von Konflikten, die sich aus der Frage ergeben können, welches got-
tesdienstliche oder außergottesdienstliche Verhalten dem Auftrag
der religiösen Gemeinde angemessen ist, der Re-Praesentatio des
göttlichen Heilswirkens zu dienen. Und auch das religiöse Recht er-
reicht sein Ziel nur, wenn es die Überlieferung als das Zeugnis der
Antwort versteht, die frühere Generationen auf den Anspruch des
Heiligen gegeben haben, und wenn es daher die Regeln des religiösen
Verhaltens nicht unveränderlich festschreibt, sondern gerade der
Überlieferung die Impulse zur Innovation dieses Verhaltens ent-
nimmt. Denn die Antwort, die je frühere Generationen auf den An-
spruch des Heiligen gegeben haben, macht zugleich deutlich, daß die-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 57

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Anspruch »je größer« gewesen ist als die menschliche Antwort
und dadurch über deren jeweils erreichte Gestalt immer wieder hin-
ausdrängt. So verstanden trägt das religiöse Recht der Tatsache Rech-
nung, daß die Tradition selbst die »Reformatio Perpetua« der religiö-
sen Gemeinschaft verlangt; aber es gibt zugleich Kriterien dafür an
die Hand, daß versuchte Innovationen nicht die Kontinuität der
Überlieferung verlassen, sondern dazu dienen, der in der Überliefe-
rung bezeugten »je größeren Wahrheit« die Treue zu halten.

Weil auch die Innovationen des religiösen Rechts sich nur da-
durch als berechtigt ausweisen können, daß sie den innovatorischen
Impuls den Zeugnissen der Tradition selber entnehmen, hat im reli-
giösen Kontext die Rechtsfindung den Vorrang vor der Rechtsset-
zung. Aber die Rechtsfindung hat aktiven Anteil an der Weiterent-
wicklung des religiösen Rechts, sofern sie nicht selten erst aus einem
gegebenen, nicht vorhergesehenen Anlaß das Innovationspotential
der Überlieferung entdeckt. Obgleich an dieser Stelle noch nicht von
der speziell christlichen Tradition und ihren Institutionen die Rede
ist, darf doch schon jetzt ein Beispiel gegeben werden: Auch ein Kon-
zil ist keine »assemblée constituante«, die die religiöse Gemeinschaft
»neu erfindet«, sondern ein Organ ihrer Erneuerung aus der Treue
des Gedenkens. Nur deswegen kann es für seine Innovationen den
religiösen Gehorsam seiner Mitglieder verlangen. Mancher Streit
zwischen »Traditionalisten« und »Progressisten« wäre der kirchli-
chen Gemeinschaft erspart geblieben, wenn dieser Zusammenhang
von Treue und Innovation den Beteiligten bewußt geblieben wäre.

Ausdrückliche Setzung neuen Rechts, das sich nicht mehr als
weiterführende Auslegung des alten verstehen kann, ist im religiö-
sen Zusammenhang eher ein Symptom dafür, daß die kritische An-
eignung der Überlieferung in eine Krise geraten ist. Eine solche Krise
ist, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, im Judentum kurz vor der
Zerstörung des Zweiten Tempels eingetreten. Der in dieser Krisensi-
tuation entstehenden jungen christlichen Gemeinde blieb darum die
Aufgabe religiöser Rechtssetzung nicht erspart, z. B. die Abschaffung
von Kleider- und Speisevorschriften solcher Art, daß durch sie die
»Einheit der Kirche aus Juden und Heiden« bedroht erschien9. Aber
auch dafür mußte sie den Nachweis führen, dadurch nicht gegen die
Weisung ihres Herrn zu verstoßen, das Gesetz »nicht aufzuheben,
sondern zu seiner Fülle zu bringen«. Auch die Setzung neuen Rechts

58 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

9 Vgl. die Vision des Petrus Apg. 10,9–16.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte nur durch eine kritisch-weiterführende Auslegung des alten
und in diesem Sinne durch Rechtsfindung legitimiert werden.

Abschließend sei eine Bemerkung zum Verhältnis des religiösen
Rechts zum profanen gestattet: Es ist oft und mit Recht darauf hin-
gewiesen worden, daß das Ritualrecht zu den wichtigsten Quellen für
die Entstehung der profanen Rechtsordnung geworden ist. Die Be-
dingungen, die die Individuen erfüllen müssen, um gottesdienstfähig
(»rein«) zu bleiben oder wieder zu werden, sind besonders frühe und
historisch besonders wirksame Vorbilder für die Normen des pro-
fanen Rechts geworden, das die Bedingungen für die Teilhabe am ge-
meinsamen Leben der Rechtsgemeinschaft definiert. Darauf beruht
es, daß in religiösen Überlieferungsgemeinschaften die Könige in
deutlicher Verwandtschaft zu den Priestern stehen, oft zugleich die
Würde des obersten Priesters innehaben, in anderen Fällen dagegen
in deutliche Spannung zu den Priestern treten. Denn diese können,
mit Berufung auf göttliches Recht, dem profanen Recht der Könige
gerade deswegen kritisch entgegentreten, weil das Profane nicht das
sakral Belanglose ist, sondern so gestaltet werden soll, daß es zum
Bewährungsfeld der im Gottesdienst eingeübten Unterscheidung
zwischen dem Gottgewollten und dem, was »dem Herrn ein Greuel
ist«, werden kann. Die spannungsreiche Zuordnung des Sakralen und
des Profanen findet deswegen in der ebenso spannungsreichen Ge-
schichte der Beziehungen zwischen Königs- und Priesterrecht ihren
deutlichsten Ausdruck.

d) Charismatische Diener der Überlieferung
Erbliche Ämter in einer Überlieferungsgemeinschaft haben die Auf-
gabe, die verläßliche Weitergabe der Überlieferung zu sichern; denn
der rein physische Weiterbestand der damit beauftragten Familien
sichert die Weitergabe des Überlieferungsgutes auch in solchen Zei-
ten, in denen die bewußte Übernahme des Überlieferten »schwach«
geworden ist. So halten die Träger dieser Ämter die religiöse Überlie-
ferung auch über »geistlich dürre Zeiten« hinweg für eine Renais-
sance bereit. Andere Ämter, die nicht erblich sind, sondern durch be-
sondere Akte der auf rituelle Weise vollzogenen Wahl, der Berufung
und der Einweihung weitergegeben werden, machen deutlich, daß
die religiöse Überlieferungsgemeinschaft sich nicht aus eigener Kraft
erneuern und so Beständigkeit im Wechsel der Zeiten gewinnen
kann, sondern daß alle menschlichen Handlungen, die dieser Erneue-
rung und Bestands-Sicherung dienen, nur dann wirksam vollzogen

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 59

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden können, wenn sie als die Erscheinungs- und Gegenwarts-
gestalt der erneuernden und Bestand gewährenden Tätigkeit des Hei-
ligen selbst vollzogen werden.

Demgegenüber haben diejenige Diener der Überlieferung, die
man mit einem christlichen Ausdruck »Charismatiker« nennt, die
aber unter anderen Namen in kaum einer religiösen Überlieferungs-
gemeinschaft fehlen, die Aufgabe, aufgrund einer Unmittelbarkeit zu
den göttlichen Ursprüngen Impulse radikaler Erneuerung zu geben.
Die Kontinuität der durch die Erbfolge oder durch Normen des reli-
giösen Rechts gesicherten Tradition kann zum Vergessen bringen,
daß in allen Formen des religiösen Worts und der kultischen Hand-
lung ein Akt numinoser Freiheit gegenwärtig gesetzt wird. Der Cha-
rismatiker wird dann zur Erscheinungsgestalt dieser unverfügbaren
Freiheit des Heiligen.

Bezeichnend ist für ihn die Erfüllung mit der Kraft der Gottheit
(»Enthousiasmós«), häufig verbunden mit Erlebnissen der »neuen
Geburt«. Daß solche Menschen auch in der Ekklesia Israel auftreten
konnten, kann am Beispiel der Verheißung Samuels an Saul deutlich
gemacht werden: »Der Geist des Herrn wird auf dich überspringen …
und du wirst verwandelt werden in einen neuen Menschen«10.

Ihr Erscheinungsbild in der Religionsgeschichte ist außer-
ordentlich vielgestaltig. Zuweilen ist ihr Auftreten durch den Kon-
trast zum Üblichen und Wohlbewährten bestimmt, manchmal durch
Nacktheit oder betont ungepflegtes Äußeres oder durch die Weige-
rung, einen beständigen Wohnsitz zu nehmen, manchmal durch as-
ketische Enthaltung von allem, was die »gewöhnlichen Menschen«
erfreut, und durch Absonderung von ihrer Gemeinschaft. Sie gelten
als Narren und zugleich als »göttliche Menschen« (Theioi andres),
die von »göttlichem Wahnsinn« (Theia manía) befallen sind (vgl.
Platons Äußerungen über die »Theia manía« im Dialog Phaidros).
Und je weniger sie in diesem »Wahnsinn« in der Lage sind, ihr Spre-
chen und Handeln willentlich zu bestimmen, desto mehr erwartet
man von ihnen, daß die Gottheit durch sie hindurch handelt und
spricht. Aber auch dort, wo ihr Erscheinungsbild nichts Außerge-
wöhnliches an sich hat, erwartet man von ihnen aufgrund ihrer
»neuen Geburt« die Fähigkeit zur gottgewirkten Rede und zum Han-
deln aus der Kraft der Gottheit. Man spricht ihnen daher die Gabe der
Weissagung und die Kraft zu Wundertaten zu. Und sie selbst erheben

60 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

10 1 Sam 10,6.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht selten den Anspruch, Visionen und Auditionen gehabt zu ha-
ben, durch die sie die Wirklichkeit Gottes oder anderer überirdischer
Wesen geschaut und ihre Worte gehört haben.

Vielfältig wie ihre Erscheinungsgestalt ist auch ihr Verhältnis
zu der Gemeinschaft, innerhalb derer sie auftreten. Sie »gelten
nichts in ihrer Vaterstadt«, wandern aus und werden zu Missionaren
in Ländern, die der Überlieferung, aus der der Charismatiker
stammt, ursprünglich ferne standen (Buddha). Oder sie sammeln
um sich, innerhalb der eigenen Überlieferungsgemeinschaft, Sonder-
gemeinschaften wie »Erweckungsbewegungen«, »Mönchsorden«
oder »Sekten« mit eigenen Regeln des Zusammenlebens und der
Amts-Nachfolge (vgl. die »Prophetenjünger« des Elia und die Wei-
tergabe des »Prophetenmantels« an Elischa als Zeichen der Amts-
Übertragung: »Als ihn die Prophetenjünger sahen, … sprachen sie:
»Der Geist des Elia ruht auf Elischa«« – 2 Kön 2,15). Oft werden sie
so innerhalb der eigenen Überlieferungsgemeinschaften zu Refor-
matoren. Ihre Sprüche oder Schriften gewinnen »kanonischen Rang«
und werden, neben den bisher überlieferten normativen Texten, als
ein zweites Korpus kanonischer Schriften weitergegeben (vgl. den im
Judentum üblich gewordenen Doppel-Ausdruck, »Gesetz und Pro-
pheten«). In anderen Fällen werden sie zwar vertrieben, kehren aber
zurück, vertreiben ihre Vertreiber und werden zu Stiftern neuer Re-
ligionen (Muhammad).

Die Unmittelbarkeit zu den göttlichen Ursprüngen, die die Cha-
rismatiker für sich in Anspruch nehmen, schließt nicht aus, daß auch
sie in ihrem Sprechen und Handeln gewissen geprägten Formen fol-
gen, die sich im Laufe einer Überlieferung herausgebildet haben. Ne-
ben das Ausstoßen unartikulierter Laute, die zum Ausdruck bringen,
daß der Charismatiker nicht »Menschenworte« ausspricht, sondern
himmlische Worte, »die kein Mensch aussprechen kann«, tritt eine
rhythmisch gegliederte Sprachform, die sich dazu eignet, durch einen
mehr oder weniger ekstatischen Reigentanz begleitet zu werden. In
solchen Fällen sind es nicht Individuen, sondern charismatische
Gruppen, die diese Sprach- und Verhaltensform ausbilden, nicht sel-
ten indem sie sich durch besondere Mittel (Musik, aber zuweilen
auch berauschende Drogen) in den entsprechenden psychischen Zu-
stand versetzen. (In der reflexivischen Verbform »Hitnabia«, »sich in
den Zustand eines »Nabi« versetzen«, mit der die Bibel das Sprechen
und Handeln der Propheten beschreibt, klingt diese Gewohnheit, von
der die »Nebi’ijm« [Propheten] der Bibel sich distanzierten, auch bei

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 61

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihnen sprachlich noch nach.) Da diese Formen des Sprechens und
Verhaltens erlernt werden müssen, bilden sich unter den Charisma-
tikern Verhältnisse von Meistern und Schülern heraus, die ihre eige-
ne Schultradition entwickeln und sogar eigene Formen der Amts-
nachfolge kennen.

In gewissen religiösen Gemeinschaften – nicht nur in Israel –
geben die Charismatiker ihre Vollmacht, unmittelbar im Namen der
Gottheit zu sprechen, durch die feststehende »Botenformel« zu er-
kennen: »So spricht NN«11.

Ihr Verhältnis zur religiösen Überlieferungsgemeinschaft und
ihren Institutionen ist deswegen spannungsreich. Die Unmittelbar-
keit zur Gottheit, die sie in Anspruch nehmen und die ihnen auch
von denen zugeschrieben wird, die von ihnen befragt oder um ihre
Hilfe gebeten werden, macht sie zu Kritikern der Weise, wie die
Überlieferungsgemeinschaft lebt, ihre normativen Erinnerungen
versteht und ihre Gottesdienste feiert. Gemessen an dem, was der
Charismatiker erfahren, gehört und gesehen hat, kann das in der
Überlieferungsgemeinschaft als maßgeblich geltende Gottesver-
ständnis und die ihm entsprechende Praxis als »Abfall von den Ur-
sprüngen« erscheinen. Für die Gemeinschaft, innerhalb derer sie auf-
treten und von deren Überlieferung sie oft mehr, als sie wissen,
geprägt sind, werden sie zu Kontrastzeichen, die in wichtigen Hin-
sichten nicht imitierbar sind, aber das Bewußtsein von der bestän-
digen Reformbedürftigkeit der Überlieferung wachhalten.

An dieser Stelle ist eine Bemerkung zum Sprachgebrauch ange-
zeigt. Alle soeben verwendeten Bezeichnungen sind, ebenso wie das
Wort »Charismatiker«, aus dem christlichen Sprachgebrauch ent-
nommen und werden nicht ohne methodische Gefahr auf entspre-
chende Erscheinungen in der Geschichte anderer Religionen über-
tragen. Dennoch sind sie geeignet, das besondere Verhältnis der
Charismatiker zur religiösen Überlieferungsgemeinschaft deutlich
zu machen. Gerade durch jene kritische Distanz zur Überlieferung,
die sie durch ihre Berufung auf unmittelbare Begegnung mit dem
Heiligen gewinnen, können sie großen Einfluß auf die Mitglieder
dieser Überlieferungsgemeinschaft ausüben. Und man kann solche
Überlieferungsgemeinschaften daraufhin untersuchen, inwieweit
und in welcher Weise es ihnen gelingt, dem Wirken solcher Charis-

62 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

11 Vgl. dazu die Botenformel des »Propheten«, der am Ende der platonischen »Politeia«
auftritt: »Spruch der Lachesis, der Tochter der Ananke« (Pol. 617d).

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matiker einen festen Ort in ihrem Leben zu geben. Zuweilen wird der
Einfluß, den auch sie auf die Formatio Mentis der Überlieferungs-
genossen nehmen, vorwiegend als Gefährdung empfunden, sodaß
ihre Anhänger unter den Verdacht geraten, den »rechten Weg« der
Überlieferung verlassen zu haben. Nicht selten werden sie auch von
denen, die bei ihnen Rat suchen oder sich auf ihr Beispiel berufen, als
Instanzen angesehen, auf die man sich beruft, um sich der prägenden
Kraft der Überlieferung und ihrer Institutionen zu entziehen. In
anderen Fällen wird jene Unmittelbarkeit zur Gottheit, die sie in
Anspruch nehmen, als Chance gesehen, jener »Erneuerung aus den
Ursprüngen«, der auch der traditionelle Dienst am Wort und am
Gottesdienst gilt, eine neue Gestalt zu geben, die zu einem vorantrei-
benden Moment in der Geschichte der Überlieferungsgemeinschaft
werden kann. Dann können sie und ihre Jünger-Gemeinschaften sel-
ber zu einer Institution werden, die in der »Oikodomé« der Gemein-
schaft eine unentbehrliche Funktion zu erfüllen hat.

Das freilich setzt voraus, daß auch sie selbst sich dessen bewußt
sind, daß auch sie, bei aller Distanz, unvermeidlich aus den Impulsen
der Überlieferung leben. Selbst ihre Visionen und Auditionen lassen
bei genauerer Betrachtung erkennen, daß ihr Anschauen und Den-
ken durch die Überlieferung geprägt ist, aus der sie kommen. Und
aus diesem Bewußtsein kann die Einsicht entspringen, daß auch die
mögliche Wirkung, die sie auf ihre Hörer ausüben, an deren durch
die Überlieferung geprägtes Anschauen und Denken appelliert. Ver-
drängen sie diese zweifache Einsicht nicht, dann werden sie fähig,
sich als verantwortliche Diener an der Überlieferungsgemeinschaft
zu begreifen und sich an dieser Verantwortung messen zu lassen,
und zwar auch und gerade dann, wenn sie am gegenwärtigen Zustand
dieser Gemeinschaft die härteste Kritik üben. An späterer Stelle wird
sich zeigen, daß dies auf die Propheten, die innerhalb der Ekklesia
Israel aufgetreten sind, in besonders deutlicher Weise zutrifft. Ein
Indizium dafür ist, daß die Sprüche der Propheten in den Kanon der
normativen Texte dieser Überlieferungsgemeinschaft aufgenommen
werden konnten.

e) Erneuerungsbewegungen und Sondergemeinschaften
Charismatiker, die innerhalb religiöser Überlieferungsgemeinschaf-
ten auftreten, sammeln nicht selten besondere Gemeinschaften um
sich, die eigene Überlieferungen begründen. Zuweilen trennen sie
sich von der Überlieferungsgemeinschaft, aus der sie stammen, und

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 63

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden dann zuweilen von diesen heftig bekämpft; dann tritt der
Charismatiker als »Religionsstifter« auf. Beispiele dafür bieten die
Anhänger des Zarathustra oder des Gauthamo Buddha. In anderen
Fällen bilden sie innerhalb der bestehenden Überlieferungsgemein-
schaft Sonderbünde mit eigener Lehre und eigenem Ritual. Von sol-
chen Sonderbünden geht nicht selten ein Impuls zur Erneuerung der
bestehenden Überlieferungsgemeinschaft und zu einem neuen Ver-
ständnis der überlieferten Lehren und Riten aus. Beispiele dafür bie-
ten die Mysteriengemeinden (Thíasoi), wie sie innerhalb der Reli-
gion Ägyptens oder Griechenlands entstanden sind. Überlieferte
Fruchtbarkeitskulte, z. B. des Osiris bzw. der Demeter, wurden nun
als Vorstufen (»niedere Einweihungsgrade«) verstanden, die die Un-
sterblichkeitsweihen (»höhere Einweihungsgrade«) vorbereiteten.
Der Charismatiker tritt dann als »Reformator« auf, der, seinem
Selbstverständnis nach, den »ursprünglichen, aber vergessenen
Sinn« des alten Überlieferungsgutes neu in Erinnerung ruft und zur
Geltung bringt.

Zumeist ist die Entstehung solcher neuen Religionen oder Son-
dergemeinschaften ein Anzeichen dafür, daß die religiöse Überliefe-
rungsgemeinschaft, innerhalb derer sie entstehen, in eine Krise gera-
ten ist. Solche Krisen können äußere Ursachen haben, etwa wenn
feindliche Eroberer die Könige und Priester, die maßgeblichen Träger
einer Überlieferung, töten, verschleppen oder durch neue, ihnen er-
gebene Amtsträger ersetzen, die das Vertrauen der betroffenen Über-
lieferungsgemeinschaft nicht besitzen. Noch wirksamer für die Ent-
stehung derartiger Krisen scheinen innere Gründe zu sein. Die bis
dahin maßgebliche Überlieferung bewährt sich nicht mehr ange-
sichts neuer Erfahrungen und ist deswegen nicht mehr imstande, die-
se auszulegen und in ihrem Lichte verstanden zu werden. Dann fin-
den »Charismatiker« Zustimmung, die aufgrund ihrer besonderen
religiösen Erfahrungen sich entweder von der alten Überlieferung
abwenden und »neue Religionen« gründen, oder zu einer radikalen
Neu-Interpretation dieser Überlieferung gelangen, die nur von Tei-
len der alten Überlieferungsgemeinschaft rezipiert wird und so,
innerhalb ihrer, zur Entstehung von »Sondergruppen« Anlaß gibt.

Die Entstehung solcher Sondergemeinschaften hat neue Formen
der Initiation zur Folge. Um ihnen anzugehören, muß man sich aus-
drücklich zum Beitritt entschließen; und die Gemeinschaft kann
Bedingungen aufstellen, von denen es abhängt, ob einem Beitritts-
willigen seine Bitte erfüllt wird. Verbleiben solche Sondergemein-

64 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaften innerhalb der bestehenden Überlieferungsgemeinschaften,
dann werden sie zu religiösen »Vereinen« mit eigener Organisation,
besonderen Regeln des Zusammenlebens und Zusammenwirkens
und nicht selten mit eigenem Vermögen, das notwendig ist, weil die
umfassende Gemeinschaft nicht für ihre besonderen Gottesdienste
und den Unterhalt ihrer Lehrer und sonstigen Organe aufkommt.
Weil der Beitritt zu ihnen auf freier Entscheidung beruht, können sie,
über die Lebenszeit des charismatischen Gründers hinaus, nur fort-
bestehen, indem sie besondere Formen der Mitglieder-Werbung ent-
wickeln. Dann entsteht die Frage, ob diese Werbung sich nur an die
Mitglieder der vorgefundenen Überlieferungsgemeinschaft wenden
kann und soll, oder ob sie über diese hinaus »missionarisch« tätig
werden. Diese Frage gewinnt an Wichtigkeit dann, wenn derartige
Sondergruppen von der bestehenden Überlieferungsgemeinschaft
bekämpft und möglicherweise zur Flucht genötigt werden oder aus
eigenem Antrieb die Gemeinschaft mit denen abbrechen, die sich
der von ihnen versuchten Erneuerung entziehen. Nicht selten wer-
den sie dann nicht nur in der neuen Umgebung religiöse Vereinigun-
gen der »Exulanten« bilden, sondern sich mit ihrer Werbung an Mit-
glieder fremder religiöser Überlieferungsgemeinschaften wenden.
Ein Beispiel dafür bietet die erfolgreiche Mission der Buddhisten,
die sich nach ihrem Konflikt mit den überkommenen Hindu-Religio-
nen werbend an die Bewohner des heutigen Sri Lanka oder Tibets,
Chinas und Japans gewandt haben, sodaß in neuen Ländern spezi-
fische Formen der neuen Religion entstehen konnten. Doch läßt sich
auch an anderen Beispielen deutlich machen: Während Religionen
mit ungebrochener Tradition sich nur zögernd über ihr ursprüng-
liches Verbreitungsgebiet hinaus ausbreiten und dann gewöhnlich
auf »Emigranten-Kolonien« beschränkt bleiben, entwickeln »neue
Religionen« (wie der persische Mithraskult) oder religiöse Sonder-
gruppen (wie die Mysteriengemeinden der Osiris-Einweihungen)
auch außerhalb ihres Ursprungslandes einen starken Einfluß auf ihre
neue Umgebung, sodaß es dort zu neuen Gemeindegründungen
kommt; und an diesen Gemeinden haben auch Bürger des jeweiligen
»Missionslandes« erheblichen Anteil. So entstanden »Mithräen«
(Heiligtümer des Mithras) vor allem in den Militärsiedlungen der
Römer, »Serapeien« (Heiligtümer des Osiris) in vielen Städten des
Römerreichs.

Für eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie sind diese
»missionierenden Sondergemeinschaften« aus folgendem Grunde

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 65

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von besonderem Interesse: Obgleich sie aus einer bestimmten, histo-
risch geprägten religiösen Überlieferungsgemeinschaft hervorgehen
und sich zunächst an solche Menschen wenden, deren Anschauen
und Denken durch diese Überlieferung geprägt ist, werben sie um
die Zustimmung auch solcher Menschen, die aus einer anderen Über-
lieferung stammen und deshalb ihr Anschauen und Denken an dieser
anderen Überlieferung geschult haben. Die Partikularität, mit der sie
sich innerhalb ihrer »Herkunfts-Überlieferung« als Sondergemein-
schaften konstituiert haben, verbindet sich auf diese Weise mit einer
wenigstens tendentiellen Universalität, mit der sie ihre Botschaft so
formulieren müssen, daß sie auch den neuen Hörern verständlich
gemacht werden kann. Das ist nur möglich, wenn sie auch diese neu-
en Adressaten ihrer Botschaft dazu fähig machen, im Lichte dieser
neuen Botschaft ihre eigenen Erlebnisse in einen neuen Kontext zu
bringen und so zu Inhalten neuartiger religiöser Erfahrung zu ma-
chen.

Viele dieser »missionierenden Sondergemeinschaften« werden
deshalb versuchen, an die Überlieferung ihrer neuen Adressaten an-
zuknüpfen und ihnen zu zeigen, daß auch diejenigen Erfahrungen,
zu denen sie innerhalb dieser ihrer eigenen Überlieferung befähigt
worden sind, im Lichte der neuen Botschaft neu und besser verstan-
den werden können. (Ein Beispiel dafür bietet der – freilich erfolglos
gebliebene – Versuch des Apostels Paulus, die Hörer seiner Rede auf
dem Areopag davon zu überzeugen, daß seine Verkündigung ihnen
den wahren Sinn ihrer eigenen religiösen Tradition erst aufschließen
werde: »Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkünden wir
euch«.12) In anderen Fällen werden sie die Hörer dieser neuen Bot-
schaft dazu auffordern, mit ihrer bisherigen Überlieferung zu bre-
chen. (Ein Beispiel dafür bietet die – legendäre – Anrede des Missio-
nars Remigius an den Frankenkönig Chlodwig. »Verbrenne, was du
angebetet hast, bete an, was du verbrannt hast«.) Dann werden sie
ihre Hörer davon überzeugen müssen, daß ihr Anschauen und Den-
ken bisher durch gewisse Fehlgestaltungen bestimmt war und des-
halb defiziente Modi des religiösen Erfahrens hervorgebracht hat.
Von solchen Fehlgestaltungen und ihren Entstehungsbedingungen
wird sogleich zu sprechen sein.

Doch kann jetzt schon hinzugefügt werden: Auch derartige
Fehlgestaltungen des religiösen Anschauens und Denkens werden

66 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

12 Apg 17,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur dann also solche durchschaut, wenn aufgezeigt werden kann, daß
sie aus Versuchen hervorgegangen sind, den Anspruch der Wirklich-
keit des Heiligen zu beantworten – wenn auch aus mißlingenden Ver-
suchen. Deshalb schließt die religionskritische Aufforderung, »sich
von der alten Torheit abzuwenden« stets die hermeneutische Auf-
gabe ein, »die auch noch in der Torheit verborgene Wahrheit« ans
Licht zu bringen. Die neuen Hörer der Botschaft können nur unter
der Voraussetzung zu eigenverantwortlichen Zeugen der ihnen
verkündeten Wahrheit werden, daß die missionarischen Mitglieder
religiöser Sondergemeinschaften, die aus anderen religiösen Über-
lieferungen stammen, sie zu diesem kritischen, aber zugleich herme-
neutischen Verhältnis zu ihrer eigenen Überlieferung qualifizieren.
An späterer Stelle wird sich zeigen, daß dies für die Christen, die als
Sondergemeinschaft innerhalb des Judentums entstanden und von
dort aus ihre Botschaft »in alle Welt« getragen haben, in ausgezeich-
netem Maße zutrifft.

b) Defiziente Modi der religiösen Erfahrung und ihre Verfestigung
durch Fehlformen der religiösen Tradition.

Es gibt, so hat sich gezeigt, defiziente Modi der Erfahrung. Diese ent-
stehen einerseits dann, wenn die Begegnung mit dem Wirklichen
ihren dialogischen Charakter verliert und zum Selbstgespräch ver-
kürzt wird oder zum Verstummen des Subjekts vor der Übermacht
der erfahrenen Wirklichkeit führt. Andererseits entstehen sie, wenn
einzelne Bedeutungsmomente der Erfahrung ausfallen. Diese Fehl-
formen der Erfahrung sind auch in der Geschichte der Religionen zu
beobachten. Dies war der Grund dafür, daß im zweiten Band der hier
vorgelegten Untersuchung, der philosophischen Einübung in die
Gotteslehre, von diesen Ausfallerscheinungen die Rede war.

Im Rahmen einer philosophischen Einübung in die Gotteslehre
konnte gezeigt werden: Verwandelt sich der Dialog mit der Wirklich-
keit des Heiligen und mit seinem Anspruch in ein Selbstgespräch,
dann entstehen »Gottesfiktionen«, in denen der vermeintlich From-
me nur sich selbst, die »Tiefen der eigenen Seele«, externalisiert.
Wird das Subjekt dagegen von seinen religiösen Erlebnissen so über-
wältigt, daß es zu einer eigenverantwortlichen Antwort unfähig
wird, dann entsteht der Eindruck, von dämonischen Mächten inner-
lich »besetzt« zu sein. Findet der Dialog mit der Wirklichkeit des
Heiligen zwar statt, aber so, daß dabei einzelne Bedeutungsmomente

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 67

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der religiösen Erfahrung verlorengehen, dann entstehen die religiö-
sen Fehlformen von Idololatrie und Fetischismus, Vielgötterei und
Magie oder eine gegenüber der Geschichte entfremdete Gnosis (s.
Band II, 3. Teilerg., S. 158 ff.).

Im Rahmen einer philosophischen Einübung in die Ekklesio-
logie aber sind diese Befunde deswegen bedeutsam, weil sich zeigt:
Es gibt Traditionen und Institutionen, die geeignet sind, die Individu-
en gegen die Gefahr derartiger Fehlformen der Erfahrung wider-
standsfähig zu machen; es gibt aber auch solche, die eine »Forma
Mentis« erzeugen, die zu solchen Fehlformen der Erfahrung beson-
ders wirksam disponiert.

Insbesondere der Ausfall des historischen Bedeutungsmoments
der religiösen Erfahrung steht der Entwicklung eines Gottesbegriffs
im Wege, der durch die Prädikate der Transzendenz, Einheit, gutma-
chende Güte und Personalität bestimmt wird. Daraus wird die Tatsa-
che verständlich, daß der Glaube an einen einzigen, transzendenten,
gütigen und personalen Gott in der Religionsgeschichte nicht nur
vergleichsweise selten ist, sondern daß die Verkündigung von einem
solchen Gott (mag sie im Übrigen von Philosophen oder von Vertre-
tern »monotheistischer« Religionen vorgetragen werden) häufig auf
einen Widerstand stößt, der sich selbst als einen »frommen Wider-
stand« begreift. Denn eine Analyse des religionshistorischen Befun-
des zeigt: Dieser Widerstand läßt sich aus bestimmten Besonderhei-
ten der religiösen Erfahrung selber begreifen, die dem Gedanken an
einen transzendenten, wesenhaft einen, personalen Gott und seine
uneingeschränkte »gut machende Güte« im Wege zu stehen schei-
nen: Die Erfahrung von der ungeteilten Gegenwart des Heiligen in
jeder seiner Erscheinungen scheint die Unterscheidung zwischen sei-
nem transzendenten Wesen und seiner innerweltlichen Erscheinung
gegenstandslos zu machen. Aus der Erfahrung von der Coincidentia
oppositorum, die nicht nur zur Eigenart der Weltwirklichkeit gehört,
sondern auch und sogar in besonderem Maße zu jeder Hierophanie,
ergibt sich ein religiös motivierter Widerstand gegen die Vorstellung
von Gottes wesenhafter Einheit. Die Erfahrung des »heiligen Schrek-
kens« läßt den Verdacht entstehen, die Vorstellung von einem all-
gütigen Gott impliziere eine Verharmlosung seiner erschreckenden
Übermacht. Schließlich läßt jene Zeitgenossenschaft mit den Ur-
sprüngen der Welt, die der Mensch in der religiösen Erfahrung ge-
winnt, alle Differenzen in der Zeit und in der Geschichte als unwe-
sentlich erscheinen und steht damit auch der Vorstellung von einem

68 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


personalen Gott im Wege, der nicht nur »im Anfang« die Weltwirk-
lichkeit begründet hat, sondern inmitten der Geschichte handelnd
mit dem Menschen in eine Wechselbeziehung tritt (s. Band II, 5. Tei-
lerg. 1. Teil S. 216 ff.).

Die so entstehenden Deutungen der religiösen Erfahrung erwei-
sen sich zwar, bei näherer Analyse, als irreführend. Sie werden, wie
sich gezeigt hat, den vier genannten Bedeutungsmomenten der reli-
giösen Erfahrung nicht gerecht. (s. Band II, 2. Teilerg. S. 59 ff. und
3. Teilerg. S. 158 ff.). Aber diese irreführenden Deutungen haben
sich, in der Realität der Religionsgeschichte, in archaiologischen
Deutungen verfestigt, die zum Bestand religiöser Überlieferungen
geworden sind. Die Meinung, die Präsenz des Heiligen in jeder seiner
Erscheinungen mache die Unterscheidung zwischen »Wesen« und
»Erscheinung« gegenstandslos, führte zu Mythen, in denen die Kos-
mogonie mit der Theogonie zusammenfällt. Die Meinung, die Erfah-
rung von der Coincidentia oppositorum in jeder Hierophanie verbie-
te die Vorstellung von Gottes wesenhafter Einheit, führte zu Mythen
von Götterkrieg und (stets labilem) Götterfrieden in den Ur-Anfän-
gen der Welt. Die Meinung, die Erfahrung des »heiligen Schreckens«
verbiete die Vorstellung von einem allgütigen Gott und verlange
statt dessen die fromme Einwilligung in den eigenen Untergang in
der Begegnung mit der Gottheit, führte zu Mythen vom »sterbenden
Gott«, dessen Tod der Grund allen irdischen Lebens sei und dem da-
her alles irdische Leben im Tode zurückgegeben werden müsse. Die-
ser Mythos liegt verbreiteten Kulten des Todes und der Fruchtbarkeit
zugrunde. Die Meinung, jene Gleichzeitigkeit mit den Ursprüngen,
die dem Menschen in der religiösen Erfahrung geschenkt wird, ver-
biete die Vorstellung von einem freien Wirken Gottes inmitten der
Geschichte, führte zu jenen Mythen von der »ewigen Wiederkehr«,
die, nach der an zahlreichen Beispielen bewährten Auffassung von
Mircea Eliade, vielen, wenn nicht gar allen anderen Mythen die
Grundstruktur vorzeichnen.

Nun läßt sich beobachten, daß die genannten Mythen und Kulte
bei vielen religiösen Überlieferungsgemeinschaften sich im Ver-
ständnis des sakralen Königtums vereinen. Der Urkönig gilt als ein
Göttersohn, mit dessen Geburt die Reihe der Theogonien sich voll-
endet hat. Und die Aufgabe des Königs, Frieden im Inneren der Ge-
meinschaft und Sicherheit vor äußeren Feinden zu sichern, wird als
sein Auftrag verstanden, jenen Sieg über die Chaosmächte, von dem
die Mythen von Götterstreit und Götterfrieden erzählen, immer neu

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 69

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abbildhaft gegenwärtig zu setzen. Dem entspricht es, daß die kultisch
begangenen Neujahrsfeste in vielen Religionen als kosmogonische
und theogonische Feste begangen, zugleich aber als Thronbestei-
gungsfeste des sakralen Königs verstanden werden. Und es ist kon-
sequent, daß die Beschreibung der Taten irdischer Könige in der
»Hof-Annalistik« solcher Gemeinschaften diese Ereignisse mit den
mythisch erzählten Ur-Geschehnissen bis zur Identität verschmelzen
läßt. Auch in dieser Weise, Ereignisse innerhalb der Erfahrungswelt
zu beschreiben, ist die von M. Eliade beschriebene Tendenz spürbar,
die historische Differenz der Zeiten zugunsten einer »ewigen Wie-
derkehr des Gleichen« verschwinden zu lassen.

Gerade an diesen Beispielen zeigt sich, daß religiöse Traditionen
und Institutionen auch dazu führen können, daß bei den Mitgliedern
der religiösen Überlieferungsgemeinschaft eine »Forma Mentis« ent-
steht, die es ihnen unmöglich macht, die erwähnten vier Bedeutungs-
momente der religiösen Erfahrung unverkürzt zur Geltung zu brin-
gen. Sind nämlich solche Mythen und Kulte einmal innerhalb
religiöser Überlieferungen institutionell verfestigt, sodaß sie allen
Sprachlehrern der Gebetssprache, allen Lesemeistern heiliger Ge-
schichten, allen Auslegern heiliger Texte, allen Dienern der kulti-
schen Praxis zu Kriterien für die rechte Erfüllung ihres Auftrags wer-
den, dann erscheint auch der Widerstand gegen die Verkündigung
von einem einzigen, transzendenten, allgütigen und personalen Gott
als religiöse Pflicht (s. Band II, 5. Teilerg. 2. Teil S. 218 f.).

Für eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie sind diese
Ergebnisse deswegen von Interesse, weil sich gezeigt hat: Sie ent-
halten zugleich einen Hinweis auf Kriterien, an denen religiöse
Traditionen und Institutionen gemessen werden müssen. Denn es
gibt Traditionen und Institutionen, die derartige Ausfallserscheinun-
gen stabilisieren und gegen Korrektur resistent werden lassen. Die
Frage, die sich dem philosophischen Interpreten stellt, lautet dann
nicht mehr: Wie ist dieser Widerstand zu erklären? Sie lautet: Wel-
che besonderen Bedingungen mußten in der Religionsgeschichte ge-
geben sein, wenn es möglich werden sollte, diesen »frommen Wider-
stand« zu überwinden? Es wird sich zeigen, daß diese Frage geeignet
ist, die Aufmerksamkeit auf gewisse krisenhafte Ereignisse innerhalb
der Religionsgeschichte des entstehenden Europa zu lenken, und daß
auch die Entstehung, die Eigenart und das Selbstverständnis der
Ekklesia Israel in diesem religionshistorischen Zusammenhang zu
sehen ist.

70 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erstes Teilergebnis

Eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit be-
greift, kann sowohl zur Begründung als auch zur Kritik von Traditio-
nen und Institutionen einen Beitrag leisten. Denn diejenige Gestalt
des Anschauens und Denkens (Forma Mentis), die nötig ist, wenn
subjektive Erlebnisse zu Inhalten objektiv gültiger Erfahrung umge-
staltet werden sollen, bildet sich nicht in der isolierten Lebens-
geschichte des Individuums aus, sondern im Dialog mit anderen
Menschen, die einander den Anspruch des Wirklichen bezeugen
und sich gegenseitig dazu auffordern, diesen Anspruch zu beantwor-
ten. Dieser Dialog aber übergreift die Generationen und schließt sie
zu Überlieferungsgemeinschaften zusammen. Diese ihrerseits ma-
chen es nötig, gewisse Weisen des Sprechens und Handelns zu insti-
tutionalisieren, d. h. ihnen eine auf Weitergabe angelegte Form zu
geben. Darum entstehen innerhalb von Überlieferungsgemeinschaf-
ten geprägte Formen des Wortes und der Praxis. Um die Mitglieder in
diese Weisen des Sprechens und Handelns einzuüben und ihnen ein
Verständnis solcher geprägter Sprach- und Handlungsformen zu ver-
mitteln, bilden sich in jeder Überlieferungsgemeinschaft besondere
Gruppen der »Diener am Wort« und der Lehrmeister der Praxis aus.
Alle diese Institutionen stehen im Dienste einer Befähigung zur Er-
fahrung, durch die die Sprechenden und Handelnden fähig werden,
den ihnen vermittelten Anspruch des Wirklichen auf eigenverant-
wortliche Weise zu beantworten und so zu aktiv gestaltenden Mit-
gliedern der Überlieferungsgemeinschaft zu werden.

Um Überlieferung möglich zu machen, bilden die entsprechen-
den Kommunikations- und Interaktionsgemeinschaften geregelte
Formen des Sprechens und der für die jeweilige Gemeinschaft cha-
rakteristischen Praxis aus. Nur dadurch wird es möglich, diese Wei-
sen des Sprechens und Handelns an neue Individuen weiterzugeben;
auf diese Weise wird Funktionsnachfolge über den Wechsel der Indi-
viduen und sogar der Generationen hinweg möglich. Solche Regeln
sind daher konstitutiv für die Überlieferungsgemeinschaft. Dagegen
ist es nicht notwendig, wohl aber in vielen Fällen naheliegend, daß
solche Regeln die besondere Form von Rechtsnormen annehmen.
Die Gemeinschaft wird nicht durch ihr Recht zur Institution, d. h.
zu einer auf Funktionsnachfolge angelegten Weise intersubjektiven
Sprechens und Handelns, sondern weil sie Institution ist, bildet sie in
vielen Fällen Rechtsnormen aus. Diese regeln die Aufgabenvertei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 71

Erstes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung innerhalb der Gemeinschaft, machen das Rollenspiel der ver-
schiedenen Diener an der Überlieferung vorhersehbar und eröffnen
die Möglichkeit, auftretende Konflikte über das Verhalten, das von
den Mitgliedern der Gemeinschaft und ihren Organen erwartet wer-
den kann, auf friedliche Weise zu lösen. Zugleich tragen sie dazu bei,
kommende Generationen darin einzuüben, die Regeln, nach denen
die Gemeinschaft lebt, als den Niederschlag der Erfahrungen frühe-
rer Generationen zu verstehen, in deren Licht ihre eigenen Erfahrun-
gen auszulegen und umgekehrt. Dadurch werden sie fähig, sich die
rechtlichen und nicht-rechtlichen Regeln der Gemeinschaft aktiv und
eigenverantwortlich anzueignen.

Insbesondere für die Rechtsnormen, die die Überlieferung si-
chern und stabilisieren, ergibt sich daraus ein Kriterium, an dem sie
gemessen werden können: Sie können von jeweils neuen Generatio-
nen nicht in deren eigener Verantwortung angeeignet werden, wenn
sie diese nur denjenigen Ansichten und Absichten unterwerfen, die
frühere Generationen aufgrund ihrer Erfahrungen gewonnen haben;
dies gelingt vielmehr nur dann, wenn sie jenen Anspruch des Wirk-
lichen weitergeben, den frühere Generationen durch ihre Weise des
Anschauens, des Denkens und der Praxis beantwortet haben und auf
den auch die jeweils neue Generation antworten muß, wenn sie zum
aktiven Glied der Überlieferungsgemeinshaft werden will. Dieser
Anspruch aber weist gerade dann, wenn er getreulich weitergegeben
wird, über die Antwort, durch die frühere Generationen ihn zur
Sprache gebracht haben, immer schon hinaus. Das bedeutet: Die Tra-
dition enthält das Potential zu ihrer möglichen Erneuerung immer
schon in sich. Das gilt auch für die Rechtstradition, deren Verbind-
licheit die Kontinuität der Rechts-Überlieferung garantiert, die aber
gerade dadurch wirksam bleibt, daß sie das ihr immanente Innova-
tions-Potential zur Geltung bringt. Erst so entsteht jener Kontext,
in den immer neue Generationen auch ihre Erlebnisse eintragen kön-
nen, um sie »als Erfahrung zu lesen«.

Dies alles gilt auch – und sogar besonders deutlich – für die spe-
ziell religiösen Traditionen und Institutionen. Gemäß der Eigenart
des religiösen Wortes und der religiösen Praxis werden hier die »Die-
ner am Wort« vor allem zu Sprachlehrern des Gebets, die die Indivi-
duen zur aktiven Teilhabe an der doxologischen Gemeinschaft als
dem »Tempel« (Oikos) befähigen, in dem die Gegenwart Gottes in-
mitten der Welt erfahrbar wird. Zu diesen Dienern am Wort gehören
aber auch die »Lesemeister« und »Interpretations-Spezialisten«, die

72 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Mitglieder der Gemeinschaft in den Gebrauch der für diese spe-
zielle Überlieferungsgemeinschaft normativen Texte einüben, in de-
ren Weitergabe die Überlieferungsgemeinschaft ihre spezifisch reli-
giöse Gestalt gewinnt.

Unter den Dienern an der für diese Gemeinschaft charakteristi-
schen Praxis nehmen die Priester eine herausragende Stelle ein.
Denn die Mitfeier des Gottesdienstes prägt das Anschauen und Den-
ken der Kultgenossen in solcher Weise, daß diese, auch außerhalb des
Gottesdienstes, zur religiösen Erfahrung fähig werden. Dies läßt sich
insbesondere an der gottesdienstlichen »Rhythmisierung« des Rau-
mes und der Zeit, aber auch an dem spezifisch religiösen Gebrauch
der Verstandeskategorien von Substanz und Kausalität ablesen. Das
»Bleibende im Wandel« und zugleich das »Wesen im Wechsel seiner
Erscheinungen« ist, religiös verstanden, das fortwirkende »Am-Wer-
ke-Sein« (En-Ergeia) der göttlichen Ursprünge (»Archai«) der Erfah-
rungswelt. Und das bestimmende Gesetz, das alle Ereignisse der Er-
fahrungswelt zur Einheit zusammenschließt, ist die »ermächtigende
Macht«, mit der die Gottheit alles, was ist und geschieht, in seinen
Eigenstand »hervor-ruft«. Diese »ermächtigende Macht« ist es, die in
allen Worten und Handlungen der religiösen Gemeinde wirksam ge-
genwärtig gesetzt wird – in den Worten der Verkündigung nicht we-
niger als in den Handlungen des Gottesdienstes.

Das so geprägte Denken vermag auch die »profane« Welt des
Alltags mit den im Gottesdienst gemachten Erfahrungen in ein Ver-
hältnis wechselseitiger Auslegung zu bringen und dadurch die Wahr-
heit der gottesdienstlichen Verkündigung in eigener Verantwortung
zu bezeugen. Deswegen gehört zu den verbreiteten Funktionen der
Priester auch die Aufstellung und Wahrung von »Reinheitsgesetzen«
und der Vollzug von »Reinigungsriten«, die darauf abzielen, daß die
profane Alltagspraxis die sakralen kultischen Feiern »nicht befleckt«.
Dieses gewöhnlich von den Priestern verkündete »Reinheitsrecht«
ist die wichtigste Quelle des spezifisch religiösen Rechts auf all sei-
nen Anwendungsgebieten; und in vielen Hinsichten ist es auch zum
Ursprung für die Entwicklung des profanen Rechts geworden.

Freilich gibt es auch Fehlformen von Traditionen und Institutio-
nen. Diese werden daran erkennbar, daß sie in den Mitgliedern der
Überlieferungsgemeinschaft eine Form des Anschauens und Den-
kens erzeugen und stabilisieren, die zu gewissen Ausfallserscheinun-
gen der Fähigkeit zur Erfahrung führt und dadurch die Individuen
daran hindert, innerhalb der Überlieferungsgemeinschaft eine eigen-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 73

Erstes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verantwortliche Rolle zu spielen. Die Eignung von Traditionen und
Institutionen, zu Schulen der Erfahrungsfähigkeit zu werden, wird so
zu einem Kriterium, an dem sie kritisch gemessen werden können.

Auch dies gilt auf spezifische Weise für religiöse Traditionen
und Institutionen. Auch hier werden Fehlformen der Traditionen
und ihrer Institutionen daran erkennbar, daß sie Fehlgestaltungen
der Erfahrung erzeugen und stabilisieren, in diesem Falle defiziente
Formen der religiösen Erfahrung, die, wenn sie entstanden sind, das
Verhältnis der Menschen zum Heiligen beeinträchtigen. Dämonen-
furcht, Idololatrie, Polytheismus, aber auch eine der Geschichte ent-
fremdete Gnosis lassen sich als Folgen dieser defizienten Modi der
religiösen Erfahrung verständlich machen. Unter den Formen des re-
ligiösen Wortes und der religiösen Praxis sind es vor allem die My-
then und Kulte von der »Göttergeburt« und vom »Götterkrieg und
Göttersieg«, die solche Fehlformen erzeugen und, wenn diese sozial
stabilisiert sind, zu der Überzeugung führen, es sei fromme Pflicht,
an dieser Form der Religion festzuhalten und sie gegen jede Form der
Kritik – der religiösen, aber auch der philosophischen – zu vertei-
digen.

Daraus ergibt sich die Frage, unter welchen Bedingungen beson-
dere religiöse Überlieferungen entstehen konnten, die geeignet wa-
ren, ihre Mitglieder von der bestimmenden Macht gerade dieser My-
then und Kulte zu befreien, eine spezifisch religiöse Form der
Religionskritik hervorzubringen und damit die Fähigkeit zu einer
von den genannten Defizienzen freien religiösen Erfahrung zu ver-
mitteln. Es ist deutlich, daß die Ekklesia Israel in herausragendem
Maße zu diesen religiösen Überlieferungsgemeinschaften gehört.
Nur in diesem Zusammenhang läßt sich klären, wodurch die Ekklesia
Israel und in ihrem Gefolge die christliche Kirche fähig wurden, sich
aus der Prägung des Bewußtseins durch derartige Mythen und Kulte
zu lösen und so die Fähigkeit zur unverkürzten religiösen Erfahrung
wiederzugewinnen.

74 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Traditionen und Institutionen

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung: Traditionen und Institutionen im Allgemeinen
	a) Aufgaben der Überlieferung und ihrer Organe
	a) Ein sprachphilosophischer Zugang
	b) Folgerungen für die allgemeine Lehre von Traditionen und Institutionen

	b) Legitimationskriterien
	c) Defiziente Modi der Erfahrungsfähigkeit und ihre Stabilisierung durch Fehlformen von Traditionen und Institutionen

	2. Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung: Speziell: Religiöse Traditionen und Institutionen
	a) Aufgaben und Legitimationskriterien
	a) Gebete und religiöse Erzählungen als »normative Texte« der Überlieferungsgemeinschaft und die Aufgabe der »Diener am W
	b) Die »Formatio Mentis« durch die Gottesdienstfeier und die Aufgabe der Priester
	g) Das religiöse Recht
	d) Charismatische Diener der Überlieferung
	e) Erneuerungsbewegungen und Sondergemeinschaften

	b) Defiziente Modi der religiösen Erfahrung und ihre Verfestigung durch Fehlformen der religiösen Tradition.

	Erstes Teilergebnis

