20

A Der Kontext einer philosophischen Einiibung
in die Ekklesiologie:
Die Lehre von Traditionen und Institutionen

1. Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung:
Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

a) Aufgaben der Uberlieferung und ihrer Organe

Eine philosophische Einiibung in die Ekklesiologie, auch wenn sie
sich speziell auf die Ekklesia Israel beziehen will, muf§ mit einigen
Uberlegungen zur allgemeinen Lehre von Traditionen und Institutio-
nen beginnen. Und in diesem Rahmen hat seit langer Zeit eine Frage
besondere Bedeutung gewonnen: die Frage, wie sich der Maf3geblich-
keitsanspruch von Traditionen und Institutionen zur Selbstgesetz-
gebung der Vernunft verhalte. Denn unter dem Einfluf§ der reforma-
torischen Traditionskritik, vor allem aber in Auseinandersetzung mit
der Philosophie der Aufklirungszeit, die in Traditionen und Insti-
tutionen die wirksamste Kraft zur Stabilisierung von Vorurteilen
gesehen hatte, galt es im Rahmen der apologetisch verstandenen Ek-
klesiologie als die vordringlichste philosophische Aufgabe, den Maf3-
geblichkeitsanspruch von religigsen Traditionen und Institutionen zu
rechtfertigen und das Verhaltnis dieses Anspruchs zur Selbstgesetz-
gebung der Vernunft zu bestimmen. Diese Frage ist schon zu Beginn
der hier vorgelegten Untersuchung aufgeworfen worden; denn die
Erwartung, die die Theologen im Rahmen ihrer »Demonstratio ca-
tholica« an die Philosophie richten, ist darauf gerichtet, daf3 die Phi-
losophie diese Frage beantworte (s. Band I, 55 ff.). Und schon dort ist
darauf hingewiesen worden, daf} die Sprache das deutlichste Beispiel
dafiir sei, daf3 Traditionen notwendig sind, wenn die Individuen jene
»Forma Mentis« gewinnen sollen, die sie zu aktiver Sprachkom-
petenz und damit zugleich zur »Miindigkeit des Denkens« fihig
macht (s. Band I, 62 ff.). Dies zeigte sich noch deutlicher, als im Zwei-
ten Teil des ersten Bandes der hier vorgelegten Untersuchung unter
dem Titel »Gotteswort im Menschenwort« von dem Verhéltnis zwi-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

schen der religiosen Sprache und der Befihigung zur religiosen Er-
fahrung die Rede war (s. Band 1,262 ff.). Darum seien an dieser Stelle
diejenigen Ergebnisse der sprachphilosophischen Uberlegungen in
Erinnerung gerufen, die fiir eine philosophische Einiibung in die Ek-
klesiologie bedeutsam sind.

o) Ein sprachphilosophischer Zugang

Die Worte, die Menschen zueinander sprechen (die »Verba Oris«)
konnen nur deswegen den Bezug zu Gegenstinden gewinnen (statt
nur die subjektive Befindlichkeit des Sprechers mitzuteilen), weil zu-
vor schon das menschliche Anschauen und Denken (das »Verbum
Mentis«) in einem Dialog mit der Wirklichkeit und ihrem Anspruch
vollzogen wird. Indem dieser Anspruch des Wirklichen an den Hérer
weitergegeben wird und nun auch ihn zu einer Antwort herausfor-
dert, die er in seinem eigenen Anschauen und Denken geben muf,
notigt dieser Anspruch ihn, wie schon den ersten Sprecher, zu einer
Umgestaltung seines Anschauens und Denkens. Indem der Dialog
unter Menschen auf solche Weise dem Dialog jedes Gesprichspart-
ners mit dem Wirklichen dient, wird die Dialoggemeinschaft, die sie
bilden, zu einem wesentlichen Moment jener »Formatio Mentis«,
durch die beide zu ihrer je eigenstindigen Antwort auf den Anspruch
des Wirklichen und damit zu je eigener Erfahrung fahig werden.
Doch wird dieser Dialog nicht nur unter Zeitgenossen gefiihrt, son-
dern bezieht die Erfahrungs-Zeugnisse fritherer Generationen ein.
Dadurch erweitert sich die Dialoggemeinschaft zur Uberlieferungs-
gemeinschaft; und nicht nur der Dialog unter Zeitgenossen, sondern
auch der Umgang mit Zeugnissen der Uberlieferung wird fiir die In-
dividuen zur Gelegenheit, ihre jeweils erreichte Forma Mentis selbst-
kritisch zu Gberpriifen, um so erst zu einer angemessenen Antwort
auf den Anspruch des Wirklichen fihig zu werden. So wird die Uber-
lieferungsgemeinschaft und ihre Sprache zu einem unersetzlichen
Mittel, das die je aktuellen Sprecher befihigt, subjektive Erlebnisse
in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung zu transformieren (s. Band [,
1. Teilergebnis, S. 270ff.).

Um nun Uberlieferung moglich zu machen, muf in der Uberlie-
ferungsgemeinschaft eine Sprache gesprochen werden, die nicht von
jeder Generation neu »erfundenc, sondern jeweils schon »vorgefun-
den« wird, auch wenn die Individuen lernen miissen, »aktive Sprach-
kompetenz« zu erwerben, also in dieser vorgefundenen Sprache zu
sagen, was ihnen niemand vorgesagt hat. Damit bilden sie, aufgrund

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 21

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

ihrer eigenen Erfahrung, die erlernte Sprache eigenstindig weiter.
Dazu ist es notig, daf$ Horer zu Sprechern werden und insofern in
die Funktionsnachfolge fritherer Sprecher eintreten. Nun kann man
unter einer »Institution« eine Weise menschlicher Interaktion ver-
stehen, die auf Nachfolge angelegt ist. Insofern ist die Sprachgemein-
schaft, die die Generationen iibergreift, ein besonders deutliches Bei-
spiel einer Institution. Und an diesem Beispiel 1af3t sich schon jetzt, in
einer ersten Anniherung, ablesen, worauf die Unentbehrlichkeit von
Institutionen beruht: Sie sichern jene Uberlieferung, ohne die die In-
dividuen nicht oder nur auf sehr fragmentarische Weise zur Trans-
formation von Erlebnissen in Inhalte der Erfahrung fahig wiirden.

Ein wesentliches Mittel, das sprachliche Uberlieferung moglich
macht, sind geprigte Sprachformen, die es dem einzelnen Sprecher
moglich machen, in eine erkennbare Funktion in der Uberlieferungs-
gemeinschaft einzutreten; ein weiteres Mittel sind miindlich oder
schriftlich im Wortlaut iiberlieferte Texte, denen spitere Horer oder
auch Leser entnehmen, zu welcher Forma Mentis ihr Verfasser durch
seine Versuche, den Anspruch des Wirklichen zu beantworten, ge-
langt war. Der Umgang mit solchen Texten und der Versuch, in ihrem
Lichte eigene Erfahrungen zu verstehen, aber auch im Lichte eigener
Erfahrung den Bedeutungsgehalt solcher Texte zu begreifen, wird
dann zu einem wesentlichen Mittel der »Bildung« in einer Uberlie-
ferungsgemeinschaft, d. h. der Befihigung ihrer Mitglieder zu je be-
stimmten Weisen der Erfahrung (s. Band I, 2. Teilergebnis, S. 320ff.).
Sind solche Texte entstanden und in einer Uberlieferungsgemein-
schaft zu normativer Geltung gelangt (d. h. in den Rang von Mafsta-
ben der Selbst-Uberpriifung der Uberlieferungsgenossen erhoben),
dann gewinnen die Fachleute der Auslegungskunst und die Vertreter
der dieser Kunst entsprechenden Theorie eine unersetzliche Funk-
tion innerhalb der Uberlieferungsgemeinschaft (s. Erster Band,
3. Teilergebnis S. 389 ff.).

) TFolgerungen fiir die allgemeine Lehre von Traditionen
und Institutionen

Die Sprachgemeinschaft als ausgezeichnetes Beispiel einer Institu-
tion, in der Horer zu Sprechern werden und geprigte Formen des
Sprechens die Moglichkeit einer Funktionsnachfolge der Sprecher
und Hérer sichern, kann zunichst einen Hinweis darauf geben, auf
welche Weise fiir die Entstehung und den Fortbestand von Institutio-
nen iiberhaupt gewisse Regeln konstitutiv sind. Es sind zunéchst die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

Regeln der Wortbildung und des Wortgebrauchs, fiir die Bildung von
Satzen und Redewendungen, die eingehalten werden miissen, wenn
sprachliche Ausdriicke von etwas sprechen und etwas besagen sollen.
Das jeweils vorgefundene Regelsystem einer Sprache ist die Bedin-
gung fiir Sachbezug (reference) und Bedeutungsgehalt (meaning) der
sprachlichen Ausdriicke, die die Individuen benutzen. Das schlieft
nicht aus sondern ein, daf$ die Sprache durch ihren »Gebrauch« auch
ihrem Wortschatz und ihrer grammatischen Form nach weiterent-
wickelt wird. Aktive Sprachkompetenz in der vorgefundenen Sprache
ist die Bedingung dafiir, daf3 die Sprechenden fihig werden, auch
neue Sprachformen zu prigen, die unter gewissen Bedingungen
zum »festen Bestand« der Sprachgemeinschaft werden kénnen. Auch
noch die historische Weiterentwicklung der Sprach-Regeln ist nur
moglich, wenn die Sprechenden den Gesamt-Rahmen des sprach-
lichen Regelsystems nicht verlassen, sondern sich innerhalb seiner
begegnen.

Aber gerade an diesem Beispiel laf3t sich ablesen: Dafy Regeln,
die Funktionsnachfolge moglich machen, die besondere Gestalt von
Rechtsnormen annehmen, ist zwar in vielerlei Hinsichten nahelie-
gend, zuweilen auch notwendig, aber nicht fiir Institutionen als sol-
che konstitutiv. Auch solche Institutionen, die ein eigenes Recht aus-
gebildet haben, erschopfen sich nicht darin, Rechtsgemeinschaften zu
sein. Sie sind nicht dadurch zu Institutionen geworden, daf3 sie sich
Rechtssatzungen gegeben haben; sondern sie haben sich Rechtssat-
zungen gegeben, weil sie Institutionen waren. Die Notwendigkeit,
ihre spezifischen Formen der Kommunikation und Interaktion tiber-
lieferungsfihig zu machen, hat sie genétigt, institutionalisierte For-
men der Funktionsnachfolge auszubilden. Die spezifische Form von
Rechtsregeln aber war nur eine unter mehreren méglichen Momen-
ten dieser Institutionalisierung — und nicht in allen Fillen war sie
notwendig. Fiir die Sprache ist es von sehr untergeordneter Bedeu-
tung, ob ihre Regeln den Charakter von Rechtsnormen gewinnen,
etwa durch »Regelbiicher, die ein Ministerium oder eine Konferenz
von Ministern in Kraft setzt. Die Sprache ist nicht deswegen eine
Institution, weil sie rechtlich festgelegten Regeln folgt; sondern die
Frage, ob es zweckmiBig ist, ihren Regeln sekunddr auch Rechts-
Charakter zu geben, kann nur deswegen auftreten, weil sie immer
schon, vor aller Rechtssetzung, Institution ist, d. h. ein Komplex von
Regeln, die die Funktionsnachfolge von Horern und Sprechern mog-
lich macht. Das gilt auch von anderen Institutionen (und so auch von

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 23

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

der Kirche): Sie sind nicht Institutionen, weil sie ein Recht ausgebil-
det haben; sondern sie bilden unter gewissen Bedingungen ein Recht
aus, weil sie Institutionen, auf Funktionsnachfolge angelegte Inter-
aktionsgemeinschaften, sind. Ob dies geschieht und in welcher Form
Rechtsnormen dem Fortbestand einer Uberlieferung und der Funk-
tionsfihigkeit ihrer Institutionen dienen, hingt von der Eigenart der
jeweiligen Uberlieferung ab, die weitergetragen werden soll. Und ob
das Recht, sofern ein solches entsteht, der Institution dient oder ihr
schadet, ist deswegen von Fall zu Fall an der Eigenart dieser Uberlie-
ferung zu priifen.

Nun ist die Sprachgemeinschaft nicht nur das deutlichste Bei-
spiel fiir eine Institution, sie ist auch das wichtigste Mittel, das Uber-
lieferung moglich macht. Darum fehlen in keiner Institution die
»Diener am Wort, die die Mitglieder der Uberlieferungsgemein-
schaft in den Gebrauch der gemeinsam gesprochenen Sprache und in
den Umgang mit Texten einfiihren, die in einer Uberlieferungs-
gemeinschaft normative Geltung haben. Weil nidmlich der Dialog
mit der Wirklichkeit, der »Erfahrung« heifst, in Wechselwirkung mit
dem Dialog unter Menschen steht, die einander, durch Zeugnisse
ihrer Erfahrung, den Anspruch des Wirklichen weitergeben und im
Wechselspiel des Horens und Antwortens ihr Anschauen und Denken
ausformen, ist die Sprache das wichtigste Mittel der Uberlieferung.
Dabei entwickeln unterschiedliche Uberlieferungsgemeinschaften
ihre je besondere Sprache, und zwar nicht nur die Nationalsprachen,
sondern auch, innerhalb ihrer oder auch parallel zu ihnen, besondere
»Sachgebietssprachen«. Diese sind nicht nur notwendig, um das Ge-
sprich zwischen den »Sachkennern« je eines Erfahrungsgebietes zu
ermoglichen, sondern auch dazu, eine »Forma Mentis« auszubilden,
die dem je spezifischen Anspruch der auf diesem Sachgebiet begeg-
nenden Wirklichkeit durch eine je spezifische Weise des Anschauens
und Denkens entspricht. Wer den Blick fiir mathematische oder na-
turwissenschaftliche Sachverhalte schulen soll, muf3 sich in die Sach-
gebietssprache der Mathematik und Naturwissenschaft eintiben. Wer
fiir die Erfahrungen sensibel werden will, die in Werken der Dicht-
kunst bezeugt werden, mufs seine Sprache an der Sprache der Dich-
tung schulen. Wer fahig werden will, ein Anschauen und Denken aus-
zubilden, das dem spezifischen Anspruch des Heiligen antworten soll,
muf3 in die Sprache der Religion, vor allem in die Sprache des Gebets
eingefithrt werden. Darum ist jeder Lehrer immer zugleich Sprach-
lehrer. Und zur Institutionalisierung jener Dienste an der Uberliefe-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

rungsgemeinschaft, die deren Mitglieder fihig machen, zu aktiven
Gliedern dieser Gemeinschaft zu werden, gehort es, dafl besondere
Glieder innerhalb der Gemeinschaft zu Sprachlehrern werden.

Dabei erschopft sich die Aufgabe der Sprachlehrer nicht darin,
ihren Schiilern einen Schatz von Vokabeln zur Verfiigung zu stellen
und ihnen jene Kenntnis grammatischer Formen zu vermitteln, die
notwendig ist, um zu erkennen, welche Funktion diese Vokabeln in
vorliegenden Texten erfiillen. Beides ist notig, um solche Texte in-
haltlich zu verstehen. Aber der Sprachlehrer hat seine Aufgabe erst
erfiillt, wenn er seinen Schiilern dariiber hinaus »aktive Sprachkom-
petenz« vermittelt, d.h. sie befdhigt, nicht nur vorgefundene Rede-
wendungen zu wiederholen, sondern in der erlernten Sprache zu sa-
gen, was niemand ihnen vorgesagt hat. Dann wird der Umgang mit
iiberlieferten Texten, z. B. mit » Lesestoffen« im Unterricht, dazu die-
nen, das Vermogen der Schiiler zur bewufsten Wahl von Ausdriicken
und Satzformen ihres eigenen Sprechens zu schulen und ihre »aktive
Sprachkompetenz« an solchen Texten kritisch zu priifen, aber auch
im eigenen Sprechen eigene Erfahrungen mit der erlernten Sprache
zu machen und im Lichte dieser eigenen Sprach-Erfahrungen das
Verhiltnis von Gestalt und Inhalt iiberlieferter Texte genauer zu er-
fassen. Erst in dem MafSe, in dem das gelingt, wird der Sprach-Unter-
richt zu einer Schule aktiven Eintretens in die Sprachgemeinschaft
und ihre Geschichte.

Nun spielen fiir alle Uberlieferungsgemeinschaften normative
Texte eine ebenso traditionsbegriindende wie traditionskritische Rol-
le: In ihnen wird das Zeugnis von Erfahrungen weitergegeben, die
fiir eine Uberlieferungsgemeinschaft konstitutiv sind, und sie bezeu-
gen diese Erfahrung in einer Form, an der immer neue Generationen
ihr eigenes Anschauen und Denken tiberpriifen konnen, um zu beur-
teilen, ob sie hinter jene »Formatio Mentis« zuriickgefallen sind, die
die Verfasser des normativen Textes zu ihrer Antwort auf den be-
zeugten Anspruch des Wirklichen befihigt hat. Wenn also die Uber-
lieferungsgemeinschaft zu einem kritischen Selbstverstiandnis fahig
werden soll, ist die Berufung auf derartige normative Texte in ihrer
zugleich traditionsbegriindenden und traditionskritischen Funktion
unerla@lich. Thr Gebrauch wird zur Bedingung des Dialogs, der inner-
halb einer Uberlieferungsgemeinschaft gefiihrt wird, und zugleich
zum Kennzeichen der Zugehorigkeit zu ihr (s. Band I, 2. Teilerg.,
S. 320ff.). Das gilt fiir die »Lesergemeinde« eines Dichters nicht we-
niger als fiir die Rechtsgemeinschaft der Staatsbiirger oder die reli-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 25

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

giose Uberlieferungsgemeinschaft. Darum gehoren neben den
Sprachlehrern die »Lesemeister« zu den unentbehrlichen Trigern
eines institutionalisierten Dienstes an der Uberlieferungsgemein-
schaft. Sie iiben neue Generationen in den Gebrauch solcher Texte
ein und befihigen sie dazu, solche Texte in ein hermeneutisches
Wechselverhiltnis zu ihren eigenen Erfahrungen zu bringen.

Deshalb fillt die Aufgabe dieser »Lesemeister« nicht mit der des
historischen Forschers zusammen, der die Texte allein aus den beson-
deren Bedingungen ihrer Entstehungszeit heraus zu begreifen und
die Aussage-Intention ihrer Verfasser zu rekonstruieren versucht.
Der »Lesemeister« mufy den Text in ein Verhiltnis zu den Lesern
seiner Zeit und zu deren Erfahrungen bringen, die der Verfasser in
vielfiltiger Hinsicht nicht vorhersehen konnte. Nur so kénnen im-
mer neue Leser ihre Antwort auf den Anspruch des Wirklichen ge-
ben, der ihnen in den alten Texten bezeugt wird. Dazu ist zwar die
genaue Erfassung ihrer »historischen Bedeutung« unerldfSlich. Aber
sie reicht fiir sich genommen nicht aus.

Das wird besonders deutlich, wenn eine weitere Funktion nor-
mativer Texte ins Auge gefafst wird: Sie konnen dazu dienen, iiber
gewisse Traditonsbriiche hinweg eine Wiederankniipfung méglich
zu machen. Das gebrduchlichste Mittel dazu besteht darin, die nor-
mativen Uberlieferungsinhalte schriftlich aufzuzeichnen. »Klassi-
sche« Texte kénnen, auch wenn sie eine gewisse Zeit lang nicht be-
achtet worden sind, wiederentdeckt und neu gelesen werden. Eine
mogliche Definition ihrer »Klassizitit« (die ich meinem Lehrer Ger-
hard Kriiger verdanke) lautet daher: »Klassisch ist, was einer Renais-
sance fahig ist«. Nicht selten werden gewisse Schriften oder Teile von
ihnen, die zum »kanonischen Bestand« einer Uberlieferungsgemein-
schaft gerechnet werden, fiir eine gewisse Zeit in der Geschichte
einer solchen Gemeinschaft zwar noch aufbewahrt und abgeschrie-
ben, finden aber wenig Beachtung. Und zuweilen werden sie dann
von neuen Generationen wiederentdeckt und beginnen wieder »zu
ihnen zu sprechenc, d. h. sie zu einer Antwort auf den darin bezeugte
Anspruch des Wirklichen herauszufordern.

Doch erhebt sich in solchen Fillen die Frage: Geniigt eine solche
»rein literarische« Wiederentdeckung derartiger Texte, um an die
unterbrochene Tradition wieder anzukniipfen? Nicht selten ist das,
was sich als »Renaissance« versteht, weit mehr ein Neubeginn, der
sich der iiberlieferten schriftlichen (oder auch nicht-schriftlichen)
Zeugnisse der Vergangenheit nur als eines Materials bedient, um

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

ganz andere Weisen des Selbst- und Weltverstindnisses zustande-
zubringen. Die »Klassizismen« der Kunst- und Literaturgeschichte
verstarken diesen Verdacht. (Der Klassizismus an der Wende vom
18. zum 19. Jahrhundert hielt fiir »romisch«, was dem eigenen, ganz
anders gearteten Lebensgefiihl der Epoche entsprach.)

Es kommt daher darauf an, den normativen Texten der Uberlie-
ferung einen »Sitz im Leben der Uberlieferungsgemeinschaft« zu ge-
ben, d.h. einen Kontext ihres Gebrauchs, innerhalb dessen sie auch
tiber Zeiten mangelnden Verstehens hinweg nicht nur weiterge-
geben, sondern in wechselnden Lebenssituationen in Erinnerung ge-
rufen werden. Die Aufgabe des »Lesemeisters« besteht darin, die nor-
mativen Texte einer Uberlieferungsgemeinschaft auch iiber solche
Zeiten mangelnden Verstehens hinweg »in Gebrauch zu halten«.
Der oft gering geachtete »Zitatenschatz einer Bildungsgesellschaft«
ist ein solches Mittel der Weitergabe, auch wenn sich bei kritischer
Betrachtung oft genug zeigt, daf3 bei solchen zur gesellschaftlichen
Gewohnheit gewordenen Zitationen der urspriingliche Bedeutungs-
gehalt der herangezogenen Texte weithin verlorengegangen ist. Sie
liegen dann wenigstens, indem sie Bestandteil der Uberlieferung
bleiben, zu einer nicht nur literarischen, sondern auf das Leben der
Gesellschaft bezogenen Wiederentdeckung bereit. Und in diesen
Kontext des gemeinsamen Lebens konnen dann auch vergessene oder
lange Zeit unbeachtet gebliebene Texte wieder »implantiert« werden.
Darum werden normative Texte auch in Phasen, in denen sie von
neuen Generationen nicht mehr verstindlich erscheinen, nicht aus
dem »Lesekanon« gestrichen; und die Anleitung zu ihrer Lektiire
hat die Aufgabe, den Gebrauch dieser Texte nicht ganz absterben zu
lassen und ihnen im Leben der Lesergemeinde eine Stelle offen-
zuhalten. Das gilt nicht nur von religiosen Texten, die nicht aus dem
Kanon gestrichen werden und deren Lektiire nicht einfach unterlas-
sen werden darf, wenn sie, in einer gewissen Phase der Geschichte,
nicht mehr verstandlich erscheinen. Auch die Anleitung, grofse Wer-
ke der Dichtkunst nicht ganz »aufler Gebrauch kommen« zu lassen,
wenn den Lesern die Herstellung eines hermeneutischen Wechsel-
verhiltnisses zu ihren Erfahrungen nicht mehr gelingt, steht im
Dienste einer solchen erhofften spiteren Uberwindung des Tradi-
tionsbruches.

Dazu freilich ist ein angemessenen Verstindnis der normativen
Texte erforderlich. Daraus entstehen spezifische Aufgaben ihrer
Auslegung. Diese hat einen Gebrauch solcher Texte moglich zu ma-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 27

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

chen, der ihrer Funktion gemif3 ist. Darum gehoren auch die Inter-
preten zu den unentbehrlichen Dienern am traditionsbegriindenden
Wort. Die Tatigkeit dieser Interpreten ihrerseits bedarf, sobald diver-
gierende Auslegungsmoglichkeiten auftreten, der Reflexion auf die
geeignete Methode. Darum sind zum Aufbau der Uberlieferungs-
gemeinschaft neben den Praktikern der Auslegungskunst auch deren
Theoretiker erforderlich, die zu dieser »Kunst« die entsprechende
»Kunstlehre« entwickeln. Diese heifit seit Schleiermacher »Herme-
neutik«. Und so gehoren auch die Argumentationsspezialisten der
hermeneutischen Theorie zu den unentbehrlichen Organen einer
Uberlieferungsgemeinschaft.

Nun ist es nicht erstaunlich, dafl wichtige Auskiinfte iiber die
Funktion von Traditionen und Institutionen durch eine philosophi-
sche Betrachtung der Sprache gewonnen werden koénnen. Denn die
Sprache ist das wichtigste Mittel zur Bezeugung von Erfahrungen
und zur Weitergabe solcher Zeugnisse. Darum hat sie eine zentrale
Funktion fiir die Entstehung und den Fortbestand von Kommunika-
tions- und Uberlieferungsgemeinschaften. Dennoch darf nicht ver-
nachldBigt werden: Traditionen werden auch auf nicht-sprachliche
Weise weitergegeben. Nicht nur Texte, sondern auch Verhaltensfor-
men konnen innerhalb einer Gemeinschaft der Zeitgenossen und un-
ter den Mitgliedern einer Uberlieferungsgemeinschaft normative
Bedeutung gewinnen und zu Kennzeichen der Zugehérigkeit zu sol-
chen Gemeinschaften werden. Nicht nur Sprachformen, sondern
auch Verhaltensweisen konnen »ritualisiert«, d.h. in eine tradierbare
Form gebracht werden und dazu dienen, das Zusammenspiel der
»Rollen« in einer Gemeinschaft zu regeln und deutlich zu machen.
Sie zeigen dann an, in welcher fiir die Gruppe bedeutsamen Eigen-
schaft ein Glied dieser Gruppe auftritt und in welcher Weise es fiir
sein Verhalten Anerkennung erwartet. Vor allem aber 1af3t sich zei-
gen, dafl auch diese geprigten Formen der Praxis wesentlich dazu
beitragen, die Individuen in eine bestimmte Weise des Anschauens
und Denkens einzuiiben, und daf3 sie deshalb die Weise, wie sie sich
selbst und ihre Welt erfahren, wirksam bestimmen. Auch die in einer
Gemeinschaft als normativ geltende Praxis ist deshalb auf ihre Funk-
tion im Aufbau einer solchen Gemeinschaft hin zu untersuchen.

Fragt man nun nach den Trigern solcher Funktionen, die Uber-
lieferung méglich machen, so trifft man auf solche Personen, deren
Funktion in der Gemeinschaft auch ihrerseits institutionellen, auf
Funktions-Nachfolge angelegten Charakter haben. Dabei nehmen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

unter den schon erwihnten Sprachlehrern die Eltern die erste Stelle
ein. Nicht ohne Grund hat man stets den »Bildungswert« der Mutter-
sprache, d. h. der von den Eltern erlernten Sprache, fiir die »Formatio
Mentis« der heranwachsenden Generation hervorgehoben. Doch
nehmen bei wachsender Differenzierung der Gesellschaft auch ande-
re Lehrer die »Bildungs-Aufgabe« von Sprachlehrern wahr.

Ahnliches gilt von den nicht-sprachlichen Momenten der Uber-
lieferung. Unter den Institutionen, die diese nicht-sprachlichen Mo-
mente der Uberlieferung weitergeben, sind wiederum an erster Stelle
die Viter und Miitter zu nennen. Wie sie den Kindern durch Ein-
tbung in die »Muttersprache« die erste und dauerhafteste Pragung
ihres Anschauens und Denkens vermitteln und so die wichtigsten
»Diener des Wortes« sind, so ist die Eintibung in die »Vitersitte«
das wichtigste nicht-sprachliche Moment der Uberlieferung. Auch
wenn der Ausdruck »Vitersitte« heute etwa antiquiert klingt und
dem Verdacht ausgesetzt ist, als sollte die nachwachsende Generation
am Verhalten lingst vergangener Generationen ihre Orientierung
gewinnen, so bleibt doch auch in modernen Gesellschaften die »Kin-
derstube« der wichtigste Ort, an dem Menschen lernen, ihr Verhal-
ten zu anderen Menschen auf einen »Grund-Konsens« iiber das
Richtige und das Verkehrte zu stiitzen, der nicht in jeder neuen Si-
tuation neu verabredet werden muf3.

Mit wachsender sozialer Differenzierung tritt neben die Famili-
engemeinschaft die Rechtsgemeinschaft. Deren Aufgabe erschopft
sich nicht darin, ihre Mitglieder vor Gewalt im Innern und vor feind-
licher Bedrohung von auflen zu schiitzen. Ihre Normen bringen viel-
mehr einen Grundkonsens zum Ausdruck, ohne den das Leben einer
konkreten Kommunikations- und Interaktionsgemeinschaft nicht
aufrechterhalten werden kann. Die Aufgabe dieser Rechtsgemein-
schaft erschopft sich nicht darin, verbal tradierte Normen weiterzuge-
ben und anzuwenden. Mindestens ebenso wichtig ist eine gemein-
schaftlich geiibte Praxis, durch die die Mitglieder der Gemeinschaft
ein Bewufltsein dafiir ausbilden, was innerhalb der Gemeinschaft
»als recht oder unrecht zu gelten hat«. Sogar in allem Streit um das
Rechte und Unrechte, der nach Auffassung des Aristoteles das Kenn-
zeichen der Gemeinschaft von Biirgern ist, bleibt man nur so lange
argumentationsfahig, wie man auf einen solchen Grundkonsens zu-
riickgreifen kann. So wird das Recht zu einer Schule der sittlichen
Erfahrung, weil es die Rechtsgenossen in eine Weise des Anschauens
und Denkens einiibt, in der jeder Einzelne fiir sich nur in Anspruch

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 29

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

nimmt, was er auch allen Anderen zubilligt. Nur unter dieser Vor-
aussetzung aber wird auch im rein theoretischen Diskurs der Andere
zum gleichberechtigten Partner eines Dialogs, in welchem die Betei-
ligten ihre subjektiven Ansichten und Absichten auf ihre objektive
Geltung hin iiberpriifen. Dies ist ein Beispiel dafiir, wie innerhalb
einer Uberlieferung sprachliche und nicht-sprachliche Momente in-
einandergreifen. Bei der Betrachtung der speziell religiosen Uber-
lieferung wird sich zeigen, daf8 dieses Ineinandergreifen gerade hier
besondere Bedeutung gewinnt.

b)  Legitimationskriterien

Aus den Aufgaben, zu deren Erfiillung Institutionen notwendig sind,
ergeben sich zugleich die Kriterien ihrer Legitimation. Traditionen
und Institutionen iiben die Glieder der Uberlieferungsgemeinschaft
in eine bestimmte »Formatio Mentis« ein, kraft derer sie fihig wer-
den, einen Erfahrungskontext von je spezifischer Struktur aufzubau-
en und in diesen nicht nur die tiberlieferten Inhalte gemeinsamer Er-
innerung einzuordnen, sondern auch die je neuen Erlebnisse immer
neuer Generationen, um sie in Inhalte einer wiederum je spezifisch
gearten Erfahrung zu transformieren. Auf diese Weise wird die insti-
tutionell gesicherte Uberlieferung zu einer »Schule der Erfahrung«:
Die Uberlieferungsgenossen lernen, in eigener Aktivitit des An-
schauens und Denkens derartige Erfahrungen zu machen und sie in
ein Verhiltnis wechselseitiger Auslegung zu den Inhalten der Uber-
lieferung zu bringen. Und in dem MafSe, in denen ihnen dies gelingt,
werden sie zu eigenverantwortlichen Zeugen fiir die Orientierungs-
kraft der Uberlieferung.

Auch dies ist exemplarisch an der Funktion der »Diener am
Wort« ablesbar. Alle Sprachlehrer, Lesemeister, Spezialisten der Aus-
legung und der Argumentation, durch die zwischen divergierenden
Auslegungsmoglichkeiten entschieden wird, erfiillen ihre Aufgabe
nur, wenn sie ihren Schiilern »aktive Sprachkompetenz« vermitteln
und sie zu verantwortlicher Aneignung der Tradition befihigen.

Bei der Bemiihung der Sprachlehrer, den Schiilern aktive
Sprachkompetenz zu vermitteln, tritt das Verhiltnis von Sprache
und Erfahrung besonders deutlich hervor. Denn wegen des engen
Zusammenhangs zwischen dem Verbum Oris und dem Verbum
Mentis, zwischen dem Wort, das zu fremden Horern gesprochen
wird, und der Form des Anschauens und Denkens, in der wir schon

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

vor jeder nach auflen verlautenden Auflerung den Anspruch des
Wirklichen beantworten, ist der Erwerb aktiver Sprachkompetenz
nicht nur ein Spezialgebiet der »Bildung«, sondern eine zentrale Be-
dingung fiir den Erwerb von Erfahrungsfahigkeit iiberhaupt. Wenn
innerhalb der Uberlieferungsgemeinschaft die Fihigkeit der Indi-
viduen entwickelt und weitergegeben werden soll, im Lichte des
Gehorten das eigene Erleben »so zu buchstabieren, daf§ es als Erfah-
rung gelesen werden kann«, dann muf$ die Sprache und die Sprach-
lehre daran gemessen werden, ob sie die Kompetenz vermittelt, Ge-
hortes und selber Erfahrenes so zu verkniipfen, dafy der Horende, zu
eigener Erfahrung befihigt, zum eigenverantwortlichen Zeugen fiir
die Wahrheit (die Mafgeblichkeit und Erhellungskraft) des Gehor-
ten werden kann. Der Sprachlehrer hat seine Aufgabe nur dann er-
fillt, wenn er den Schiiler auf solche Weise zum aktiven Mitglied
der Sprachgemeinschaft hat werden lassen. Es wird sich zeigen, daf3
auch an die Sprache religioser Uberlieferungsgemeinschaften und an
ithre Sprachlehrer diese kritische Anfrage gerichtet werden muf3
(s. S. 40ff).

Nicht weniger als bei der Bemiihung der Sprachlehrer, die ihren
Schiilern aktive Sprachkompetenz zu vermitteln versuchen, tritt bei
der Titigkeit der »Lesemeister«, die ihre Schiiler in den aktiven Um-
gang mit normativen Texten einer Uberlieferungsgemeinschaft ein-
iiben wollen, der Zusammenhang von Sprache und Erfahrung deut-
lich hervor. Es ist fiir die Erfahrungsfihigkeit der Individuen nicht
gleichgiiltig, welche Texte in einer Uberlieferungsgemeinschaft als
normativ anerkannt werden und auf welche Art diese Texte ausgelegt
werden. Freilich 1af3t sich auch zeigen, dafl manche dieser Texte,
wenn sie als normativ anerkannt werden, die Erfahrungsfahigkeit de-
rer, die sich in ihren Gebrauch eingeiibt haben, einschrinken oder
sogar Fehlformen der Erfahrung erzeugen. Wer sein Anschauen und
Denken nur an »Trivial-Literatur« geschult hat, wird daraus keine
Impulse zur Entwicklung einer differenzierten Weise gewinnen, ei-
gene Erlebnisse in Erfahrungen zu transformieren. An spiterer Stelle
wird sich, in spezieller Anwendung auf religiose Uberlieferungs-
gemeinschaften, zeigen, daf$ es unter anderem bestimmte Arten von
Erzihlungen sind, an denen die Mitglieder der Gemeinschaft ihr An-
schauen und Denken so schulen, daf3 sie zur religiésen Erfahrung
fihig werden. Und auch hier gibt es iiberlieferte Texte, z. B. gewisse
Arten des Mythos, die die Fihigkeit zur religiosen Erfahrung eher

verkiimmern lassen als sie zu »bilden«.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

18.01.2026, 12:31:28.

31


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

Auch daran 148t sich eine allgemeine Regel ablesen: Uberliefe-
rungsgemeinschaften sind unentbehrlich, wenn das Individuum er-
fahrungsfahig bleiben soll. Denn nur indem das Individuum seine
Erfahrungen anderen bezeugt und auf die Weise hort, wie diese auf
sein Zeugnis antworten und damit zugleich den Anspruch des Wirk-
lichen auf neue Weise zur Sprache bringen, kommt ihm zum Be-
wuBtsein, da8 dieser Anspruch des Wirklichen »stets grofer« ist als
die eigene Antwort, und daf3 deswegen die Aufforderung, sich »zur
Neuheit des Denkens umgestalten zu lassen«, niemals abschlieflend
erfiillt ist. Und nur dadurch bleibt der Einzelne davor bewahrt, daf3
sein Dialog mit dem Wirklichen unversehens in eine Selbstbestiti-
gung umschligt, in welcher er, an immer neuen »Beispielsfillenc,
die einmal gewonnene Sichtweise zu bewihren meint. Wo der Dialog
unter Menschen abbricht, verwandelt auch der Dialog mit dem Wirk-
lichen sich zum Selbstgespriach. Und das Gleiche gilt fiir Uberliefe-
rungsgemeinschaften. Nur indem die Zeitgenossen an den Zeugnis-
sen fritherer Generationen ablesen, dafl diese den Anspruch des
Wirklichen auf andere Weise vernommen und zur Sprache gebracht
haben, und indem sie sich darauf vorbereiten, zu bemerken, daf3 die
jeweils jiingere Generation auf das Erfahrungszeugnis der Alteren
anders antwortet als diese selbst, gewinnt das BewufStsein von der
»je grofSeren Wahrheit« eine konkrete Gestalt: Die eine Wahrheit
zeigt sich in einem hermeneutischen Wechselverhiltnis, in welchem
nicht nur die verschiedenen Erfahrungen, die das Individuum im
Laufe seiner Lebensgeschichte macht, auch nicht nur die Zeugnisse
der Zeitgenossen, sondern auch die der fritheren und spiteren Gene-
rationen sich gegenseitig auslegen und so vor unkritischer Selbstver-
festigung bewahren.

Daraus ergibt sich zunichst eine Antwort auf die eingangs ge-
stellte Frage, wie sich die Einfiigung des Individuums in Kommuni-
kations- und Uberlieferungsgemeinschaften zur Selbstgesetzgebung
der Vernunft verhalt: Im Horen auf das Zeugnis Anderer, seien sie
Zeitgenossen oder Angehorige vergangener Generationen, bekommt
das Individuum den Anspruch des Wirklichen auf eine Weise zu ho-
ren, wie es ihn selbst nicht hitte zur Sprache bringen konnen. Aber
gerade im Horen auf das Wort, das es sich nicht selber sagen konnte,
wird es zu einer Antwort herausgefordert, die kein anderer an seiner
Stelle geben konnte. Wie das Individuum, als Mitglied einer Kom-
munikationsgemeinschaft, gerade dadurch zum eigenverantwort-
lichen Zeugen der Wahrheit wird, daf8 es die »Exterioritit« des ge-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

horten Wortes nicht in ein Moment seines inneren Selbstgesprichs
verwandelt, so gewinnt es, als Glied einer Uberlieferungsgemein-
schaft, seine Selbstbestimmung nicht dadurch, daf$ es sich der »For-
matio Mentis« verweigert, die ihm in jenem Gesprich zuwichst, das
die Generationen tbergreift, sondern dadurch, daf3 es sich die Ge-
schichte dieser Uberlieferungsgemeinschaft als seine eigene Ge-
schichte aneignet und so zu Erfahrungen fihig wird, durch die es
zur Weiterentwicklung der Uberlieferungsgemeinschaft beitrigt.

Am Beispiel der Sprachgemeinschaft ldfst sich jedoch zugleich
ein Problem ablesen, das sich fiir jede Uberlieferungsgemeinschaft
stellt: Die Frage nach dem Verhiltnis von partikulirer Uberlieferung
und dem Anspruch auf objektive Geltung von Erfahrungen. In der
Aneignung der iiberlieferten Sprache bilden die Individuen jene
»Forma Mentis« aus, durch die sie erst fihig werden, subjektive Er-
lebnisse in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung umzugestalten. Des-
halb kann auch die Fihigkeit zur wissenschaftlichen Empirie nicht
ohne das Erlernen der Wissenschaftssprache erworben werden. Aber
da die wissenschaftliche Empirie nur eine unter mehreren Weisen der
Erfahrung ist, gilt dies auch fiir andere »Sachgebietssprachen, z.B.
die Sprache des argumentativen Sprechens iiber sittlich bedeutsame
Sachverhalte, aber auch die Sprache der Dichtung und der Religion.
Erstin der Schule der Uberlieferung wird das Individuum zu den ent-
sprechenden Weisen der Erfahrung fihig. Dann aber stellt sich die
Frage nach der objektiven Geltung der Erfahrung auf neue Weise.
Und gerade diese Frage ist es, die immer wieder Zweifel daran hat
entstehen lassen, ob Traditionen und die sie sichernden Institutionen
zu Recht einen Anspruch darauf erheben konnen, daf8 die Individuen
sich die Regeln zueigen machen, nach denen in solchen Uberliefe-
rungsgemeinschaften gesprochen und gedacht wird. Und ein wichti-
ges Kriterium zur Beurteilung von Traditionen und Institutionen be-
steht darin, ob sie diesem Zweifel entgegentreten konnen.

Denn an der jeweils konkreten Sprache einer solchen Uberliefe-
rungsgemeinschaft wird besonders deutlich ablesbar, dafi jene Gestalt
des Anschauens und Denkens, die das Individuum als Glied einer
konkreten Kommunikations- und Uberlieferungsgemeinschaft ge-
winnt, stets durch die Eigenart dieser partikulidren Gemeinschaft
und durch ihre Geschichte bestimmt ist. Daraus ergibt sich die Frage:
Wie verhilt sich die unentbehrliche Funktion solcher Kommunika-
tions- und Uberlieferungsgemeinschaften fiir die » Formatio Mentis«
ihrer Mitglieder zu dem Anspruch auf objektive Geltung, durch den

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 33

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

die Erfahrung sich vom blof8 subjektiven Erleben unterscheidet? Um
diese Frage zu klaren, ist zunichst an Ergebnisse zu erinnern, die
schon im ersten Band der hier vorgelegten Untersuchung, bei der
Darstellung ihrer Fragestellung und Methode erreicht worden sind.
Dabei zeigte sich zunichst: Die Frage nach dem Verhiltnis von
objektiver Geltung der Erfahrung und historischer Bedingtheit der
Anschauungs- und Denkformen stellt sich nicht erst beim Blick auf
die Geschichte von Kommunikations- und Uberlieferungsgemein-
schaften, sondern schon beim Blick auf die Lebensgeschichte des In-
dividuums. Gerade eine weiterentwickelte Transzendentalphiloso-
phie ndmlich muf$ der Tatsache Rechnung tragen, daf3 die Formen
des Anschauens und Denkens, durch die die »Bearbeitung des rohen
Stoffs« unserer Erlebnisse und damit deren Umformung zu Inhalten
objektiv giiltiger Erfahrung geschieht, nicht unverinderlich sind,
sondern sich unter dem weitertreibenden Anspruch des Wirklichen
veriandern. Angesichts dieses Befundes muf3 der Begriff der »objekti-
ven Geltung« priziser gefafSt werden. Dazu aber konnte bei der Be-
schreibung der hier vorgeschlagenen Weiterentwicklung der tran-
szendentalen Methode gesagt werden: »Im Unterschied von der
bloflen Subjektivitit des Erlebens soll die Erfahrung Erkenntnisse
vermitteln, die objektiv gelten. Und das bedeutet zunichst: Diese In-
halte sollen fiir das Subjekt nicht blof3 im jeweils gegenwirtigen Au-
genblick maf3geblich sein, sondern zu jeder Zeit, und iiberdies nicht
nur fiir das jeweils individuelle Subjekt, das die Erfahrung macht,
sondern fiir alle. Nun kann dies offensichtlich nicht bedeuten, dafd
die Erfahrung den Anspruch des Wirklichen erschépfend zur Sprache
bringt und dadurch kommende Erfahrungen iiberfliissig macht, seien
es neue Erfahrungen des gleichen Subjekts, seien es die anders gear-
teten Erfahrungen anderer Subjekte. Wohl aber kann und muf$ »Ob-
jektivitdt« bedeuten, dafs jede Erfahrung fiir unser Urteil maf3geblich
bleibt, auch wenn noch so viele und noch so verschiedenartige andere
Erfahrungen zu ihr hinzutreten. Was einmal durch Erfahrung
erkannt ist, bleibt wahr; und diese Wahrheit kann durch weitere Ex-
fahrungen des gleichen Subjekts oder auch durch andersartige Erfah-
rungen anderer Subjekte nicht aufler Kraft gesetzt werden. »Objek-
tivitdt« als die bleibende und fiir alle Subjekte mafigebliche Geltung
der einmal gemachten Erfahrung kann unter dieser Voraussetzung
nicht bedeuten, daf3 das einmal Erkannte so, wie es im Akt der Erfah-
rung angeschaut und begriffen wurde, fiir allezeit und fiir jedermann
auf veranderungsresistente Weise maf3geblich bliebe, wohl aber, daf3

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

das einmal durch Erfahrung Erkannte zum Bewihrungsmafsstab
auch aller kommenden eigenen und fremden Erfahrungen wird: Kein
Inhalt einer Erfahrung, weder der eigenen noch der bezeugten frem-
den, kann als »wahr« gelten, wenn er nicht das, was frither oder von
anderen erfahren wurde, auszulegen und in ihrem Lichte neu aus-
gelegt zu werden vermag. Oder kurz: Objektivitit als »Geltung fiir
immer und fiir alle« ist der hermeneutische Anspruch der einmal ge-
machten Erfahrung, alle anderen auszulegen und durch sie ausgelegt
zu werden. Darum wird der hermeneutische Wechselbezug zur Be-
withrungsprobe beanspruchter Objektivitit« (s. Band I, 128).

Das bedeutet fiir die transzendentale, d.h. Erfahrung moglich
machende Funktion konkreter Uberlieferungsgemeinschaften: Die
menschliche Vernunft, die endlich ist und deshalb auf Erfahrung an-
gewiesen bleibt, kann ihre Selbstgesetzgebung nicht dadurch aus-
iiben, daf} sie ihre Einfiigung in eine je konkrete Uberlieferungs-
gemeinschaft verleugnet oder abzustreifen versucht, sondern nur
dadurch, dafl sie diese Geschichte aktiv mitgestaltet. Traditionen
und vor allem diejenigen Institutionen, die solche Uberlieferungen
moglich machen, sind deswegen daran zu messen, auf welche Weise
und in welchem Grade sie die Mitglieder der Uberlieferungsgemein-
schaft zur aktiven Mitgestaltung der Uberlieferungsgeschichte fihig
machen.

Das gilt auch dann, wenn Erfahrungen, die eine bestimmte Form
des Anschauens und Denkens voraussetzen, den Mitgliedern fremder
Uberlieferungsgemeinschaften bezeugt werden, deren Anschauen
und Denken durch eine andere Geschichte geprigt ist. Denn weil je-
ner Anspruch des Wirklichen, der der Erfahrung objektive Geltung
verleiht, sich nicht darin erschopft, fiir bestimmte Individuen oder
Gruppen zu einer bestimmten Zeit zu gelten, sondern fiir alle und
zu jeder Zeit, ist die jeweils konkrete Kommunikations- und Uber-
lieferungsgemeinschaft darauf angelegt, sich zur Universalitit zu
erweitern. Freilich besteht diese Universalitit nicht in jedem Falle
darin, daf$ zuletzt alle Menschen das Gleiche sagen, so wie die Ge-
meinschaft der Forschenden, bei gleichem Informationsstand und
gleichen Argumentationsverfahren, zuletzt zu identischen Aussagen
kommt. In allen anderen Uberlieferungsgemeinschaften besteht die-
ser Anspruch auf objektive und deshalb universale Geltung vielmehr
darin, daf§ unter dem Anspruch der gleichen Wirklichkeit jeder das
Seine sagt, d.h. durch das Zeugnis, das er hort, zu derjenigen Ant-
wort befihigt wird, die seiner je besonderen Beziehung zum Wirk-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 35

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

lichen und seinem Anspruch gemifS ist. Auch die je neuen Horer
nimlich erfassen den Anspruch des Wirklichen, der ihnen in solchen
Zeugnissen weitergegeben wird, nur in dem Mafle, in welchem auch
sie sich durch diesen Anspruch zu einer Umgestaltung des Denkens
herausfordern lassen. Dabei kann es sich nicht darum handeln, sie zu
einem Vergessen ihrer eigenen Geschichte aufzufordern. Ein solches
Vergessen ihrer Geschichte wiirde sie nicht antwortfdhig machen,
sondern stumm. Wohl aber wird der bezeugte Anspruch des Wirk-
lichen auch sie zu einer Umgestaltung ihres Anschauens und Den-
kens herausfordern und dadurch ihre je besondere Geschichte weiter
vorantreiben (s. Band I 262 ff. und 1. Teilerg. S. 270f.).

Eine besondere Bewihrungsprobe fiir Uberlieferungen liegt
deswegen darin, inwieweit sie auch die Mitglieder fremder Uberlie-
ferungsgemeinschaften zu einer solchen eigenstandigen Aneignung
und damit zu einer Weiterentwicklung ihrer eigenen Geschichte
befihigen. Und schon jetzt darf darauf hingewiesen werden, daf3 die
Geschichte missionierender Religionsgemeinschaften, z.B. des
Buddhismus, aber auch des Christentums, Beispiele dafiir bietet,
wie die an fremde Kulturgemeinschaften weitergegebene religidse
Verkiindigung dort die kulturelle Uberlieferung der »Missionslin-
der« nicht ausgeloscht, sondern zu einer eigenstindigen Weiterent-
wicklung befdhigt hat.

Die Art, wie diese Weitergabe von Zeugnissen der jeweils eige-
nen Erfahrung an die Mitglieder fremder Uberlieferungsgemein-
schaften geschieht, hiingt von der jeweils besonderen Art der Uber-
lieferung ab. Es wird sich zeigen, daf3 das Problem, wie das Verhaltnis
von Partikularitit der Uberlieferung und universalem Geltungs-
anspruch der bezeugten Erfahrung zu bestimmen sei, fiir die speziell
religivsen Uberlieferungsgemeinschaften eine besondere Gestalt an-
nimmt.

Alles Gesagte gilt, wie an spiterer Stelle zu zeigen sein wird,
auch fiir speziell religiose Traditionen und Institutionen (s.u.
S.401f.). Wer Argumente der soeben vorgetragenen Art dazu her-
anzieht, das aufgeklirte Programm einer Emanzipation der Ver-
nunft von allen Traditionen zuriickzuweisen, wird auch bereit sein
miissen, sich fragen zu lassen: Auf welche Weise macht eine religio-
se Uberlieferung, und speziell die christliche, Menschen dazu fihig,
nicht nur »Horer des Wortes« zu sein, und zwar eines »dufSeren
Wortes«, das sie sich nicht selber sagen konnten (s. Bandl,
S.2201f.), sondern befihigt sie zugleich dazu, zu eigenverantwort-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

lichen Zeugen fiir die Wahrheit dieses Wortes zu werden (s. Band I,
2. Teilerg., S.320ff)? Dies gelingt offensichtlich nur, wenn die
Uberlieferung die Individuen zu eigenen, spezifisch religiosen Er-
fahrungen fihig macht!.

¢) Defiziente Modi der Erfahrungsfihigkeit und ihre Stabilisie-
rung durch Fehlformen von Traditionen und Institutionen

Wo von »Legitimationskriterien« die Rede ist, erhebt sich die Frage,
ob es auch Traditionen und Institutionen gibt, die diesen Kriterien
nicht gentigen. Und wenn dieses Legitimationskriterium darin be-
steht, dafy Traditionen und Institutionen die Aufgabe haben, »Schu-
len der Erfahrung« zu sein, dann gewinnt diese Frage folgende Ge-
stalt: Gibt es Traditionen und Institutionen, die den Mitgliedern
einer Uberlieferungsgemeinschaft nicht die Fihigkeit zur Erfahrung
vermitteln? Gibt es, was noch schlimmer wire, Traditionen und In-
stitutionen, die das Anschauen und Denken der Mitglieder einer
Uberlieferungsgemeinschaft auf eine Weise prigen, die deren Erfah-
rungsfihigkeit nicht nur unentwickelt lif3t, sondern Fehlformen der
Erfahrung erzeugt, die dann, durch derartige Traditionen und Insti-
tutionen stabilisiert, allen Versuchen ihrer Korrektur einen Wider-
stand entgegensetzen?

Diese Frage ist in der hier vorgelegten Untersuchung zunichst
im Zusammenhang der philosophischen Einiibung in die Gotteslehre
gestellt worden. Es galt, verstiandlich zu machen, wie es zu fehlgelei-
teten Formen der Gottesvorstellung kommt, z.B. zu Vorstellungen
von einem »im Anfang« ausgetragenen Gotterstreit, oder auf welche
Weise irregeleitete Formen des Verhaltens zu Gott oder den Gottern
entstehen, z. B. die Magie.

Diese Frage aber fiihrte auf ein weiteres Problem: Da auch in
solchen Religionsformen religiose Erfahrungen zum Ausdruck kom-
men, mufte gefragt werden, ob es auch defiziente (mit Mangeln be-
haftete) Weisen der religiosen Erfahrung gibt, aus denen derartige
Gottesvorstellungen bzw. Weisen des Verhaltens zu Gott oder den
Gottern resultieren (s. Band II, 67-158). Darin impliziert war die all-
gemeinere Frage, ob und auf welche Weise Erfahrungen tiberhaupt

! Vgl. R. Schaeffler, Die Kirche als Erzahl- und Uberlieferungsgemeinschaft, in: W. Ge-
erlings u. M. Seckler, Kirche sein, Festschrift fiir H.-J. Pottmeyer, Freiburg 1994, 201
219.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

18.01.2026, 12:31:28.

37


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Traditionen und Institutionen im Allgemeinen

solche defizienten Formen annehmen kénnen, sodafl die Umformung
subjektiver Erlebnisse in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung mif3-
lingt und »Scheingegenstidnde« zustandekommen, die sich zwischen
das Subjekt und die Wirklichkeit schieben und so den Dialog mit der
Wirklichkeit in die Irre fiihren oder ganz verhindern.

Dabei zeigte sich: Jede Erfahrung enthilt vier Bedeutungs-
momente, die man —im Anschluf8 an einen Sprachgebrauch der mit-
telalterlichen Exegese — ihr tropologisches, allegorisches, anagogi-
sches und historisches Bedeutungsmoment nennen kann. Erfahrung
wird zwar durch die Formen unseres Anschauens und Denkens mog-
lich gemacht; aber ihr Inhalt verlangt von uns immer neu eine »Um-
gestaltung zur Neuheit des Denkens« und in diesem Sinne eine
»Umwendung« (tropos). Sie enthilt, aufgrund der Prasenz der »je
grofleren Wahrheit, ein weitertreibendes Moment in sich, das auf
kiinftige Erfahrungen verweist, die wir mit der gleichen Sache ma-
chen werden, und stellt uns in Aussicht, daf$ sie im Lichte kiinftiger
Erfahrungen neu wird verstanden werden miissen und dann »Neues
und Anderes sagt« (Alla agoreuei). Zugleich laf3t sie uns dessen ge-
wifl sein, daf3 das, was wir einmal in der Erfahrung erkannt haben,
giiltig bleiben wird, sodaf3 wir nicht, aufgrund kiinftiger Erfahrun-
gen, die alten vergessen miissen, sondern dem Dialog mit der Wirk-
lichkeit die Kontinuitit eines Weges verleihen konnen, der »nach
oben fiihrt« (an-agei). Gerade deswegen bleibt jede dieser Erfahrun-
gen, obwohl sie nur eine Phase im Dialog mit der Wirklichkeit dar-
stellt, gerade in ihrer historischen Besonderheit bleibend denkwiirdig
und fiir den weiteren Erkenntnisweg orientierungskriftig. In dieser
bleibenden Denkwiirdigkeit des unverwechselbar Historischen liegt
das »historische« Bedeutungsmoment jeder Erfahrung. Fillt eines
dieser Bedeutungsmomente aus oder riickt es an den Rand der Auf-
merksamkeit, dann entstehen defiziente Modi der Erfahrung (s. Ban-
d 11, 2. Teilergebnis S. 59 ff.).

In diesem Zusammenhang aber entstand die weitere Frage, ob
bestimmte religiose Traditionen und Institutionen derartige fehlge-
leitete Formen der religiosen Erfahrung sozial stabilisieren und einen
Widerstand gegen ihre Korrektur erzeugen. Dabei zeigte sich: Es gibt
in der Tat Traditionen und Institutionen dieser Art, die solche defi-
zienten Modi der Erfahrung stabilisieren und einen Widerstand ge-
gen ihre Korrektur erzeugen. Fiir die speziell religiose Erfahrung
wurde dies im Zusammenhang der philosophischen Einiibung in die
Gotteslehre gezeigt (s. Band II, 5. Teilergebnis S. 216f.). Doch gilt

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung

dies nicht nur fiir religiose Institutionen und Traditionen. So laf3t sich
zeigen, daf3 der Ausfall des »anagogischen« Bedeutungsmoment, das
uns auf einen weiteren Weg des Dialogs mit der Wirklichkeit
verweist, sowie des »allegorischen« Bedeutungsmoments, das uns
auffordert, die einmal gemachte Erfahrung im Lichte kommender Er-
fahrungen »neu zu lesen, ein »positivistisch reduziertes« Wirklich-
keitsverstdndnis erzeugt: Die Wirklichkeit, die uns begegnet, wird
dann auf die jeweils in einem bestimmten Forschungskontext fest-
gestellte »Tatsache« eingeschrinkt, und dieses positivistisch redu-
zierte Wirklickeitsverstindnis kann in Einrichtungen der Forschung
und Lehre stabilisiert und dadurch »korrektur-resistent« gemacht
werden.

An dieser Stelle muf§ darauf verzichtet werden, weitere Beispie-
le anzufiihren. Schon das eine Beispiel des institutionell stabilisierten
Positivismus (und der Hinweis auf die in der philosophischen Ein-
iibung in die Gotteslehre gegebenen Beispiele aus der Religions-
geschichte) mag geniigen, um eine Regel deutlich zu machen: Tradi-
tionen und Institutionen konnen nicht nur »Schulen der Erfahrung«
sein und sich durch die Erfiillung dieser Aufgabe legitimieren; sie
konnen auch zu »Schulen defizienter Formen der Erfahrung« werden
und entziehen sich damit selber den Grund, der ihren Anspruch auf
die Zustimmung der Uberlieferungsgenossen legitimieren konnte.

Im hier erérterten Zusammenhang, bei der Frage nach Kriterien
zur Beurteilung von Traditionen und Institutionen, gewinnt dieser
Befund besondere Bedeutung: Eine Analyse der Erfahrung und ihrer
Bedeutungsmomente erweist sich als geeignet, Kriterien anzugeben,
ob Traditionen und Institutionen geeignet sind, ihre Aufgabe als
»Schulen der Erfahrung« zu erfiillen, oder ob sie die Erfiillung dieser
Aufgabe gerade verhindern. Und schon an dieser Stelle diirfte deut-
lich geworden sein, daf$ eine philosophische Einiibung in die Ekkle-
siologie auf diesem Wege eine Moglichkeit gewinnt, auch die Insti-
tutionen der Ekklesia Israel und der christlichen Kirche nicht nur zu
beschreiben, sondern auch kritisch zu wiirdigen.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

18.01.2026, 12:31:28. -[@

39


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Religiose Traditionen und Institutionen

2. Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung:
Speziell: Religiose Traditionen und Institutionen

a) Aufgaben und Legitimationskriterien

Was soeben von Traditionen und Institutionen im Allgemeinen ge-
sagt worden ist, gilt auch speziell von religiosen Traditionen und In-
stitutionen. Sie iiben einen deutlich erkennbaren EinflufS auf die
»Formatio Mentis« der Uberlieferungsgenossen aus und bewihren
sich dadurch, daB sie diese zu Erfahrungen befahigen, die sie im Licht
der Uberlieferung deuten und in deren Licht sie die Uberlieferungs-
inhalte verstehen — in diesem Falle zur speziell religiosen Erfahrung
und zu deren angemessenem Verstehen. So lernen die Individuen,
um noch einmal auf Kants Metapher zuriickzukommen, ihre Erleb-
nisse »s0 zu buchstabieren, daf3 sie als Erfahrung gelesen« werden
konnen. Religiose Uberlieferungsgemeinschaften bewihren sich dar-
in, Schulen der religiésen Erfahrung zu sein. Und sie bediirfen dazu
der Institutionalisierung gewisser Dienste, die die Weitergabe dieser
Uberlieferung sichern.

Eine philosophische Einiibung in die Ekklesiologie hat deswegen
die Aufgabe, diese Funktion religioser Uberlieferungsgemeinschaf-
ten zu beschreiben, daraus die besondere Aufgabe religioser Institu-
tionen herzuleiten und auf solchem Wege Kriterien zu gewinnen, an
denen ihre Legitimitit kritisch gesichert, zugleich aber ihre mogliche
Deformation kenntlich gemacht werden kann.

a) Gebete und religiose Erzahlungen als »normative Texte« der
Uberlieferungsgemeinschaft und die Aufgabe der »Diener am
Wort«

Der besondere Beitrag, den die religiose Uberlieferung zur »Forma-

tio Mentis« der Individuen leistet, kann, wie bei jeder Uberliefe-

rungsgemeinschaft, an der Sprache exemplarisch abgelesen werden.

Darum gehoren die Diener am Wort zu den wichtigsten institutio-

nellen Organen jeder Uberlieferungsgemeinschaft. Das bedeutet fiir

die speziell religiose Uberlieferungsgemeinschaft: Die Aufgabe, die

Horer in die spezifisch religiose Sprache einzutiben und ihnen »ak-

tive Sprachkompetenz« zu vermitteln, bestimmt zugleich die beson-

dere Weise, wie der Dienst am Wort in religiosen Uberlieferungs-
gemeinschaften institutionalisiert worden ist. An dieser Aufgabe ist
die Tatigkeit aller Sprachlehrer, Lesemeister, Interpreten und Her-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

meneutiker innerhalb der religivsen Uberlieferungsgemeinschaft zu
messen.

Schon an fritherer Stelle wurde betont: Viter und Miitter sind
die primiren Triger jeder Uberlieferung (s.o. S 281.). Das gilt auch
fiir die religiose Uberlieferungsgemeinschaft. Die Grundmuster reli-
gioser Orientierung, in die im Laufe des Lebens immer neue Erleb-
nisse eingeschrieben werden, werden nicht aus Biichern gelernt, son-
dern im Mitvollzug des religiosen Lebens mit seinen Feiertagen,
seinen geprigten und dadurch auf Uberlieferung angelegten Formen
des Gebets, aber auch seinen ganz alltdglichen Formeln des Sprach-
gebrauchs, z. B. »Gott sei Dank« oder »So Gott will«. Fiir die religiose
Uberlieferungsgemeinschaft aber kommt ein weiteres Moment hin-
zu, das die Viter und Miitter geradezu zu den »Ur-Organen« dieser
Gemeinschaft werden ldf3t: Sie werden von den Kindern in einer spe-
zifischen Art von »Unvordenklichkeit« erfahren; sie »waren schon
da«, ehe die Kinder zum Bewuftsein ihrer selbst erwacht sind. Da-
durch werden sie zur Erscheinungsgestalt jener spezifisch religiosen
»Unvordenklichkeit«, mit welcher das Heilige und seine heilschaf-
fende Gegenwart allem Tun und Lassen der immer neuen Generatio-
nen der Uberlieferungsgemeinschaft vorausgeht. Wie das Leben, das
die Kinder von ihren Eltern erhalten haben, immer zuerst Gabe ist,
ehe es zur Aufgabe werden kann, so ist fiir alle Menschen die Bezie-
hung zum Heiligen immer erst dessen Gabe und erst in zweiter Hin-
sicht menschliche Aufgabe.

Zu den Vitern und Miittern tritt in vielen religiosen Uberliefe-
rungsgemeinschaften der »Rat der Viter« oder das Gremium der
»Altesten«. Sie machen die soziale Identitit der Gemeinschaft im
Wechsel der Generationen erfahrbar: Die Individuen wechseln, die
»Institution« derartiger Gremien, die eine Funktionsnachfolge mog-
lich machen, ist das Bleibende in diesem Wechsel der Generationen.
Darum ist jede religiose Amtsnachfolge, z.B. durch das Nachriicken
neuer Mitglieder in derartige Rats-Gremien, zugleich der Ausdruck
fir die bleibende Lebenskraft der heiligen Urspriinge, aus denen die
religivse Gemeinschaft sich erneuern kann und so, im Wechsel der
Zeiten, bleibenden Bestand gewinnt.

In enger Beziehung zur sakralen Bedeutung der Viter und Miit-
ter steht das sakrale Konigtum. Nicht selten wird der Ur-Kénig zu-
gleich als der Stammvater der religiosen Gemeinschaft verstanden.
Der jeweils amtierende Konig bzw. die jeweils regierende Konigin
werden als Reprasentanten dieses Ur-Konigs bzw. dieser Ur-Konigin

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 41

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Religiose Traditionen und Institutionen

verstanden, die nicht selten »Zeitgenossen der Kosmogonie« gewe-
sen sind. Deshalb ist das Thronbesteigungfest in vielen Religionen
identisch mit dem Neujahrsfest, an dem die Erneuerung der Welt
aus ihren heiligen Urspriingen gefeiert wird.

Schliellich bedarf die religiose Uberlieferungsgemeinschaft —
wie jede Uberlieferungsgemeinschaft — der Sprachlehrer, hier vor al-
lem der Lehrer des Gebets, der Lesemeister, hier vor allem der Mei-
ster der Lektiire heiliger Texte, sowie der Hermeneuten, die in ein
angemessenes Verstehen derartiger Texte einfiihren.

Wenn nun jedes Wort, das ein Sprecher an einen Horer richtet,
dazu bestimmt ist, den Anspruch des Wirklichen an ihn weiterzuge-
ben, dann gibt das religiose Wort den Anspruch des Heiligen (und,
falls dieses personal gedacht wird, den Anspruch Gottes) an den Ho-
rer weiter und ist deshalb, in aller Mannigfaltigkeit seiner Formen,
stets »Gotteswort im Menschenwort« (daher der Titel des Zweiten
Teils im Ersten Bande der hier vorgelegten Untersuchung). Und
wenn jedes Wort die Aufgabe hat, den Horer zur angemessenen Ant-
wort auf den Anspruch des Wirklichen aufzufordern, dann ist im be-
sonderen Falle des religiosen Wortes die angemessene Antwort auf
den Anspruch des Heiligen bzw. Gottes das doxologische Wort, d.h.
jenes menschliche Wort, das die »Doxa«, die »aufleuchtende Herr-
lichkeit«, durch die das Heilige sich dem Menschen zu erkennen gibt,
in der menschlichen Antwort zur Sprache bringt. Die Aufgabe der
religiosen Uberlieferung besteht also darin, in den Sprechern und
Horern eine Form ihres Anschauens und Denkens auszuformen, in
der sie zur doxologischen Antwort fihig werden (s. Band [, S. 242—
251).

Fiir eine philosophische Einiibung in das Verstindnis religioser
Institutionen ist daraus die Folgerung zu ziehen: Die Sprachlehrer,
die in jeder Uberlieferungsgemeinschaft notwendig sind, werden in-
nerhalb religiéser Uberlieferungsgemeinschaften vor allem Lehrer
der Gebetssprache sein miissen?. Um deren Aufgabe zu bestimmen,
muf an dieser Stelle erneut auf die sprachphilosophischen Uberle-
gungen des Ersten Bandes zuriickgegriffen werden. Die Aufgabe des
Sprachlehrers namlich erschépft sich nicht darin, den Schiilern Ge-
bets-Formulierungen bekannt zu machen, die fiir bestimmte, voraus-
zusehende Lebenssituationen geeignet sind und dann »abrufbar« be-
reitliegen. Weit wichtiger ist es, dem Schiiler dariiber Klarheit zu

2 Vgl. R. Schaeffler, Kleine Sprachlehre des Gebets, Trier 1988.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

verschaffen, was er tut, wenn er betet. Dieser »pragmatische« Cha-
rakter des Gebets, seine Eigenschaft als »Sprachhandlung«, wird ins-
besondere in der Namens-Anrufung deutlich, die im Gebet besonde-
re Bedeutung besitzt. Der Beter tritt durch diese Namens-Anrufung
in eine Beziehung zu Gott ein, erwartet von dieser Gottesbeziehung
sein eigenes Heil und begreift dieses Heil als besonderen Erweis der
gottlichen Zuwendung und damit der gottlichen Herrlichkeit®.

Dabei gehort es zum rechten Selbstverstindnis des Beters, sich
dessen bewuf3t zu sein, daf er in diese heilbringende Gottesbezie-
hung nur deswegen betend eintreten kann, weil Gott selbst ihm zu-
vor »sein Angesicht zugewandt hat«. Das heilswirksame Wort des
Gebets kann nur gesprochen werden, weil der Mensch sich durch
Gott selbst dazu in einem »heilbringenden Auftrag« (praeceptum sa-
lutare) ermichtigt und zugleich zu solchem Beten »in die Lage ge-
bracht« (institutus) und in seinem Denken und Sprechen diesem
Auftrag gemifs »geformt« (formatus) weif3. Die rituelle geprigte
Form des Betens entspricht diesem SelbstbewufStsein des Beters.
Und eine (heute leider weithin vergessene) selber ritualisierte Ge-
bets-Einleitung bringt dieses SelbstbewufStsein zum Ausdruck:
»Durch heilbringenden Auftrag aufgefordert und durch Gott in die
Lage versetzt und geformt, wagen wir zu sprechen« — »Praeceptis
salutaribus moniti et divina institutione formati audemus dicere«
(s. Band I, S. 298£.).

Damit ist eine weitere Aufgabe des religiosen Sprachlehrers ge-
nannt, die gerade heute oft als besonders schwierig empfunden wird:
Er muf$ dem Schiiler ein Verstindnis fiir die Bedeutung gepragter
Sprachformen vermitteln. Menschliche Rede namlich kann den Cha-
rakter der »Doxologie«, des Wortes, das die Herrlichkeit der Gottheit
zum Aufleuchten bringt, nur dann gewinnen, wenn sie die Erschei-
nungsgestalt ist, in der das Heilige bzw. Gott selber seine Doxa auf-
leuchten lif3t. Das doxologische Wort ist deswegen das ausgezeichne-
te Beispiel eines »Gottesworts im Menschenwort, und der religiose
Sprecher ist sich dessen bewuft, daf§ ihm dieses Wort vom Heiligen
selbst »auf die Lippen gelegt« ist. Das kommt in der Willkiirfreiheit
ritualisierten Sprechens zum Ausdruck.

Das gilt noch mehr dann, wenn der Betende sein Gotteslob 6f-
fentlich ausspricht, vielleicht sogar andere Menschen dazu einlidt, in

3 Vgl. R. Schaeffler, Adiutorium nostrum in nomine Domini, in: Lebendiges Zeugnis 43
[1988], 26-40.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

18.01.2026, 12:31:28. -[@

43


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Religiose Traditionen und Institutionen

sein Gebet einzustimmen. Der gemeinsame Lobgesang, verstanden
als ein den Betern von der Gottheit selbst »auf die Lippen gelegtes«
Wort, ist der bevorzugte »Ort« fiir die sich ereignende Gegenwart
der Gottheit; die Namensanrufung im Gebet ist diejenige Sprach-
handlung, in der die Menschen in die Begegnung mit der Gottheit
eintreten; und die geprigte Form des Gebets ermdglicht die Bestin-
digkeit des Gotteslobs im Wechsel der Generationen und damit zu-
gleich die Bestindigkeit des »Hauses« (Oikos), zu dem die Gemeinde
sich aufbaut. Exemplarisch kommt dies in dem Psalmwort zum Aus-
druck, in dem Gott als derjenige angeredet wird, der »thront auf Is-
raels Lobgesingen«*. Doch fehlen solche Gottesanreden auch in an-
deren Religionen nicht. So wird Bakchos in einem gottesdienstlichen
Hymnus, der bei Sophokles tiberliefert ist, darum gebeten, »ein-
zukehren« im Kreise der Singer und Ténzer, die seiner betend geden-
ken und dabei darauf vertrauen, daf3 zuvor der Gott selbst ihrer ge-
dacht hat®.

Der religiose Sprachlehrer wird nun seinem Schiiler verstind-
lich machen miissen, welche Bedeutung in diesem Zusammenhang
geprigten Sprachformen zukommt. Diese haben, wie in jeder Uber-
lieferungsgemeinschaft, so auch in der religiosen die Aufgabe, deut-
lich zu machen, in welcher auf Weitergabe angelegten Funktion der
Sprecher spricht und in welchen ebenfalls auf Weitergabe angelegten
Auftrag sein Wort die Horer einweist. Geprigte Sprachformen die-
nen der Klarheit des »Rollenspiels« und der Vermeidung von »Rol-
len-Anmaflung«. In der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft aber
gewinnen gepriagte Formen der Rede den Charakter von »Riten,
d.h. solcher Weisen menschlichen Verhaltens, in denen der Sprecher
bzw. Handelnde nicht seine personlichen Ansichten und Absichten
zur Geltung bringt, sondern die Horer unter Gottes Anrede stellt.
Weil nun die Anrede Gottes stets wirkendes Wort ist, ist auch das
ritualisierte menschliche Wort Ausdruck dafiir, daf3 der Sprecher ein
wirkendes Wort weitergeben will, nicht um den Hoérer seinen eige-
nen Absichten zu unterwerfen, sondern um ihm Gottes wirkendes
Wort weiterzusagen. Dazu ist es erforderlich, auch in der Form der
Rede die Zuriickstellung aller eigenen Ansichten und Absichten zu-
gunsten des reinen »Boten-Auftrags« zum Ausdruck zu bringen. Das
geschieht in der Ritualisierung der Sprachform. So wird das rituell

+ Ps.22,4.
> Sophokles, Antigone 1115-1152.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

gepriagte Wort zur Bedingung der »Giiltigkeit« und »Wirksamkeit«
religioser Rede, d.h. des von menschlicher Willkiir freien Dienstes
am gottlichen Wirken. Von dieser Aufgabe, im religiosen Sinne »giil-
tig«, »rite, zu reden und zu handeln, hat der »Ritus« seinen Namen
(s. Band I, S. 288{.). Darum ist die Bindung des Sprechens und Han-
delns an Riten ein Kennzeichen religioser Uberlieferungsgemein-
schaften.

Neben Gebeten stellen Erzihlungen einen wichtigen Teil des
religiosen Sprachschatzes dar. Und sie sind es vor allem, die die Tatig-
keit der »Lesemeister« innerhalb religidser Uberlieferungsgemein-
schaften notwendig machen. Oft haben sich gewisse Ketten hym-
nischer Anrufungen, die (zumeist im »hymnischen Partizipialstil«)
Gottes Heilstaten in Erinnerung rufen, in Erzdhlungen von diesen
Gottestaten ausgefaltet. Unter ihnen ragen diejenigen hervor, die
von dem sprechen, was »im Anfang, »en arché«, geschah«, und die
man deswegen »Archaiologien« oder auch »Protologien« genannt
hat. Sie gehoren in vielen Religionen zum festen Bestand »norma-
tiver Texte«, die traditionsbildend wirken und an denen die Uber-
lieferung sich zugleich selbstkritisch messen kann.

Dabei laft sich zeigen: Religiose Archaiologien sind dazu be-
stimmt, die religiose Erfahrung hinsichtlich ihrer spezifischen Be-
deutung auszulegen; und ihre Weitergabe leistet einen besonders
wirksamen Beitrag dazu, die Mitglieder der Uberlieferungsgemein-
schaft zu weiteren religiosen Erfahrungen zu befihigen. Zu den cha-
rakteristischen Merkmalen religioser Erfahrung gehort es, daf3 der,
der sie macht, sich an die Grenze seiner Erkenntnisfahigkeit, ja seiner
Lebensfihigkeit im Ganzen gefiihrt weify, um beide, die Fihigkeit
zum Erkennen und zum Leben, in dieser Erfahrung auf verwandelte
Weise neu geschenkt zu erhalten. Der blendende Blitz, der taub ma-
chende Donnerschall, die alles verbergende Wolke, aber auch die Stil-
le des »panischen Schreckens« sind besonders hiufig beschriebene
Weisen, wie die Gegenwart des Heiligen erfahren wird. Solche Erfah-
rungen zeigen dem Menschen, wie es mit seinem Leben im Ganzen,
ja mit der Welt als ganzer bestellt ist: Sie machen die sonst oft unbe-
merkte oder sogar verdringte Labilitit des Lebens und der Welt of-
fenbar, in der Leben und Tod, Heil und Unheil, Licht und Finsternis
unlésbar miteinander verbunden erscheinen. Der Zeitpunkt der reli-
givsen Erfahrung wird deshalb als jene herausgehobene Stunde er-
fahren, in der die Alternative, die wegen dieser Complexio opposito-
rum als stets offene Alternative erscheint, von Heiligen selbst im

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 45

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Religiose Traditionen und Institutionen

einen oder im anderen Sinne entschieden wird. Das Heilige erscheint
als die »numinose« Macht, die miihelos und ungenétigt, wie durch
ein blofles »Nicken«, »nuere, iiber Leben und Tod, Heil und Unheil
entscheidet. Und weil in der religiésen Erfahrung offenbar wird, daf3
die Offenheit dieser Entscheidung die menschliche Erfahrungswelt
im Ganzen bestimmt, ist ihre angemessene Deutung die archaiologi-
sche Erziahlung, die davon berichtet, daf3 diese offenen Alternativen
von den Anfingen an der Welt eingestiftet sind und vom Heiligen,
ebenfalls »im Anfang«, in ungenétigter »numinoser« Freiheit zu-
gunsten von Leben und Heil entschieden wurden. Die religiose
Erfahrung wird, im Lichte solcher Erzdhlungen gedeutet, als das Er-
eignis verstanden, in welchem diese »im Anfang« getroffene Ent-
scheidung abbildhaft wiederkehrt (s. Band II, S. 169£f.). Die Weiter-
gabe der Erzahlung von dem, was »im Anfang« geschah, schliefSt
darum denen, die diese Erzihlung héren, die Augen dafiir auf, daf3
die mannigfachsten Inhalte ihres Erlebens als die Abbild- und Gegen-
wartsgestalten dieser Ursprungs-Ereignisse verstanden werden kon-
nen und sich so zum geordneten Kontext einer Erfahrung zu-
sammenschlieflen. Und die Art, wie iiber diese Anfinge erzihlend
berichtet wird, zeichnet diesem Erfahrungszusammenhang seine
Struktur vor®.

Von diesen Archaiologien deutlich unterschieden, aber mit
ihnen verbunden, gehoren zum Erzihlschatz religioser Uberliefe-
rungsgemeinschaften Zeugnisse aus ihrer Geschichte; denn an ihnen
wird deutlich, wie immer neue Generationen das, was sie taten und
was ihnen widerfuhr, im Lichte der archaiologischen Erzihlungen
zur Einheit eines Erfahrungszusammenhanges verkniipft haben und
damit zugleich die Bedeutung der archaiologischen Erzahlung immer
neu verstehen lernten. Und wie die religidsen Sprachlehrer ihren
Schiilern nicht nur die Kenntnis von Wortlaut und Sinngehalt ein-
zelner Gebete vermitteln, sondern ihnen vor allem Klarheit dariiber
verschaffen, was sie tun, wenn sie beten, haben die religiosen Lese-
meister nicht nur »schwierigere Textstellen« (loca difficiliora) zu er-
ldutern, sondern vor allem ihre Schiiler in den angemessenen »Ge-
brauch« solcher Erzihlungen einzuweisen. Dieser besteht vor allem
darin, dafs sie lernen, im Lichte des Erzahlten ihr eigenes Leben zu

¢ Vgl. R. Schaeffler, Aussagen iiber des, was »im Anfang« geschah, in: Communio 20
[1991], 339-351.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

verstehen und umgekehrt in Lichte der eigenen Lebens-Erfahrungen
die Bedeutung der Erzihl-Inhalte neu zu erfassen.

Jidische und christliche »Lesemeister« haben diese Aufgabe an
vielen Generationen von Mitgliedern der religiésen Uberlieferungs-
gemeinschaft erfiillt. Immer neue Generationen von Juden haben im
Lichte der Erinnerung an die Herausfiihrung der Viter aus Agypten
ihre eigene Lebenserfahrung verstehen gelernt und, von diesen Le-
benserfahrungen her zuriickblickend, jeweils neu verstanden, was es
bedeutet, von Gott »aus dem Sklavenhause gefiihrt« worden zu sein.
Und immer neue Generationen von Christen haben durch die weiter-
gegebene Erinnerung an Christi Tod und Auferstehung die Katego-
rien gewonnen, um die vielfiltigen Erfahrungen ihres eigenen Le-
bens zu verstehen und, von diesen Erfahrungen zuriickblickend, neu
zu begreifen, was es bedeutet, zur »Gestaltgemeinschaft« (symmor-
phia) mit Christi Kreuzes-Niedrigkeit und Auferstehungs-Herrlich-
keit berufen zu sein.

Geprigte Formen des Gebets und Erzahlungen, vor allem solche,
die berichten, was »im Anfang geschah«, gehoren deswegen in reli-
giosen Uberlieferungsgemeinschaften an bevorzugter Stelle zu den
normativen Texten, die ebenso traditionsbegriindende wie tradi-
tionskritische Funktion haben. Sie sind traditionsbegriindend, weil
die religiose Gemeinde sich als doxologische Gemeinschaft konstitu-
iert und immer neue Generationen betend in diese Gemeinschaft ein-
bezogen werden. Aber Gebete und Erzihlungen sind auch in dem
Sinne normative Texte, dafd ihr geprigter Wortlaut der jeweils ge-
genwirtigen Generation die Mafistibe an die Hand gibt, an denen
sie selbstkritisch erkennen kann, ob sie in ihrem Anschauen und
Denken dem iiberlieferten Zeugnis fritherer Generationen treu ge-
blieben ist.

Darum sind fiir den Aufbau der religiosen Uberlieferungs-
gemeinschaft weitere Formen des institutionalisierten »Dienstes am
Wort« unerléflich. Gebetstexte und Erzihlungen, vor allem solche,
die zum gottesdienstlichen Gebrauche bestimmt sind, bilden dabei
nicht nur die bevorzugten Objekte der Unterweisung durch jene
Sprachlehrer und »Lesemeister«, von denen schon die Rede war, son-
dern auch die wichtigsten Texte fiir jene Interpreten und Spezialisten
der methodischen Abwigung von Auslegungsmoglichkeiten, die, wie
in allen Uberlieferungsgemeinschaften, so auch in der religiosen
nicht fehlen diirfen. Man hat mit Recht darauf hingewiesen, daf3 alle
theoretische Belehrung, die in religiosen Gemeinschaften »iiber«

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 47

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Religiose Traditionen und Institutionen

Gott bzw. die Gotter spricht, in der Anleitung zur Doxologie, also
zum Sprechen »zu« der Gottheit ihre Wurzel und zugleich ihr »Be-
lehrungsziel« hat. Christlich gesprochen: Alle »Theologie« wurzelt
in der »Doxologie« und bewihrt sich darin, Kriterien fiir die rechte
Weise der Doxologie bereitzustellen’. Die doxologische Wechselrede
baut die religiose Gemeinschaft zu jenem »Orte« auf, an dem Gott
selbst inmitten der Welt anwesend ist; die Gemeinschaft der Spre-
chenden und Hérenden wird zum » Tempel« (Oikos), zum Ort immer
neuer Ankunft des Heiligen inmitten der Welt. Und die Sprecher und
Horer sind nur fahig, das so verstandene religiose Wort auszuspre-
chen und zu beantworten, sofern sie sich als »lebendige Steine« in
diesen Tempel einfiigen lassen. An dieser Aufgabe, der »Oikodomé«
zu dienen, sind nicht nur die Bemithungen der Sprachlehrer, Lese-
meister und Interpreten zu messen, sondern die vielfaltigen Formen
religiosen Sprechens, z.B. das gemeinsam gesungene Gotteslob, die
Predigt, aber auch die religiose Belehrung und Lebensweisung (s.
Band I, 1. Teilerg., S. 2701f.).

Freilich mufd dieser Funktionsbestimmung der verschiedenen
Weisen des Dienstes am religiosen Wort schon jetzt eine zweite Aus-
sage hinzugefiigt werden: Geprigte Formen des Gebets und der Er
zihlung, vor allem der Erzihlung von dem, was »im Anfang ge-
schahg, erfiillen ihre »oikodometische« Aufgabe nicht, wenn die
Sprachlehrer, Lesemeister und Interpreten solcher Texte ihre Horer
nur dazu auffordern, das Gehérte zu memorieren und zu wieder-
holen. Der Dienst am Wort hat, wenn er gelingen soll, den Horern
»aktive Sprachkompetenz« zu vermitteln (s.o0. S. 30f.). Das kann nur
gelingen, wenn die Horer lernen, im Lichte des Gehorten ihre eige-
nen Erlebnisse in eine Struktur zu bringen, innerhalb derer sie als
religiose Erfahrung gelesen werden konnen. Aufgrund dieser eige-
nen Erfahrung werden sie fihig, auf Gebete, die ihnen vorgesprochen
werden, und auf Erzihlungen, die sie horen, mit jener eigenverant-
wortlichen Zustimmung zu antworten, die zur »Oikodomé« der reli-
giosen Gemeinde notwendig ist. Diese Zustimmung beschrinkt sich
nicht darauf, den Aussagegehalt von Gebeten und Erzihlungen theo-
retisch anzuerkennen. Eine solche theoretische Anerkennung ist
zwar unentbehrlicher Bestandteil der religiosen Zustimmung, aber
reicht fiir sich genommen nicht aus. Was hinzukommen muf3, wenn

7 Vgl. G. Wainwright, Doxology, London 1980; J. Kirchberg, Theologie in der Anrede,
Innsbruck 1991; R. Schaeffler, Das Gebet und das Argument, Diisseldorf 1989.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

diese Zustimmung ihre Funktion im Aufbau der religiosen Gemein-
de erfiillen soll, kommt auf klassische Weise in der rituellen Antwort
»Amen« zum Ausdruck, sofern bewuf3t bleibt, dafi in dieser geprig-
ten Form religioser Rede die hebriische Bedeutung von »Emunah«
anklingt: »Stand geben« und »Stand nehmen«. Die adaquate religio-
se Antwort auf vorgesprochene Gebete und in geprigter Form vor-
getragene Erzahlungen kann sich in unterschiedlichen Religionen
unterschiedlicher sprachlicher Formen bedienen. Aber stets gehort
zu ihr das Moment der bekenntnishaften Akklamation »Darauf stelle
ich mein Leben; nur so finde ich Bestand«. Und weil nur die eigene
religiose Erfahrung eine solche verantwortliche Akklamation mog-
lich macht, erreicht die Weitergabe des normativen Wortes an immer
neue Horer ihr Ziel nur, sofern sie jene Selbstgesetzgebung der Ver-
nunft, ohne die keine Erfahrung moglich ist, nicht tiberfliissig macht,
sondern hervorruft.

Gerade die archaiologischen Erzihlungen und die auf sie Bezug
nehmenden Gottes-Anreden des Gebetes bediirfen jedoch sorgfalti-
ger Priifung. Nicht jede Weise, von dem zu erzihlen, was »im An-
fang« geschah, und nicht jede Weise, die abbildhafte Prisenz dieser
Anfinge gottesdienstlich zu feiern, ist geeignet, die Aufgabe einer
Schule der religiosen Erfahrung zu erfiillen. An spiterer Stelle, bei
der Beschreibung von Fehlformen der religiosen Erfahrung, wird da-
von zu sprechen sein, daf3 es Archaiologien gibt, die der unverkiirzten
Wahrnehmung der an friiherer Stelle (S 38f.) genannten Bedeu-
tungsmomente der religiosen Erfahrung im Wege stehen (s.u.
S. 681f.). Dann werden auch religiose Traditionen und mit ihnen die
Institutionen, die ihren Fortbestand sichern, aus Schulen der religis-
sen Erfahrung zu deren Hindernissen. Die Formatio Mentis, durch
die solche religiosen Traditionen und Institutionen das Anschauen
und Denken der Menschen prégen, schligt dann in eine »Deformatio
Mentis« um, kraft derer die Fihigkeit zur religiosen Erfahrung ganz
oder in gewissen Hinsichten verlorengeht. Darin liegt zugleich ein
Mafstab fiir den kritischen Religionenvergleich. Denn auch in die-
sem Falle gilt: Wenn die Befihigung zur religiosen Erfahrung den
Legitimationsgrund religioser Traditionen und Institutionen dar-
stellt, dann ist sie zugleich das Kriterium, an dem sie gemessen wer-
den miissen. Und es ist jeweils im Einzelfalle zu priifen, ob und in
welchem Maf3e eine bestimmte religiose Tradition diesem Kriterium
gerecht wird.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

18.01.2026, 12:31:28.

49


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Religiose Traditionen und Institutionen

B) Die »Formatio Mentis« durch die Gottesdienstfeier

und die Aufgabe der Priester
Ehe jedoch auf die soeben angedeuteten Fehlformen der religiosen
Erfahrung eingegangen und die Frage gestellt wird, inwieweit reli-
giose Traditionen und Institutionen zum Entstehen und zur Stabili-
sierung solcher Fehlformen beitragen konnen, soll einem Hinweis
gefolgt werden, der an fritherer Stelle gegeben worden ist: Traditio-
nen beruhen nicht nur auf verbalen, sondern auch auf nicht-verbalen
Momenten (s.0.S.28). Und auch diese sind daraufhin zu unter-
suchen, was sie zur Formatio (oder auch zur Deformatio) des An-
schauens und Denkens der Mitglieder einer Uberlieferungsgemein-
schaft beitragen. Das ausgezeichnete Beispiel dafiir — und auf dieses
wird die kommende Darstellung sich beschridnken — bieten die Hand-
lungen des Kultus.

Dabei ist einleitend zu betonen: Die verschiedenen Formen des
religiosen Wortes haben ihren bevorzugten »Sitz im Leben« in der
kultischen Feier. Wenn das religiose Wort die wirksame Anrede der
Gottheit an neue Horer weitergeben und sie zur Antwort auf diese
Anrede ermichtigen soll, hat es selber kultischen Charakter: Es ist
Handlung der Gottheit in der Gestalt menschlichen Wort-Handelns.
Der fiir den zweiten Teil des ersten Bandes der hier vorgelegten Un-
tersuchung gewiéhlte Titel »Gotteswort im Menschenwort« bringt
gerade dieses Moment des religiosen Wortes zum Ausdruck. Deshalb
sind auch diejenigen Institutionen, die die Weitergabe des religiosen
Wortes innerhalb einer Uberlieferungsgemeinschaft sichern, eng
verbunden mit der institutionalisierten, auf Weitergabe angelegten
Form des Gottesdienstes. Es wire deshalb auch fiir eine philosophi-
sche Eintibung in die Ekklesiologie methodisch verfehlt, religiose
Uberlieferungsgemeinschaften unter der Alternative zu beschreiben,
ob sie »Religionen des Wortes« oder »Religionen des Kultes« seien.
Sogenannte »Religionen des Wortes« pflegen gerade dessen »sakra-
mentalen« Charakter, seine Eigenschaft als Gegenwartsgestalt gott-
lichen Heilshandelns, hervorzuheben. Und sogenannte »Religionen
des Kultes« unterstreichen nicht weniger deutlich den dialogischen
Charakter gottesdienstlicher Handlungen, sofern diese die Gemeinde
und ihre Mitglieder unter eine gottliche Anrede stellen und zur do-
xologischen Antwort auffordern. Ein besonders deutliches Beispiel
dafiir ist die rituelle Wechselrede, wie sie im Hochgebet der ka-
tholischen Eucharistiefeier vorkommt: die vom Celebrans vorge-
tragene Abendmahls-Anamnese (»der in der Nacht, da er verraten

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

wurde ...«) und die doxologische Antwort der Gemeinde (»Deinen
Tod, o Herr, verkiinden wir und deine Auferstehung preisen wir«).

Wenn an dieser Stelle dennoch die kultische Feier eigens darauf-
hin befragt wird, was sie zur »Formatio Mentis« der Feiernden bei-
trigt und inwiefern sie ihnen dadurch eine spezifische Fihigkeit zur
religiosen Erfahrung vermittelt, dann deswegen, weil sich der Kultus
auf iiberraschende Weise fiir eine transzendentalphilosophische Be-
trachtung anbietet: Im Zusammenhang dieser Feier gewinnen die
Anschauungsformen und Begriffe, durch die ein Erfahrungskontext
aufgebaut wird, eine fiir die religiose Erfahrung spezifische Gestalt.
Dadurch prigt die Einiibung in die aktive Teilnahme am Gottesdienst
die Forma Mentis der Feiernden auf solche Weise, daf3 sie, auch au-
Berhalb der gottesdienstlichen Feier, zur religiosen Erfahrung befa-
higt werden. Das soll an dieser Stelle wenigstens in einem groben
Umrif3 deutlich gemacht werden.

Im Kultus spielen die soeben schon erwihnten Erzihlungen von
dem, was »im Anfang« geschah, eine herausragende Rolle. » Archaio-
logische Berichte« bilden den bervorzugten Inhalt der »Kult-An-
amnese«. Und die kultische Handlung selber ist dazu bestimmt, in
der Erscheinungsgestalt menschlichen Tuns jene Entscheidung, die
eine »numinose« Macht im Anfang gefillt hat, im wirksamen Abbild
gegenwirtig zu setzen. Damit aber wird der Blick der Feiernden so
geschult, dafl sie fihig werden, die Abbilder der Ur-Ereignisse auch
in den Inhalten ihrer alltiglichen Erfahrung wiederzuentdecken. (Bei
der Beschreibung der Unterscheidungsmerkmale der Ekklesia Israel
wird darauf einzugehen sein, was es fiir diese besondere Uberliefe-
rungsgemeinschaft bedeutet, dafy nicht Ereignisse »vor aller Zeitc,
sondern solche, die inmitten der Zeit geschehen sind, den Inhalt der
gottesdienstlichen Feier bilden.) Deshalb ist die Weitergabe der An-
leitung zur Gottesdienstfeier, die die von Gott bzw. den Gottern ge-
wirkten Anfinge in immer neuen und erneuerungskriftigen Abbil-
dern wiederkehren 14f3t, die wirksamste Form religidser Tradition.
Sie prigt das Anschauen und Denken der Feiernden auf spezifische
Weise.

Die periodische Wiederkehr der Feste (sei es im jihrlichen, sei es
in einem mehrjahrigen Zyklus) gibt der religiosen Anschauung der
Zeit ihre spezifische Struktur. Und zugleich bestimmt die Kultfeier
den spezifisch religiosen Bedeutungsgehalt der Verstandeskatego-
rien, vor allem der Kategorien der Substanz und der Kausalitit. Das
»Bestdndige im Wandel« und zugleich das »Zugrundeliegende« in

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 51

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Religiose Traditionen und Institutionen

der Vielfalt der Erscheinungen, das dem Menschen den »festen
Stand«, die »Hypdstasis«, gewihrt, wird im religiosen Kontext in
der unerschopflichen Erneuerungskraft jener gottgewirkten Ur-
spriinge gefunden, die im Gottesdienst ihre »Parousifa« finden. Das
»Bestindige im Wandel, das »Zugrundeliegende« und »festen Stand
Gewihrende« aber ist es, das in der spiter entstehenden Sprache der
Philosophie »Substanz« genannt wird. So verleiht die Gottesdienst-
feier der Kategorie der Substanz ihre spezifisch religiése Bedeutung.
Und wenn, wie die Transzendentalphilosophie lehrt, diese Kategorie
eine von denjenigen Bedingungen ist, die den Aufbau von Erfah-
rungskontexten moglich machen, dann ist die Eintibung in den Kul-
tus zugleich die Schule, in der der Aufbau eines spezifisch religiosen
Erfahrungskontextes gelernt wird.

Gleiches gilt von der Kategorie der Kausalitat. Was »Wirksam-
keit« und »Wirkung« bedeutet, wird im religiosen Zusammenhang
exemplarisch an den wirksamen Zeichenhandlungen des Kultus ab-
gelesen. Dabei ist es fiir die Wirksambkeit dieser Zeichen charakteri-
stisch, daf sie neues Leben schaffen — sei es die »neue Geburt« der
Feiernden, sei es, durch sie vermittelt, die Erneuerung des Lebens der
Welt. Leben aber ist Selbsttitigkeit. Darum ist die Wirksamkeit der
kultischen Zeichenhandlungen nicht »Determination«, die dieser
Selbsttatigkeit Grenzen setzt, sondern »Ermachtigungc, die die Fei-
ernden und die Welt, in der sie leben, zur Selbsttitigkeit des Lebens
hervorruft. Diese Weise der »ermichtigenden Macht« ist fiir die, die
in die Kultfeier eingeiibt werden, das mafsgebende Urbild aller Wirk-
samkeit und ihrer Wirkung. Was aber in der weit spiter entstehen-
den Naturphilosophie und Naturwissenschaft das »Gesetz von der
Erhaltung der Energie« heiflt, die in allen Wirkzusammenhingen
der Erfahrungswelt ihre immer neue Erscheinungsgestalt findet, ist
in der Erfahrung gottesdienstlichen Handelns vorgebildet: Alle
Wirksamkeit der gottesdienstlichen Handlungen in der Vielfalt ihrer
Formen laf3t nur auf neue Weise erscheinen, was auf uniiberbietbare
Weise »im Anfang« von Gott bzw. den Gottern gewirkt worden ist.
Dieses gottliche » Am-Werke-Sein« (en-érgeia) ist es, das im Wechsel
seiner Erscheinungsgestalten »erhalten bleibt«. Wiederum ist hin-
zuzufiigen: Der Gottesdienst ist die Schule dieses religiosen Ver-
standnisses von Kausalitit; und die so verstandene Kausalitit gehort
zu den Bedingungen, die notwendig sind, wenn der Aufbau eines
spezifisch religiosen Erfahrungskontextes moglich sein soll.

Was im religiosen Verstdndnis »Standgewinnen im Wechsel der

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

Zustinde und Umstinde, also »Hyp6stasis«, heif$t und was »Heils-
wirksamkeit« genannt wird, kann nur in einem Erfahrungskontext
angemessen verstanden werden, dessen Eigenart in gottesdienst-
lichen Handlungen exemplarisch deutlich wird. Darum sind die Prie-
stet, die in religiosen Uberlieferungsgemeinschaften entweder neben
die schon erwihnten Sprachlehrer, Lesemeister und Interpreten tre-
ten oder deren Funktionen in ihrer Person vereinigen, die bevorzug-
ten Lehrer in dieser Schule der religiosen Erfahrung. Sie iiben diese
Funktion dadurch aus, daf3 sie die Gemeinde zum Gottesdienst ver-
sammeln und die rituellen Handlungen des Gottesdienstes vollzie-
hen, aber auch dadurch, daf sie durch Belehrung und rituelle Initia-
tionen die Fahigkeit zum Gottesdienst weitergeben. Und wie schon
bei der Beschreibung des religiosen Wortes, so ist auch hier, bei der
Beschreibung der kultischen Handlungen, hinzuzufiigen: Wie das re-
ligiose Wort, so erfiillt auch die kultische Handlung ihre Funktion
beim Aufbau der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft dadurch,
daf sie in den Feiernden eine Forma Mentis entstehen lift, die sie
zu eigenen religiosen Erfahrungen befahigt und es ihnen dadurch
mdoglich macht, die Wahrheit dessen, was im Kultus gefeiert wird,
also seine MafSgeblichkeit fiir das theoretische und praktische Urteil
und seine Erhellungskraft fiir die Orientierung im Leben, aufgrund
dieser eigenen Erfahrung verantwortlich zu bezeugen.

Das setzt voraus, daf die im »Fanum« (im heiligen Bezirk der
gottesdienstlichen Feier) eingeiibte Sicht auf die Welt sich im »Pro-
Fanumc« (in der Erfahrungswelt des Alltags) als orientierungskriftig
bewihrt. Das »Pro-Fanum« ist nicht das religios Gleichgiiltige, son-
dern das dem »Fanum« wesentlich Zugeordnete. Und in dieser Zu-
ordnung wird jedes Mitglied der religiosen Gemeinschaft, gerade in
der jeweiligen Besonderheit seiner profanen Erfahrungen, zum ei-
genverantwortlichen Dienst am Aufbau der Gemeinde fahig. Des-
halb hat der Priester, tiber die Feier des Kultes und die Belehrung
der Initianden hinaus, die weitere wichtige Aufgabe, fiir die Zuord-
nung des Sakralen und des Profanen Sorge zu tragen. Darin liegt der
Sinn der vielfiltigen »Reinheitsgesetze, die in religiosen Uberliefe-
rungsgemeinschaften die Bedingungen regeln, unter denen Individu-
en oder auch Gruppen zur Kultfeier zugelassen werden. Sie geben an,
wie das Verhalten der Uberlieferungsgenossen im auflergottesdienst-
lichen Alltag beschaffen sein muf3, wenn sie kultfihig bleiben oder
durch besondere Reinigungsritualien kultfihig werden wollen. Wer
im Alltag »unrein« geworden ist — sei es durch eigenes Verschulden,

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 53

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Religiose Traditionen und Institutionen

sei es auf eine Weise, die er nicht vermeiden konnte — wiirde auch die
gottesdienstliche Handlung »beflecken« und sie aus einem wirk-
samen Zeichen fir die heilschaffende Gegenwart des Heiligen in
einen Anlafl zum »Zorn« der numinosen Michte verwandeln und
so den Einzelnen, aber auch die feiernde Gemeinde dem »Gericht«
des Heiligen aussetzen. Der Priester als Wahrer der Reinheitsgesetze
und als Vorsteher von Reinigungsritualien trdgt so wirksam zum
Aufbau einer Erfahrungswelt bei, in der der profane Alltag im Lichte
der gottesdienstlichen Feier als ein Bewihrungsfeld jenes »neuen Le-
bens« verstanden werden kann, das den Feiernden im Gottesdienst
durch die Begegnung mit dem Heiligen geschenkt worden ist.

Diese Fihigkeit, die mannigfachen Erlebnisse der profanen Welt
im Lichte der Worte und Handlungen des Gottesdienstes in einen
Kontext zu bringen, innerhalb dessen sie die Qualitat religioser Er-
fahrungen gewinnen koénnen, und riickschauend von diesen Er
fahrungen her die Bedeutung der gottesdienstlichen Worte und
Handlungen zu erfassen, wird nur in einer eigenverantwortlichen
Vernunfttitigkeit der Uberlieferungsgenossen gewonnen. Denn
auch fiir die religiose Erfahrung gilt Kants Regel: Erfahrung ist »eine
Erkenntnisart, welche Verstand erfordert«®. Darin besteht jene Wei-
se der Selbstgesetzgebung der Vernunft, zu der die Teilnehmer am
Gottesdienst befihigt werden miissen, wenn sie zu aktiven Mitglie-
dern der Uberlieferungsgemeinschaft werden sollen. Und die religio-
se Uberlieferungsgemeinschaft bewihrt sich auch in dieser Hinsicht
in dem MafSe, in der es ihr gelingt, diese spezifisch religiose Weise
der Vernunftautonomie méoglich zu machen. Darin freilich liegt
nicht nur der Legitimationsgrund, sondern auch die Bewihrungs-
probe der religiosen Uberlieferung und ihrer Institutionalisierung
in den Riten des Kults und damit fiir das Wirken der Priester. Fehl-
formen der Gottesdienstfeier sind daran zu erkennen, daf3 die Zu-
ordnung des Pro-Fanum zum Fanum mifslingt, den Feiernden die
Fahigkeit zur religiosen Erfahrung im Alltag nicht vermittelt wird,
sodafl sie aufhoren, aktiven Anteil am Aufbau der Gemeinschaft
nehmen zu konnen.

Daf3 dieses Priesteramt in den meisten religivsen Uberliefe-
rungsgemeinschaften erblich ist, ist das Zeichen jener Verlaflichkeit,
mit der Gott oder die Gotter dafiir gesorgt haben, daf3 die Weitergabe
der Fihigkeit zum Kultus — und damit der Fihigkeit zum Aufbau

8 KdrV B XVII.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

eines Kontextes religioser Erfahrung — nicht von menschlicher Ent-
scheidung, sondern allein von der lebenspendenden Zuwendung der
Gottheit abhiangt. Nicht selten gilt der Ur-Vater der Priestersippe als
Zeitgenosse des Stammvaters der religiosen Gemeinschaft und Mit-
Zeuge der gottlichen Griindungstaten (sofern er nicht mit diesem
Stammvater identisch ist).

y) Das religiose Recht

Reinheitsvorschriften, die die Bedingungen fiir die Teilnahme am
Gottesdienst definieren und zugleich eine Zuordnung des Profanen
zum Sakralen sichern sollen, stellen den wichtigsten Teil des religio-
sen Rechts dar. Aber auch andere »Rechtsgebiete« lassen, innerhalb
religioser Uberlieferungsgemeinschaften, ihren spezifisch religiosen
Charakter dadurch erkennen, daf8 sie in einer engen Beziehung zu
Reinheitsvorschriften stehen.

Das Kultrecht bestimmt die Orte und Zeiten des Gottesdienstes,
seine Riten und, darin eingeschlossen, den Wortlaut der dort ge-
sprochenen Gebete und Segensformeln, aber auch die Verlesung der
Texte fiir die kultische Anamnese. Darum gehért auch die »Kanoni-
sierung« derartiger Texte — vor allem dort, wo Zweifel iiber den nor-
mativen Rang eines einzelnen Textes bestehen — zu den Aufgaben
des religiosen Rechts. Auch der Verstof gegen derartige Regeln, z.B.
durch willkiirliche Verinderung derartiger Texte, durch Hinzufii-
gungen oder Weglassungen, wiirde die Gemeinde »unrein« machen.

Das Reinheitsrecht im engeren Sinne regelt zunichst die Zu-
lassung zum Gottesdienst und die Bedingung fiir die Austibung der
verschiedenen Funktionen, die innerhalb der religiosen Uberliefe-
rungsgemeinschaft notwendig sind, z. B. durch die Regelung von In-
itiationsriten, durch die die Individuen in die gottesdienstliche Ge-
meinschaft aufgenommen werden, oder von Weiheriten, durch die
die Fihigkeit zur Ubernahme bestimmter gottesdienstlicher Funktio-
nen weitergegeben wird. Darum ist auch das religiose Personenrecht
im Reinheitsrecht begriindet. Denn jede Funktions-Anmaflung
durch die Teilnahme Unberufener oder durch die Amtsausiibung Un-
befugter wiirde die gottesdienstliche Handlung als ganze in Frevel
umschlagen lassen und so die Gemeinde unrein machen.

Ein weiterer wichtiger Teil des religiosen Rechts ist das Famili-
enrecht. Denn das »Haus« ist die ilteste und zugleich die dauerhaf-
teste Kultgemeinschaft, die auch dann bestehen bleibt, wenn die Ge-
meinde aus irgendwelchen Griinden, z.B. durch Zerstérung der

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 55

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Religiose Traditionen und Institutionen

Kultstitten oder durch Zerstreuung ihrer Mitglieder, ihre gottes-
dienstliche Aufgabe nicht erfiillen kann.

Reinheitsvorschriften geben einerseits an, durch welche Weisen
des Fehlverhaltens das einzelne Mitglied der Gottesdienstgemein-
schaft oder der einzelne Amtstriger »unrein« wird und in bestimm-
ten Fillen die ganze Gemeinde »unrein« macht, d.h. die Gottes-
dienstfeier als ganze aus einer Erfillung gottlicher Auftrige in
frevelhafte Figenmacht verwandeln wiirde. Es regelt aber anderer-
seits auch die Weise, wie diese Unreinheit von Individuen, Amtstra-
gern oder der Gemeinde als ganzer iiberwunden werden kann, vor
allem durch individuelle oder kollektive Reinigungsriten, in welchen
die erneuernde Kraft des Heiligen wirksam gegenwiirtig gesetzt wird.
Denn nur das Heilige selbst kann die Fahigkeit des Menschen wieder-
herstellen, durch gottesdienstliche Handlungen seiner Parousia zu
dienen.

Eng mit dem Recht der Reinigung hiingt das religiose Strafrecht
zusammen, das dazu dient, die Gemeinde von derjenigen » Verunrei-
nigung« frei zu machen, die ihr durch das Verhalten einzelner ihrer
Glieder oder Amtstriger zugefiigt werden kann. Darum ist der Aus-
schluf8 aus der feiernden Gemeinde eine im religiosen Recht haufig
vorkommende Straf-Sanktion. Doch gibt es nicht selten auch Fille, in
denen die T6tung des Delinquenten als einziges Mittel gilt, um die
Unreinheit von der Gemeinde zu nehmen. Daraus erklart sich, daf3
diese Totung des Delinquenten in manchen Bestimmungen des reli-
giosen Strafrechts zur Pflicht der gesamten Gemeinde gemacht wird,
am deutlichsten durch die Anordnung der gemeinsam zu vollziehen-
den Steinigung.

Aus dem Gesagten ergeben sich zugleich die Legitimationsgriin-
de, die dem religiosen Recht seinen Anspruch auf Anerkennung
durch die religiose Uberlieferungsgemeinschaft verschaffen, aber
auch die Kriterien, an denen es sich kritisch messen lassen muf3.
Wie in allen Institutionen, so steht auch innerhalb religiéser Uberlie-
ferungsgemeinschaften das Recht im Dienste der Aufgabe, Uberlie-
ferung moglich zu machen und zu sichern. Eine wichtige Aufgabe des
Rechts besteht darin, das Rollenspiel in einer Gruppe auch fiir den
Konfliktsfall vorhersehbar und dadurch verstindlich zu machen. Es
schiitzt die Mitglieder der Gruppe vor angemafiter Autoritit einzel-
ner Mitglieder, die den Einzelnen ihre Entscheidungen abnehmen
(»NN weif3, was recht ist«), aber auch vor der Individualitit allzu
einfallsreicher Konflikts-Schlichter (nach Art des »weisen Kadi«,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

dessen Wirksamkeit gerade darauf beruht, daf3 seine Entscheidungen
fiir die Betroffenen unvorhersehbar sind, wie der »Spruch des weisen
Salomon« gegentiber den beiden Frauen, deren jede beanspruchte, als
Mutter eines bestimmten Kindes zu gelten). Darum fiihrt die Rechts-
entwicklung vom »Schlichterrecht«, das sich auf Regeln dafiir be-
schrinkt, auf welche Weise dem Schlichter seine inhaltlich unbe-
schrinkte Vollmacht tibertragen wird, tiber das »Richterrecht«, das
dem »bestallten Richter« Kriterien und Grenzen seiner Entschei-
dungsbefugnis zuweist, zum »gesetzten Recht«, das generelle Nor-
men enthilt, die nicht im Blick auf bestimmte Einzelfille erlassen
wurden und so erst moglich machen, daf8 die richterliche Entschei-
dung »ohne Ansehen der Person« getroffen wird.

Wenn nun das Recht dazu da ist, Traditionen zu sichern, dann ist
es auch an dieser Aufgabe zu messen. Traditionen erreichen ihr Ziel
nicht, wenn sie Innovationen unmdoglich machen, sondern nur dann,
wenn sie im Traditionsgut (in der »Uberlieferung der Viter«) das
darin enthaltene Innovations-Potential freilegen. Umgekehrt errei-
chen Innovationen ihr Ziel nicht, wenn sie Traditionen preisgeben.
Dann entstehen nur Anpassungen an fliichtige Gegenwartsbediirf-
nisse. Innovationen erreichen vielmehr ihr Ziel nur, wenn sie der
Tradition selbst das Zeugnis fiir jene »Veritas semper maior« abge-
winnen, das Innovationen erfordert und zugleich Kontinuitdt der
Uberlieferungsgeschichte sichert.

Das Gesagte gilt auch fiir die speziell religiose Uberlieferungs-
gemeinschaft. Das religiose Recht sichert die Vorhersehbarkeit des
Rollenspiels in der religiosen Gemeinde, beispielsweise indem es an-
gibt, wer die Autoritit rechtmifig ausiibt, die Gemeinde aufzufor-
dern, zu dem Gebet, das er vorspricht, ihr gemeinschaftliches »Ja
und Amen« zu sagen. Es bestimmt Verfahren fiir die Schlichtung
von Konflikten, die sich aus der Frage ergeben konnen, welches got-
tesdienstliche oder aufSergottesdienstliche Verhalten dem Auftrag
der religiosen Gemeinde angemessen ist, der Re-Praesentatio des
gottlichen Heilswirkens zu dienen. Und auch das religiése Recht er-
reicht sein Ziel nur, wenn es die Uberlieferung als das Zeugnis der
Antwort versteht, die friihere Generationen auf den Anspruch des
Heiligen gegeben haben, und wenn es daher die Regeln des religiosen
Verhaltens nicht unverénderlich festschreibt, sondern gerade der
Uberlieferung die Impulse zur Innovation dieses Verhaltens ent-
nimmt. Denn die Antwort, die je frithere Generationen auf den An-
spruch des Heiligen gegeben haben, macht zugleich deutlich, daf3 die-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 57

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Religiose Traditionen und Institutionen

ser Anspruch »je grofier« gewesen ist als die menschliche Antwort
und dadurch iiber deren jeweils erreichte Gestalt immer wieder hin-
ausdringt. So verstanden trigt das religiose Recht der Tatsache Rech-
nung, dafl die Tradition selbst die »Reformatio Perpetua« der religic-
sen Gemeinschaft verlangt; aber es gibt zugleich Kriterien dafiir an
die Hand, daf8 versuchte Innovationen nicht die Kontinuitit der
Uberlieferung verlassen, sondern dazu dienen, der in der Uberliefe-
rung bezeugten »je groferen Wahrheit« die Treue zu halten.

Weil auch die Innovationen des religiosen Rechts sich nur da-
durch als berechtigt ausweisen konnen, daf3 sie den innovatorischen
Impuls den Zeugnissen der Tradition selber entnehmen, hat im reli-
giosen Kontext die Rechtsfindung den Vorrang vor der Rechtsset-
zung. Aber die Rechtsfindung hat aktiven Anteil an der Weiterent-
wicklung des religiosen Rechts, sofern sie nicht selten erst aus einem
gegebenen, nicht vorhergesehenen Anlafy das Innovationspotential
der Uberlieferung entdeckt. Obgleich an dieser Stelle noch nicht von
der speziell christlichen Tradition und ihren Institutionen die Rede
ist, darf doch schon jetzt ein Beispiel gegeben werden: Auch ein Kon-
zil ist keine »assemblée constituante«, die die religiose Gemeinschaft
»neu erfindet«, sondern ein Organ ihrer Erneuerung aus der Treue
des Gedenkens. Nur deswegen kann es fiir seine Innovationen den
religiosen Gehorsam seiner Mitglieder verlangen. Mancher Streit
zwischen »Traditionalisten« und »Progressisten« wire der kirchli-
chen Gemeinschaft erspart geblieben, wenn dieser Zusammenhang
von Treue und Innovation den Beteiligten bewufSt geblieben wire.

Ausdriickliche Setzung neuen Rechts, das sich nicht mehr als
weiterfithrende Auslegung des alten verstehen kann, ist im religio-
sen Zusammenhang eher ein Symptom dafiir, daf3 die kritische An-
eignung der Uberlieferung in eine Krise geraten ist. Eine solche Krise
ist, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, im Judentum kurz vor der
Zerstorung des Zweiten Tempels eingetreten. Der in dieser Krisensi-
tuation entstehenden jungen christlichen Gemeinde blieb darum die
Aufgabe religioser Rechtssetzung nicht erspart, z. B. die Abschaffung
von Kleider- und Speisevorschriften solcher Art, daf3 durch sie die
»Einheit der Kirche aus Juden und Heiden« bedroht erschien®. Aber
auch dafiir mufite sie den Nachweis fithren, dadurch nicht gegen die
Weisung ihres Herrn zu verstoflen, das Gesetz »nicht aufzuheben,
sondern zu seiner Fiille zu bringen«. Auch die Setzung neuen Rechts

9 Vgl. die Vision des Petrus Apg. 10,9-16.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

konnte nur durch eine kritisch-weiterfithrende Auslegung des alten
und in diesem Sinne durch Rechtsfindung legitimiert werden.

Abschlieflend sei eine Bemerkung zum Verhiltnis des religiésen
Rechts zum profanen gestattet: Es ist oft und mit Recht darauf hin-
gewiesen worden, daf das Ritualrecht zu den wichtigsten Quellen fiir
die Entstehung der profanen Rechtsordnung geworden ist. Die Be-
dingungen, die die Individuen erfiillen miissen, um gottesdienstfihig
(»rein«) zu bleiben oder wieder zu werden, sind besonders frithe und
historisch besonders wirksame Vorbilder fiir die Normen des pro-
fanen Rechts geworden, das die Bedingungen fiir die Teilhabe am ge-
meinsamen Leben der Rechtsgemeinschaft definiert. Darauf beruht
es, daf in religiosen Uberlieferungsgemeinschaften die Konige in
deutlicher Verwandtschaft zu den Priestern stehen, oft zugleich die
Wiirde des obersten Priesters innehaben, in anderen Fallen dagegen
in deutliche Spannung zu den Priestern treten. Denn diese konnen,
mit Berufung auf gottliches Recht, dem profanen Recht der Konige
gerade deswegen kritisch entgegentreten, weil das Profane nicht das
sakral Belanglose ist, sondern so gestaltet werden soll, daf$ es zum
Bewihrungsfeld der im Gottesdienst eingeiibten Unterscheidung
zwischen dem Gottgewollten und dem, was »dem Herrn ein Greuel
ist«, werden kann. Die spannungsreiche Zuordnung des Sakralen und
des Profanen findet deswegen in der ebenso spannungsreichen Ge-
schichte der Beziehungen zwischen Kénigs- und Priesterrecht ihren
deutlichsten Ausdruck.

d) Charismatische Diener der Uberlieferung

Erbliche Amter in einer Uberlieferungsgemeinschaft haben die Auf-
gabe, die verldBliche Weitergabe der Uberlieferung zu sichern; denn
der rein physische Weiterbestand der damit beauftragten Familien
sichert die Weitergabe des Uberlieferungsgutes auch in solchen Zei-
ten, in denen die bewuf3te Ubernahme des Uberlieferten »schwach«
geworden ist. So halten die Triger dieser Amter die religicse Uberlie-
ferung auch tiber »geistlich diirre Zeiten« hinweg fiir eine Renais-
sance bereit. Andere Amter, die nicht erblich sind, sondern durch be-
sondere Akte der auf rituelle Weise vollzogenen Wahl, der Berufung
und der Einweihung weitergegeben werden, machen deutlich, daf3
die religiose Uberlieferungsgemeinschaft sich nicht aus eigener Kraft
erneuern und so Bestindigkeit im Wechsel der Zeiten gewinnen
kann, sondern dafs alle menschlichen Handlungen, die dieser Erneue-
rung und Bestands-Sicherung dienen, nur dann wirksam vollzogen

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 59

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Religiose Traditionen und Institutionen

werden konnen, wenn sie als die Erscheinungs- und Gegenwarts-
gestalt der erneuernden und Bestand gewihrenden Titigkeit des Hei-
ligen selbst vollzogen werden.

Demgegeniiber haben diejenige Diener der Uberlieferung, die
man mit einem christlichen Ausdruck »Charismatiker« nennt, die
aber unter anderen Namen in kaum einer religiosen Uberlieferungs-
gemeinschaft fehlen, die Aufgabe, aufgrund einer Unmittelbarkeit zu
den gottlichen Urspriingen Impulse radikaler Erneuerung zu geben.
Die Kontinuitit der durch die Erbfolge oder durch Normen des reli-
giosen Rechts gesicherten Tradition kann zum Vergessen bringen,
daf in allen Formen des religiosen Worts und der kultischen Hand-
lung ein Akt numinoser Freiheit gegenwirtig gesetzt wird. Der Cha-
rismatiker wird dann zur Erscheinungsgestalt dieser unverfiigbaren
Freiheit des Heiligen.

Bezeichnend ist fiir ihn die Erfiillung mit der Kraft der Gottheit
(»Enthousiasmés«), hiufig verbunden mit Erlebnissen der »neuen
Geburt«. Daf3 solche Menschen auch in der Ekklesia Israel auftreten
konnten, kann am Beispiel der VerheifSung Samuels an Saul deutlich
gemacht werden: »Der Geist des Herrn wird auf dich iiberspringen ...
und du wirst verwandelt werden in einen neuen Menschen«™°.

Thr Erscheinungsbild in der Religionsgeschichte ist aufler-
ordentlich vielgestaltig. Zuweilen ist ihr Auftreten durch den Kon-
trast zum Ublichen und Wohlbewihrten bestimmt, manchmal durch
Nacktheit oder betont ungepflegtes Aufleres oder durch die Weige-
rung, einen bestindigen Wohnsitz zu nehmen, manchmal durch as-
ketische Enthaltung von allem, was die »gewéhnlichen Menschen«
erfreut, und durch Absonderung von ihrer Gemeinschaft. Sie gelten
als Narren und zugleich als »gottliche Menschen« (Theioi andres),
die von »gottlichem Wahnsinn« (Theia mania) befallen sind (vgl.
Platons Auflerungen iiber die »Theia mania« im Dialog Phaidros).
Und je weniger sie in diesem »Wahnsinn« in der Lage sind, ihr Spre-
chen und Handeln willentlich zu bestimmen, desto mehr erwartet
man von ihnen, dafl die Gottheit durch sie hindurch handelt und
spricht. Aber auch dort, wo ihr Erscheinungsbild nichts Auflerge-
wohnliches an sich hat, erwartet man von ihnen aufgrund ihrer
»neuen Geburt« die Fahigkeit zur gottgewirkten Rede und zum Han-
deln aus der Kraft der Gottheit. Man spricht ihnen daher die Gabe der
Weissagung und die Kraft zu Wundertaten zu. Und sie selbst erheben

107 Sam 10,6.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

nicht selten den Anspruch, Visionen und Auditionen gehabt zu ha-
ben, durch die sie die Wirklichkeit Gottes oder anderer iiberirdischer
Wesen geschaut und ihre Worte gehort haben.

Vielfaltig wie ihre Erscheinungsgestalt ist auch ihr Verhiltnis
zu der Gemeinschaft, innerhalb derer sie auftreten. Sie »gelten
nichts in ihrer Vaterstadt«, wandern aus und werden zu Missionaren
in Lindern, die der Uberlieferung, aus der der Charismatiker
stammt, urspriinglich ferne standen (Buddha). Oder sie sammeln
um sich, innerhalb der eigenen Uberlieferungsgemeinschaft, Sonder-
gemeinschaften wie »Erweckungsbewegungen«, »Monchsorden«
oder »Sekten« mit eigenen Regeln des Zusammenlebens und der
Amts-Nachfolge (vgl. die »Prophetenjiinger« des Elia und die Wei-
tergabe des »Prophetenmantels« an Elischa als Zeichen der Amts-
Ubertragung: »Als ihn die Prophetenjiinger sahen, ... sprachen sie:
»Der Geist des Elia ruht auf Elischa«« — 2 Kon 2,15). Oft werden sie
so innerhalb der eigenen Uberlieferungsgemeinschaften zu Refor-
matoren. Thre Spriiche oder Schriften gewinnen »kanonischen Rang«
und werden, neben den bisher iiberlieferten normativen Texten, als
ein zweites Korpus kanonischer Schriften weitergegeben (vgl. den im
Judentum iiblich gewordenen Doppel-Ausdruck, »Gesetz und Pro-
pheten«). In anderen Fillen werden sie zwar vertrieben, kehren aber
zuriick, vertreiben ihre Vertreiber und werden zu Stiftern neuer Re-
ligionen (Muhammad).

Die Unmittelbarkeit zu den gottlichen Urspriingen, die die Cha-
rismatiker fiir sich in Anspruch nehmen, schlief$t nicht aus, daf8 auch
sie in ithrem Sprechen und Handeln gewissen geprigten Formen fol-
gen, die sich im Laufe einer Uberlieferung herausgebildet haben. Ne-
ben das Ausstofsen unartikulierter Laute, die zum Ausdruck bringen,
daf3 der Charismatiker nicht »Menschenworte« ausspricht, sondern
himmlische Worte, »die kein Mensch aussprechen kanng, tritt eine
rhythmisch gegliederte Sprachform, die sich dazu eignet, durch einen
mehr oder weniger ekstatischen Reigentanz begleitet zu werden. In
solchen Fillen sind es nicht Individuen, sondern charismatische
Gruppen, die diese Sprach- und Verhaltensform ausbilden, nicht sel-
ten indem sie sich durch besondere Mittel (Musik, aber zuweilen
auch berauschende Drogen) in den entsprechenden psychischen Zu-
stand versetzen. (In der reflexivischen Verbform »Hitnabia«, »sich in
den Zustand eines »Nabi« versetzen, mit der die Bibel das Sprechen
und Handeln der Propheten beschreibt, klingt diese Gewohnheit, von
der die »Nebi’ijm« [Propheten] der Bibel sich distanzierten, auch bei

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 61

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Religiose Traditionen und Institutionen

ihnen sprachlich noch nach.) Da diese Formen des Sprechens und
Verhaltens erlernt werden miissen, bilden sich unter den Charisma-
tikern Verhaltnisse von Meistern und Schiilern heraus, die ihre eige-
ne Schultradition entwickeln und sogar eigene Formen der Amts-
nachfolge kennen.

In gewissen religiosen Gemeinschaften — nicht nur in Israel —
geben die Charismatiker ihre Vollmacht, unmittelbar im Namen der
Gottheit zu sprechen, durch die feststehende »Botenformel« zu er-
kennen: »So spricht NN«

Thr Verhiltnis zur religivsen Uberlieferungsgemeinschaft und
ihren Institutionen ist deswegen spannungsreich. Die Unmittelbar-
keit zur Gottheit, die sie in Anspruch nehmen und die ihnen auch
von denen zugeschrieben wird, die von ihnen befragt oder um ihre
Hilfe gebeten werden, macht sie zu Kritikern der Weise, wie die
Uberlieferungsgemeinschaft lebt, ihre normativen Erinnerungen
versteht und ihre Gottesdienste feiert. Gemessen an dem, was der
Charismatiker erfahren, gehort und gesehen hat, kann das in der
Uberlieferungsgemeinschaft als mafigeblich geltende Gottesver-
stindnis und die ihm entsprechende Praxis als »Abfall von den Ur-
spriingen« erscheinen. Fiir die Gemeinschaft, innerhalb derer sie auf-
treten und von deren Uberlieferung sie oft mehr, als sie wissen,
gepragt sind, werden sie zu Kontrastzeichen, die in wichtigen Hin-
sichten nicht imitierbar sind, aber das Bewuf3tsein von der bestin-
digen Reformbediirftigkeit der Uberlieferung wachhalten.

An dieser Stelle ist eine Bemerkung zum Sprachgebrauch ange-
zeigt. Alle soeben verwendeten Bezeichnungen sind, ebenso wie das
Wort »Charismatiker«, aus dem christlichen Sprachgebrauch ent-
nommen und werden nicht ohne methodische Gefahr auf entspre-
chende Erscheinungen in der Geschichte anderer Religionen tiber-
tragen. Dennoch sind sie geeignet, das besondere Verhiltnis der
Charismatiker zur religidsen Uberlieferungsgemeinschaft deutlich
zu machen. Gerade durch jene kritische Distanz zur Uberlieferung,
die sie durch ihre Berufung auf unmittelbare Begegnung mit dem
Heiligen gewinnen, kénnen sie groflen Einfluf3 auf die Mitglieder
dieser Uberlieferungsgemeinschaft ausiiben. Und man kann solche
Uberlieferungsgemeinschaften daraufhin untersuchen, inwieweit
und in welcher Weise es ihnen gelingt, dem Wirken solcher Charis-

11 Vgl. dazu die Botenformel des »Propheten«, der am Ende der platonischen »Politeia«
auftritt: »Spruch der Lachesis, der Tochter der Ananke« (Pol. 617d).

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

matiker einen festen Ort in ihrem Leben zu geben. Zuweilen wird der
Einfluf, den auch sie auf die Formatio Mentis der Uberlieferungs-
genossen nehmen, vorwiegend als Gefdhrdung empfunden, sodaf3
ihre Anhinger unter den Verdacht geraten, den »rechten Weg« der
Uberlieferung verlassen zu haben. Nicht selten werden sie auch von
denen, die bei ihnen Rat suchen oder sich auf ihr Beispiel berufen, als
Instanzen angesehen, auf die man sich beruft, um sich der pragenden
Kraft der Uberlieferung und ihrer Institutionen zu entziehen. In
anderen Fillen wird jene Unmittelbarkeit zur Gottheit, die sie in
Anspruch nehmen, als Chance gesehen, jener »Erneuerung aus den
Urspriingen«, der auch der traditionelle Dienst am Wort und am
Gottesdienst gilt, eine neue Gestalt zu geben, die zu einem vorantrei-
benden Moment in der Geschichte der Uberlieferungsgemeinschaft
werden kann. Dann konnen sie und ihre Jiinger-Gemeinschaften sel-
ber zu einer Institution werden, die in der »Oikodomé« der Gemein-
schaft eine unentbehrliche Funktion zu erfiillen hat.

Das freilich setzt voraus, daf3 auch sie selbst sich dessen bewuf3t
sind, daf$ auch sie, bei aller Distanz, unvermeidlich aus den Impulsen
der Uberlieferung leben. Selbst ihre Visionen und Auditionen lassen
bei genauerer Betrachtung erkennen, daf3 ihr Anschauen und Den-
ken durch die Uberlieferung geprigt ist, aus der sie kommen. Und
aus diesem Bewuftsein kann die Einsicht entspringen, daf§ auch die
mogliche Wirkung, die sie auf ihre Horer ausiiben, an deren durch
die Uberlieferung geprigtes Anschauen und Denken appelliert. Ver-
dringen sie diese zweifache Einsicht nicht, dann werden sie fihig,
sich als verantwortliche Diener an der Uberlieferungsgemeinschaft
zu begreifen und sich an dieser Verantwortung messen zu lassen,
und zwar auch und gerade dann, wenn sie am gegenwiirtigen Zustand
dieser Gemeinschaft die hirteste Kritik iben. An spiterer Stelle wird
sich zeigen, daf3 dies auf die Propheten, die innerhalb der Ekklesia
Israel aufgetreten sind, in besonders deutlicher Weise zutrifft. Ein
Indizium dafiir ist, da3 die Spriiche der Propheten in den Kanon der
normativen Texte dieser Uberlieferungsgemeinschaft aufgenommen
werden konnten.

¢) Erneuerungsbewegungen und Sondergemeinschaften

Charismatiker, die innerhalb religioser Uberlieferungsgemeinschaf-
ten auftreten, sammeln nicht selten besondere Gemeinschaften um
sich, die eigene Uberlieferungen begriinden. Zuweilen trennen sie
sich von der Uberlieferungsgemeinschaft, aus der sie stammen, und

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 63

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Religiose Traditionen und Institutionen

werden dann zuweilen von diesen heftig bekimpft; dann tritt der
Charismatiker als »Religionsstifter« auf. Beispiele dafiir bieten die
Anhinger des Zarathustra oder des Gauthamo Buddha. In anderen
Fillen bilden sie innerhalb der bestehenden Uberlieferungsgemein-
schaft Sonderbiinde mit eigener Lehre und eigenem Ritual. Von sol-
chen Sonderbiinden geht nicht selten ein Impuls zur Erneuerung der
bestehenden Uberlieferungsgemeinschaft und zu einem neuen Ver-
stindnis der iiberlieferten Lehren und Riten aus. Beispiele dafiir bie-
ten die Mysteriengemeinden (Thiasoi), wie sie innerhalb der Reli-
gion Agyptens oder Griechenlands entstanden sind. Uberlieferte
Fruchtbarkeitskulte, z.B. des Osiris bzw. der Demeter, wurden nun
als Vorstufen (»niedere Einweihungsgrade«) verstanden, die die Un-
sterblichkeitsweihen (»hohere Einweihungsgrade«) vorbereiteten.
Der Charismatiker tritt dann als »Reformator« auf, der, seinem
Selbstverstiandnis nach, den »urspriinglichen, aber vergessenen
Sinn« des alten Uberlieferungsgutes neu in Erinnerung ruft und zur
Geltung bringt.

Zumeist ist die Entstehung solcher neuen Religionen oder Son-
dergemeinschaften ein Anzeichen dafiir, daf die religiose Uberliefe-
rungsgemeinschaft, innerhalb derer sie entstehen, in eine Krise gera-
ten ist. Solche Krisen konnen duflere Ursachen haben, etwa wenn
feindliche Eroberer die Konige und Priester, die mafigeblichen Trager
einer Uberlieferung, téten, verschleppen oder durch neue, ihnen er-
gebene Amtstriger ersetzen, die das Vertrauen der betroffenen Uber-
lieferungsgemeinschaft nicht besitzen. Noch wirksamer fiir die Ent-
stehung derartiger Krisen scheinen innere Griinde zu sein. Die bis
dahin maf3gebliche Uberlieferung bewihrt sich nicht mehr ange-
sichts neuer Erfahrungen und ist deswegen nicht mehr imstande, die-
se auszulegen und in ihrem Lichte verstanden zu werden. Dann fin-
den »Charismatiker« Zustimmung, die aufgrund ihrer besonderen
religivsen Erfahrungen sich entweder von der alten Uberlieferung
abwenden und »neue Religionen« griinden, oder zu einer radikalen
Neu-Interpretation dieser Uberlieferung gelangen, die nur von Tei-
len der alten Uberlieferungsgemeinschaft rezipiert wird und so,
innerhalb ihrer, zur Entstehung von »Sondergruppen« Anlaf3 gibt.

Die Entstehung solcher Sondergemeinschaften hat neue Formen
der Initiation zur Folge. Um ihnen anzugehoren, muf8 man sich aus-
driicklich zum Beitritt entschlieBen; und die Gemeinschaft kann
Bedingungen aufstellen, von denen es abhingt, ob einem Beitritts-
willigen seine Bitte erfiillt wird. Verbleiben solche Sondergemein-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

schaften innerhalb der bestehenden Uberlieferungsgemeinschaften,
dann werden sie zu religidsen »Vereinen« mit eigener Organisation,
besonderen Regeln des Zusammenlebens und Zusammenwirkens
und nicht selten mit eigenem Vermégen, das notwendig ist, weil die
umfassende Gemeinschaft nicht fiir ihre besonderen Gottesdienste
und den Unterhalt ihrer Lehrer und sonstigen Organe autkommt.
Weil der Beitritt zu ihnen auf freier Entscheidung beruht, konnen sie,
iiber die Lebenszeit des charismatischen Griinders hinaus, nur fort-
bestehen, indem sie besondere Formen der Mitglieder-Werbung ent-
wickeln. Dann entsteht die Frage, ob diese Werbung sich nur an die
Mitglieder der vorgefundenen Uberlieferungsgemeinschaft wenden
kann und soll, oder ob sie iiber diese hinaus »missionarisch« titig
werden. Diese Frage gewinnt an Wichtigkeit dann, wenn derartige
Sondergruppen von der bestehenden Uberlieferungsgemeinschaft
bekimpft und moglicherweise zur Flucht genétigt werden oder aus
eigenem Antrieb die Gemeinschaft mit denen abbrechen, die sich
der von ihnen versuchten Erneuerung entziehen. Nicht selten wer-
den sie dann nicht nur in der neuen Umgebung religiose Vereinigun-
gen der »Exulanten« bilden, sondern sich mit ihrer Werbung an Mit-
glieder fremder religioser Uberlieferungsgemeinschaften wenden.
Ein Beispiel dafiir bietet die erfolgreiche Mission der Buddhisten,
die sich nach ihrem Konflikt mit den tiberkommenen Hindu-Religio-
nen werbend an die Bewohner des heutigen Sri Lanka oder Tibets,
Chinas und Japans gewandt haben, sodaf$ in neuen Lindern spezi-
fische Formen der neuen Religion entstehen konnten. Doch a3t sich
auch an anderen Beispielen deutlich machen: Wiahrend Religionen
mit ungebrochener Tradition sich nur zoégernd iiber ihr urspriing-
liches Verbreitungsgebiet hinaus ausbreiten und dann gewdshnlich
auf »Emigranten-Kolonien« beschrankt bleiben, entwickeln »neue
Religionen« (wie der persische Mithraskult) oder religiose Sonder-
gruppen (wie die Mysteriengemeinden der Osiris-Einweihungen)
auch aufSerhalb ihres Ursprungslandes einen starken Einfluf3 auf ihre
neue Umgebung, sodafl es dort zu neuen Gemeindegriindungen
kommt; und an diesen Gemeinden haben auch Biirger des jeweiligen
»Missionslandes« erheblichen Anteil. So entstanden »Mithrien«
(Heiligtiimer des Mithras) vor allem in den Militdrsiedlungen der
Romer, »Serapeien« (Heiligtiimer des Osiris) in vielen Stidten des
Romerreichs.

Fiir eine philosophische Einiibung in die Ekklesiologie sind diese
»missionierenden Sondergemeinschaften« aus folgendem Grunde

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 65

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Religiose Traditionen und Institutionen

von besonderem Interesse: Obgleich sie aus einer bestimmten, histo-
risch geprigten religiosen Uberlieferungsgemeinschaft hervorgehen
und sich zunichst an solche Menschen wenden, deren Anschauen
und Denken durch diese Uberlieferung geprigt ist, werben sie um
die Zustimmung auch solcher Menschen, die aus einer anderen Uber-
lieferung stammen und deshalb ihr Anschauen und Denken an dieser
anderen Uberlieferung geschult haben. Die Partikularitit, mit der sie
sich innerhalb ihrer »Herkunfts-Uberlieferung« als Sondergemein-
schaften konstituiert haben, verbindet sich auf diese Weise mit einer
wenigstens tendentiellen Universalitit, mit der sie ihre Botschaft so
formulieren miissen, dafd sie auch den neuen Horern verstindlich
gemacht werden kann. Das ist nur mdglich, wenn sie auch diese neu-
en Adressaten ihrer Botschaft dazu fahig machen, im Lichte dieser
neuen Botschaft ihre eigenen Erlebnisse in einen neuen Kontext zu
bringen und so zu Inhalten neuartiger religioser Erfahrung zu ma-
chen.

Viele dieser »missionierenden Sondergemeinschaften« werden
deshalb versuchen, an die Uberlieferung ihrer neuen Adressaten an-
zukniipfen und ihnen zu zeigen, dafl auch diejenigen Erfahrungen,
zu denen sie innerhalb dieser ihrer eigenen Uberlieferung befihigt
worden sind, im Lichte der neuen Botschaft neu und besser verstan-
den werden konnen. (Ein Beispiel dafiir bietet der — freilich erfolglos
gebliebene — Versuch des Apostels Paulus, die Horer seiner Rede auf
dem Areopag davon zu iiberzeugen, daf8 seine Verkiindigung ihnen
den wahren Sinn ihrer eigenen religiosen Tradition erst aufschlieSen
werde: »Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkiinden wir
euch«.’?) In anderen Fillen werden sie die Horer dieser neuen Bot-
schaft dazu auffordern, mit ihrer bisherigen Uberlieferung zu bre-
chen. (Ein Beispiel dafiir bietet die — legendidre — Anrede des Missio-
nars Remigius an den Frankenkdnig Chlodwig. »Verbrenne, was du
angebetet hast, bete an, was du verbrannt hast«.) Dann werden sie
ihre Horer davon tiberzeugen miissen, daf$ ihr Anschauen und Den-
ken bisher durch gewisse Fehlgestaltungen bestimmt war und des-
halb defiziente Modi des religiosen Erfahrens hervorgebracht hat.
Von solchen Fehlgestaltungen und ihren Entstehungsbedingungen
wird sogleich zu sprechen sein.

Doch kann jetzt schon hinzugefiigt werden: Auch derartige
Fehlgestaltungen des religiosen Anschauens und Denkens werden

2 Apg 17,23.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

nur dann also solche durchschaut, wenn aufgezeigt werden kann, daf3
sie aus Versuchen hervorgegangen sind, den Anspruch der Wirklich-
keit des Heiligen zu beantworten — wenn auch aus mifilingenden Ver-
suchen. Deshalb schliefit die religionskritische Aufforderung, »sich
von der alten Torheit abzuwenden« stets die hermeneutische Auf-
gabe ein, »die auch noch in der Torheit verborgene Wahrheit« ans
Licht zu bringen. Die neuen Horer der Botschaft konnen nur unter
der Voraussetzung zu eigenverantwortlichen Zeugen der ihnen
verkiindeten Wahrheit werden, daf8 die missionarischen Mitglieder
religioser Sondergemeinschaften, die aus anderen religiosen Uber-
lieferungen stammen, sie zu diesem kritischen, aber zugleich herme-
neutischen Verhiltnis zu ihrer eigenen Uberlieferung qualifizieren.
An spaterer Stelle wird sich zeigen, daf$ dies fiir die Christen, die als
Sondergemeinschaft innerhalb des Judentums entstanden und von
dort aus ihre Botschaft »in alle Welt« getragen haben, in ausgezeich-
netem Mafe zutrifft.

b) Defiziente Modi der religiosen Erfahrung und ihre Verfestigung
durch Fehlformen der religiosen Tradition.

Es gibt, so hat sich gezeigt, defiziente Modi der Erfahrung. Diese ent-
stehen einerseits dann, wenn die Begegnung mit dem Wirklichen
ihren dialogischen Charakter verliert und zum Selbstgesprich ver-
kiirzt wird oder zum Verstummen des Subjekts vor der Ubermacht
der erfahrenen Wirklichkeit fithrt. Andererseits entstehen sie, wenn
einzelne Bedeutungsmomente der Erfahrung ausfallen. Diese Fehl-
formen der Erfahrung sind auch in der Geschichte der Religionen zu
beobachten. Dies war der Grund dafiir, daf3 im zweiten Band der hier
vorgelegten Untersuchung, der philosophischen Einiibung in die
Gotteslehre, von diesen Ausfallerscheinungen die Rede war.

Im Rahmen einer philosophischen Einiibung in die Gotteslehre
konnte gezeigt werden: Verwandelt sich der Dialog mit der Wirklich-
keit des Heiligen und mit seinem Anspruch in ein Selbstgesprich,
dann entstehen »Gottesfiktionen«, in denen der vermeintlich From-
me nur sich selbst, die »Tiefen der eigenen Seele«, externalisiert.
Wird das Subjekt dagegen von seinen religiésen Erlebnissen so tiber-
wiltigt, dafd es zu einer eigenverantwortlichen Antwort unfihig
wird, dann entsteht der Eindruck, von dimonischen Machten inner-
lich »besetzt« zu sein. Findet der Dialog mit der Wirklichkeit des
Heiligen zwar statt, aber so, daf3 dabei einzelne Bedeutungsmomente

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 67

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Religiose Traditionen und Institutionen

der religiosen Erfahrung verlorengehen, dann entstehen die religio-
sen Fehlformen von Idololatrie und Fetischismus, Vielgotterei und
Magie oder eine gegeniiber der Geschichte entfremdete Gnosis (s.
Band 11, 3. Teilerg., S. 158 ff.).

Im Rahmen einer philosophischen Einiibung in die Ekklesio-
logie aber sind diese Befunde deswegen bedeutsam, weil sich zeigt:
Es gibt Traditionen und Institutionen, die geeignet sind, die Individu-
en gegen die Gefahr derartiger Fehlformen der Erfahrung wider-
standsfahig zu machen; es gibt aber auch solche, die eine »Forma
Mentis« erzeugen, die zu solchen Fehlformen der Erfahrung beson-
ders wirksam disponiert.

Insbesondere der Ausfall des historischen Bedeutungsmoments
der religiosen Erfahrung steht der Entwicklung eines Gottesbegriffs
im Wege, der durch die Pridikate der Transzendenz, Einheit, gutma-
chende Giite und Personalitdt bestimmt wird. Daraus wird die Tatsa-
che verstindlich, daf3 der Glaube an einen einzigen, transzendenten,
giitigen und personalen Gott in der Religionsgeschichte nicht nur
vergleichsweise selten ist, sondern daf8 die Verkiindigung von einem
solchen Gott (mag sie im Ubrigen von Philosophen oder von Vertre-
tern »monotheistischer« Religionen vorgetragen werden) haufig auf
einen Widerstand stof3t, der sich selbst als einen »frommen Wider-
stand« begreift. Denn eine Analyse des religionshistorischen Befun-
des zeigt: Dieser Widerstand 1483t sich aus bestimmten Besonderhei-
ten der religiosen Erfahrung selber begreifen, die dem Gedanken an
einen transzendenten, wesenhaft einen, personalen Gott und seine
uneingeschrankte »gut machende Giite« im Wege zu stehen schei-
nen: Die Erfahrung von der ungeteilten Gegenwart des Heiligen in
jeder seiner Erscheinungen scheint die Unterscheidung zwischen sei-
nem transzendenten Wesen und seiner innerweltlichen Erscheinung
gegenstandslos zu machen. Aus der Erfahrung von der Coincidentia
oppositorum, die nicht nur zur Eigenart der Weltwirklichkeit gehort,
sondern auch und sogar in besonderem MafSe zu jeder Hierophanie,
ergibt sich ein religios motivierter Widerstand gegen die Vorstellung
von Gottes wesenhafter Einheit. Die Erfahrung des »heiligen Schrek-
kens« lifst den Verdacht entstehen, die Vorstellung von einem all-
giitigen Gott impliziere eine Verharmlosung seiner erschreckenden
Ubermacht. Schliellich la8t jene Zeitgenossenschaft mit den Ur-
spriingen der Welt, die der Mensch in der religiosen Erfahrung ge-
winnt, alle Differenzen in der Zeit und in der Geschichte als unwe-
sentlich erscheinen und steht damit auch der Vorstellung von einem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung

personalen Gott im Wege, der nicht nur »im Anfang« die Weltwirk-
lichkeit begriindet hat, sondern inmitten der Geschichte handelnd
mit dem Menschen in eine Wechselbeziehung tritt (s. Band II, 5. Tei-
lerg. 1. Teil S. 216 ff.).

Die so entstehenden Deutungen der religiosen Erfahrung erwei-
sen sich zwar, bei niherer Analyse, als irrefithrend. Sie werden, wie
sich gezeigt hat, den vier genannten Bedeutungsmomenten der reli-
giosen Erfahrung nicht gerecht. (s. Band II, 2. Teilerg. S. 59ff. und
3. Teilerg. S.158ff.). Aber diese irrefiihrenden Deutungen haben
sich, in der Realitit der Religionsgeschichte, in archaiologischen
Deutungen verfestigt, die zum Bestand religioser Uberlieferungen
geworden sind. Die Meinung, die Prisenz des Heiligen in jeder seiner
Erscheinungen mache die Unterscheidung zwischen »Wesen« und
»Erscheinung« gegenstandslos, fithrte zu Mythen, in denen die Kos-
mogonie mit der Theogonie zusammenfillt. Die Meinung, die Erfah-
rung von der Coincidentia oppositorum in jeder Hierophanie verbie-
te die Vorstellung von Gottes wesenhafter Einheit, fithrte zu Mythen
von Gotterkrieg und (stets labilem) Gotterfrieden in den Ur-Anfén-
gen der Welt. Die Meinung, die Erfahrung des »heiligen Schreckens«
verbiete die Vorstellung von einem allgiitigen Gott und verlange
statt dessen die fromme Einwilligung in den eigenen Untergang in
der Begegnung mit der Gottheit, fithrte zu Mythen vom »sterbenden
Gottg, dessen Tod der Grund allen irdischen Lebens sei und dem da-
her alles irdische Leben im Tode zuriickgegeben werden miisse. Die-
ser Mythos liegt verbreiteten Kulten des Todes und der Fruchtbarkeit
zugrunde. Die Meinung, jene Gleichzeitigkeit mit den Urspriingen,
die dem Menschen in der religiosen Erfahrung geschenkt wird, ver-
biete die Vorstellung von einem freien Wirken Gottes inmitten der
Geschichte, fithrte zu jenen Mythen von der »ewigen Wiederkehry,
die, nach der an zahlreichen Beispielen bewihrten Auffassung von
Mircea Eliade, vielen, wenn nicht gar allen anderen Mythen die
Grundstruktur vorzeichnen.

Nun laf3t sich beobachten, daf8 die genannten Mythen und Kulte
bei vielen religiosen Uberlieferungsgemeinschaften sich im Ver-
stindnis des sakralen Konigtums vereinen. Der Urkonig gilt als ein
Gottersohn, mit dessen Geburt die Reihe der Theogonien sich voll-
endet hat. Und die Aufgabe des Konigs, Frieden im Inneren der Ge-
meinschaft und Sicherheit vor duf3eren Feinden zu sichern, wird als
sein Auftrag verstanden, jenen Sieg tiber die Chaosmichte, von dem
die Mythen von Gotterstreit und Gotterfrieden erzihlen, immer neu

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 69

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Religiose Traditionen und Institutionen

abbildhaft gegenwiirtig zu setzen. Dem entspricht es, daf3 die kultisch
begangenen Neujahrsfeste in vielen Religionen als kosmogonische
und theogonische Feste begangen, zugleich aber als Thronbestei-
gungsfeste des sakralen Konigs verstanden werden. Und es ist kon-
sequent, dafl die Beschreibung der Taten irdischer Konige in der
»Hof-Annalistik« solcher Gemeinschaften diese Ereignisse mit den
mythisch erzahlten Ur-Geschehnissen bis zur Identitdt verschmelzen
laBt. Auch in dieser Weise, Ereignisse innerhalb der Erfahrungswelt
zu beschreiben, ist die von M. Eliade beschriebene Tendenz spiirbar,
die historische Differenz der Zeiten zugunsten einer »ewigen Wie-
derkehr des Gleichen« verschwinden zu lassen.

Gerade an diesen Beispielen zeigt sich, daf3 religiose Traditionen
und Institutionen auch dazu fithren konnen, dafd bei den Mitgliedern
der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft eine »Forma Mentis« ent-
steht, die es ihnen unmdglich macht, die erwdhnten vier Bedeutungs-
momente der religiosen Erfahrung unverkiirzt zur Geltung zu brin-
gen. Sind ndmlich solche Mythen und Kulte einmal innerhalb
religivser Uberlieferungen institutionell verfestigt, sodaf3 sie allen
Sprachlehrern der Gebetssprache, allen Lesemeistern heiliger Ge-
schichten, allen Auslegern heiliger Texte, allen Dienern der kulti-
schen Praxis zu Kriterien fiir die rechte Erfiillung ihres Auftrags wer-
den, dann erscheint auch der Widerstand gegen die Verkiindigung
von einem einzigen, transzendenten, allgiitigen und personalen Gott
als religiose Pflicht (s. Band I, 5. Teilerg. 2. Teil S. 218f.).

Fiir eine philosophische Einiibung in die Ekklesiologie sind diese
Ergebnisse deswegen von Interesse, weil sich gezeigt hat: Sie ent-
halten zugleich einen Hinweis auf Kriterien, an denen religidse
Traditionen und Institutionen gemessen werden miissen. Denn es
gibt Traditionen und Institutionen, die derartige Ausfallserscheinun-
gen stabilisieren und gegen Korrektur resistent werden lassen. Die
Frage, die sich dem philosophischen Interpreten stellt, lautet dann
nicht mehr: Wie ist dieser Widerstand zu erkldren? Sie lautet: Wel-
che besonderen Bedingungen muf3ten in der Religionsgeschichte ge-
geben sein, wenn es moglich werden sollte, diesen »frommen Wider-
stand« zu iiberwinden? Es wird sich zeigen, daf8 diese Frage geeignet
ist, die Aufmerksamkeit auf gewisse krisenhafte Ereignisse innerhalb
der Religionsgeschichte des entstehenden Europa zu lenken, und daf3
auch die Entstehung, die Eigenart und das Selbstverstindnis der
Ekklesia Israel in diesem religionshistorischen Zusammenhang zu
sehen ist.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstes Teilergebnis

Erstes Teilergebnis

Eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit be-
greift, kann sowohl zur Begriindung als auch zur Kritik von Traditio-
nen und Institutionen einen Beitrag leisten. Denn diejenige Gestalt
des Anschauens und Denkens (Forma Mentis), die notig ist, wenn
subjektive Erlebnisse zu Inhalten objektiv giiltiger Erfahrung umge-
staltet werden sollen, bildet sich nicht in der isolierten Lebens-
geschichte des Individuums aus, sondern im Dialog mit anderen
Menschen, die einander den Anspruch des Wirklichen bezeugen
und sich gegenseitig dazu auffordern, diesen Anspruch zu beantwor-
ten. Dieser Dialog aber iibergreift die Generationen und schlief3t sie
zu Uberlieferungsgemeinschaften zusammen. Diese ihrerseits ma-
chen es notig, gewisse Weisen des Sprechens und Handelns zu insti-
tutionalisieren, d.h. ihnen eine auf Weitergabe angelegte Form zu
geben. Darum entstehen innerhalb von Uberlieferungsgemeinschaf-
ten geprigte Formen des Wortes und der Praxis. Um die Mitglieder in
diese Weisen des Sprechens und Handelns einzuiiben und ihnen ein
Verstindnis solcher geprigter Sprach- und Handlungsformen zu ver-
mitteln, bilden sich in jeder Uberlieferungsgemeinschaft besondere
Gruppen der »Diener am Wort« und der Lehrmeister der Praxis aus.
Alle diese Institutionen stehen im Dienste einer Befdhigung zur Er-
fahrung, durch die die Sprechenden und Handelnden fihig werden,
den ihnen vermittelten Anspruch des Wirklichen auf eigenverant-
wortliche Weise zu beantworten und so zu aktiv gestaltenden Mit-
gliedern der Uberlieferungsgemeinschaft zu werden.

Um Uberlieferung moglich zu machen, bilden die entsprechen-
den Kommunikations- und Interaktionsgemeinschaften geregelte
Formen des Sprechens und der fiir die jeweilige Gemeinschaft cha-
rakteristischen Praxis aus. Nur dadurch wird es moglich, diese Wei-
sen des Sprechens und Handelns an neue Individuen weiterzugeben;
auf diese Weise wird Funktionsnachfolge iiber den Wechsel der Indi-
viduen und sogar der Generationen hinweg moglich. Solche Regeln
sind daher konstitutiv fiir die Uberlieferungsgemeinschaft. Dagegen
ist es nicht notwendig, wohl aber in vielen Fillen naheliegend, daf3
solche Regeln die besondere Form von Rechtsnormen annehmen.
Die Gemeinschaft wird nicht durch ihr Recht zur Institution, d.h.
zu einer auf Funktionsnachfolge angelegten Weise intersubjektiven
Sprechens und Handelns, sondern weil sie Institution ist, bildet sie in
vielen Fallen Rechtsnormen aus. Diese regeln die Aufgabenvertei-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 71

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Religiose Traditionen und Institutionen

lung innerhalb der Gemeinschaft, machen das Rollenspiel der ver-
schiedenen Diener an der Uberlieferung vorhersehbar und erdffnen
die Moglichkeit, auftretende Konflikte tiber das Verhalten, das von
den Mitgliedern der Gemeinschaft und ihren Organen erwartet wer-
den kann, auf friedliche Weise zu losen. Zugleich tragen sie dazu bei,
kommende Generationen darin einzuiiben, die Regeln, nach denen
die Gemeinschaft lebt, als den Niederschlag der Erfahrungen friihe-
rer Generationen zu verstehen, in deren Licht ihre eigenen Erfahrun-
gen auszulegen und umgekehrt. Dadurch werden sie fihig, sich die
rechtlichen und nicht-rechtlichen Regeln der Gemeinschaft aktiv und
eigenverantwortlich anzueignen.

Insbesondere fiir die Rechtsnormen, die die Uberlieferung si-
chern und stabilisieren, ergibt sich daraus ein Kriterium, an dem sie
gemessen werden konnen: Sie konnen von jeweils neuen Generatio-
nen nicht in deren eigener Verantwortung angeeignet werden, wenn
sie diese nur denjenigen Ansichten und Absichten unterwerfen, die
frithere Generationen aufgrund ihrer Erfahrungen gewonnen haben;
dies gelingt vielmehr nur dann, wenn sie jenen Anspruch des Wirk-
lichen weitergeben, den friihere Generationen durch ihre Weise des
Anschauens, des Denkens und der Praxis beantwortet haben und auf
den auch die jeweils neue Generation antworten mufS, wenn sie zum
aktiven Glied der Uberlieferungsgemeinshaft werden will. Dieser
Anspruch aber weist gerade dann, wenn er getreulich weitergegeben
wird, iiber die Antwort, durch die frithere Generationen ihn zur
Sprache gebracht haben, immer schon hinaus. Das bedeutet: Die Tra-
dition enthalt das Potential zu ihrer moglichen Erneuerung immer
schon in sich. Das gilt auch fiir die Rechtstradition, deren Verbind-
licheit die Kontinuitit der Rechts-Uberlieferung garantiert, die aber
gerade dadurch wirksam bleibt, daf3 sie das ihr immanente Innova-
tions-Potential zur Geltung bringt. Erst so entsteht jener Kontext,
in den immer neue Generationen auch ihre Erlebnisse eintragen kon-
nen, um sie »als Erfahrung zu lesen«.

Dies alles gilt auch — und sogar besonders deutlich — fiir die spe-
ziell religiosen Traditionen und Institutionen. Geméf3 der Eigenart
des religiosen Wortes und der religiosen Praxis werden hier die »Die-
ner am Wort« vor allem zu Sprachlehrern des Gebets, die die Indivi-
duen zur aktiven Teilhabe an der doxologischen Gemeinschaft als
dem »Tempel« (Oikos) befihigen, in dem die Gegenwart Gottes in-
mitten der Welt erfahrbar wird. Zu diesen Dienern am Wort gehoren
aber auch die »Lesemeister« und »Interpretations-Spezialisten«, die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstes Teilergebnis

die Mitglieder der Gemeinschaft in den Gebrauch der fiir diese spe-
zielle Uberlieferungsgemeinschaft normativen Texte einiiben, in de-
ren Weitergabe die Uberlieferungsgemeinschaft ihre spezifisch reli-
givse Gestalt gewinnt.

Unter den Dienern an der fiir diese Gemeinschaft charakteristi-
schen Praxis nehmen die Priester eine herausragende Stelle ein.
Denn die Mitfeier des Gottesdienstes pragt das Anschauen und Den-
ken der Kultgenossen in solcher Weise, daf3 diese, auch auSerhalb des
Gottesdienstes, zur religiosen Erfahrung fahig werden. Dies 143t sich
insbesondere an der gottesdienstlichen »Rhythmisierung« des Rau-
mes und der Zeit, aber auch an dem spezifisch religiosen Gebrauch
der Verstandeskategorien von Substanz und Kausalitit ablesen. Das
»Bleibende im Wandel« und zugleich das »Wesen im Wechsel seiner
Erscheinungen« ist, religios verstanden, das fortwirkende » Am-Wer-
ke-Sein« (En-Ergeia) der gottlichen Urspriinge (»Archai«) der Erfah-
rungswelt. Und das bestimmende Gesetz, das alle Ereignisse der Er-
fahrungswelt zur Einheit zusammenschlief3t, ist die »ermichtigende
Macht«, mit der die Gottheit alles, was ist und geschieht, in seinen
Eigenstand »hervor-ruft«. Diese »ermichtigende Macht« ist es, die in
allen Worten und Handlungen der religiosen Gemeinde wirksam ge-
genwirtig gesetzt wird — in den Worten der Verkiindigung nicht we-
niger als in den Handlungen des Gottesdienstes.

Das so geprigte Denken vermag auch die »profane« Welt des
Alltags mit den im Gottesdienst gemachten Erfahrungen in ein Ver-
hiltnis wechselseitiger Auslegung zu bringen und dadurch die Wahr-
heit der gottesdienstlichen Verkiindigung in eigener Verantwortung
zu bezeugen. Deswegen gehort zu den verbreiteten Funktionen der
Priester auch die Aufstellung und Wahrung von »Reinheitsgesetzen«
und der Vollzug von »Reinigungsriten, die darauf abzielen, daf§ die
profane Alltagspraxis die sakralen kultischen Feiern »nicht befleckt«.
Dieses gewohnlich von den Priestern verkiindete »Reinheitsrecht«
ist die wichtigste Quelle des spezifisch religiosen Rechts auf all sei-
nen Anwendungsgebieten; und in vielen Hinsichten ist es auch zum
Ursprung fiir die Entwicklung des profanen Rechts geworden.

Freilich gibt es auch Fehlformen von Traditionen und Institutio-
nen. Diese werden daran erkennbar, daf3 sie in den Mitgliedern der
Uberlieferungsgemeinschaft eine Form des Anschauens und Den-
kens erzeugen und stabilisieren, die zu gewissen Ausfallserscheinun-
gen der Fahigkeit zur Erfahrung fiihrt und dadurch die Individuen
daran hindert, innerhalb der Uberlieferungsgemeinschaft eine eigen-

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 73

18.01.2026, 12:31:28.


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Religiose Traditionen und Institutionen

verantwortliche Rolle zu spielen. Die Eignung von Traditionen und
Institutionen, zu Schulen der Erfahrungsfihigkeit zu werden, wird so
zu einem Kriterium, an dem sie kritisch gemessen werden konnen.

Auch dies gilt auf spezifische Weise fiir religiose Traditionen
und Institutionen. Auch hier werden Fehlformen der Traditionen
und ihrer Institutionen daran erkennbar, daf3 sie Fehlgestaltungen
der Erfahrung erzeugen und stabilisieren, in diesem Falle defiziente
Formen der religiosen Erfahrung, die, wenn sie entstanden sind, das
Verhiltnis der Menschen zum Heiligen beeintrachtigen. Ddmonen-
furcht, Idololatrie, Polytheismus, aber auch eine der Geschichte ent-
fremdete Gnosis lassen sich als Folgen dieser defizienten Modi der
religiosen Erfahrung verstindlich machen. Unter den Formen des re-
ligiosen Wortes und der religiésen Praxis sind es vor allem die My-
then und Kulte von der »Gottergeburt« und vom »Goétterkrieg und
Gottersiege, die solche Fehlformen erzeugen und, wenn diese sozial
stabilisiert sind, zu der Uberzeugung fiihren, es sei fromme Pflicht,
an dieser Form der Religion festzuhalten und sie gegen jede Form der
Kritik — der religidsen, aber auch der philosophischen — zu vertei-
digen.

Daraus ergibt sich die Frage, unter welchen Bedingungen beson-
dere religiose Uberlieferungen entstehen konnten, die geeignet wa-
ren, ihre Mitglieder von der bestimmenden Macht gerade dieser My-
then und Kulte zu befreien, eine spezifisch religiose Form der
Religionskritik hervorzubringen und damit die Fihigkeit zu einer
von den genannten Defizienzen freien religiosen Erfahrung zu ver-
mitteln. Es ist deutlich, daf8 die Ekklesia Israel in herausragendem
Mafe zu diesen religivsen Uberlieferungsgemeinschaften gehort.
Nur in diesem Zusammenhang &£t sich kliren, wodurch die Ekklesia
Israel und in ihrem Gefolge die christliche Kirche fihig wurden, sich
aus der Pragung des Bewuf3tseins durch derartige Mythen und Kulte
zu l6sen und so die Fihigkeit zur unverkiirzten religiosen Erfahrung
wiederzugewinnen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2026, 12:31:28. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860922-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der weitere Rahmen der philosophischen Untersuchung: Traditionen und Institutionen im Allgemeinen
	a) Aufgaben der Überlieferung und ihrer Organe
	a) Ein sprachphilosophischer Zugang
	b) Folgerungen für die allgemeine Lehre von Traditionen und Institutionen

	b) Legitimationskriterien
	c) Defiziente Modi der Erfahrungsfähigkeit und ihre Stabilisierung durch Fehlformen von Traditionen und Institutionen

	2. Der engere Rahmen der philosophischen Untersuchung: Speziell: Religiöse Traditionen und Institutionen
	a) Aufgaben und Legitimationskriterien
	a) Gebete und religiöse Erzählungen als »normative Texte« der Überlieferungsgemeinschaft und die Aufgabe der »Diener am W
	b) Die »Formatio Mentis« durch die Gottesdienstfeier und die Aufgabe der Priester
	g) Das religiöse Recht
	d) Charismatische Diener der Überlieferung
	e) Erneuerungsbewegungen und Sondergemeinschaften

	b) Defiziente Modi der religiösen Erfahrung und ihre Verfestigung durch Fehlformen der religiösen Tradition.

	Erstes Teilergebnis

