
ANTHROPOS

110.2015: 125 – 144

Abstract. – Jesuit mission reports, systematically published by 
the order in the course of the 17th and 18th century, serve today 
as important sources for ethnological studies as well. The article 
is an analysis of two such documents, and specifically two biog-
raphies of Kateri Tekakwhita – a Mohawk convert to Christianity 
who has been recently declared saint by the Catholic Church. The 
author argues that, besides considering the hagiographical nature 
of those reports, the mystical tradition of Ignatian spirituality has 
to be also taken into account. The priority of personal-affective 
over cognitive moments in this tradition points to a successful 
communication between the native cosmovision and the Chris-
tian faith. Such approach opens spaces for a dialogue between 
theology and ethnology. [North American Indians, Mohawk, 
Jesuit missions, Kateri Tekakwitha, intercultural hermeneutics, 
Ignatian mysticism]

Dr. Markus Luber, kommissarischer Direktor des Instituts 
für Weltkirche und Mission in Sankt Georgen  / Frankfurt am 
Main (seit April 2012). – Theologiestudium in Eichstätt und in 
Pune/Indien (1990–1995). – 1996 trat er in die Gesellschaft Jesu 
(Jesuitenorden) ein. – Promotion in Missionswissenschaft an der 
Päpstlichen Universität Gregoriana in Rom. – Zurzeit ist er mit 
einem empirischen Forschungsprojekt über Christen in Indien 
beschäftigt. – Publikationen: “Die Evolution der Göttin im Hin-
duismus. Eine dynamische Religionsbetrachtung”, Zeitschrift für 
Missions- und Religionswissenschaft 1.2013, u. a.

Im September 2012 war ich drei Wochen in den 
USA unterwegs, um die Jesuitenmissionen in den 
Indianerreservaten Pine Ridge, Rosebud (South Da-
kota) und Fort Belknap (Montana) zu besuchen. Die 
Reise diente als Vorbereitung auf einen Workshop 
der Regionalgruppe “Indigenes Nordamerika” an 
der Goethe-Universität in Frankfurt mit dem The-
ma “Mission erfüllt? – Theologische, historische 
und ethnologische Perspektiven auf die Christiani-

sierung des indigenen Nordamerika”, zu dem ich 
eingeladen worden war, um aus theologischer Sicht 
über die katholische Mission bei den Indianern in 
Nordamerika zu sprechen.

Ausgangspunkt meiner Überlegungen zu den 
Entwicklungen im Missionsverständnis waren die 
Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils, das 
in den 60er Jahren des vergangenen Jahrhunderts 
durch seine Aufmerksamkeit für das Thema Kul-
tur auch den Missionsbegriff maßgeblich neu be-
stimmte. Der kurze Einblick in die Lebenswelt der 
heutigen Missionen in den USA und die Begegnung 
mit Seelsorgern und Seelsorgerinnen machten mir 
klar, dass für das konkrete Wirken vor Ort theolo-
gische Überlegungen zwar nicht unbedeutend wa-
ren, aber auch nicht im Vordergrund standen. Von 
ähnlichen Erfahrungen haben mir Ethnologen, die 
sich mit Indianermissionen beschäftigen, in Bezug 
auf politische und soziokulturelle Faktoren berich-
tet. Sie spielen eine wichtige Rolle zum Verständ-
nis der interkulturellen Prozesse, aber im Feld zeigt 
sich, dass sie nicht genügen, um das Missionsge-
schehen insgesamt zu erfassen. In diesem Dialog 
zwischen Ethnologie und Theologie war mir des-
halb auch daran gelegen, auf die individuelle und 
spirituelle Motivation von Missionaren und Mis-
sionarinnen hinzuweisen. Neben unterschiedlichen 
persönlichen Motiven, wie etwa der Suche nach 
einem unverfälschten Christsein oder Exotik, die 
durchaus eine Rolle spielen können, sind auch spi-
rituelle Momente zu veranschlagen. Wir dürfen an-
nehmen, dass Menschen, die “in die Mission gehen” 
sich auch durch ein biblisches Mandat angespornt 

Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Ein Dialog zwischen Ethnologie und Theologie

Markus Luber

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


126 Markus Luber

Anthropos  110.2015

fühlen oder schlicht vom Wunsch erfüllt sind, eine 
persönliche Glaubenserfahrung mitzuteilen. Es geht 
nicht nur um Rekrutierung von neuen Kirchenmit-
gliedern, Zivilisierung oder Rettung vor der ewigen 
Verdammnis, obwohl diese “ideologischen” Mo-
tive immer auch vorhanden sein können. Bei der 
Frage nach der Motivation sind nicht nur kogniti-
ve Aspekte von Bedeutung, sondern wir bewegen 
uns auch auf der mimetischen und narrativen Ebene. 
Das heißt wir dürfen annehmen, dass für Christen, 
die sich zur Mission berufen fühlen, die biblische 
Lektüre nicht in erster Linie eine theologische Re-
flexion, sondern Teilnahme an einer aktuellen Kom-
munikation mit dem “Wort Gottes” darstellt. Die 
Erzählungen von biblischen Gestalten und Heiligen 
dienen nicht primär zur geschichtlichen Informati-
on, sondern sie appellieren zur Umsetzung durch 
Nachahmung und Nachfolge. Christliche Missiona-
rinnen und Missionare identifizieren sich beispiels-
weise mit den Aposteln, denen die Botschaft ihres 
Meisters anvertraut war, und sie aktualisieren des-
sen Auftrag. Selbstverständlich spielen auch theo-
logische Überlegungen eine Rolle, aber um eine 
Missionssituation zu verstehen und zu beurteilen, 
müssen wir uns bewusst sein, dass diese Momente 
nicht so leicht zugänglich sind und eher im Hinter-
grund wirken.

Gerade in dieser Hinsicht habe ich den Austausch 
mit der Ethnologie als wertvoll erfahren, denn sie 
konfrontiert mit dem Status quo vor Ort und ope-
riert nicht nur mit theologischen Konzeptionen. Der 
Austausch bewirkt einen Perspektivenwechsel für 
die Theologie, da sie auch das Missionsgeschehen 
aus der Sicht der Missionierten im Blick hat. Die 
Eindeutigkeit von missionierendem Subjekt und 
missioniertem Objekt wird durchbrochen. Theolo-
gische Konzepte werden durch ihre Einbettung in 
lokale Interaktionen neu verhandelt, wobei sowohl 
Vermittler als auch Empfänger der Botschaft als Ak-
tanten aufzufassen sind. Das erklärt beispielsweise, 
warum manche Missionare längst vor dem Zweiten 
Vatikanischen Konzil ein beachtliches Gespür für 
Fragen der Kultur und des Dialogs entwickelt hat-
ten oder eben nach dem Konzil trotz einer sich ent-
wickelnden Inkulturationstheologie wenig Sensibi-
lität für die interkulturelle Begegnung aufbrachten.1 
Im Rahmen der interdisziplinären Diskussion konn-
te ich auch feststellen, dass das missionarische Ge-
schehen aus ethnologischer Sicht den generalisier-
ten makrohistorischen Zusammenhang von Mission 
und imperalem Kolonialismus relativiert, indem sie 

  1	 Vgl. bspw. mit Blick auf die deutschen Jesuitenmissionen bei 
den Sioux: Klaus Schatz (2013: ​475 f.).

die Interaktionsprozesse auf der Mikroebene in den 
Blick nimmt.

Diese verschiedenen Dimensionen des Ge-
sprächs zwischen Theologie und Ethnologie kon-
kretisierten sich in der Diskussion der Gestalt der 
christlichen Mohawk Kateri Tekakwitha. Das lag 
nahe, da der Workshop einige Wochen vor ihrer 
Aufnahme in den offiziellen Kanon der Heiligen 
der katholischen Kirche stattfand. Mit Kateri Te-
kakwitha befinden wir uns Mitte des 17. Jahrhun-
derts im Siedlungsgebiet der Irokesen, das in der 
Gegend der heutigen Grenze zwischen Kanada und 
dem US-Bundesstaat New York lag. Sie überlebt mit 
vier Jahren die von den Europäern eingeschleppten 
Pocken und ist daher zeitlebens von schwacher Ge-
sundheit. Durch die Epidemie verliert sie ihre Fa-
milie und wächst bei Verwandten im traditionellen 
sozial-religiösen Kontext der Mohawk auf. In den 
70er Jahren hat sie direkten Kontakt zu französi-
schen Jesuitenmissionaren und 1776 wird sie ge-
tauft. Ein Jahr später siedelt sie nach Kahnawake in 
die Irokesen-Mission von Sault St. Louis über, um 
in größerer Freiheit den christlichen Glauben leben 
zu können. Sie ahmt – zeitweise mit Gefährtinnen – 
das Leben geweihter christlicher Jungfrauen nach. 
Diese Zeit zeichnet sich durch eine extreme Buß-
praxis aus. Sie stirbt 1680 in der Karwoche mit nur 
24 Jahren im Ruf der Heiligkeit. Schon bald setzt 
aufgrund von Heilungen, die ihr zugeschrieben wer-
den, ein Kult um ihre Person ein. 1685 macht sich 
der Jesuit Claude Chauchetière, der sie aus Kahna-
wake persönlich kannte, daran, ihr Leben aufzu-
zeichnen. Ein Jahr später verfasst zudem ihr geist-
licher Begleiter Pierre Cholonec eine Biografie und 
dokumentiert zahlreiche Wunderberichte.2 Ihre Hei-
ligsprechung steht emblematisch für die theologi-
schen Fragen der Interkulturalität der christlichen 
Botschaft und ihrer Inkulturation in eine indigene 
Kosmovision. Während meiner Reise zu den Jesui- 

  2	 Vgl. zur Quellenlage: Koppedrayer (1993: ​280–282). Ich zi-
tiere die Lebensbeschreibung aus Cholonecs Brief an Pater 
Augustin Le Blanc von 1715 nach einer englischen Überset-
zung von William Ingraham Kip (Cholonec 2012). Die aus-
führliche Biografie “La Vie de Catherine Tegakoüita” wurde 
von Pierre Cholonec SJ 1696 verfasst. Ich belege sie durch 
die Übersetzung von William Lonc SJ (Cholonec and Lonc 
2002). Er lässt allerdings Vorsicht walten und schreibt, dass 
das Dokument, das der Übersetzung zugrundeliegt, Cholonec 
zugeschrieben wird. In der Einleitung macht er weitere An-
gaben zur Herkunft des Dokuments. Bei Chauchetières Be-
richt von 1695 folge ich seiner Publikation aus 1887. Die 
Mikrofiche-Ausgabe der Bibliothèque nationale du Cana-
da ist online einsehbar unter: < http://openlibrary.org/books/ 
OL23345982M > [17. 09. 2014]. Ich beschränke mich auf 
diese drei Textzeugen, da es nicht meine Absicht ist, Quel-
lenforschung zu betreiben.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

127

tenmissionen begegnete mir Kateri Tekakwitha auf 
Schritt und Tritt (vgl. Abb. 1). Ich war überrascht 
zu erfahren, welche zentrale Rolle sie aktuell in der 
Identitätsbildung nordamerikanischer katholischer 
Christen sowohl indigener als auch nichtindige-
ner Herkunft spielt. Es gibt ein Netzwerk von lo-
kalen “Kateri Circles”, die auf nationaler Ebene in 
der “Tekakwitha Conference” organisiert sind.3 Bei 
einem Besuch im “National Center” in Great Falls 
unter der Leitung von Sr. Kateri Mitchell – eben-
falls eine Mohawk – konnte ich feststellen, welche 
vielfältigen Weisen zur Vermittlung von indigener 
Spiritualität und Katholizismus im Sinne von Inkul-

  3	 Kellie Hogue führt ein Forschungsprojekt durch, das den Bei-
trag der “Kateri Circles” zur Ausbildung neuer Identitäten 
bei indigenen Katholiken untersucht (vgl. < http://indiana. 
academia.edu/KellieHogue > [17. 09. 2014]). 

turation und Kontextualisierung aus der Bewegung 
erwachsen.4

Hermeneutik hagiografischer Zeugnisse

Ein Interesse an Kateri Tekakwitha besteht jedoch 
nicht nur von kirchlicher Seite, sondern auch aus 
ethnologischer Sicht. Beim Workshop in Frankfurt 
erfuhr ich, dass die Aufzeichnungen der Jesuiten-
missionare als Quellen für Ethnologen mit einem 
Interesse an mikrohistorischer Forschung dienen. 
In jüngster Zeit ist es vor allem Allan Greer (2005), 
der sich mit ihrem außergewöhnlichen Fall beschäf-
tigt. Er wird in den folgenden Überlegungen mein 
Hauptgesprächspartner sein. Zu Beginn seiner Stu-
die “Mohawk Saint” weist er darauf hin, dass er 
sich durch die Beschäftigung mit Kateri Tekak-
witha einen Zugang zum individuellen Erleben der 
Prozesse erhofft, die durch die Kolonialisierung bei 
den Irokesen ausgelöst wurden. Es geht ihm nicht 
in erster Linie um die Beschreibung der “imperso-
nalen” Ereignisse und Veränderungen, sondern um 
den Niederschlag, den sie im individuellen Leben 
Indigener hatten (Greer 2005: ​vii).5 Nun sind es 
ausgerechnet die Berichte von zwei Jesuiten, die 
es ihm erlauben, die vorherrschenden Darstellun-
gen der Indianer in “faceless collectivities” zu ver-
meiden (Greer 2005: ​viii). Das ist verfänglich, denn 
offensichtlich verfolgten die beiden französischen 
Jesuiten Pierre Cholonec und Claude Chauchetière 
nicht nur ein ethnologisches Interesse. Die Auf-
zeichnungen dokumentieren auch das Zusammen-
spiel von theologischen Ideen, spirituellen Moti-
ven, kulturellen Repräsentationen und persönlichen 
und politischen Interessen. Sie sind im Kontext der 
Missionsberichte des 17. Jahrhunderts zu lesen, die 
eine eigene Textform darstellen. Die “Relations des 
Jésuites de la Nouvelle-France” (1858) wurden in 
Frankreich von den Jesuiten publiziert und dienten 
teilweise auch dazu, Unterstützung für die Missio-
nen zu generieren. Zu diesem Zweck wurden sie in 
mehrere europäische Sprachen übersetzt.6 Sie ver-
binden die Gattung des klassischen Reiseberichts 
mit ethnografischen Aufzeichnungen und haben zu-
dem die religiöse Auferbauung zum Ziel. Eine Vor-

  4	 Vgl. die Webseiten des Centers in Great Falls (Montana): 
< http://www.tekconf.org > [17. 09. 2014].

  5	 Diese Aussagen weisen Greer als Historiker mit ethnologi-
schem Zugang aus. Die Tatsache, dass seine Forschungser-
gebnisse bei dem Frankfurter Workshop als Grundlage für 
ein Referat über Kateri Tekakitha dienten, zeigt, dass er auch 
unter Ethnologen akzeptiert ist.

  6	 Vgl. für den deutschen Sprachraum: Stöcklein (1726–1732); 
hier insb. Nr. 139 (Cholonec 1715: ​39– 50).

Abb. 1: Kateri Tekakwitha-Statue mit Räucherschalen in der Kir-
che der Congregation of the Great Spirit, Milwaukee (© Tekak-
witha Conference National Center).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


128 Markus Luber

Anthropos  110.2015

stellung von der Produktivität der Jesuitenmissiona-
re in Nordamerika liefert die englische Übersetzung 
von Reuben G. Thwaites “The Jesuit Relations and 
Allied Documents” (1898).7 Das Textkorpus gilt als 
hervorragende Quelle zur Erforschung des interkul-
turellen Geschehens während der Kolonialisierung 
vor allem auf dem Gebiet des heutigen Kanada vom 
Ende des 17. bis Ende des 18.  Jahrhunderts. Die 
Verwendung der “Relations” in der Forschung wird 
aber auch von einer anhaltenden Diskussion über 
ihre Zuverlässigkeit begleitet. Das liegt an den ver-
schiedenen Redaktionsinstanzen, die die Inhalte 
eines Großteils der Berichte auf ihrem Weg aus den 
Missionen nach Frankreich passierten. Die Erläute-
rungen im Vorwort von Thwaites (1898: ​38) bringen 
die komplexe Sachlage auf den Punkt:

Annually, between 1632 and 1673, the superior made 
up a narrative, or Relation, of the most important events 
which had occurred in the several missionary districts un-
der his charge, sometimes using the exact words of the 
missionaries, and sometimes with considerable editorial 
skill summarizing the individual journals in a general ac-
count, based in part upon the oral reports of visiting fa-
thers. This annual Relation, which in bibliographies occa-
sionally bears the name of the superior, and at other times 
of the missionary chiefly contributing to it, was forwarded 
to the provincial of the order in France, and, after care-
ful scrutiny and re-editing, published by him in a series 
of duodecimo volumes, known collectively as The Jesuit 
Relations.[8]

Es handelt sich demnach grundsätzlich um Au-
genzeugenberichte, allerdings muss veranschlagt 
werden, dass die Schilderungen eben auch die “Vi-
sion” der Jesuitenmissionare wiedergeben und es 
sich nicht nur um sachlich neutrale Berichterstat-
tung handelt.9

Zeugnisse einer mehrdimensionalen 
Kommunikation

Vor diesem hermeneutischen Hintergrund müssen 
auch die Aufzeichnungen von Pierre Cholonec und 

  7	 Es gibt eine Online-Version: < http://puffin.creighton.edu/ 
jesuit/relations<  [17. 09. 2014], die allerdings nicht lektoriert 
wurde. 

  8	 Auch hier gibt es eine Online-Version  < http://puffin. 
creighton.edu/jesuit/relations/relations_01.html > [17. 09. ​
2014].

  9	 Mit dem Hinweis auf die Redaktion der Texte wird auch die 
Frage nach der Kommunikationsgemeinschaft aufgeworfen, 
die die Interpretationsprozesse bestimmt. Im Zusammen-
hang mit den Missionsberichten spielen auch ökonomische 
Faktoren für die Verbreitung und Aufbereitung von Wissen 
eine Rolle. Darauf weist Galaxis Borja González hin (2011: ​
13–16).

Claude Chauchetière gelesen werden. Allerdings be-
gegnet uns hier der außergewöhnliche Fall, dass wir 
über Kateri Tekakwitha von wenigstens zwei Per-
sonen, die sie persönlich kannten, Aufzeichnungen 
haben. Beide waren aber zudem von ihrer Heiligkeit 
überzeugt und versuchten in unterschiedlicher Wei-
se, diese erfahrene Wirklichkeit zu kommunizieren. 
In den Darstellungen finden sich typologische Mo-
mente, die Greer veranlassen, sie dem Genre der 
Hagiografie zuzuordnen. Die Betonung der Keusch-
heit und Jungfräulichkeit stellen Kateri Tekakwitha 
in die Tradition der heiligen Jungfrauen, der die 
Mehrzahl der katholischen heiligen Frauen zuzu-
rechnen ist. Es fällt auf, dass Cholonec diese Mo-
tive auch im Vergleich zu Chauchetière deutlicher 
herausstellt.10 Durch die Anwendung dieses Typus 
auf ihr Leben geschieht ein wichtiger Schritt zur 
kirchlichen Anerkennung als Heilige. Das war es, 
was die beiden Jesuiten sicher auch fördern woll-
ten.11 Die zahlreichen Wunderberichte, die in Pierre 
Cholonecs Version ein umfangreiches letztes Kapi-
tel bilden, unterstützen diese Einschätzung. Themen 
wie die Abwehr der Zwangsverheiratung, geduldi-
ges Ertragen der Feindseligkeit der Angehörigen, 
Tendenzen zur Seklusion, Geringschätzung mate-
rieller Werte, Vernachlässigung des Äußeren usf. 
um des Glaubens willen tauchen in der Hagiografie 
stereotypisch auf. Zudem muss die Zielgruppe der 
Texte mit bedacht werden, denn es finden sich Mo-
tive, die sich besser in einem europäischen Kontext 
erschließen lassen, während sie im indigenen Um-
feld befremdlich wirken:

Drawing on the literary traditions of Christianity, they 
framed many of their texts as works of witness, prophe-
cy, and hagiography. Moving with ease from one set of lit-
erary conventions to another, the Jesuits tried to appeal to 
a wide variety of tastes and interests (Greer 2000: ​14 f.).

Das heißt sie hatten nicht nur die erlebten Er-
eignisse vor Augen, sondern auch die europäische 
Leserschaft. Vor diesem Hintergrund ist die Frage 
Greers angebracht, ob die Berichte den Jesuiten nur 
zu Propagandazwecken dienten, um ihre Weltsicht 
in eine indigene Gegenkultur zu europäischen Ver-
hältnissen zu projizieren, die sie zu diesem Zweck 
konstruierten, oder ob sie es schafften, doch auch, 
trotz aller Fremdheit, die ihnen begegnende Welt 

10	 Es würde sich lohnen, die beiden Texte systematisch zu ver-
gleichen. Im Rahmen dieser Abhandlung geht es allerdings 
nicht um eine umfassende Exegese der Textzeugnisse. 

11	 Vgl. dazu den programmatischen Titel von K. I. Koppedray-
er “The Making of the First Iroquois Virgin” und die Aussa-
ge: “The Jesuits created Kateri Tekakwitha” (1993: ​280). Er 
spricht aber auch dem sozialen Umfeld und Kateri Tekakwi-
tha selbst eine Rolle in diesem Prozess zu (280).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

129

wenigstens ansatzhaft aus der Perspektive der Hu-
ronen oder Mohawks zu sehen (2000: ​19). Greer 
lässt die Frage offen, doch ich bin der Ansicht, auch 
Schilderungen aus der Perspektive des “going na-
tive” garantieren keine Neutralität, denn es bleibt 
repräsentierte Realität. Entscheidend ist es, die Re-
geln und Formen des Diskurses bei der Exegese die-
ser faktualen Texte zu beachten, die die Wiedergabe 
eines Geschehens mit dem Akt des Erzählens ver-
binden. Dabei handelt es sich, wenn auch durch die 
Episteme des Erzählers aufgefasst, nicht einfach um 
Fiktion, denn die Jesuiten erzählen Erlebnisse aus 
der Beobachterperspektive. Es ist legitim zu fragen, 
wie nahe die Jesuiten wirklich an den Ereignissen 
dran waren. Sicher sind sie nicht wirklich “Insider” 
gewesen, aber durch die teilweise langen Aufent-
halte in den Missionen handelt es sich nicht nur um 
punktuelle Wahrnehmungen. Sie waren Außensei-
ter im echten Sinne des Wortes. Sie gehörten dazu, 
aber wohl eher am Rande. Da die Jesuiten in wei-
ten Teilen ihre Motive unverblümt durchscheinen 
lassen, ist es manchmal sogar einfacher, ihre “Ideo-
logie” von den Geschehnissen zu trennen, als bei 
Autoren, die sich nativisierend den Anschein von 
Authentizität geben und doch nur “reverse mim-
icry” betreiben. Die Wahrheit einer Deutung ent-
scheidet sich in jedem Fall weder durch vorgeblich 
säkulare Neutralität noch durch Empathie. Wenn 
beispielsweise Jean de Brébeuf in den Berichten 
die Ursprungsmythen der Huronen – die dank sei-
nes Interesses gut dokumentiert sind – als irrational 
hinstellt, dann befindet er sich außerhalb der mytho-
logischen Weltsicht. Wenn die Missionare aber von 
den in der Weltauffassung der Indianer so wichti-
gen “Geistern” als Dämonen sprechen, dann bewer-
ten sie deren “Deutungen” der Wirklichkeit zwar als 
falsch, aber teilen mit ihnen ein Weltdeutungspara-
digma, das ebenfalls eine “metaphysische” Dimen-
sion kennt.12 Es besteht demnach zugleich Nähe 
und Distanz zur Wirklichkeitsdeutung der Iroke-
sen. Um deshalb die Interpretationen der Jesuiten 
im konkreten Einzelfall beurteilen zu können, gilt 
es, die Formen und Regeln ihres spirituellen und 
theologischen Diskurses zu kennen. Ganz davon ab-
gesehen, dass Texte welcher Gattung auch immer 
niemals völlig transparent sind, geht es hier nicht 
nur um die Interpretation von alltäglichen Vorgän-
gen, sondern um religiöse Lebensäußerungen. Das 
heißt eine säkulare Perspektive auf diese Phänome-
ne muss ebenfalls ihre Positionalität reflektieren. 

12	 Vgl. “What the Hurons Think about Their Origin” (in Greer  
2000: ​41–46) und “That the Hurons Recognize Some Divin-
ity. Of Their Superstitions and of Their Faith in Dreams” (in  
Greer 2000: ​46 f.).

Zunächst ist die Einordnung als Hagiografie mit der 
Angabe der Zielgruppe auch für das heutige theo-
logische Verständnis ein wichtiger Hinweis, denn 
die “Ansprüche” an Heilige haben sich im Laufe 
der Zeit immer wieder verändert. Die von Kateri 
Tekakwitha berichtete Bußpraxis bewirkt auch bei 
heutigen katholischen Zeitgenossen vermutlich eher 
Reaktionen des Unverständnisses bis hin zur Ableh-
nung. Während heute ihre indigene Identität betont 
wird, stand bis vor einigen Jahrzehnten ausschließ-
lich ihr christliches Selbstverständnis im Mittel-
punkt. Insofern kann die Einordnung der Berich-
te als Hagiografie zu einem besseren Verständnis 
beitragen. Sie ist jedoch dann problematisch, wenn 
sie die Assoziation an Heiligenlegenden erweckt, 
wo das Biografische hinter stereotypen Ausschmü-
ckungen vollkommen verschwindet. Dass das bei 
den vorliegenden Aufzeichnungen nicht der Fall ist, 
darauf verweisen Details mit episodenhaftem Cha-
rakter, die eher irritieren als aufbauen.13 Wenn es 
nur um Propaganda für eine Heilige ginge, ist es 
schwerlich erklärbar, warum man sie nicht einfach 
weggelassen hat. Es sind außerdem durch konkre-
te Orts- und Zeitangaben gekennzeichnete First-
Order-Aussagen vorhanden, die durch spirituelle 
und theologisch motivierte Second-Order-Aussa-
gen interpretiert werden. Dabei spielt der Idealtyp 
der christlichen Jungfrau eine zentrale Rolle, wie 
ihn Greer durch seine Analyse überzeugend zutage 
fördert. Klar ist, dass der Idealtyp als solcher nicht 
existiert, sondern eine Abstraktion darstellt. Er muss 
jedoch mit der Wirklichkeit korrespondieren, denn 
andernfalls würde die Semantik allein von der Syn-
tax her bestimmt. Allein aber die Tatsache, dass 
die beiden Texte nicht deckungsgleich sind, deutet 
schon darauf hin, dass wir es nicht nur mit hagio-
grafischen Chiffren zu tun haben. Erst die Kennt-
nis der zugrunde liegenden Repräsentationsformen 
erlaubt die richtige Einordnung des Materials und 
im vorliegenden Fall müssen sowohl kulturelle als 
auch religiöse Diskurse Beachtung finden. Gefragt 
ist deshalb eine kritische Komplementarität ethno-
logischer und theologischer Einsichten, um der of-
fensichtlichen Komplexität der Situation gerecht zu 
werden. Die ethnologische Perspektive wird dazu 
beitragen, dem Genre geschuldete Klischees auf-
zudecken, während der theologische Blickwin-
kel hilft, die Reduktion auf eine funktionalistische 
Sichtweise zu vermeiden. Insgesamt muss für das 

13	 Zum Beispiel müssen die Leute den Jesuitenpater zur Letz-
ten Ölung drängen, damit er sie nicht versäumt (Chauchetière 
1887 ​[1695]: ​163) oder, dass die Frau, die Kateri Tekakwi-
tha beschuldigt, ein Verhältnis mit ihrem Mann zu haben, als 
weise und tugendsame Frau bezeichnet wird (Cholonec 2002 ​
[1696]: ​22).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


130 Markus Luber

Anthropos  110.2015

Missionsgeschehen ein vieldimensionaler Kommu-
nikationsprozess sowohl aus theologischer als auch 
ethnologischer Sicht bedacht werden. So ist nicht 
auszuschließen, dass Kateri Tekakwitha, die sicher 
durch die Missionare und den Kontakt zu anderen 
Konvertiten mit Heiligenlegenden vertraut war, sich 
tatsächlich auch an diesen Modellen christlichen 
Lebens orientiert hat, aber eben innerhalb ihrer Le-
benswelt. Diese Kontextualität wird häufig von einer 
theologisch-spirituellen Warte aus mit der Tendenz 
zum Universalismus vernachlässigt.14 Kateri Tekak-
witha war Mohawk auch nach ihrer Konversion. In 
sozialer Hinsicht bestimmten Klanstrukturen die in-
digenen “Small-Scale-Societies” Nordamerikas, die 
nicht gesellschaftlich segmentiert waren. Die sozio-
religiöse Tradition beruhte auf einer oralen Mythen-
kultur.15 Weder wurde zwischen “sakral” und “pro-
fan” unterschieden noch zwischen Diesseits und 
Jenseits im Sinne einer Dichotomie. Geister spielten 
eine zentrale Rolle: Nicht nur bei Menschen, son-
dern auch bei Tieren und Pflanzen gibt es einen ho-
mologen pneumatischen Aspekt (Greer 2005: ​105). 
Diese sozio-religiösen Verhältnisse lassen sich als 
“sakraler Monismus” bestimmen. Das soziale Le-
ben kennt darin keine ausgeprägte politische Auto-
rität und das religiöse Leben keine Hierarchie, aber 
sehr wohl “Schamanen” im Sinne von Experten und 
“Häuptlinge” und “Älteste”.16 Es ist im Falle der 
Irokesen matrilineal organisiert und räumt der Kol-
lektivität Vorrang ein. Angesichts dieses kulturel-
len Schemas ist es kaum anzunehmen, dass Kateri 
Tekakwitha eine derart isolierte Existenz geführt 
hat, wie sie durch die Jesuiten dargestellt wird. Die 
Schilderungen verraten den Idealtyp des weltabge-
wandten Asketen, der in die Kindheit und Jugend 
von Kateri projiziert wurde, der kaum die tatsächli-
chen Verhältnisse wiedergibt:

14	 Vgl. bspw. John J. Wynne (1934). Als Gegenreaktion gibt 
es in jüngerer Zeit Versuche, die Geschichte von Kateri Te-
kakwitha verstärkt aus ihrem Mohawk-Kontext zu beschrei-
ben, um die Dichotomisierung von Indianerin und Katholi-
kin zurückzunehmen. Vgl. bspw. Darren Bonapartes “A Lily 
among Thorns”, dessen Untertitel “The Mohawk Repatria-
tion of Káteri Tekahkwí:tha” bezeichnend ist. Allerdings sind 
auch diese inspirierenden Ansätze mangels anderer Zeugnis-
se darauf angewiesen, zwischen den Zeilen der Aufzeichnun-
gen der Jesuiten zu lesen (Bonaparte 2009: ​11).

15	 Was die Huronen angeht, sind wir durch Jean de Brébeuf re-
lativ gut informiert (in Greer 2000: ​41–46).

16	 Mit dem Bericht “Of the Polity of the Hurons and of Their 
Government, 1636” haben wir ein Zeugnis dafür, dass die Je-
suiten durchaus fähig waren, Differenz wahrzunehmen. Die 
in Europa vertretene Sichtweise, dass die Absenz staatlicher 
Gewalt zwangsläufig in Anarchie endet, stellt Jean de Bré-
beuf in Frage, indem er anerkennend über die soziale Orga-
nisation berichtet und ihre Funktionsfähigkeit bestätigt (in 
Greer 2000: ​51–58).

Even in the absence of concrete details on so many as-
pects of Tekakwithas’s childhood, it does not seem clear 
that she was not as isolated as the hagiographers imply. 
Her sense of herself could hardly have been separate from 
the complex web of relations that connected her with oth-
ers. This motherless child was an integral member of the 
longhouse, and from that longhouse, lines of clan affil-
iation and political alliance radiated outward through 
the Mohawk nation and the Iroquois League, as well as 
through the sphere of animals and tutelary spirits. How 
could Tekakwitha have understood herself as a selfcon-
tained individual when her personal identity had been 
constituted in relation to others, as one node in an inter-
connected web? (Greer 2005: ​33).

So sehr Greer plausibel macht, dass Kateri Te-
kakwitha doch auch ein ganz normales Mädchen 
war, das selbstverständlich in eine Klanstruktur ein-
gebunden war, so darf man doch nicht vergessen, 
dass sie durch Pockennarben entstellt war, schlecht 
sehen konnte und unter einem andauernd schwa-
chen Gesundheitszustand litt. Es ist demnach nicht 
völlig unwahrscheinlich, dass sie eine gewisse Son-
derrolle hatte, die sich durch ihre spätere christliche 
Orientierung verstärkt hat. Außerdem beschreibt 
Greer selbst sehr aufschlussreich, wie herkömm-
liche Strukturen in dieser Zeit auch in Auflösung 
begriffen waren. Schon bevor die Missionare ka-
men, hatten ständige kriegerische Konflikte, Epide-
mien und ökonomische Veränderungen das soziale 
Gefüge verändert. Zwar behielten Klanverbindun-
gen grundsätzlich ihre Bedeutung, aber sie verhin-
derten nicht, dass es zu Spaltungen aus ethnischen 
und politischen Gründen kam. Das hatte direkt Aus-
wirkung auf die Systemstabilität, die auf Solidari-
tät und Konsensbildung angewiesen war. Die Fol-
ge waren Fragmentierung und Separierung in neuen 
Siedlungen (Greer 2005: ​33). Zu den gravierenden 
Umbrüchen kam zudem die Konfrontation mit neu-
en religiösen Ideen hinzu. Die “ideologischen” Un-
terschiede waren enorm. Allerdings müssen Gleich-
setzungen von Mission mit Indoktrination in diesem 
kolonialen Kontext ebenfalls hinterfragt werden. 
Von einer Herrschaft der Franzosen mit Blick auf 
die indigenen Nationen kann kaum die Rede sein 
(Greer 2005: ​104). Entsprechend ist auch eine Im-
position der christlichen Doktrin mit staatlicher Ge-
walt eher indirekt anzusetzen.

Hybride Heilige?

Aus dem Zusammentreffen zwischen Christen und 
Indigenen entstanden neue Identitäten in Prozessen, 
die sich komplexer darstellen als es die Dichotomi-
sierung von “heidnisch” und “christlich” der Mis-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

131

sionare nahelegt. Im Sinne postkolonialer Kritik ist 
von hybriden Verhältnissen auszugehen, die darauf 
zurückzuführen sind, dass die von den Missionarin-
nen und Missionaren verkündeten religiösen Inhal-
te immer nur durch den jeweiligen kulturellen Filter 
verstanden werden. Es gab in diesem Sinne Hybri-
dität auch in Nordamerika, da sich die Indianer vor 
ihrem kulturellen Hintergrund einen eigenen Reim 
auf die christlichen Inhalte machten. Diese Kenn-
zeichnung ist aber dann problematisch, wenn damit 
eine eigentliche Religion der Missionare konstru-
iert wird, die durch indigene Aneignung hybridisiert 
wird. Stattdessen zeigen sich hybride Verhältnisse 
in dem Sinne, dass es sowohl Strategien der Adap-
tion und Assimilation als auch der Aneignung gab. 
Bei der Begegnung von indigener Wirklichkeitsauf-
fassung und christlicher Weltdeutung handelt es sich 
nicht um einen additiven Prozess. Wenn Hybridität 
allein die (subversive) kulturelle Aneignung einer 
fremden religiösen Tradition kennzeichnet, dann 
wird das Konzept dem Geschehen nicht ausreichend 
gerecht (Ashcroft et al. 2007: ​108 f.). Statt der ein-
seitigen Kulturalisierung von Religion müssen in-
teraktive Prozesse bedacht werden, die die Dyna-
miken auf beiden Seiten einbeziehen. Die Jesuiten 
waren sicher kaum kulturbedacht, sondern konzen-
trierten sich auf die Universalität der christlichen 
Botschaft. Das ging auf Kosten kultureller Diffe-
renz, überwand allerdings auch Partikularismus und 
christlichen Eurozentrismus. Sie mussten zumindest 
partiell das Christentum von ihrer französisch-ka-
tholischen Prägung abstrahieren, denn sie lernten in 
den Missionen, dass das Christentum unterschied-
liche kontextuelle Realisierungen zulässt. Zugleich 
gilt, dass nicht nur ein kultureller Filter auf die re-
ligiösen Inhalte angewendet wird, sondern umge-
kehrt die kulturelle Situation auch von den neuen 
religiösen Ideen her bewertet wird. Hybridisierung 
schließt beide Aspekte ein. Entsprechend gleicht 
Kateri Tekakwithas Situation der der Missionare:

Tekakwitha was not an outsider, but neither was she an 
absolutely secure insider. In those terrible times of up-
heaval and movement in the northeastern woodlands, 
there were no stable and unambiguous identities. It was 
in that shifting Mohawk context that she would go on to 
pursue her extraordinary career at Kahnawake as a Chris-
tian ascetic and holy woman (Greer 2005: ​57). 

Kateri Tekakwitha ist Mohawk und Christin. Sie 
ist nicht einfach ein Kompositum. Die in ihren Bio-
grafien geschilderten Entwicklungen zeigen, dass 
sie anhand von Identitätsmarkern wie Heirat, Leib-
lichkeit und Gesundheit die beiden Realitäten im-
mer wieder verhandeln musste. Dabei bedingen 
sich individuelle und kollektive Prozesse gegensei-

tig. Entsprechend finden sich in einem kulturellen 
Set-up ganz unterschiedliche Szenarien: Indigene, 
die sich kaum von der christlichen Botschaft beein-
drucken lassen, andere, die sich einfach einem vor-
herrschenden Trend anschließen. Wieder andere, die 
christliche Elemente aufnehmen oder gar konver-
tieren, aber unter bestimmten Umständen punktuell 
Rekurs nehmen auf die überkommene Tradition und 
wieder andere, wie Kateri und ihre Gefährtinnen, 
die das Christentum in einer Weise umsetzen, die sie 
zu christlichen Vorbildern werden lässt (Greer 2005: ​
110). Demnach war ein Changieren zwischen den 
Welten möglich und Inhalte wurden je nach Kontext 
neu verhandelt. Es gab gegenseitige Anleihen und 
Anknüpfungen. Beispielsweise findet der elaborier-
te Totenkult bei den Jesuiten Anerkennung – natür-
lich innerhalb ihrer christlichen Deutungsmuster.17 
Die Homologie des Heiligen musste auch nicht völ-
lig verschwinden, denn für das Christentum in der 
katholischen Ausprägung des 17. Jahrhunderts mit 
Transsubstantiationslehre, Heiligenverehrung, Re-
liquien, Dämonenglaube, Wundern usf. war Trans-
zendenz nicht auf das Jenseits beschränkt. In den 
Aufzeichnungen der Jesuiten werden diese Konti-
nuitäten kaum wahrgenommen, da die indigene Le-
benswelt in der Hauptsache innerhalb des Rasters 
gläubig und ungläubig verhandelt wird. Die Be-
tonung des Kontrasts kann aber nicht darüber hin-
wegtäuschen, dass es trotz dieser unterschiedlichen 
Sichtweisen ein höheres Maß an weltanschaulicher 
Übereinstimmung zwischen Irokesen und Jesuiten 
des 17.  Jahrhunderts gibt als etwa mit Vertretern 
einer säkularistischen Aufklärung:

For all the great differences in their respective outlooks, 
French Jesuits, Iroquois converts, and non-Christian na-
tives would all have seen human affairs as framed within a 
broader 	 reality that included a sacred side, a sphere pop-
ulated with other-than-human personalities, supernatural 
forces, and mysteries (Greer 2005: ​105).

Dennoch darf die Entstehung von hybriden Nar-
rativen im Hinblick auf die Rezeption des Chris-
tentums nicht darüber hinwegtäuschen, dass die 
Missionare mit ihrer Botschaft eine neue Master-
Narrative einführten. Die mit der Erlösungsfrage 
verbundene Vorstellung eines Jenseits als eigentli-
cher Bestimmung des Menschen bedeutete eine tief 
greifende Umdeutung für eine Weltdeutung, die auf 
ontologischer Kontinuität beruht. Auch Ethisierung 
und Rationalisierung der Lebenswelt sind schwer 
vereinbar mit einer mythologischen Weltsicht. Und 
Religion im Sinne von Glaube, der in einem indi-

17	 Vgl. Jean de Brébeuf, “Of the Solemn Feast of the Dead, 
1636” (in Greer 2000: ​61–69).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


132 Markus Luber

Anthropos  110.2015

viduellen Entscheidungsakt gründet, ist innerhalb 
eines “sakralen Monismus” insgesamt fremd. Die 
Betonung der Transzendenz hatte zur Folge, dass 
spirituelle Kräfte, die in der indigenen Weltsicht 
manipuliert werden konnten, nun dem Willen eines 
personalen Gottes unterworfen wurden, dem man 
sich ergeben soll (Greer 2005: ​109 f.). In gesell-
schaftlicher Hinsicht steht die Betonung der Ehe-
losigkeit emblematisch für die Differenzen in der 
Weltanschauung. Wie fremd deshalb der christliche 
Glaube für die Irokesen war, veranschaulichen auch 
die negativen Reaktionen von Kranken und Sterben-
den auf das Angebot der Taufe durch Jesuiten. Sie 
wird mit dem Hinweis abgelehnt, dass man im von 
den Christen versprochenen Himmel niemanden 
kenne und folglich einem auch niemand zu essen 
geben würde. Das diesseitige Leben lediglich als 
Durchgangsstadium zu verstehen oder als Ort der 
Bewährung, wird als beleidigend aufgefasst. Unver-
ständnis ruft umgekehrt auf Seiten der Jesuiten der 
Wunsch der Indigenen nach einer Verlängerung die-
ses “miserablen Lebens” hervor.18

Zwar haben Missionare und Indigene ein ge-
meinsames “ideologisches” Fundament in der re-
ligiösen Wirklichkeitsdeutung, das nicht zu gering 
anzusetzen ist. Aber im Gegensatz zum Glaubens-
system der Jesuiten gibt es keine Hinweise auf Sec-
ond-Order-Aussagen in ihrer Kosmovision. Den 
Missionaren war zwar die Möglichkeit einer inner-
weltlichen Erfahrung des Heiligen vertraut, aller
dings wurden sie beispielsweise im konkreten Fall 
jesuitischer Exerzitienfrömmigkeit auch dazu ange-
leitet, zu den eigenen spirituellen Erfahrungen in 
Abstand zu treten, um sie auf einer theoretischen 
Ebene zu reflektieren. Jedoch muss man gleich hin-
zufügen, dass diese Abstraktion weit davon ent-
fernt ist, das spirituelle Erleben insgesamt zu ra-
tionalisieren, denn die erfolgreiche Realisierung 
des Glaubens ist auch in dieser Sicht primär nicht 
an seine kognitive Durchdringung gebunden. Des-
halb darf das Fehlen von äquivalenten Begriffen für 
theologische Konzepte, wie Trinität, Erbsünde, Er-
lösung usf. in den indigenen Sprachen, nicht dazu 
verleiten, auf eine grundsätzlich mangelhafte Ver-
mittlung zu schließen, wie sie durch Greer sugge-
riert wird (2005: ​100).19 Ohne Zweifel stellte die 
sprachliche Verständigung in diesem Kontext eine 
besondere Herausforderung dar und das Unvermö-
gen, sich im autochthonen Idiom ausreichend ver-
ständlich zu machen, wird in den Missionsberich-

18	 Vgl. François Le Mercier, “The Help We Have Given to the 
Sick of Our Village, 1637” (in Greer 2000: ​81).

19	 Vgl. Jean de Brébeuf, “Of the Language of the Hurons, 
1636” (in Greer 2000: ​39).

ten auch immer wieder thematisiert (Greer 2000: ​
95).20 Allerdings konnten die Jesuiten sich mit Hil-
fe von Illustrationen und Geschichten aus der Bibel 
und Heiligen behelfen und die Verwendung von Er-
zählungen und Bildern war nicht nur provisorisch. 
Es handelte sich nicht um eine Simplifizierung für 
Primitive. Die Jesuiten wussten aufgrund ihrer spi-
rituellen Tradition, dass die Vermittlung von Glau-
bensinhalten durch visuelle und narrative Medien 
eine notwendige Ergänzung zur verstandesmäßi-
gen Durchdringung darstellt. Ignatius von Loyola 
formuliert in der zweiten Annotation zu den Geist-
lichen Übungen: “Nicht das viele Wissen sättigt 
und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich-die-
Dinge-Verspüren-und-Schmecken” (Loyola 1998: ​
GÜ 2).21 Außerdem kennt er eine Form der Medi-
tation, die mit Anwendung der Sinne beschrieben 
wird (GÜ 121–124). Und überhaupt ist der ganze 
Bereich des Mimetischen, Narrativen, Rituellen und 
Visuellen in dieser Tradition in die Glaubenskom-
munikation eingeschlossen (GÜ 355–360).22

Kateri Tekakwithas extreme Bußpraxis

All diese Facetten der interkulturellen und inter-
religiösen Kommunikation müssen in die Überle-
gungen mit einbezogen werden, wenn wir uns den 
Phänomenen in der Vita von Kateri annähern, die 
heute wohl am meisten irritieren: ihre Praktiken 
der Kasteiung, die von ihren Biografen unter dem 
Konzept der Buße verortet wurden. Nicht nur die 
Tatsache, dass Kateri Tekakwitha extreme körper-
liche Abtötung praktizierte, sondern zusätzlich die 
Neigung ihrer Biografen, diese Praktiken als heroi-
schen Ausdruck ihres christlichen Glaubens mit Be-
wunderung zu überliefern, ist auch für heutige Ka-
tholiken verstörend. Das Spektrum der Praktiken 
wie Selbstgeißelung, Isolation, Sich-großer-Kälte-
Aussetzen, Fasten, Selbstverbrennungen, Auf-Dor-
nen-Schlafen zeigt, dass christlich motivierte Buße 
mit irokesischer Abtötung vermischt wurde, denn 
extreme Kälte und Feuer als Mittel zur Abtötung 
waren im christlichen Kontext fremd. Hingegen 
war es auch unter den Nichtchristen nicht unge-

20	 Von Jean de Brébeuf wird gesagt, dass er Huron und einige 
andere Dialekte ganz gut beherrschte. Allerdings wird in sei-
nen Überlegungen zur Sprache der Huronen auch deutlich, 
wie schwierig es war, die christlichen Konzepte befriedigend 
zu übersetzen (Greer 2000: ​38).

21	 Die Geistlichen Übungen (GÜ) sind durchgehend numme-
riert. Ich zitiere nach der Übersetzung von Peter Knauer (Lo-
yola 1998).

22	 Vgl. “Für das wahre Gespür, das wir in der streitenden Kir-
che haben müssen, sollen die folgenden Regeln eingehalten 
werden” (Loyola 1998).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

133

wöhnlich, beispielsweise im Winter Löcher in den 
zugefrorenen Fluss zu schlagen und darin zu tau-
chen (Greer 2005: ​118). Wir haben es entsprechend 
mit kulturell-religiösen Borderline-Phänomenen zu 
tun. Darüber hinaus liegt über die selbst zugefüg-
ten Verbrennungen eine Nähe zu den Foltertechni-
ken der Irokesen nahe, die an Gefangenen mit Feu-
er durchgeführt wurden. Das stoische Aushalten der 
Schmerzen wurde nicht nur von Kriegern, sondern 
auch von Frauen und Kindern trainiert, die gleicher-
maßen von der Folter im Kriegsfall betroffen sein 
konnten. Umgekehrt waren Frauen und Kinder auch 
an der Ausführung der Folter beteiligt. Der Bericht 
von Jérôme Lalemant, “How Father Isaac Joques 
Was Taken by the Iroquois, and What He Suffered 
on His First Entrance into Their Country” von 1647 
schildert anschaulich die Folterpraktiken (in Greer 
2000: ​157–171). Es ist längst nicht so, dass kämp-
ferische Auseinandersetzungen zwischen den Stäm-
men nur die Krieger betroffen hätten. Es geht im 
Grunde um die Auslöschung der feindlichen Eth-
nie: Siedlungen werden überfallen und niederge-
brannt, Alte, Kranke und Kinder verbrannt, Frau-
en und Männer verschleppt und getötete Krieger 
werden skalpiert.23 Selbst wenn man eine gewisses 
Maß an Übertreibung ansetzt, aufgrund der Ten-
denz das Leben der nichtchristianisierten Eingebo-
renen als “barbarisch” darzustellen, um den güns-
tigen Einfluss des Christentums hervorzuheben, so 
ist dennoch nicht davon auszugehen, dass es sich 
um Erfindungen handelt. Dass es sich bei den Ab-
tötungstechniken nicht einfach um Mutproben oder 
Kampfausbildung handelte, darauf weist auch der 
Umstand hin, dass diese Art der Folter im Zusam-
menhang der sogenannten Adoption von Gefange-
nen stehen konnte. Wenn es zu größeren Ausfällen 
in einer Ethnie beispielsweise aufgrund einer Epi-
demie kam, so drängten vor allem die “Klanmüt-
ter” darauf, dass durch Beutezüge das Kontingent 
wieder aufgefüllt wurde. In erster Linie ging es um 
eine Art Wiederherstellung des spirituellen Gleich-
gewichts durch die “Adoption” von Mitgliedern 
einer befeindeten Ethnie, indem das Pneuma von 
getöteten feindlichen Kriegern oder Gefangenen in-
tegriert wurden. Diese Überfälle auf andere benach-
barte Ethnien waren von systematischer Folterung 
und Hinrichtungen begleitet und dienten der “Wie-
dergutmachung” im Sinne einer Wiederherstellung. 
In erster Linie war es die erste Frau einer Langhaus-
gemeinschaft, die das Maß für die Genugtuung fest-
legte. Es scheint, als musste das Selbst derjenigen, 

23	 Vgl. Paul Raqueneau, “Of the Capture of the Villages of the 
Mission of St. Ignace, in the Month of March of the Year 
1649, 1648–1649” (in Greer 2000: ​112–118).

die ausersehen wurden, ausgelöscht werden, um in 
den neuen Verband aufgenommen werden zu kön-
nen. Die notwendigen identitätsverändernden Pro-
zesse wurden somit durch somatische Operationen 
bewerkstelligt. War jedoch die Adoption vollzogen, 
dann galten die auf diese Weise Hinzugewonne-
nen als vollwertige Mitglieder des Verbands. Dabei 
muss veranschlagt werden, dass Identität nicht an 
die individuelle Person gebunden aufgefasst wird, 
vielmehr begründet sich die Mitgliedschaft durch 
die Inkorporation des Geistes einer verstorbenen 
Person. Im Vordergrund steht die Aufrechterhal-
tung der sozialen Entität, während das individuel-
le Selbstbewusstsein nachgeordnet ist (Greer 2005: ​
26 f.). Die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung des 
spirituellen Verwandtschaftsnetzwerks durch Adop-
tion wurde sicher durch die im Zuge kolonialer In-
vasion eingeschleppten Krankheiten akut, aber nicht 
erst in dieser Zeit entwickelt. Was jedoch hier in der 
Hauptsache festgehalten werden soll, ist die Mög-
lichkeit einer Identitätsveränderung durch extreme 
Schmerzerfahrung. Es liegt nahe, dass die Fähigkeit, 
auf physischer Ebene auf die psycho-spirituelle Ver-
fassung Einfluss zu nehmen, eine gewisse Verbrei-
tung kannte. Das ist insofern wichtig, als sich hier 
auch das Ideensubstrat für die Bußübungen vermu-
ten lässt, die die indigenen Christen von Kahnawake 
motivierten.

Um die Kasteiungen richtig einzuordnen, müssen 
auch die apokalyptischen Zustände in dieser Zeit 
mit in Betracht gezogen werden. Die Auflösung des 
Sozialgefüges, Epidemien mit massenhaften Toten, 
ständige Militäraktionen, die auch die Zivilbevölke-
rung tangierten, Hunger, extreme öffentliche Folter-
praktiken, Konfrontation mit einer fremden Kultur 
und Weltdeutung, technische Neuerungen, Migra-
tion und Alkoholismus bewirkten eine Atmosphä-
re der Desorientierung. Vor diesem Hintergrund der 
ständigen Bedrohung menschlicher Integrität relati-
vieren sich die Maßstäbe, nach denen etwas als “ex-
trem” zu bewerten ist. Alle diese Umstände bilden 
eine Matrix, die es mit zu bedenken gilt, aber sie er-
klären noch nicht die Praktiken speziell einer christ-
lichen Konvertitin. Zunächst muss erwähnt werden, 
dass unter den Christen nicht nur Kateri Tekakwitha 
sich diesen Übungen gewidmet hat. Es gab mehrere 
christliche Gruppen in den Missionen, die ein Leben 
in Buße führen wollten. Greer erwähnt in diesem 
Zusammenhang das Motiv des “spiritual empower-
ment”. Dahinter verbirgt sich die Vermutung, dass 
die Indigenen durch die Annahme des christlichen 
Glaubens eine Teilhabe an der spirituellen Kraft 
von Nonnen und Priestern erreichen wollten (Greer 
2005: ​174). Fraglich ist aber, in welcher Weise sich 
diese spirituelle Kraft bei den geweihten Jungfrauen 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


134 Markus Luber

Anthropos  110.2015

und Geistlichen äußerte, so dass es als lohnenswert 
erachtet wurde, die christlichen Auflagen in Kauf zu 
nehmen. Die Assoziation von “spiritual power” und 
Nonnen, die im Hospital Dienst tun, ist nicht aus-
geschlossen, aber auch nicht zwingend. Eher trifft 
sie mit Blick auf die Jesuiten zu, die als Priester 
auch zentrale kultische Funktionen erfüllten. Aber 
durch das Zusammenleben in den Missionen konn-
te den Indianern die menschliche Begrenztheit der 
Geistlichen nicht entgangen sein. Zudem gab es Fäl-
le von Folter und Hinrichtung, die vor Augen führ-
ten, dass es bei der “Power ” der Jesuiten keines-
wegs um übernatürliche Kräfte ging.24 Insgesamt 
waren die Missionare ja nicht gerade erfolgreich. 
Es ist zwar nicht ausgeschlossen, dass ihnen dämo-
nische Zauberkräfte zugesprochen wurden,25 aber 
in meinen Augen reicht der Wunsch nach Anteil
habe an diesen Kräften nicht, um die Konversion zu 
einem christlichen Leben zu begründen. In diesem 
Zusammenhang müssen wir uns mit der Rede von 
“spiritual power” davor hüten, die religiösen Phäno-
mene axiomatisch auf “schamanistische” Repräsen-
tationen zu reduzieren. Bei allem wünschenswer-
ten Respekt vor Andersheit darf eine Hermeneutik 
der Differenz nicht dazu führen, religiöse Interak-
tion prinzipiell auszuklammern. Das Problem der 
Orientalisierung gilt auch im Westen und zeigt sich 
dort als Nativismus und Exotismus.

Kasteiung als Zugang zum Heiligen

Allan Greer stellt in diesem Zusammenhang fest, 
dass das Geschlechterverhältnis nicht zu einer aus-
schließlichen Interpretation im Sinne der Power-
Theorie passt. Unter den Christen waren es nämlich 
hauptsächlich Frauen, die sich den extremen For-
men der Mortifikation unterzogen. Deshalb liegt es 
in seinen Augen nahe, dass religiöse christliche Mo-
tive eine zusätzliche Rolle spielten. Er spricht von 
der Plausibilität der Vorbereitung auf Höllenstra-
fen und Fegefeuer. Das ist möglich, aber mit Blick 
auf die Hölle nicht unbedingt einleuchtend, da es 
sich bei der Hölle nicht um ein Durchgangsstadi-
um handelt, in dem es sich bewähren gilt. Dies trifft 
schon eher auf das Fegefeuer zu. Allerdings geht 
es hier nach katholischem Verständnis um das Ab
büßen von individuellen Sündenstrafen, aber gera-
de dieses individuelle Moment steht laut Greer nicht 

24	 Paul de Jeunes, “Journal (of a Winter Hunt), 1634” macht 
deutlich, dass die Jesuiten im Vergleich zu den Indianern in 
jedem Fall körperlich nicht besonders gut an die Verhältnisse 
angepasst waren (in Greer 2000: ​23–26).

25	 Vgl. Francois Le Mercier, “Ossossané Afflicted with the Con-
tagion, 1637” (in Greer 2000: ​88).

im Vordergrund (2005: ​117). Vieles spricht deshalb 
dafür, dass es nicht nur um stoische Beherrschung 
des Körpers zur Vorbereitung auf zukünftige Stra-
fen geht, sondern um die Suche nach spirituellem 
ekstatischem Erleben im Hier und Jetzt. Da es im 
irokesischen Verständnis keine strikte Trennung 
zwischen spiritueller und menschlicher Sphäre 
gibt, konnten sexuelle Abstinenz, Fasten und kör-
perliche Abtötung sowohl auf profane wie auch auf 
spirituelle Ziele gerichtet sein. Letztere dürften im 
Mittelpunkt der Praktiken der Frauen in Kahnawa-
ke gestanden haben. Es gilt demnach festzuhalten, 
dass auch in diesem Zusammenhang Exkursionen in 
spirituelle Sphären nicht ungewöhnlich waren und 
dass durch die Manipulation des Körpers das ent-
sprechende Medium geschaffen wurde. Insofern er-
geben sich Parallelen zu europäischen Mystikerin-
nen: “The spiritual/somatic experience of using pain 
and discomfort to cross the line into sacred ecstasy 
was an area of commonality linking Indian converts 
at Kahnawake, nuns in Montreal, and saints in me-
dieval Italy” (Greer 2005: ​124). 

Nun stellt sich allerdings die Frage, wieso gera-
de Schmerz und Verzicht diesen Zugang eröffnen. 
Im Bemühen um eine Antwort begibt sich Greer 
auf schwieriges theoretisches Terrain. Er weist 
zu Recht auf die auffallend erotische Komponen-
te hin, die bei der Beschreibung von mystischem 
Erleben hervorsticht. Doch die freudianische Inter-
pretation, die von einem masochistischen Ausleben 
verdrängter Sexualität ausgeht, erscheint ihm nicht 
plausibel genug. Er führt Überlegungen Nietzsches 
ins Feld, der körperliche Selbstbestrafung im Zu-
sammenhang mit einer Kompensationsstrategie für 
Schwache und Unterdrückte interpretiert. Durch 
Transvaluation kann eine Neubewertung von Lei-
den erfolgen, die es den Marginalisierten erlaubt, 
einen Ausweg aus der Sinnlosigkeit des Leidens 
und erlittenen Unrechts zu finden. Schließlich er-
wähnt Greer noch neuropsychologische Theorien, 
in denen durch schmerzgenerierende Praktiken li-
minale Erfahrungen evoziert werden. Neben psy-
chologischen Zugängen können zudem soziologi-
sche Konzepte eine Rolle spielen. So kann an einen 
Zusammenhang zwischen mystischem Erleben und 
der Eröffnung von Momenten der Freiheit ange-
sichts gesellschaftlicher Zwänge gedacht werden, 
wenn Unterpriviligierte in einer stark hierarchisch 
organisierten Kirche aufgrund ihrer mystischen Er-
fahrungen Anerkennung zuteilwird. Angesichts des 
die Kirchengeschichte begleitenden Spannungsver-
hältnisses von Amt und Charisma ist diese Deutung 
sicher nicht abwegig. Auch Gender- und Machtfra-
gen können nicht ausgeblendet werden, wenn in 
einer von Männern dominierten Kirche auffallend 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

135

häufig mystische Tendenzen bei Frauen auftauchen. 
Selbst die Möglichkeit der Subversion im kolonia-
len Kontext gilt es zu veranschlagen (Greer 2005: ​
123 f.). All diese Motive sollen nicht ausgeschlos-
sen werden und sie können sicher Aspekte erhellen, 
doch schließlich stellt auch Greer die mangelnde 
Integrationskraft der Erklärungskonzepte fest. Das 
veranlasst ihn in der Konsequenz, von einer tief ge-
henden Inkommensurabilität zu sprechen:

In other words, there was far more to their encounter 
with Christianity than anything that can be measured on 
a scale of acquiescence and resistance. In the French-Iro-
quois religious encounter of the seventeenth century, there 
were obviously great chasms of mutual incomprehension. 
It was more than just a matter of differing beliefs about 
creation, the order of the cosmos, the nature of the soul; 
there was a more basic incommensurability in areas such 
as the division between the natural and the supernatural, 
the nature of the human self, the concept of truth (Greer 
2005: ​124).

Ich stimme Greer zu, dass ein hohes Maß an ge-
genseitigem Unverständnis zwischen Jesuiten und 
Irokesen bestand. Deshalb jedoch auf eine Situation 
der Inkommensurabilität zu schließen, ist in meinen 
Augen nicht zwingend. Ich behaupte dagegen, dass 
gerade die Christen von Kahnawake demonstrieren, 
dass auch eine Kommunikation auf der religiösen 
Ebene prinzipiell möglich war. 

Die ignatianische Exerzitienspiritualität  
als Matrix

Was mir bei Allan Greer gut gefällt, ist seine eth-
nologische Perspektive nicht nur auf die indigene 
Bevölkerung, sondern genauso auf die Jesuiten-
missionare. Denn, obwohl sie als Franzosen durch 
ihre “räumliche” kulturelle Nähe zugänglicher er-
scheinen, darf die geschichtliche Distanz ihrer Vor-
stellungswelt nicht unterschätzt werden. Entspre-
chend bemüht er sich darum, das spirituelle Set-up 
vor allem von Claude Chauchetière zu rekonstruie-
ren. Neben dem familiären Hintergrund präsentiert 
er den Verlauf der Ausbildung in der Gesellschaft 
Jesu. Von zentraler Bedeutung ist der Hinweis auf 
die mystische Ausrichtung der Jesuitenspirituali-
tät im Frankreich des 17. Jahrhunderts im Horizont 
der nachtridentinischen Reformbewegung in der ka-
tholischen Kirche. Das Kernstück dieser Spiritua-
lität sind die Exerzitien des Ignatius von Loyola. 
Die “geistliche Theorie” zur Exerzitienpraxis wird 
Ende des 17.  Jahrhunderts in der ignatianischen 
mystischen Tradition weiterformuliert (Zas Friz 
2012: ​121–126). Es handelt sich um eine christo-

zentrische Mystik, d. h. das Sakrale zu dem ein Zu-
gang gesucht wird, bekommt eine Gestalt von Jesus 
Christus her. Es hat insofern personale Komponen-
ten. Greer verweist auf die Bedeutung der Exerzi-
tien in der Ausbildung von Chauchetière, aber er 
legt sie nicht als Interpretationsmatrix für die Be-
richte über die spirituelle Entwicklung von Kateri 
Tekakwitha zugrunde. Entsprechend bleibt es bei 
einer generellen Rede vom Heiligen und die Di-
mension des Personalen wird nicht ausreichend be-
leuchtet. Das verwundert nicht, denn die in vier Wo-
chenabschnitte eingeteilten “Geistlichen Übungen” 
werden weder in den Schilderungen von Cholonec 
noch von Chauchetière direkt genannt. Vielmehr 
scheint es, dass die beiden Jesuiten das anvisier-
te Ergebnis der Exerzitiendynamik bei Kateri Te-
kakwitha in vollkommener Weise umgesetzt finden 
oder finden wollen. Es lassen sich aber Momen-
te in der Beschreibung ihrer geistlichen Entwick-
lung ausmachen, die mit dem Prozess der Exerzi-
tien korrespondieren: Die Exerzitien beginnen mit 
einer Übung, die als “Prinzip und Fundament” be-
zeichnet wird (GÜ 23 26). In ihr wird der Exerzitant 
mit seiner Geschöpflichkeit konfrontiert. Das Ziel 
ist die Haltung der positiven Indifferenz, die es ihm 
erlaubt, zu seinen eigenen spontanen Bedürfnissen 
und Impulsen in Abstand zu gehen. Im Horizont des 
Gottesbezugs soll eine Neubestimmung menschli-
cher Existenz geschehen. Diese Haltung spiegelt 
sich in der Behauptung der Jesuiten wider, dass Ka-
teri Tekakwitha sich darauf konzentrierte, in allen 
Angelegenheiten danach zu suchen, was am gott-
gefälligsten wäre (Cholonec 2002 ​[1696]: ​13). Dazu 
passt, dass Chauchetière ihre Geduld hervorhebt, 
mit der sie ihre schwache Gesundheit ertrug und 
ihre Unzufriedenheit mit einer Fixierung auf ma-
terielle Güter (1887 ​[1695]: ​155). Im Kontext der 
ignatianischen Spiritualität konnte das nur bedeu-
ten, dass sie ihr Leben auf transzendente Ziele aus-
richtete, wie es die erste der “Geistlichen Übungen” 
zum Ziel hat. Entsprechend verliert sie diese Orien-
tierung auch nicht im Alltag, sondern verwirklicht 
das jesuitische Ideal der Kongruenz von Kontempla-
tion und Aktion und ihre Frömmigkeit besteht nicht 

26	 “Der Mensch ist geschaffen, um Gott unseren Herrn zu lo-
ben, ihm Ehrfurcht zu erweisen und ihm zu dienen und mit-
tels dessen seine Seele zu retten; und die übrigen Dinge auf 
dem Angesicht der Erde sind für den Menschen geschaffen 
und damit sie ihm bei der Verfolgung seines Zieles helfen, 
zu dem er geschaffen ist. Daraus folgt, dass der Mensch sie 
soweit gebrauchen soll, als sie ihm für sein Ziel helfen, und 
sich soweit von ihnen lösen soll, als sie ihn dafür hindern. 
Deshalb ist es nötig, dass wir uns gegenüber allen geschaf-
fenen Dingen in allem, was der Freiheit unserer freien Ent-
scheidungsmacht gestattet und ihr nicht verboten ist, indiffe-
rent machen …”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


136 Markus Luber

Anthropos  110.2015

in nutzlosen Übungen, die nur der Eigenliebe die-
nen (Cholonec 2002 ​[1696]: ​14). Cholonec charak-
terisiert das Gebet, das Kateri Tekakwitha mit Jesus 
Christus und Gott pflegte, als intim und ekstatisch. 
In der christlichen Gotteskonzeption geschieht dies 
im Heiligen Geist, der das Außenprinzip der Trinität 
darstellt (Cholonec 2012 ​[1715]: ​31). In der igna-
tianischen Vorstellung spielt die Kommunikation 
Gottes mit dem individuellen Menschen, die an-
hand der Seelenbewegungen erkannt werden kann, 
eine zentrale Rolle. In den Regeln zur Unterschei-
dung der Geister legt Ignatius von Loyola dar, wie 
anhand der inneren Bewegungen Gott mit der See-
le eines Menschen korrespondiert (GÜ 313–336 27). 
In dieser Sicht bildet die Fähigkeit zur Affektivität 
die Grundlage für den spirituellen Dialog. Die zen-
tralen Vokabeln sind “Trost” und “Misstrost”. Wenn 
Chauchetière die himmlischen Tröstungen Kateri 
Tekakwithas erwähnt (1887 ​[1695]: ​154), behauptet 
er auch, dass sie sich auf diese göttliche Kommuni-
kation verstand. Er geht sogar noch weiter und bean-
sprucht für sie einen direkten Umgang mit Gott, wo-
durch ihr die Geheimnisse des spirituellen Lebens 
vermittelt worden seien (1887 ​[1695]: ​102, 121 f.). 
Das Erfülltsein mit Freude trotz widriger Umstän-
de aufgrund des Glaubens ist ein weiterer Hinweis 
auf den Trost, der nach ignatianischem Verständnis 
auf das Wirken des “Guten Geistes”, der von Gott 
kommt, in der individuellen Seele hinweist (1887 ​
[1695]: ​155). Auch Tränen aufgrund von emotiona-
len Bewegungen sind Kennzeichen dieser Tröstung 
durch Gott (Cholonec 2012 ​[1715]: ​36 f.; 2002: ​14). 
Die Provokation liegt darin, dass die Jesuiten immer 
wieder einen unmittelbaren Umgang des Heiligen 
Geistes mit Kateri Tekakwitha anführen. Er ist ihr 
Lehrer und eben nicht in erster Linie die Missiona-
re, sondern sie lernen umgekehrt von der ungebilde-
ten “Wilden” den Weg der Vervollkommnung (Cho-
lonec 2012 ​[1715]: ​49; 2002: ​12).

Kateri Tekakwithas Porträtierung  
als Mystikerin

Da es um inneres spirituelles Erleben und ihre se-
kundäre Deutung geht, haben wir keine Möglich-
keit, die Richtigkeit dieser Interpretation der beiden 
Missionare zu beweisen. Es kann sich hier lediglich 
um den Versuch handeln, durch weitere Informatio-
nen und die Integration zusätzlicher relevanter As-

27	 “Regeln, um irgendwie die verschiedenen Regungen zu ver-
spüren und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, 
die guten, um sie anzunehmen, und die bösen, um sie abzu-
weisen …”.

pekte ein höheres Maß an Plausibilität zu erreichen. 
Entscheidend ist, ob sich dadurch die Phänomene 
“dichter” erschließen lassen. Dabei gilt es, Reduk-
tionen in jeder Hinsicht zu vermeiden. Weder die 
Festlegung auf die indigene Herkunft noch die ha-
giografische Überhöhung ihrer Gestalt treffen den 
Kern. Bei Kateri Tekakwitha ist deshalb auch von 
einer hybriden Identität auszugehen, als Resultat 
der Vermittlung von christlichen und indigenen Vor-
stellungen in einem multirelationalen Kommunika-
tionsprozess. Sie hat die von den Missionaren in de-
ren Übersetzung gebotenen Inhalte einem weiteren 
eigenen Übersetzungsprozess innerhalb ihrer Kos-
movision unterzogen. Der Hinweis auf Aneignung 
und Neubestimmung innerhalb des eigenen Kon-
textes schließt aber nicht aus, dass es dadurch auch 
zu einer wirklichen Neuorientierung gekommen ist. 
Die Frage ist, wie diese Kommunikation beschaf-
fen sein musste, damit trotz der Inkompatibilität der 
Vorstellungswelten Vermittlung möglich war. An 
der Feststellung von gegenseitigem Unverständnis 
auf kognitiv-konzeptioneller Ebene lässt sich kaum 
rütteln. Aber im Rahmen einer integralen Glaubens-
kommunikation konnten die Jesuiten aufgrund ihrer 
Exerzitienspiritualität theoretische zugunsten von 
symbolischen und sinnlichen Aspekten relativieren. 
Wenn sie behaupten, dass Kateri die Unio mystica 
erreicht hat (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​102; Cho-
lonec 2012 ​[1715]: ​57), dann unterstreichen sie den 
Vorrang der intuitiven Schau gegenüber dem diskur-
siven Denken in der Begegnung mit dem Heiligen. 
Die Unio mystica beschreibt einen vorübergehen-
den “ekstatischen” Zustand der Selbsttranszendie-
rung, der mit der Erfahrung der Auflösung der Ich-
Grenzen einhergeht. Das Auftreten des Phänomens 
zeigt sich innerhalb unterschiedlicher religiöser 
Konzeptionen und ist auch in nichtreligiösen Be-
reichen anzutreffen (Sparn 2008: ​746). Durch den 
Vorrang der Ekstase vor der Gnosis tut sich eine 
Möglichkeit auf, indigene und christliche Wirklich-
keit zu verbinden.

Kommunikationsprobleme  
oder Inkommensurabilität?

Wie bereits festgestellt, waren derartige Phänomene 
der temporären Veränderung im spirituellen Aggre-
gatszustand auch unter den indigenen Ethnien Nord-
amerikas bekannt. Da der mystische Weg in der 
christlichen Spiritualität der damaligen Zeit einen 
hohen Stellenwert hatte, ergab sich die Möglichkeit 
eines Brückenschlags für die Konvertiten. Wenn 
hier ein gemeinsames “religiöses” Fundament sicht-
bar wird, dann lässt das aber noch nicht die Folge-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

137

rung zu, es handle sich einfach um christliche Assi-
milation. Darauf weist die trinitarische Charakteri-
sierung der Erfahrungen Kateris in der Bewertung 
der Jesuiten hin, denn es ist neben dem Heiligen 
Geist auch von Christus in der Gotteskonzeption die 
Rede. Es geht demnach um etwas anderes als eine 
Begegnung mit dem Numinosen. Das Heilige prä-
sentiert sich in dieser Vorstellung in göttlichen Per-
sonen, die in einem relationalen Verhältnis stehen. 
Dieser Qualifizierung schenkt Greer zu wenig Be-
achtung. Um Missverständnisse zu vermeiden, wei-
se ich noch einmal darauf hin, dass es nicht um 
einen direkten Zugang zum Seelenleben Kateris 
geht, sondern wir bewegen uns rein auf der Ebene 
der Interpretationen der beiden Jesuiten. Ihre Aus-
sagen deuten aber explizit auf eine spirituelle Bezie-
hung zu Jesus Christus hin, die von intimer Vertraut-
heit gekennzeichnet ist: Kateri kommuniziert mit 
ihrem Bräutigam Christus. Es wird ausdrücklich 
von einer Liebesbeziehung gesprochen, die die 
Grundlage für die übermenschlichen Anstrengun-
gen in den Bußübungen bildet (Chauchetière 1887 ​
[1695]: ​173). Es ist von Hingabe die Rede und von 
der Befriedigung ihrer Frömmigkeit (1887 ​[1695]: ​
80). Entsprechend wird auf den dialogischen Cha-
rakter der Beziehung hingewiesen, der wiederum 
für die Exerzitien des Ignatius von Loyola zentral 
ist. Dazu gehört es, sich zu erinnern, was Gott für 
mich getan hat, um dann zu erwägen, was ich im 
Sinne einer Antwort für ihn tue (Chauchetière 1887 ​
[1695]: ​135 f.). Diese als “Kolloquium” bezeichnete 
Übung soll imaginativ mit dem am Kreuz hängen-
den Jesus geführt werden (GÜ 53 28). Die Kreuzes-
devotion Kateri Tekakwithas ist ein wiederkehren-
des Thema (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​122, 160) 
und Cholonec hebt ihre Verinnerlichung dieser 
Frömmigkeit hervor (2012 ​[1715]: ​36 f., 14; 2002 ​
[1696]: ​24). Diese Nähe zum Gekreuzigten war an-
scheinend so bezeichnend, dass sie auch Eingang in 
die Ikonografie der Heiligen fand (Cholonec 2002 ​
[1696]: ​77).29 Zu dieser Schau der Dinge passt, dass 
Cholonec die Bußübungen Kateris als Mitleiden 
(compassio) mit Jesus Christus verstand (Cholonec 
2002 ​[1696]: ​54). Folgen wir diesem Duktus, dann 
eröffnet sich der Zugang zum Sakralen in diesem 
Kontext durch die Nachahmung des Lebens Jesu. 

28	 “Indem man sich Christus unseren Herrn vorstellt, vor ei-
nem und ans Kreuz geheftet, ein Gespräch halten: Wie er als 
Schöpfer gekommen ist, Mensch zu werden, und von ewi-
gem Leben zu zeitlichem Tod, und so für meine Sünden zu 
sterben.” Und Nr. 54: “Das Gespräch wird gehalten, indem 
man eigentlich spricht, so wie ein Freund zu einem anderen 
spricht oder ein Knecht zu seinem Herrn …”.

29	 Chauchetière hat nach dem Tod Kateris Zeichnungen von ihr 
angefertigt und 1696 ein Porträt in Öl.

Entsprechend wird Kateri Tekakwitha von den Je-
suiten dazu angeleitet, ihr Leiden im Kontext des 
Kreuzes des Herrn zu deuten (Chauchetière 1887 ​
[1695]: ​56). Leid wird durch diesen Diskurs mit 
positivem Sinn erfüllt. Im ersten Moment entspricht 
diese Sichtweise der Idee der Transvaluation von 
Leid in der Deutung Nietzsches. Allerdings muss 
die Besonderheit der christlichen Vorstellung mit in 
Betracht gezogen werden. Kateri Tekakwitha ahmt 
Christus nach. Das heißt es geht nicht um einen 
Marginalisierten, der durch die religiöse Deutung 
seines Leidensschicksals seinem Leben doch noch 
irgendwie Sinn abgewinnen will, sondern es geht 
um den “Sohn Gottes”, der sich seiner Macht ent
äußert. Innerhalb dieses Rahmens identifiziert sich 
Kateri Tekakwitha mit dem Leben Jesu, das in den 
geistlichen Übungen der Jesuiten schon durch die 
Menschwerdung als Kenosis verstanden wird, da er 
(Jesus) “in höchster Armut geboren … am Ende so 
vieler Mühen in Hunger, in Durst, in Hitze und in 
Kälte, in Beleidigungen und Anfeindungen am 
Kreuz (stirbt)”. Diese Bewegung von oben nach un-
ten soll die Übende verinnerlichen: “und dies all für 
mich” (GÜ 116). Bezeichnenderweise beinhaltet 
dieser dritte Punkt von der Betrachtung der Geburt 
Jesu alle Elemente aus dem Mortifikationsrepertoire 
der Christen von Kahnawake – inklusive Hitze und 
Kälte. Spätestens durch Passion und Kreuzigung 
rückt auch der körperliche Schmerz in den Mittel-
punkt. Entsprechend formuliert Ignatius von Loyola 
in der Übungsanleitung für die Betrachtung der 
Menschwerdung, dass der Exerzitant darum bitten 
soll, “Schmerz mit dem schmerzerfüllten Christus, 
Zerbrochenheit mit dem zerbrochenen Christus, 
Tränen, innere Qual über die so große Qual, die 
Christus für mich erduldet hat” zu empfinden 
(GÜ 203). Vor diesem Hintergrund versteht es sich 
von selbst, dass zur Deutung der Bußübungen “Höl-
lenangst” mehr als zu kurz greift. Das Thema Buße 
ist zwar ein ständig wiederkehrendes Motiv in der 
spirituellen Praxis Kateri Tekakwithas. Allerdings 
wird es durch Chauchetière und Cholonec in einer 
besonderen Weise charakterisiert. Sie interpretieren 
das Tun als Imitatio Christi. So wie Jesus für die 
Menschen gelitten hat, so will auch sie es ihm 
gleichtun. Entsprechend attestieren die beiden 
Jesuiten Kateri Tekakwitha eine aktuelle Christus-
beziehung und betonen die Innerlichkeit der Begeg-
nung. Sie will zwar auch Buße tun, um der Hölle zu 
entkommen, aber nach Cholonec besteht ihre Moti-
vation darin, die Erfahrung des aus Liebe gekreu-
zigten Gottes in sich wachzurufen (2012 ​[1715]: ​
37). Ausdrücklich spricht Chauchetière von der 
Nachfolge des Herrn in der Armut (1887 ​[1695]: ​
124). Und es folgen weitere Beispiele für konkrete 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


138 Markus Luber

Anthropos  110.2015

Nachahmung und Mitleiden: Sei es, dass sie ihre 
Sünden mit den Kreuzesnägeln identifiziert oder auf 
Dornen schläft, um die Passion nachzuvollziehen 
(Chauchetière 1887 ​[1695]: ​133, 136). Die perso-
nal-erotische Komponente zeigt, dass es hier um 
einen Zugang geht, der nicht auf äußerliche Nach-
ahmung und kognitives Verstehen beschränkt bleibt. 
Das Ziel ist die innere Erkenntnis (intima cognitio) 
Jesu Christi, wie sie der Übende in den Exerzitien 
bei der Betrachtung über die Menschwerdung erbe-
ten soll, um Christus mehr zu lieben (GÜ 104 30). 
Cholenec bringt die Sache mit dem klassischen Mo-
tiv der Brautschaft auf den Punkt. Die christliche 
Seele wird in dieser mystischen Schau der Wirklich-
keit als Braut für den Bräutigam Christus vorgestellt 
(Cholonec 2012 ​[1715]: ​49; 2002 ​[1696]: ​17). Ent-
sprechend wird das Gebet nicht einfach als Rezita-
tion von Texten oder Invokation verstanden, son-
dern als intimes Gespräch mit dem Bräutigam, Kon-
templation seiner Liebe und meditatives Verweilen 
in seiner Gegenwart (Cholonec 2012 ​[1715]: ​31, 57; 
2002 ​[1696]: ​19). Die Braut-Metapher ist nicht zu-
fällig. Sie beschreibt ein personales Geschehen mit 
deutlich erotischen Konnotationen. Die vollkomme-
ne Konzentration auf das Einswerden mit dem Hei-
ligen kommt durch die Rede von Jungfräulichkeit 
zum Ausdruck (Cholonec 2002 ​[1696]: ​1, 24, 36, 47 
u. v. a.). Sie verlangt ein Leben in Enthaltsamkeit 
und die Verwirklichung von Tugenden (Cholonec 
2002 ​[1696]: ​4, 20–22). Ob Kateri sich jemals als 
Braut Christi bezeichnet hat, sei dahingestellt, wich-
tig ist, was dadurch in der Deutung der Jesuiten zur 
Aussage kommt: Für Kateri Tekakwitha war eine 
personale Beziehung zu Jesus Christus Grundlage 
ihres spirituellen Lebens. Innerhalb einer mysti-
schen Spiritualität ist das eine besondere Auszeich-
nung. Ignatius von Loyola benennt zwei Grundvoll-
züge christlicher Frömmigkeit. In den Exerzitien 
unterscheidet er zwischen Menschen, die in einem 
knechtischen Verhältnis, und anderen, die in einem 
Sohnesverhältnis zu Gott stehen (GÜ 370). Wenn 
Cholonec schreibt, dass es der Gemeinschaft von 
christlichen Frauen in Kahnawake nicht nur um ge-
horsame Erfüllung der göttlichen Gebote ging, um 
göttlicher Strafe zu entkommen, sondern um die 
Verwirklichung der evangelischen Räte – Ehelosig-
keit, Gehorsam und Armut – dann will er nahelegen, 
dass es sich nicht um “Hörige” handelt, die aus 
Furcht vor Strafe fromm sind (Cholonec 2002 ​
[1696]: ​11). Die Räte, die sich als Leitlinien der 
Nachfolge Christi aus dem Evangelium erschließen 

30	 “Das erbitten, was ich will. Hier wird dies sein: Innere Er-
kenntnis des Herrn erbitten, der für mich Mensch geworden 
ist, damit ich mehr ihn liebe und ihm nachfolge”.

lassen, zeichnen die Menschen aus, die mit Blick 
auf ihren Meister Perfektion anstreben. Diese Voll-
kommenheit in der Nachfolge wird für Kateri aus-
drücklich bestätigt. Sie pflegte nicht nur ein “freund-
schaftliches” Verhältnis zu Christus, sondern ein 
“bräutliches”. Über die Vertrautheit mit Christus 
hinaus kannte sie in dieser Sicht die Erfahrung der 
Einung (Cholonec 2002 ​[1696]: ​14, 49). Die perso-
nale Gottesbegegnung – vermittelt durch die Nach-
folge Jesu – ist das Fundament der ignatianischen 
Spiritualität und bildet die Matrix zur Einordnung 
von Kateri Tekakwithas spirituellen Entwicklungen. 
In diese Sichtweise fügt sich auch die von den Je-
suiten erwähnte Verehrung der Heiligen Jungfrau 
ein. Gemeint ist Maria, die Mutter Jesu. Kateri Te-
kakwitha folgt nicht nur Jesus nach, sondern imi-
tiert auch Maria, die aufgrund der Anteilnahme am 
Schicksal ihres Sohnes auch als “Schmerzensmut-
ter” bekannt ist. Entsprechend ist die “zärtliche Ver-
ehrung” mit Kasteiungen verbunden, so dass Kateri 
den Rosenkranz betet, während sie barfuß durch den 
hüfthohen Schnee watet (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​
140 f.). Selbstverständlich muss die Jungfrau Maria 
immer wieder als Modell für Kateri Tekakwithas 
Jungfräulichkeit genannt werden (Cholonec 2002 ​
[1696]: ​55). Maria steht in katholischer Tradition 
ebenfalls in bräutlicher Beziehung zu Gott. Sie wird 
als Braut des Heiligen Geistes bezeichnet, weil sie 
offen ist für die Kommunikation mit Gott und be-
reit, an seinen Plänen mitzuwirken. Natürlich stellt 
sich mit dieser Lesart die Frage, wie viel Cholonec 
und Chauchetière in die Ereignisse, die sie über Ka-
teri Tekakwitha berichten, von ihrer eigenen spiri-
tuellen Schulung hineingelesen haben. Vieles klingt 
in der Tat wie die ideale Verlaufskurve einer spiritu-
ellen Karriere mit einem speziellen Akzent auf der 
Vermittlung einer ignatianischen Exerzitienspiritu-
alität. Pierre Cholonec gebraucht das Motiv der 
geistlichen Brautschaft und der Jungfräulichkeit in-
flationär und viele Formulierungen verraten die spi-
rituelle Pädagogik. Dennoch ist nicht ausgeschlos-
sen, dass er mit der Chiffre der Braut den Kern von 
Kateri Tekakwithas Beziehung zum Heiligen trifft. 
Die Jesuiten changieren auch hier zwischen ver-
schiedenen Genres. Wenn man jedoch die autobio-
grafischen Notizen zu Beginn von Chauchetières 
Bericht berücksichtigt, dann passen die dort thema-
tisierten Zweifel offensichtlich nicht zu einer rein 
hagiografischen Beschreibung im Dienst der from-
men Erziehung (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​9 f.). 
Sie erklären sich durch eine Haltung der kritischen 
Distanz gegenüber den eigenen frommen Impulsen, 
wie sie in den bereits erwähnten Regeln zur Unter-
scheidung der Geister als Instrumentarium der Be-
wertung spiritueller Prozesse zum Ausdruck kom-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

139

men. Chauchetière weiß um die Anfälligkeit für 
Selbsttäuschung, gerade wenn es um persönliche 
Erlebnisse und emotionale Aspekte geht. Nicht al-
les, was fromm erscheint, ist per se schon auf Gott 
zugeordnet, sondern kann vom “Lichtengel” stam-
men, der unter dem Anschein des Guten zu Ent-
scheidungen verführt, die nicht dem Willen Gottes 
entsprechen (GÜ 332). Neben seinen eigenen Zwei-
feln erwähnt er zudem das Misstrauen der “Franzo-
sen” gegenüber der Behauptung eines genuinen 
christlichen Glaubens unter den Indigenen und – 
was noch schwerer wiegt – seines Ordensoberen 
(Chauchetière 1887 ​[1695]: ​10). Diese “Bekennt-
nisse” sprechen für ein hohes Maß an Authentizität, 
denn die Grundaussage der Texte bedeutete in der 
Tat eine Provokation und theologische Herausforde-
rung: Eine Indianerin ohne Bildung verwirklicht in 
einer unzivilisierten Umgebung die Ideale der igna-
tianischen Spiritualität und erreicht die höchste Stu-
fe mystischer Einung. Diese ungeschützte und ge-
wagte Aussage macht es unwahrscheinlich, dass die 
Jesuiten dieses Risiko eingingen, nur um in Kateri 
Tekakwitha eine Projektionsfläche für ihre Exerzi-
tienpädagogik oder christliche Tugendlehre zu er-
halten. Selbstverständlich können daneben noch 
weitere auch nichtspirituelle Motive zur Klärung 
der Situation veranschlagt werden. Angesichts der 
apokalyptischen Zustände kann eine Botschaft, die 
Aussicht auf eine bessere Zukunft im Jenseits bot 
und das aktuelle Leid als vorübergehenden Zustand 
mit einer transformierenden Funktion deutet, durch-
aus attraktiv sein. Allerdings haben wir bereits er-
fahren, dass diese Vertröstungslogik bei den India-
nern nicht sonderlich erfolgreich war. In eine ähnli-
che Richtung weist das Motiv der Kompensation. 
Wir müssen nicht ausklammern, dass Kateri Tekak-
witha eventuell eine gewisse Disposition zur Ehe
losigkeit hatte: Sie war von schwacher Gesundheit 
und durch die Pockennarben im Gesicht entstellt 
(Glancy 2009).31 Schließlich kann auch die Frustra-
tion der Missionare veranschlagt werden, die nicht 
gerade überwältigenden Erfolg verzeichnen konn-
ten. Unter diesen Umständen jemanden zu finden, 
der nicht nur konvertiert, weil er oder sie sich einen 
Vorteil erhofft, sondern sich dazu eifrig in der Fröm-
migkeit lebendigen Glauben im Sinne konkreter 
Nachfolge und in Konformität der mystischen Reli-
giosität zeigte, wurde wahrscheinlich als sehr erbau-
lich wahrgenommen. Es ist nachvollziehbar, dass 
diesem Ereignis dann ein besonderer Vorrang einge-

31	 Diane Glancy lässt Kateri Tekakwitha die Ereignisse selbst 
erzählen. Dabei geht es nicht um die Frage nach einem bes-
seren Zugang zum eigentlichen Leben Kateris durch intuitive 
Deutung, sondern um den Perspektivenwechsel.

räumt wird. Diese Motive mögen die eine oder an-
dere Facette der Phänomene in Kahnawake erhel-
len, sie reichen aber weder in ihrer Kombination 
und schon gar nicht einzeln für sich genommen, um 
die Komplexität der Situation ausreichend zu er-
schließen. 

Symbolische interreligiöse Kommunikation

Wenn wir die zentralen Momente der Diskussion 
festhalten, ergibt sich Folgendes: Im Bewusstsein, 
dass es sich in Kahnawake um einen mehrdimen-
sionalen interkulturellen und interreligiösen Kom-
munikationsprozess handelt, kann eine Kontinui-
tät zwischen indigenen Abtötungspraktiken und 
christlicher Bußpraxis ausgemacht werden. In bei-
den Fällen wird ein Zugang zum Heiligen eröffnet, 
der jedoch durch Kateri Tekakwithas Porträtierung 
als christliche Mystikerin vor dem Hintergrund der 
ignatianischen Spiritualität durch personale Quali-
tät ausgezeichnet ist. Die Frage ist nun, ob das von 
den Jesuiten aufgestellte Programm abzüglich all 
der Zugeständnisse an die Hagiografie im indigenen 
Kontext überhaupt anschlussfähig war. Dazu gilt 
es, die Möglichkeit von positiver Kommunikation 
auf religiöser Ebene trotz des gegenseitigen Unver-
ständnisses plausibel zu machen. Zu diesem Zweck 
kehre ich zur zentralen Bedeutung der erwähnten 
mimetischen und narrativen Momente im christli-
chen Glaubensvollzug zurück. Es ist richtig, dass 
diese Vermittlungsweisen einerseits mangels einer 
gemeinsamen theoretischen Grundlage zur Anwen-
dung kamen, andererseits muss auch der narrative 
Charakter der christlichen Offenbarung beachtet 
werden. Darüber hinaus ist der Katholizismus ohne 
Rituale und Bilder nicht vorstellbar. Daran schließt 
die Überzeugung der Jesuiten an, dass die christ-
liche Gottesbeziehung nicht nur nicht auf Kogni-
tivität beschränkt ist, sondern sogar auf Mimetik 
und Narrativität angewiesen ist. Die ignatianischen 
Exerzitien beruhen auf der Fähigkeit zur Imagina-
tion, Wahrnehmung der inneren Bewegungen und 
der Anwendung der Sinne, um einen intuitiven Zu-
gang zu eröffnen. Für die Jesuiten und die Mystiker 
des 17. Jahrhunderts war das keine mindere Form 
der Gotteserkenntnis, sondern der genuine Weg für 
die angestrebte personale Beziehung. Durch Bilder, 
Erzählungen und Rituale geschieht Begegnung mit 
der vorgestellten Wirklichkeit des Glaubens, auf die 
nachahmend geantwortet werden soll. Die Missio-
nare versorgten die Christen in Kahnawake nicht 
nur mit Illustrationen von Himmel, Hölle und Fege
feuer, sondern auch mit den Erzählungen und Bil-
dern zum Alten Testament, dem Leben Jesu und der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


140 Markus Luber

Anthropos  110.2015

Heiligen. Für viele der biblischen Texte ist Resonanz 
innerhalb einer oralen Kultur nicht ausgeschlossen. 
In diese Richtung weist auch das Rosenkranzgebet, 
das die Jesuiten in den Missionen verbreiteten. Im 
Mittelpunkt dieser meditativen Gebetsweise steht 
die Betrachtung des Lebens Jesu mit dem Ziel der 
selbstreferentiellen Besinnung und Aktualisierung. 
Die Beschreibungen der Jesuiten gehen davon aus, 
dass auf diese vorgestellte Glaubenswirklichkeit 
trotz enormer kultureller Unterschiede responsive 
Bewegungen auf der symbolischen Ebene möglich 
waren. In ähnlicher Weise eröffnen kultisch-rituel-
le Vollzüge einen integralen Zugang. Die Eucharis-
tie stellt einen Ort der mimetischen Aneignung von 
Inhalten dar. Insbesondere das katholische Eucha-
ristieverständnis betont die aktuelle Realisierung 
der Gegenwart des Heiligen im rituellen Vollzug. 
Das Ritual kulminiert in der Konsumation der eu-
charistischen Gaben, die als Kommunion bezeich-
net wird und wiederum die Möglichkeit zur rela-
tionalen Begegnung bietet. Entsprechend wird Ka-
teris Kommunionempfang nicht als apotropäischer 
Ritus, sondern als wirkliches Begegnungsgesche-
hen geschildert (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​137 f.; 
Cholonec 2002 ​[1696]: ​55). Der häufige Kommu-
nionempfang, der für Kateri Tekakwitha angeführt 
wird, ist im 17. Jahrhundert ungewöhnlich. Es könn-
te sich auch um einen Reflex des Streits in Europa 
über die Häufigkeit des Kommunionempfangs han-
deln (Bleienstein 1953: ​171–173).32 Dazu passt, 
dass die spirituelle Kommunion in dem Zusam-
menhang erwähnt wird (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​
115). Dabei erwähnt Chauchetière ausdrücklich den 
Wunsch Kateri Tekakwithas nach dem Zusammen-
sein mit “unserem Herrn” in der eucharistischen 
Kommunion (1887 ​[1695]: ​137). Auch wenn hier 
wiederum Abstriche mit Blick auf idealisieren-
de Schilderungen gemacht werden müssen, so ist 
es doch möglich, dass die christlichen Konvertiten 
aufgrund ihrer homologen Wirklichkeitsdeutung die 
Eucharistie nicht nur als “Fetisch” auffassten, son-
dern als kultische Konkretion der christlichen Bot-
schaft, zu der sich verhalten werden kann. Die Pra-
xis der eucharistischen Anbetung unterstreicht die 
Bedeutung des Mimetischen in der rituellen Um-
setzung, denn dabei geht es um die erlebbare Verge-
genwärtigung des Heiligen und nicht um eine Refle-
xion über die Transsubstantiationslehre. Innerhalb 
dieser Koordinaten kann eine gelungene Kommu-
nikation der christlichen Gotteserfahrung auch ohne 
detailreiche Kenntnis der dogmatischen Lehre ein 

32	 Im 17. Jh. streiten Idealisten, Realisten und Rigoristen über 
die Frage der Häufigkeit des Kommunionempfangs. Die Je-
suiten vertraten in der Regel eine realistische Position.

hohes Maß an Plausibilität beanspruchen. Die An-
nahme einer prinzipiellen Kommensurabilität wird 
durch ein weiteres Detail in den Abfassungen der 
Jesuiten unterstützt. Sie berichten an mehreren Stel-
len über den Eifer, den einige der indigenen Chris-
ten in der Verbreitung und Vermittlung des christli-
chen Glaubens zeigten. Die Konvertiten waren nicht 
nur passive Empfänger, sondern nahmen aktiv an 
der Verkündigung teil. Die Missionare zögern nicht, 
sie als “Apostel” zu bezeichnen (Chauchetière 1887 ​
[1695]: ​75). Einige dieser “Katechisten” werden mit 
biografischen Angaben genannt (Chauchetière 1887 ​
[1695]: ​59, 100, 80). Außerdem wird beschrieben, 
wie sie die christliche Botschaft narrativ und visu-
ell umsetzten (Chauchetière 1887 ​[1695]: ​146). Es 
ist kaum vorstellbar, dass die Jesuiten, auch wenn 
man eine Verklärung und Idealisierung der Dinge 
mit ansetzt, von Indigenen als “Apostel” gesprochen 
hätten, wenn sie in deren missionarischem Wirken 
nicht auch nur ansatzhaft ihre eigene Botschaft wie-
dererkannt hätten. Weit davon entfernt, Äußerungen 
heutiger indigener Katholiken als hermeneutischen 
Schlüssel für eine Gestalt des 17. Jahrhunderts her-
anziehen zu wollen, möchte ich schließlich ein Falt-
blatt der “Tekakwitha Conference” erwähnen, das 
die angeblich letzten Worte von Kateri Tekakwitha 
zitiert: “Iesos konoronkwa – Jesus, I love you”. In-
teressanterweise ist es genau die skizzierte perso-
nale Dimension, die für die Charakterisierung von 
Kateri Tekakwithas Beziehung zum Heiligen in den 
Mittelpunkt gestellt wird. Sie scheint demnach auch 
für das heutige Selbstverständnis von katholischen 
Indigenen bedeutend zu sein, denn die “Tekakwitha 
Conference” versteht sich immerhin als “voice, 
presence, and identity of Native American Catho-
lics under the protection of Kateri Tekakwitha”.33 
Außerdem ist mir in diesem Zusammenhang wie-
der eingefallen, dass Sr. Kateri Mitchell im Nation-
al Center immer wieder von Kateri Tekakwitha als 
Mystikerin gesprochen hat.34 Es mag sein, dass ich 
diese Aspekte nun auch in ihren Biografien wieder-
entdecken wollte. Es könnte aber auch sein, dass 
damit der Nerv der interkulturellen Kommunikation 

33	 Vgl. Informationsbroschüre “Tekakwitha Conference”, Na-
tional Center, Great Falls 2012. Die Zeichnung auf dem Titel-
blatt stellt Kateri Tekakwitha mit einem Heiligenschein dar, 
in den die Umrisse eines Adlers eingefügt sind und in den 
Falten ihres Umhangs sind die Gesichter von Indianern er-
kennbar. Sr. Kateri Mitchell wies darauf hin, dass die Dar-
stellung die Geistbegabung und die Verbundenheit Kateris 
mit ihren Leuten zum Ausdruck bringt. Der Künstler ist Gus 
Antone, Tohono O’odham Nation / Arizona (vgl. Abb. 2). 

34	 Dabei verwies sie zudem auf eine Darstellung durch den 
Blackfeet-Künstler King Kuka, die in ihren Augen die mys-
tische Begabung Kateri Tekakwithas besonders gut zum Aus-
druck bringt (vgl. Abb. 3).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

141

berührt wird. Wie gesagt, letztlich entscheidet die 
Plausibilität der vorgebrachten Argumente.

Buße für Andere?

Schließlich muss noch ein Paradox in den Darstel-
lungen von Chauchetière und Cholonec geklärt 
werden. Sie werden nicht müde, die Vollkommen-
heit und die persönliche Unschuld Kateri Tekak-
withas zu schildern (Cholonec 2002 ​[1696]: ​7, 16). 

Demnach stellt sich die Frage, wie diese Beschrei-
bung mit ihren harschen Bußübungen in Einklang 
zu bringen ist. Die Lösung, die die Jesuitenmissio-
nare anbieten, lautet, dass sie die Abtötung nicht für 
sich selbst, sondern expiatorisch für die Angehöri-
gen ihrer Ethnie auf sich nimmt (Chauchetière 1887 ​
[1695]: ​112). Auch hierin begegnet uns zunächst ein 
bekanntes Schema christlicher Frömmigkeit: Stell-
vertretende Sühne ist dem katholischen Denken des 
17. Jahrhunderts nicht fremd und so ist auch in die-
sem Punkt damit zu rechnen, dass die Jesuiten ein 
weiteres Frömmigkeitsmotiv in den hagiografischen 
Texten mit Blick auf eine europäische Zielgruppe 
untergebracht haben. Damit ist auch ausgesagt, 
dass der katholischen Spiritualität ein ausschließ-
lich individualistisch aufgefasstes Schuldverständ-
nis fremd ist. Auch wenn in der barocken Frömmig-
keit das “Ich” und die personale Beziehung in den 
Mittelpunkt rückt, so mündet die Entwicklung den-
noch nicht in einen Individualismus. Ohne die Un-
terschiede nivellieren zu wollen, lässt sich behaup-
ten, dass der Vorrang des Kollektiven in der sozialen 
Verfassung der Irokesen mehr an dieser Vorstel-
lungswelt partizipiert als eine heutige individualis-
tisch ausgelegte Schau der Dinge. Insgesamt wa-
ren individuelles und soziales Wohlergehen bei den 
Irokesen von der Idee der Ausgewogenheit und des 
Ausgleichs bestimmt (Greer 2005: ​11). Die enorme 
Bedeutung von Wiedergutmachung lässt sich im Zu-
sammenhang mit der “Adoption von Gefangenen” 
erahnen. Nicht nur der numerische Ausgleich, son-
dern auch der ihnen zugefügte Schmerz diente der 
Genugtuung. Aufschlussreich ist in diesem Zusam-
menhang der Hinweis auf den Stellenwert von Träu-
men. Der Erfüllung der Botschaften aus dem vorbe-
wussten Bereich kam anscheinend höchste Priorität 
zu, wie eine Anekdote in den Briefen von Jean de 
Brébeuf anschaulich schildert.35 So wird kein Auf-
wand gescheut, um die Wünsche einer kranken Per-
son zu erfüllen, auch wenn es die Mobilisierung der 
gesamten Ethnie bedeuten sollte. Demnach kann 
durch Verzicht eine aus dem Gleichgewicht gerate-
ne Situation wieder ins Lot gebracht werden.36 Da-
rüber hinaus ist eine transzendente Instanz bezeugt, 
deren Autorität Verträgen Gewicht verleiht, mit der 
Konsequenz der Bestrafung im Falle des Vertrags-
bruchs.37 Sünde im Rahmen eines Vertragsbruchs zu 

35	 Vgl. Jean de Brébeuf, “That the Hurons Recognize Some Di-
vinity; of Their Superstitions and of Their Faith in Dreams, 
1636” (in Greer 2000: ​47).

36	 Vgl. Jérôme Lalemant, “Satisfying the Soul’s Desires, 1639” 
(in Greer 2000: ​75–78).

37	 Vgl. Jean de Brébeuf, “That the Hurons Recognize Some Di-
vinity; of Their Superstitions and of Their Faith in Dreams, 
1636” (in Greer 2000: ​47).

Abb. 2: Zeichnung auf dem Titelblatt der Informations-
broschüre zur “Tekakwitha Conference” (National Cen-
ter, Great Falls 2012), gefertigt von dem Künstler Gus 
Antone, Tohono O’odham Nation / Arizona.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


142 Markus Luber

Anthropos  110.2015

verstehen, ist auch dem Christentum nicht fremd. In 
dieser Hinsicht ist der Gedanke nicht abwegig, dass 
die Christen von Kahnawake diese Solidarität mit 
ihrer Ethnie auf den Aspekt des Schuldausgleichs 
im Zusammenhang mit christlichen Jenseitsvor-
stellungen ausgeweitet haben. Das heißt die Idee 
der stellvertretenden Wiedergutmachung hat nicht 
erst durch das Christentum in das indigene Denken 
Eingang gefunden. Es wurde jedoch in der Begeg-
nung mit dem christlichen Glauben, der den Kreu-
zestod Jesu als zentrales Erlösungsereignis auch ex-
piatorisch deutete, in einen neuen Kontext gestellt. 
Auch mit Blick auf diese Frage gilt, dass nicht vor-
schnell Parallelen behauptet werden können. Vor 
allem muss die theologische Einordnung beachtet 

werden, aber zumindest Anknüpfungspunkte lassen 
sich feststellen.

Ausblick

Nach all diesen Erwägungen bestätigt sich eine Her-
meneutik der faktualen Erzählung für die Texte der 
beiden Jesuiten. Sie wollen in hagiografischer Ab-
sicht christliche Tugenden und ignatianische Spiri-
tualität bewerben. Die empirische Grundlage ihrer 
Erfahrung korreliert dabei mit den Motiven christ-
licher Mystik und ihrer Realisierung durch Kateri 
Tekakwitha und ihre Gefährtinnen. Dabei sind die 
Christen von Kahnawake nicht nur Empfänger von 

Abb. 3: Darstellung Kateri Tekak-
withas durch den Blackfeet-Künst-
ler King Kuka (© Tekakwitha Con-
ference National Center).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


Die heilige, wilde Mowhawk-Jungfrau Kateri Tekakwitha

Anthropos  110.2015

143

unentschlüsselbaren Kodes. Sie dechiffrieren die 
Botschaft aber durch Kombinationen, die ihrem 
Kontext entsprechen. Diese dialogische Kommu-
nikation spielt sich hauptsächlich auf der symbo-
lischen Ebene ab. Indigene Ekstasetechniken eröff-
nen außerdem einen Zugang zum Heiligen in der 
Gestalt der personalen Gotteskonzeption innerhalb 
einer christlichen Leidens- und Liebesmystik. Diese 
Prozesse setzen eine Realisierung des “Ich” jenseits 
isolierter Individualität voraus. Es geht nicht um 
Autonomie, sondern um Relationalität. Die Mysti-
kerin erkennt sich als Gegenüber des Heiligen und 
erfährt ihr Leben zugleich als partizipierend an der 
göttlichen Realität. Entsprechend korrespondiert die 
mystische Erfahrung mit der kosmischen indigenen 
Vision der Wirklichkeit, die durch sakrale Homolo-
gie gekennzeichnet ist. Da die christliche Spiritua-
lität “inkarnatorisch” angelegt ist, ist ihr die Korpo-
ralität “schamanistischer” Traditionen nicht fremd. 
Neben Transzendenz und Selbstreferentialität gibt 
es eine dritte soziale Dimension der christlichen 
Konzeption des Heiligen, die bezeichnenderweise 
ebenfalls durch die Metapher des Leibes eingeholt 
wird: Die Gemeinschaft der Christen versteht sich 
als “Leib Christi”. Das heißt das Heilige manifes-
tiert sich auch in kollektiver Hinsicht. Aktionen der 
Solidarität und die stellvertretende Bußpraxis, wie 
sie von Kateri Tekakwitha und ihren Gefährtinnen 
berichtet werden, weisen auf diesen Aspekt. Im Un-
terschied zur bisherigen kollektiven Identität der 
indigenen Ethnie wird die Zugehörigkeit nun aber 
durch den Transzendenzbezug relativiert. Für den 
Zugang zum Heiligen ist der Faktor der Abstam-
mung nicht mehr entscheidend. Das bedeutet, dass 
die mystisch-christliche Spiritualität offensichtlich 
anschlussfähig war und die lokale religiös-kulturel-
le Realität nicht nur äußerlich adaptierte. Die indi-
genen Christen in Kahnawake gehen nicht synkre-
tistisch sondern inklusivistisch mit verschiedenen 
Deutungsangeboten um. Die in den Texten der Je-
suiten zum Ausdruck gebrachte Verwunderung kann 
deshalb auch als Staunen über die Interkulturalität 
und Transkulturalität des christlichen Glaubens, die 
ihnen in der Gestalt Kateri Tekakwithas offenbart 
wurde, gelesen werden. Greer bringt in diesem Zu-
sammenhang die Suche des Missionars nach Selbst-
transzendenz mit ins Spiel, die er in der Beschrei-
bung Chauchetières von Kateris Sterben konstatiert 
(2005: ​61). Sein Oszillieren zwischen Zweifel und 
Faszination angesichts der Rezeption und Realisie-
rung “seines” christlichen Glaubens innerhalb ei-
ner völlig fremden Kosmovision führt ihn über seine 
kulturellen Beschränkungen hinaus. Greer spricht in 
diesem Zusammenhang von “cultural cross-dress-
ing” (2005: ​83). Der Aufbruch in die Mission war 

mit der Überschreitung kultureller Grenzen verbun-
den und birgt insofern auch ein Moment der Trans-
gression in sich. Sie kann in die Krise des Glaubens 
führen, aber auch darüber hinaus in die Entdeckung 
seiner Transzendenz. In der Konsequenz bedeutet 
das, dass der christliche Glaube nicht an kulturelle 
Grenzen gebunden ist und dennoch niemals kon-
textlos zu haben ist (Gmainer-Pranzl 2012: ​212). 
Die Erfahrung, dass Menschen innerhalb einer der 
angestammten Vorstellungswelt völlig verschiede-
nen Deutung der Wirklichkeit zu einer authenti-
schen Antwort auf die christliche Botschaft fähig 
sind, eröffnet eine Ahnung von dieser transkultu-
rellen Dimension, die die Tendenz zum kulturellen 
Partikularismus in der Gestalt eines eurozentrischen 
Christentums durchbrach. Die Jesuitenmissionare 
können den extremem Eurozentrimus überwinden, 
weil sie den Menschen neben seinem Kultur- in ei-
nem Gottesbezug erkennen. Die theologische Idee 
der Verwiesenheit auf Transzendenz wird damit zum 
Fundament der Kritik an ethnozentrischer Verein-
nahmung von Religion. Wenigstens andeuten möch-
te ich noch, dass die Umsetzung dieser spirituellen 
Ideen auch konkrete machtpolitische Konsequenzen 
hatte. Sie führte zu einem Konflikt mit der franzö-
sischen Kolonialpolitik, die vermittels der Mission 
eine Zivilisierung der indigenen Bevölkerung vor-
sah. Die Anerkennung der Indianer als eigenstän-
dige Glaubenssubjekte unabhängig von der kultu-
rellen Assimilation, wie sie in den Darstellungen 
von Kateri Tekakwithas Leben geschieht, lief die-
sen Absichten zuwider (Koppedrayer 1993: ​292 f.). 
Die Weise des Vorangehens der Jesuiten in den Mis-
sionen unterlief die nationalstaatlichen imperialisti-
schen Bestrebungen und war mit ein Anlass, sie in 
Europa zu Gegenspielern der Aufklärung zu stili-
sieren (Dürr 2007: ​466). Damit soll die Frage der 
Machtverhältnisse in den jesuitischen Missionen 
nicht verklärt werden, denn das Vorgehen der Jesu-
iten war deshalb nicht grundsätzlich frei von pater-
nalistischen, eurozentristischen und repressiven Zü-
gen (González 2011: ​15, Fn. 24). Aber es soll auch 
nicht aus den Augen verloren werden, dass die limi-
nalen Erfahrungen der Mission innerhalb ihrer Spi-
ritualität ausreichend Raum fanden, um eine neue 
Verhältnisbestimmung von Kultur und Religion zu 
provozieren. Die eingangs erwähnte Präsenz theo-
logischer Überzeugungen als Hintergrund des Han-
delns vor Ort wird somit bestätigt. Ihre Kenntnis 
trägt entscheidend zum Verstehen der lokalen Ver-
hältnisse bei, das deshalb nicht auf ideengeschicht-
liche Zusammenhänge reduziert werden muss. An-
gesichts dieser zahlreichen Inspirationen, die die 
Auseinandersetzung mit der ethnologischen Be-
trachtung von Kateri Tekakwitha hervorrief, kann 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125


144 Markus Luber

Anthropos  110.2015

ich nur wünschen, dass der Dialog zwischen Ethno-
logie und Theologie im missionswissenschaftlichen 
Kontext weitergeführt und vertieft wird.

Zitierte Literatur

Ashcroft, Bill, Gareth Griffiths, and Helen Tiffin
2007	 Post-Colonial Studies. The Key Concepts. London: Rout-

ledge. [2nd Ed.]

Bleienstein, Heinrich
1953	 Die häufige und tägliche Kommunion der Gläubigen. Ihre 

Erlaubtheit und erhöhte Fruchtbarkeit im Lichte der Ge-
schichte. Geist und Leben 26: 171–173.

Bonaparte, Darren
2009	 A Lily among Thorns. The Mohawk Repatriation of Ká

teri Tekahkwí:tha. Akwesasne: The Wampum Chronicles.

Chauchetière, Claude
1887	 La vie de la B. Catherine Tegakoüita, dite à présent la 

Saincte Sauvagesse par le R. P. Claude Chauchetière, 
pretre missionaire de las Compagnie des Jesus (1695). 
Manate: La presse Cramoisy de Jean-Marie Shea.

Cholonec, Pierre
1715	 Pater Cholonec. Brief aus Nord-America 1715. In: J. 

Stöcklein (Hrsg.), Der Neue Welt-Bott. Bd. 1. 4. Teil: 
1711–1715: ​39– 50.

2012	 Kateri Tekakwitha, the Iroquois Saint. With an Account 
of the Iroquois Martyrs of St. Francis Xavier du Sault 
(1715). (Übers. v. Rev. William Ingraham Kip und Ellen 
H. Walworth, hrsg. v. Claudio R. Salvucci.) Merchant-
ville: Arx Publishing.

Cholonec, Pierre, and William Lonc
2002	 Catherine Tekakwitha. Her Life. (Transl. of a Document 

entitled “La Vie de Catherine Tegakoüita,” ascribed to Fr. 
Pierre Cholonec SJ (1696), transl. by W. Lonc SJ) Hali-
fax: William Lonc; Hamilton: Produced and distributed 
by S. Catlin. (Early Jesuit Missions in Canada, 7)

Dürr, Renate
2007	 Der “Neue Welt-Bott” als Markt der Informationen? Wis-

senstransfer als Moment jesuitischer Identitätsbildung. 
Zeitschrift für Historische Forschung 34/3: ​441–466.

Glancy, Diane
2009	 The Reason for Crows. A Story of Kateri Tekakwitha. 

Albany: Excelsior Editions/State University of New York 
Press.

Gmainer-Pranzl, Franz
2012	 Universalität in Kontextualität. Anspruch und Vermitt-

lung des Christlichen. In: M. Luber (Hrsg.), Kontextuali-
tät des Evangeliums. Weltkirchliche Herausforderungen 
der Missionstheologie; pp. 194–218. Regensburg: Pustet. 
(Weltkirche und Mission, 2)

González, Galaxis Borja
2011	 Die jesuitische Berichterstattung über die Neue Welt. 

Zur Veröffentlichungs-, Verbreitungs- und Rezeptions-

geschichte jesuitischer Americana auf dem deutschen 
Buchmarkt im Zeitalter der Aufklärung. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht. (Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte Mainz, 226)

Greer, Allan
2005	 Mohawk Saint. Catherine Tekakwitha and the Jesuits. 

Oxford: Oxford University Press.

Greer, Allan (ed.)
2000	 The Jesuit Relations. Natives and Missionaries in Seven-

teenth-Century North America. (Ed. with an Introd. by A. 
Greer.) Boston: Bedford/St. Martin’s.

Koppedrayer, K. L.
1993	 The Making of the First Iroquois Virgin. Early Jesuit Bi-

ographies of the Blessed Kateri Tekakwitha. Ethnohis-
tory 40/2: ​277–306.

Loyola, Ignatius von
1998	 Geistliche Übungen. In: I. von Loyola, Gründungstexte 

der Gesellschaft Jesu. Deutsche Werkausgabe, Bd. 2. 
(Übers. v. P. Knauer.) Würzburg: Echter.

Relations des jésuits
1858	 Relations des jésuites: contenant ce qui s’est passé de 

plus remarquables dans les missions des pères de la Com-
pagnie de Jésus dans la Nouvelle-France. Quebec: A. 
Côté.

Schatz, Klaus
2013	 Geschichte der deutschen Jesuiten (1814–1983). Bd. 2: 

1872–1917. Münster: Aschendorff.

Sparn, Walter
2008	 Unio mystica. In: H. D. Betz (Hrsg.), Religion in Ge-

schichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie 
und Religionswissenschaft. Bd. 8: T–Z; pp. 745–746. Tü-
bingen: Mohr Siebeck. [4., völlig neu bearb. Aufl., unge-
kürzte Studienausg.]

Stöcklein, Joseph (Hrsg.)
1726–32  Der Neue Welt-Bott. Allerhand So Lehr- als Geist-rei-

che Brief, Schrifften, und Reis-Beschreibungen, welche 
von denen Missionariis der Gesellschafft Jesu aus beyden 
Indien, und andern uber Meer gelegenen Ländern seit An. 
1642 biß auf das Jahr 1726 in Europa angelangt seynd. 
Augspurg: Veith. 

Thwaites, Reuben Gold
1898	 The Jesuit Relations and Allied Documents. Travels and 

Explorations of the Jesuit Missionaries in New France, 
1610–1791. The Original French, Latin, and Italiian [sic] 
Texts, with English Translations and Notes; Illustrated 
by Portraits, Maps, and Facsimiles. Vol. 1: Acadia. 1610–
1613. Cleveland: The Burrows Brothers. 

Wynne, John J.
1934	 Kateri Tekakwitha, die Lilie der Mohawks. (Nach der 

3. Aufl. frei bearb. v. L. Weyand. Mit Geleitw. v. G. Tim-
pe.) Kevelaer: Butzon & Bercker.

Zas Friz, Rossano
2012	 Ignatianische Mystik (Teil II). Französische Autoren vom 

16. bis 20. Jahrhundert. Geist und Leben 85/2: ​120–135.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-125

