16 F. Rese: Aubenque, Problemes aristotéliciens. I.

Pierre Aubenque: Problémes aristotéliciens. 1. Philosophie théorique. Paris: Vrin 2009.
418 S. (Bibliotheque d’Histoire de la Philosophie.) 26 €.

Das Werk ist dem Aristotelismus, das heifit, Aristoteles und der Tradition der
Aristoteles-Interpretation, gewidmet. Es enthilt eine Reihe von Aufsitzen zu
Aristoteles” theoretischer Philosophie, die in drei Teilen vorgestellt werden: im
ersten Teil eine Reihe von Deutungen aristotelischer Texte, die von Pierre
Aubenque (A.) unternommen werden und Aristoteles’ Texte im Lichte von
Sprachphilosophie, Dialektik und Hermeneutik interpretieren, im zweiten Teil
eine Rethe von Aufsitzen, die das Problem des Seins und die Analogie des Seins
betreffen und sorgfiltic zwischen Aristoteles’ Denken und Plotins Deutung
dieses Denkens unterscheiden, sowie im dritten Teil eine Rethe von Aufsitzen
zur Geschichte des Seinsverstindnisses in der Aristoteles-Interpretation (Plotin,
Suarez, Descartes, Kant, Hegel, Quine). Wegen ihrer allgemeineren Bedeutung
werde ich die Beitrige des ersten Teils detaillierter besprechen als die Beitrage der
anderen beiden Teile.

Der erste Beitrag des ersten Teils charakterisiert grundsitzlich Aristoteles’
Verhiltnis zur Sprache. Zunichst weist A. auf die Mehrdeutigkeit des Begriffs
logos hin, mit dem sowohl die Sprache des Menschen als auch seine Vernunft
gemeint sein kann. Der Mensch ist als ein zoon logon echon ein Lebewesen, das
zugleich Vernunft und Sprache hat. Die innere Beziehung von Sprache und Den-
ken kommt dann im Umgang mit der Sprache zum Vorschein. Als gesprochene
ist die Sprache vor allem ein Mittel der Uberlegung und der politischen Verstin-
digung und kommt als solches im Rahmen der Rhetorik in den Blick. Sie ist aber
auch ein Medium der Streitkunst und der Unterredung iiber philosophische
Sachverhalte und als solches prigend fiir die Sophistik und die Dialektik. Was die
Philosophie von der Sophistik unterscheidet, ist die Intention, die sie beseelt.
Was die Philosophie von der Dialektik im aristotelischen Sinne unterscheidet, ist
der noch suchende Charakter der Dialektik, wihrend die Philosophie das Wissen
um das Sein des Seienden bezeichnet. Den philosophischen Umgang mit der
Sprache verdeutlicht A. am Beispiel der Kategorien. Mit Hilfe der Kategorienleh-
re wird die Mehrdeutigkeit des Begriffs ‘sein’ aufgeklirt und jeder Bedeutung
eine exakte Beschreibung zugewiesen. Auf diese Weise lift sich zum Beispiel
zwischen Sein im wesentlichen Sinne und Sein in akzidenteller Bedeutung unter-
scheiden.

Der Thematik der Kategorien und der Relation von Sprache und Denken, wie
sie in Aristoteles’ Kategorienlehre zum Ausdruck kommt, ist dann auch der
zweite Beitrag gewidmet. In diesem Beitrag diskutiert A. vor allem die Ausle-
gungen von F. Trendelenburg und H. Bonitz. Im dritten Beitrag setzt sich A. mit
dem aristotelischen Begriff der Aporie auseinander und zeigt, dafl eine Aporie
bei Aristoteles hiufig den Ausgangspunkt einer Untersuchung bildet und im
Anschlufl entweder ganz oder teilweise aufgeldst wird, indem eine wahrscheinli-
che Hypothese entwickelt wird oder indem gezeigt wird, wie zwei einander
entgegengesetzte Aussagen auf die untersuchten Phinomene selbst zuriickge-
fithrt werden konnen, oder indem sie nicht aufgelost wird, sondern den Aus-
gangspunkt einer unendlichen Wahrheitssuche bildet. Wihrend in den platoni-
schen Dialogen die Widerlegung durch Sokrates in die Aporie und damit zur
Einsicht in das eigene Nichtwissen fiihrt, bildet die Aporie in den wissenschaftli-

17,2015 21673.216.60, am 25.01.2026, 09:1613. © Inhatt.
Eraubnis ist je i untersagt, i ie p ‘mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_16

F. Rese: Aubenque, Problemes aristotéliciens. I. 17

chen Schriften des Aristoteles also nur ein Durchgangsstadium, das die Suche
nach der Wahrheit erméglicht.

Der folgende Beitrag ist dem Begriff der Dialektik bei Aristoteles gewidmet.
Trotz des Unterschiedes von platonischer und aristotelischer Dialektik, demzu-
folge die platonische Dialektik auf das Wahre und die aristotelische Dialektik auf
das Wahrscheinliche gerichtet ist, weist A. auf den gemeinsamen Ursprung von
platonischer sowie aristotelischer Dialektik in der sophistischen Diskussionspra-
xis hin und méchte sie vor diesem Hintergrund beleuchten. Die Dialektik ist A.
zufolge in beiden Fillen eine Topik, das heifit, ein Wissen um grundsitzliche
Argumentationsfiguren. Der Universalitit der Dialektik in dieser Hinsicht sei
jedoch ihre Partikularitit in anderer Hinsicht entgegengesetzt, da sie nur auf
wahrscheinliche Annahmen gerichtet sei. Die Dialektik trige sich zu im Dialog,
fiir den wiederum ein Fortschritt in der Argumentation charakteristisch ist. Dem
Dialog kommt dabei eine peirastische Funktion zu, insofern als in thm Annah-
men ausprobiert und einer Kritik unterworfen werden kdnnen. Der aristotelische
Syllogismus ist aus der dialektischen Diskussionspraxis entstanden. Allerdings
lasse sich noch zwischen apodiktischem und dialektischem Syllogismus unter-
scheiden, nimlich derart, daf§ im apodiktischen Syllogismus die Primissen not-
wendig und im dialektischen Syllogismus die Primissen wahrscheinlich sind. Fir
A. erdffnet die Dialektik auch bei Aristoteles einen Raum des Denkens, in dem
Wissenschaft als Erprobung wahrscheinlicher Annahmen méglich ist.

Die darauffolgenden beiden Beitrige beziehen sich auf die aristotelische und
die hegelsche Dialektik sowie auf Hegel und Aristoteles. Im Zusammenhang mit
dem spekulativen Satz unterscheidet Hegel die Dialektik vom Beweis. Dies
stimmt mit der aristotelischen Unterscheidung von Dialektik und Analytik tber-
ein. Wihrend die Dialektik aus wahrscheinlichen Primissen schliefit, ist die Ana-
lytik eine Theorie des Beweises. Fiir Aristoteles hat die Dialektik es auflerdem
auf dreifache Weise mit dem Widerspruch zu tun, nimlich erstens als eine Kunst
der Widerlegung, zweitens als etwas, das den Satz des ausgeschlossenen Wider-
spruchs voraussetzt, und drittens als eine Kunst, in verschiedene, auch entgegen-
gesetzte Richtungen zu argumentieren. Anschlieffend befragt A. die aristotelische
Metaphysik auf ihre Affinicit zu Hegels spekulativem Satz. Fiir Hegel enthalt der
spekulative Satz einen Widerspruch zwischen Subjekt und Pridikat, der fiir Ari-
stoteles jedoch durch die Kategorienlehre tiberwunden werden kann. In dem
Beitrag zu Hegel und Aristoteles wird Hegels Bezugnahme auf Aristoteles, so
wie er sie in seinen Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie entwickelt,
grundsitzlich reflektiert. Hegels Bezugnahme auf Aristoteles ist in sich gedop-
pelt. Zum einen deutet Hegel Aristoteles als einen Vorginger seines spekulativen
Denkens, zum anderen als einen Philosophen, der eben dieses spekulative Den-
ken noch nicht erreicht habe, sondern im blof§ dufleren Risonnement verhaftet
geblieben sei. Dies zeige sich besonders an Aristoteles’ Umgang mit den Wissen-
schaften, die von ihm nur in einem bloffen Nebeneinander betrachtet werden,
anstatt in ein System gebracht zu werden.

Ein Beitrag zu Hermeneutik und Ontologie schliefit den primir Aristoteles
gewidmeten ersten Teil von A.s Werk zur theoretischen Philosophie des Aristo-
teles ab. In diesem Beitrag interpretiert A. Aristoteles’ Schrift Peri hermeneias
vor dem Hintergrund von Quines These zur Relationalitit jeder Ontologie, in

17,2015 21673.216.60, am 25.01.2026, 09:1613. © Inhatt.
Eraubnis ist je i untersagt, i ie p ‘mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_16

18 F. Rese: Aubenque, Problemes aristotéliciens. I.

deren Rahmen sich die Bedeutung von etwas jeweils durch den Bezug von etwas
auf ein gesamtes ontologisches System bestimmt. In Peri hermeneias wird deut-
lich, daf§ das Verhiltnis zwischen geiuflerten Worten und Gegenstinden des
Denkens symbolisch ist und deshalb eine Interpretation erfordert. Vor allem mit
Blick auf den aufzeigenden Satz (logos apophantikos) ist erkennbar, daf} etwas
immer als etwas bestimmt wird und somit einen es Ubergreifenden Horizont
bendtigt, in dem es als etwas verstanden werden kann. Insofern ist die Ontologie
notwendig auf die Hermeneutik angewiesen.

Der zweite Teil des Werkes beginnt mit einem Beitrag zu Aristoteles und dem
Problem der Metaphysik. In diesem Beitrag werden vor allem die Frage des An-
fangs (arche) bzw. des die Metaphysik leitenden Prinzips sowie die Frage der
Einheit von Aristoteles’ Vorlesungen zur Metaphysik behandelt. Ein weiterer
Beitrag zu Sinn und Struktur der aristotelischen Metaphysik enthilt ein Exposé
zu diesem Thema von A. sowie die anschliefende Diskussion mit verschiedenen
Personen, die zum Teil mit ausfiihrlichen Referaten zu Worte kommen. Es folgt
eine Rethe von Briefen, die sich auf dasselbe Exposé beziehen, und darauf ein
Beitrag tiber Buch K der Metaphysik: In diesem Beitrag versucht A. zu erweisen,
dafl Buch K von Aristoteles’ Metaphysik nicht authentisch ist. In einem weiteren
Beitrag zur Ambivalenz des aristotelischen Begriffs der Substanz setzt sich A.
vor allem mit der Frage auseinander, inwiefern dem Begriff der ousia eine dop-
pelte Bedeutung zukommt, namlich (mit den lateinischen Begriffen gesagt) essen-
tia und substantia zu sein. Nachdem er die Nihe der begrifflichen Umschreibung
der ousia zur ti-esti-Frage hervorgehoben hat, weist A. vor allem darauf hin, daff
die beiden Bedeutungen von ousia in der Kategorienschrift zur Sprache kommen
und hier exakt durch die Unterscheidung zwischen einer ersten und einer zwei-
ten ousia wiedergegeben sind. In einem weiteren Beitrag wird der Begriff der
Materie bei Aristoteles genauer untersucht. Den Begriff der Materie deutet A. als
ein begriffliches Mittel, mit dessen Hilfe die Erfahrung, und genauer die Erfah-
rung des Seins in Bewegung, gedacht werden kann. Das Begriffspaar von Materie
und Form wird hinsichelich seiner wechselseitigen Abhingigkeit bedacht und aus
dieser werden verschiedene Grundbedeutungen von Materie hergeleitet. An-
schlielend kommt in einem zusitzlichen Beitrag die Materie des Intelligiblen in
Betracht. Dort werden vor allem zwei Anspielungen auf Platons ungeschriebene
Lehre in der aristotelischen Physik sowie im Buch K der Metaphysik diskutiert.
Ein weiterer Beitrag fragt nach der Ambiguitit oder Analogie des Seins. Dabei
wird deutlich, dafl die Mehrdeutigkeit des Begriffs des Seins aus einer anderen
Perspektive in das bestimmte Verhiltnis seiner Analogie gebracht werden kann.
Die tibrigen vier Beitrige des zweiten Teils betreffen die Entstehung der Lehre
von der Analogie des Seins, die A. als pseudoaristotelisch bezeichnet und die er
auf ihr Verhiltnis zum Neoplatonismus hin befragt. Das Verhiltnis zum Neopla-
tonismus wird dann auch mit Blick auf Plotin und Dexippus als Interpreten von
Aristoteles” Kategorienschrift thematisiert.

Der dritte Teil des Werkes enthilt Beitrige zu einer Geschichte des Seinsbe-
griffs. Der erste Beitrag betrachtet den Unterschied zwischen dem Begriff des
Seienden und dem Begriff des Etwas, so wie er Bestandteil der Redewendung des
‘etwas Sagens’ ist. Ein weiterer Beitrag betrifft Plotin und die Uberwindung der
klassischen griechischen Ontologie. Hierauf folgt ein Beitrag zur Bedeutung von

17,2015 21673.216.60, am 25.01.2026, 09:1613. © Inhatt.
Eraubnis ist je i untersagt, i ie p ‘mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_16

F. Rese: Aubenque, Problemes aristotéliciens. I. 19

Suarez fiir die Kontinuitit in der Auseinandersetzung mit dem Begriff des Seins,
die durch Suarez’ Vermittlungsfunktion zwischen dem Mittelalter und der Mo-
derne gewihrleistet wird. Anschliefend betrachtet A. in einem weiteren Beitrag
die cartesianische Transformation des aristotelischen Begriffs der Substanz. Au-
Berdem werden Kants These zum Begriff des Seins, derzufolge Sein kein reales
Pradikat darstellt, sowie ihre aristotelischen Urspriinge behandelt. Der Band
schlieft mit drei weiteren Beitrigen, die der Frage der Ontotheologie bei Aristo-
teles und Hegel, der Frage der Aporezitit oder der Relativitit der Ontologie mit
Blick auf Aristoteles und W. V. O. Quine sowie der Frage des Endes der Meta-
physik gewidmet sind.

Alle Beitrige bestechen durch ihren Kenntnisreichtum und ihre Detailliertheit.
Sie sind von einem Kenner der aristotelischen Philosophie fiir Experten verfafit.
Die theoretische Philosophie des Aristoteles kommt vor allem im Hinblick auf
die Frage ihrer Methode, der Dialektik und des Syllogismus, sowie im Hinblick
auf den Begriff des Seins in Betracht. Darliber hinaus begegnet in diesem Werk
ein Aristoteles im Kontext, da sein Denken in Beziehung gesetzt wird zu dem
Denken anderer Gestalten der Philosophiegeschichte.

Freiburg Friederike Rese

Maria Vamvouri Ruffy: Les Vertus thérapentiques du banguer. Médecine et idéologie
dans les Propos de Table de Plutarque. Paris: Les Belles Lettres 2012. 299 S. (Collection
d’études anciennes. 146. Série grecque.) 45 €.

The scholarly interest in Plutarch’s Quaestiones convivales (QC) has clearly been
on the rise in recent years. Among the most recent publications is The Philoso-
pher’s Banguet, edited by Klotz and Oikonomopoulou.” The author of the work
under review (VR) also contributed to this volume with a paper on the close
relationship between the philosophy and physiology of Plutarch’s symposium, a
topic that ties in closely with the theories set out throughout ‘Les Vertus’.? In
short, ‘Les Vertus’ is an informative guide on Plutarch’s sympotic protocols, as
described (primarily, but not exclusively) in the QC. It provides a useful contri-
bution to the scholarly interest in the multi-layeredness of this text, as analyzed
especially on the basis of the medical and socio-political agenda beneath it.

It is the formal purpose of ‘Les Vertus’ to demonstrate (in four chapters) that
there is a close connection between the organization of the symposium and 1)
contemporary medical theories (chapters 1-3), as well as 2) the socio-political
ideals of the author and his milieu (chapter 4). To this end, VR argues that the
sympotic discussions Plutarch describes in the QC provide some kind of an

' F. Klotz and K. Oikonomopoulou (eds.), The Philosopher’s Banquet. Plutarch’s Table
Talk in the Intellectual Culture of the Roman Empire, Oxford, 2011. For a status quaes-
tionis of research that has already been conducted on the QC, see F. Titchener’s contribu-
tion in the same volume (‘Plutarch’s Table Talk: Sampling a Rich Blend: A Survey of
Scholarly Appraisal’, pp. 35—48).

* M. Vamvouri Ruffy, ‘Symposium, Physical and Social Health in Plutarch’s Table
Talk’, pp. 131-157. See Les Vertus, p. 29, n. *.

17,2015 21673.216.60, am 25.01.2026, 09:1613. © Inhatt.
Eraubnis ist je i untersagt, i ie p ‘mit, far oder in



https://doi.org/10.17104/0017-1417_2015_1_16

