
714 Rezensionen

Anthropos  113.2018

come together at one moment and suddenly make sense – 
as Steffen Dalsgaard and Morten Nielsen mention in the 
introductory part.

“Time and the Field” is an original and colorful collec-
tion of articles, approaching the overall topic from various 
perspectives, all illustrated with vivid accounts from the 
field. They cover a broad range of issues and comprehen-
sions, from reflections on methodology, descriptions of 
specific temporalities over theoretical experimentations 
(surfacing, trans-temporal hinges) to analysis about tem-
poral constituencies of the ethnographic field. Hopefully 
the book achieves to bring the topic “time” more into the 
center and awareness of anthropological fieldwork and 
analysis in general. Because, looking at sociocultural phe-
nomena (events, relations, interpretations, etc.) under a 
temporal perspective facilitated new, often surprising and 
always fascinating insights and explicitly requires a criti-
cal reflection of one’s practices, underlying assumptions 
and interrelations to the field and with the field.

The book is surely a valuable inspiration for young an-
thropologists preparing their first fieldwork as well as for 
experienced fieldworkers motivating them to look at their 
data and practic e from a different, time-inspired angle.

Evelyn Wladarsch

Deimel, Claus: Des Museums neue Kleider. Die Ri-
ten im Museum der Menschen. Berlin: VWB – Verlag für 
Wissenschaft und Bildung, 2017. 193 pp. ISBN 978-3-
86135-283-9. Preis: € 28,00

“Des Museums neue Kleider” ist ein Beitrag zur schon 
seit längerem konstatierten Krise in der Ethnologie. Claus 
Deimel, gelernter Ethnologe und leidenschaftlicher Eth-
nograf, bis zu seiner Pensionierung 2013 Direktor des 
GRASSI Museums für Völkerkunde zu Leipzig und Vor-
stand der Staatlichen Ethnographischen Sammlungen 
Sachsen, hat hier eine kritische Aufarbeitung heutiger eth-
nologischer Museumstätigkeit vorgelegt und damit einen 
Beitrag zum Thema “Krise” im Selbstverständnis ethno-
logischer Museen. Auf knapp 200 Seiten gibt er nach Art 
der Geertz’schen dichten Beschreibung Einblicke in die 
Arbeit der Völkerkundemuseen in Deutschland. Wer Mu-
seen nur als Besucherin oder Besucher kennt, mag über-
rascht sein, wie sehr die Arbeit in Museen von kulturpoli
tischen und bürokratischen Vorschriften bestimmt wird, 
von Besucherzahlen, von vorhandenen oder nicht gewähr-
ten Geldern und letztendlich auch von Ausstellungsmo-
den und von der Konkurrenz zu anderen Museen. Dabei 
gelingt es Deimel aber auch, unsere komplexe, verwal
tete, westliche Welt vor den Museumsmauern sichtbar zu 
machen, die die Existenz ethnologischer Museen ja mit 
bestimmt. Sein emischer Blick, der Blick von innen, zeigt 
eine Institution, einen ganz eigenen Kosmos, dessen Re-
geln und Existenzbedingungen die museale Arbeit in star-
kem Maße prägen. Wobei – wie er schreibt – es der eth-
nologischen Expertise, der Kreativität und oft auch der 
Sturheit der MitarbeiterInnen zu verdanken ist, dass im-
mer wieder gesellschaftlich virulente Themen durch mu-
seale Darstellung der Öffentlichkeit vermittelt werden 
können, trotz der Zwänge der Museumsinstitutionen. 

Nicht nur die universitäre Ethnologie auch die eth-
nologischen Museen sind von der Krise des ethnologi-
schen Selbstverständnisses betroffen. Das wurde vor Jah-
ren schon daran deutlich, dass sich sowohl die Museen als 
auch die Universitätsinstitute umbenannten, letztere meist 
in Institut für Kultur- oder Sozialanthropologie. Der Be-
griff “Völkerkunde” schien obsolet, dazu “politisch unkor-
rekt” und auch “Ethnologie”, was als Synonym für Völker-
kunde (ethnos heißt Nation auf Griechisch, Volk ist laos) 
galt, schien nicht mehr zu passen. Die früheren Völkerkun-
demuseen heißen jetzt z. B. “Museum der Weltkulturen”, 
“Weltkulturen Museum”, “Museum fünf Kontinente”. 
Zwar kam darin die kritische Aufarbeitung der Rolle, die 
die Ethnologie/Völkerkunde in der Kolonialzeit gespielt 
hatte, zum Ausdruck, ein wirklich neues Konzept zum 
Umgang mit dem völkerkundlichen Erbe in den Museen, 
ist – wie Deimel zeigt – bis heute aber nicht erkennbar. 

Ein neuer, unbeschwerter Umgang mit Ethnografika 
war und ist auch deshalb nicht möglich, weil die Frage 
nach der Provenienz der Objekte nach wie vor wie ein 
Damoklesschwert über ihnen hängt. Wie kamen sie in die 
europäischen Sammlungen? Wurden sie geraubt, gekauft 
(und wenn für welchen Preis?) oder geschenkt, von Ein-
heimischen, die sich über den “Wert” des Objekts in der 
westlichen Welt nicht im Klaren waren? Also auf jeden 
Fall eine Provenienz unguter Bedingungen. Können Eth-
nografika überhaupt noch guten Gewissens in Europa aus-
gestellt werden? fragt Deimel. Und wenn ja, wie?

Die Krise der Ethnologie bezieht sich auch auf die 
Ausstellungen selbst. Bis in die 2. Hälfte des letzten Jh.s 
war ihre Funktion, die Vermittlung “fremder Kulturen” 
einem interessierten Bürgertum zu Hause, noch zu erfül-
len. In der heutigen globalisierten und digitalisierten Welt 
sind auch “ferne Länder” nah und im positiven oder auch 
negativen Sinn (als Verlierer der Globalisierung) Teil der 
postmodernen Lebenswelt. Die in den ethnografischen 
Museen gesammelten Objekte entsprechen zum größten 
Teil aber nicht mehr den heutigen Lebenszusammenhän-
gen in den Ursprungsländern. Sie sind historisch, Zeugen 
vergangener Zeiten. Da liegt es durchaus nahe, sie weit-
gehend unter ästhetischen Gesichtspunkten auszustellen, 
wie im Pariser Musée du quai Branly z. B. Damit aber 
machen sich die Ethnologie und ihre Museen tendenziell 
überflüssig, ordnen sich einem von der westlichen Welt 
ausgehenden Kunstverständnis unter. Das Musée du quai 
Branly, nach allen Regeln der postmodernen Museums
architektur errichtet und gefüllt mit in Europa befindli-
chen ethnologischen Spitzenstücken, gewährt Ethnografi-
ka aus aller Welt nun einen europäischen Kunststatus. Die 
Frage ist, ob die Angehörigen außereuropäischer westli-
cher Länder stolz sein können, dass nun auch ihre mate-
rielle Kultur in Europa als Kunst anerkannt wird (allein 
schon durch die aufwendige und kostspielige Museums-
anlage) oder ob sie das als einen erneuten “kolonialen” 
Übergriff erleben? Die gleiche Frage gilt auch für das 
noch im Aufbau befindliche Humboldt Forum in Berlin.

In Europa und den reichen Ländern der Welt sind Mu-
seen jeglicher Art äußerst beliebt und es entstehen ständig 
neue. Zum Teil kleine private Museen, sehr gerne aber 
auch moderne Paläste, “Kathedralen der Hochkultur”, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 13:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714


Rezensionen

Anthropos  113.2018

715

von weltweit renommierten Architekten entworfen, deren 
Verwirklichung viele Millionen kosten, und im weltwei-
ten Wettbewerb der größten Kunstkathedralen der Welt 
soll jetzt auch das Humboldt Forum in Berlin seinen Platz 
finden. Mag sein, dass die kleinen, meist Heimatkunde-
Museen, die vielerorts entstehen, einem Bedürfnis Rech-
nung tragen, in einer sich immer schneller verändernden 
Umwelt so etwas wie “Heimat” zu finden, kulturhistori-
sche Wurzeln aufzuzeigen und zu bewahren, gerade auch 
angesichts der Überproduktion von Waren (H. Lübbe: 
Der Fortschritt und das Museum. Über den Grund un-
seres Vergnügens an historischen Gegenständen. London 
1982). Auf der anderen Seite aber entstehen moderne Mu-
seumspaläste mit einer spezifischen Ausstellungsästhetik, 
die weniger den in ihnen ausgestellten Objekten dienlich 
ist, als vielmehr das Selbstverständnis der postmoder-
nen, reichen westlichen Welt darstellt (zur Kritik daran 
s. O. Pamuk: Die Unschuld der Dinge. Das Museum der 
Unschuld in Istanbul. München 2012). 

Museen zeigen Objekte ihrer Sammlungen und die-
se “sprechen” zur Besucherin oder zum Besucher. Was 
sie erzählen, wird jeweils von den KuratorInnen und wis-
senschaftlichen MitarbeiterInnen hervorgelockt, die durch 
ihre Fragestellung – dem Thema einer Ausstellung – dem 
Zeitgeist ihrer eigenen Gesellschaft Rechnung tragen. 
Seit längerer Zeit schon werden in den ethnografischen 
Museen Ausstellungsprojekte zusammen mit Angehöri-
gen der Volksgruppen, deren historische Objekte gezeigt 
werden sollen, konzipiert. Das aber weist eine ganz ei-
gene Problematik auf, wie Deimel beispielhaft an einer 
kleinen Begebenheit zeigt. Er beschreibt, wie in einem 
Kooperationsprojekt mit einer Gruppe australischer Ab-
origines, von diesen ein Diorama ganz nach ihren Vorstel-
lungen gestaltet worden war. Es zeigte die lebensgroße 
Figur eines berühmten Aranda-Heilers, der mit Schurz-
tuch und zeremoniellen Speeren im Tanzschritt “natur-
getreu” nachgebildet war. Das war zur Zeit der “White-
Cube-Design-Ästhetik” in europäischen Museen, in der 
Kunst- und Ausstellungsdesign eine große, ja oft sogar 
dominierende Rolle auch in ethnologischen Ausstellun-
gen bekam. Die Direktorin eines anderen ethnologischen 
Museums, Verfechterin der Design- und Kunst-Ausstel-
lungsrichtung, trat bei einem Besuch in das Diorama 
und lupfte den Schurz, um zu sehen, was darunter war. 
Eine Geste der Kritik im Gewand eines Scherzes, denn 
naturgetreue Darstellungen gelten in der Ausstellungs
ästhetik als ganz und gar veraltet. Die Problematik, die 
in transkulturellen Ausstellungsprojekten liegt, war ihr 
offensichtlich nicht bewusst: Die Funktion eines Muse-
ums und Vorstellungen darüber, wie eine gute Ausstellung 
auszusehen hat, sind gesellschaftsabhängig und sehr un-
terschiedlich, je nach Weltregion.

Auch das Humboldt Forum plant – vermeintlich ganz 
avantgardistisch  – Vertreter der Herkunftskulturen bei 
Ausstellungsvorhaben einzubeziehen. Kooperationspro-
jekte auf transnationaler Ebene werden – siehe oben – in 
ethnologischen Museen schon seit vielen Jahren immer 
wieder angestrebt und auch durchgeführt. Die Schwie-
rigkeiten in der Durchführung sind also durchaus be-
kannt, allerdings wie Deimel zeigt, offensichtlich nicht 

bei den Verantwortlichen des Humboldt Forums. In einem 
Streitgespräch im SWF2-Forum zwischen Prof. Dr. Her-
mann Parzinger, Präsident der Stiftung Preußischer Kul-
turbesitz, und Dr. Hanno Rauterberg von DIE ZEIT am 
2. 7. 2015, das Claus Deimel transkribiert und als Anhang 
seinen Überlegungen beigefügt hat, sagt Parzinger, dass 
das Humboldt Forum die Meinungen der Vertreter der 
Herkunftskulturen über die im Forum ausgestellten Ob-
jekte ihrer Kultur bewusst mit einbeziehen wolle. “[Wir] 
stellen … auch Fragen an sie, was sie darüber denken … 
wie sie meinen wie ihre kulturellen Güter in einem Ort, 
der tausende Kilometer entfernt ist, präsentiert werden 
sollen, wie sie sich die Zusammenarbeit vorstellen, wie 
sie selber die Dinge bei sich präsentieren, wie sie ande-
re künstlerische Ausdrucksformen, Performatives, zeitge-
nössische Kunst, welche Rolle das bei ihnen spielt” (141). 
Und an späterer Stelle sagt er: “… dieses Wissen über 
andere Kulturen herzustellen ist doch ganz entscheidend 
für unsere Gesellschaft, dass man andere respektiert. … 
[d]as Wissen über diese Kulturen, über die Entwicklun-
gen, auch über die zivilisatorischen Leistungen anderer 
Kulturen … das gehört doch mit zur Weltkunst, das sind 
ganz bedeutende Leistungen gewesen, und das halte ich 
für enorm wichtig, das zu vermitteln” (143).

Was Parzinger als das Besondere und Neue am Hum-
boldt Forum vorstellt, ist für Deimel Museumsalltag ge-
wesen; zum Beispiel bei einem Ausstellungsprojekt, das 
er in Zusammenarbeit mit dem Dresdener Grünen Ge-
wölbe und dem U’mista Kulturzentrum (U’mista Cultural 
Centre), dem Museum der Namgis First Nations People 
im Norden von Vancouver Island, realisieren konnte. Da-
bei war schon die organisatorische Arbeit im Vorfeld der 
Ausstellung, durch ihre unterschiedlich kulturell gepräg-
ten Arbeitsabläufe extrem aufwändig. Aber auch der völ-
lig unterschiedliche kulturelle Bezug der Besucherinnen 
und Besucher der jeweiligen Stätten zu den ausgestellten 
Objekten war eine besondere Herausforderung der Aus-
stellungskooperation. So waren für die Namgis die aus-
gestellten Objekte im U’mista Kulturzentrum Teil ihrer 
sehr lebendigen Tradition (dem Potlach), BesucherInnen 
des Grünen Gewölbes sahen ihren Museumsbesuch als in-
tellektuelle Erbauung an einer weit zurückliegenden Ge-
schichte. Die Gemeinsamkeiten der “Verschwendung” 
im Potlach und der “Verschwendung” August des Star-
ken war sicher nicht allen BesucherInnen in Kanada und 
Dresden ohne Weiteres erkennbar. Was weniger am Ge-
schick der KuratorInnen lag, sondern an der Ungeübtheit 
der BesucherInnen im Umgang mit (fremd-)kulturellen 
Ausdrucksweisen.

Deimel macht deutlich, dass das Konzept des Hum-
boldt Forums zuallererst ein politisches Statement ist, und 
dass die Erfahrungen der Arbeit in ethnologischen Muse-
en offensichtlich nicht zur Kenntnis genommen werden. 
Die tatsächliche Tragweite des praktischen Umgangs mit 
unterschiedlichen Kulturen weltweit scheint den Verant-
wortlichen des Forums bislang kaum bewusst zu sein. Die 
XXL-Größe des geplanten Humboldt Forums mag beein-
drucken, an der inhaltlichen Konzeption aber ist nichts 
neu. Im Kleinen wurden all die “neuen” Ideen von den 
ethnologischen Museen schon längst ausprobiert und das 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 13:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714


716 Rezensionen

Anthropos  113.2018

Wissen darüber “was geht” und “was nicht geht” ist längst 
vorhanden, wie Deimel zeigt. 

Das alles ist letzten Endes kein Argument gegen das 
Humboldt Forum. Aber dass die Erfahrungen, die die Eth-
nologie und ihre Museen längst gemacht haben, den Ver-
antwortlichen des Forums offensichtlich so wenig bekannt 
sind und somit nicht einbezogen werden, sagt viel über 
die Ethnologie und ihre Unfähigkeit  – bislang zumin-
dest – eine wahrnehmbare Rolle im öffentlichen Diskurs 
zu spielen. Konsequenterweise entwirft Deimel im letz-
ten Kapitel seines Buchs den Entwurf eines – sagen wir – 
visionären ethnologischen Museums (der Autor bevor-
zugt übrigens den Begriff “anthropologisches” Museum, 
da der Mensch hier im Mittelpunkt steht und nicht das 
“Volk”). Darin entwickelt er ein Ausstellungsdesign mit-
samt dem dazugehörigen Museumsgebäude (bescheiden 
im Auftreten), das im klassischen Sinn kulturrelativistisch 
ist, indem konsequent die eigene Kultur fremden Kulturen 
gegenübergestellt wird. So kann die eigene, europäische/
deutsche Kultur aus der Sicht und im Gegenüber der an-
deren Kulturen auch von Einheimischen durchaus als “be-
fremdlich” wahrgenommen werden. Damit wird auch die 
alte institutionelle Trennung zwischen Völkerkunde und 
Volkskunde aufgehoben. Wichtiger aber ist Deimel, dass 
nicht die Unterschiedlichkeit der mentalitätsgeschicht-
lichen Entwicklungen und kulturell geprägten Weltan-
schauungen der Menschheit Referenzpunkt der Ausstel-
lung ist, sondern die gemeinsamen Ressourcen der Erde, 
die Basis alles Lebens sind: Wasser und Luft, die Pflan-
zen als Ernährungsgrundlage, der Umgang mit Tieren, 
Auswirkungen des Klimawandels usw. (amüsant, dass 
die Anlage der Besuchertoiletten als Ausgangspunkt zur 
Darstellung der weltweiten Abwasserproblematik genutzt 
werden soll!). Aus dieser globalen Perspektive relativiert 
sich einerseits die Bedeutung von Kultur (bei Deimel im-
mer im Plural gedacht) angesichts der globalen Heraus-
forderungen, andererseits kann auch deutlich werden, 
dass die kulturellen Spezialisierungen der Menschheit in 
ihren vielen Facetten und Spezialisierungen durchaus ge-
braucht werden, um die Probleme der Globalisierung lö-
sen zu können. Mit westlichem Knowhow, mit Technik 
und Digitalisierung allein ist das nicht möglich.

Wir haben hier eine schöne Museumsvision, die sich 
so – “zeitnah” – sicher nicht realisieren lässt. Ich fürchte 
auch, dass (nicht nur) deutsche Museumsbesucher mit so 
einem Museum (bislang noch?) überfordert wären. Besu-
cher haben gelernt, was sie in einem Museum erwartet, 
wie sie sich in einem Museum zu bewegen haben, was sie 
dort “erleben” und “lernen” können. All dies entspricht 
mehr oder weniger dem gesellschaftlichen Mainstream. 
Deimels visionäres Museum aber ist Zukunft – noch nicht 
existierender Mainstream. Ausstellungen in ethnologi-
schen Museen können sicher dazu beitragen, notwendi-
ge mentale gesellschaftliche Entwicklungen zu unterstüt-
zen, ob sie aber Vorreiter darin sein können, wage ich zu 
bezweifeln. Und das gilt auch für das Humboldt Forum. 
Durch die Gigantomanie des Baus wird lediglich ein Zei-
chen gesetzt: Schaut her, das offizielle Europa/Deutsch-
land erachtet die Kulturen der Welt als wichtig. 

Ulrike Krasberg

Dinslage, Sabine, and Sophia Thubauville (eds.): 
Seeking Out Wise Old Men. Six Decades of Ethiopi-
an Studies at the Frobenius Institute Revisited. Berlin: 
Dietrich Reimer Verlag, 2017. 319 pp. ISBN 978-3-496-
01588-8. (Studien zur Kulturkunde, 131) Price: € 39,00

“Seeking Out Wise Old Men. Six Decades of Ethiopi-
an Studies at the Frobenius Institute Revisited” is part of 
an ongoing research project “Indexing and Digitizing of 
the Archival Material on Ethiopian Studies of the Frobe-
nius Institute,” financed by the German Research Founda-
tion. The volume provides a useful mapping of the history 
of anthropology in Ethiopia, including some of the most 
influential literature of the time, and valuable unpublished 
material that continues to be made available thanks to the 
efforts of the editors, Dinslage and Thubauville, and other 
members of the Frobenius Institute engaged in this proj-
ect. The book is divided into three parts, which I summa-
rize and comment on before discussing the general flow, 
organization, weaknesses, and strengths of the book. 

Part I  highlights the different ways in which three 
political regimes have influenced – and continue to in-
fluence  – anthropological research in Ethiopia. While 
the volume focuses especially on research carried out 
by members of the Frobenius Institute over a span of 
60 years (1930s – 1990s), it also touches on the work of 
other anthropologists active in Ethiopia during this peri-
od and today. The historical stage is set by the first three 
authors. Lewis organizes his chapter into three political 
eras: “The Reign of Emperor Haile Selassie I,” “The Rev-
olution and the Rule of the Derg,” and “The Fall of the 
Derg and After.” His article of anthropology and Ethio-
pian Studies is an excellent chronology of events, begin-
ning with the first conference held in Rome (1959) to the 
Addis Ababa conference (1966), which led to the usher-
ing in of more current topics. With a turn towards more 
social science research, he demonstrates the rising interest 
in anthropology as reflected in the number of anthropol-
ogists present at Ethiopian Studies conferences after the 
late 60s. The presence of anthropologists, however, was 
disrupted in the mid-70s when the Derg regime banned 
many of them. He also points to a growing trend in the 
number of Japanese, German, and Ethiopian-born anthro-
pologists since that time. Asfa-Wossen goes on to docu-
ment in more historical detail the period before the Derg, 
during the reign of Emperor Haile Selassie I, a time when 
the German anthropologist, Ulrich Braukämper, joined 
the Frobenius Institute and began his research among the 
Hadiyya. Braukämper gives a personal account of how his 
scientific engagements were impacted over the course of 
three decades, spanning three regimes. Finally, Kawase’s 
chapter gives an overview of ethnographic films on Ethi-
opia over a period of six decades, which features many 
current films, including his own. 

In Part II, a handful of researchers offer important in-
sights into a)  the kind of material collected during the 
time of the Frobenius expeditions to southern Ethiopia, 
b) how it is being used today – or can be used in the fu-
ture –, and c) critical discussions of the theoretical and 
methodological approaches used by members of the In-
stitute at that time. With Epple’s chapter, the book begins 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 13:32:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714

