714

come together at one moment and suddenly make sense —
as Steffen Dalsgaard and Morten Nielsen mention in the
introductory part.

“Time and the Field” is an original and colorful collec-
tion of articles, approaching the overall topic from various
perspectives, all illustrated with vivid accounts from the
field. They cover a broad range of issues and comprehen-
sions, from reflections on methodology, descriptions of
specific temporalities over theoretical experimentations
(surfacing, trans-temporal hinges) to analysis about tem-
poral constituencies of the ethnographic field. Hopefully
the book achieves to bring the topic “time” more into the
center and awareness of anthropological fieldwork and
analysis in general. Because, looking at sociocultural phe-
nomena (events, relations, interpretations, etc.) under a
temporal perspective facilitated new, often surprising and
always fascinating insights and explicitly requires a criti-
cal reflection of one’s practices, underlying assumptions
and interrelations to the field and with the field.

The book is surely a valuable inspiration for young an-
thropologists preparing their first fieldwork as well as for
experienced fieldworkers motivating them to look at their
data and practic e from a different, time-inspired angle.

Evelyn Wladarsch

Deimel, Claus: Des Museums neue Kleider. Die Ri-
ten im Museum der Menschen. Berlin: VWB — Verlag fiir
Wissenschaft und Bildung, 2017. 193 pp. ISBN 978-3-
86135-283-9. Preis: € 28,00

“Des Museums neue Kleider” ist ein Beitrag zur schon
seit langerem konstatierten Krise in der Ethnologie. Claus
Deimel, gelernter Ethnologe und leidenschaftlicher Eth-
nograf, bis zu seiner Pensionierung 2013 Direktor des
GRASSI Museums fiir Volkerkunde zu Leipzig und Vor-
stand der Staatlichen Ethnographischen Sammlungen
Sachsen, hat hier eine kritische Aufarbeitung heutiger eth-
nologischer Museumstitigkeit vorgelegt und damit einen
Beitrag zum Thema “Krise” im Selbstverstindnis ethno-
logischer Museen. Auf knapp 200 Seiten gibt er nach Art
der Geertz’schen dichten Beschreibung Einblicke in die
Arbeit der Volkerkundemuseen in Deutschland. Wer Mu-
seen nur als Besucherin oder Besucher kennt, mag iiber-
rascht sein, wie sehr die Arbeit in Museen von kulturpoli-
tischen und biirokratischen Vorschriften bestimmt wird,
von Besucherzahlen, von vorhandenen oder nicht gewihr-
ten Geldern und letztendlich auch von Ausstellungsmo-
den und von der Konkurrenz zu anderen Museen. Dabei
gelingt es Deimel aber auch, unsere komplexe, verwal-
tete, westliche Welt vor den Museumsmauern sichtbar zu
machen, die die Existenz ethnologischer Museen ja mit
bestimmt. Sein emischer Blick, der Blick von innen, zeigt
eine Institution, einen ganz eigenen Kosmos, dessen Re-
geln und Existenzbedingungen die museale Arbeit in star-
kem Mafle pragen. Wobei — wie er schreibt — es der eth-
nologischen Expertise, der Kreativitit und oft auch der
Sturheit der MitarbeiterInnen zu verdanken ist, dass im-
mer wieder gesellschaftlich virulente Themen durch mu-
seale Darstellung der Offentlichkeit vermittelt werden
konnen, trotz der Zwénge der Museumsinstitutionen.

216.73.216.36, am 22.01.2026, 13:32:29. ©
Inhalts Im 10 oder

Rezensionen

Nicht nur die universitidre Ethnologie auch die eth-
nologischen Museen sind von der Krise des ethnologi-
schen Selbstverstindnisses betroffen. Das wurde vor Jah-
ren schon daran deutlich, dass sich sowohl die Museen als
auch die Universititsinstitute umbenannten, letztere meist
in Institut fiir Kultur- oder Sozialanthropologie. Der Be-
griff “Volkerkunde” schien obsolet, dazu “politisch unkor-
rekt” und auch “Ethnologie”, was als Synonym fiir Volker-
kunde (ethnos hei3t Nation auf Griechisch, Volk ist laos)
galt, schien nicht mehr zu passen. Die fritheren Volkerkun-
demuseen heiflen jetzt z. B. “Museum der Weltkulturen”,
“Weltkulturen Museum”, “Museum fiinf Kontinente”.
Zwar kam darin die kritische Aufarbeitung der Rolle, die
die Ethnologie/Volkerkunde in der Kolonialzeit gespielt
hatte, zum Ausdruck, ein wirklich neues Konzept zum
Umgang mit dem volkerkundlichen Erbe in den Museen,
ist — wie Deimel zeigt — bis heute aber nicht erkennbar.

Ein neuer, unbeschwerter Umgang mit Ethnografika
war und ist auch deshalb nicht moglich, weil die Frage
nach der Provenienz der Objekte nach wie vor wie ein
Damoklesschwert iiber ihnen hidngt. Wie kamen sie in die
europdischen Sammlungen? Wurden sie geraubt, gekauft
(und wenn fiir welchen Preis?) oder geschenkt, von Ein-
heimischen, die sich iiber den “Wert” des Objekts in der
westlichen Welt nicht im Klaren waren? Also auf jeden
Fall eine Provenienz unguter Bedingungen. Kénnen Eth-
nografika iiberhaupt noch guten Gewissens in Europa aus-
gestellt werden? fragt Deimel. Und wenn ja, wie?

Die Krise der Ethnologie bezieht sich auch auf die
Ausstellungen selbst. Bis in die 2. Hilfte des letzten Jh.s
war ihre Funktion, die Vermittlung “fremder Kulturen”
einem interessierten Biirgertum zu Hause, noch zu erfiil-
len. In der heutigen globalisierten und digitalisierten Welt
sind auch “ferne Linder” nah und im positiven oder auch
negativen Sinn (als Verlierer der Globalisierung) Teil der
postmodernen Lebenswelt. Die in den ethnografischen
Museen gesammelten Objekte entsprechen zum grofiten
Teil aber nicht mehr den heutigen Lebenszusammenhén-
gen in den Ursprungslidndern. Sie sind historisch, Zeugen
vergangener Zeiten. Da liegt es durchaus nahe, sie weit-
gehend unter dsthetischen Gesichtspunkten auszustellen,
wie im Pariser Musée du quai Branly z. B. Damit aber
machen sich die Ethnologie und ihre Museen tendenziell
iberfliissig, ordnen sich einem von der westlichen Welt
ausgehenden Kunstverstindnis unter. Das Musée du quai
Branly, nach allen Regeln der postmodernen Museums-
architektur errichtet und gefiillt mit in Europa befindli-
chen ethnologischen Spitzenstiicken, gewihrt Ethnografi-
ka aus aller Welt nun einen europdischen Kunststatus. Die
Frage ist, ob die Angehdorigen aullereuropdischer westli-
cher Linder stolz sein konnen, dass nun auch ihre mate-
rielle Kultur in Europa als Kunst anerkannt wird (allein
schon durch die aufwendige und kostspielige Museums-
anlage) oder ob sie das als einen erneuten “kolonialen”
Ubergriff erleben? Die gleiche Frage gilt auch fiir das
noch im Aufbau befindliche Humboldt Forum in Berlin.

In Europa und den reichen Landern der Welt sind Mu-
seen jeglicher Art duflerst beliebt und es entstehen stindig
neue. Zum Teil kleine private Museen, sehr gerne aber
auch moderne Paliste, “Kathedralen der Hochkultur”,

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714

Rezensionen

von weltweit renommierten Architekten entworfen, deren
Verwirklichung viele Millionen kosten, und im weltwei-
ten Wettbewerb der groBten Kunstkathedralen der Welt
soll jetzt auch das Humboldt Forum in Berlin seinen Platz
finden. Mag sein, dass die kleinen, meist Heimatkunde-
Museen, die vielerorts entstehen, einem Bediirfnis Rech-
nung tragen, in einer sich immer schneller verdndernden
Umwelt so etwas wie “Heimat” zu finden, kulturhistori-
sche Wurzeln aufzuzeigen und zu bewahren, gerade auch
angesichts der Uberproduktion von Waren (H. Liibbe:
Der Fortschritt und das Museum. Uber den Grund un-
seres Vergniigens an historischen Gegenstinden. London
1982). Auf der anderen Seite aber entstehen moderne Mu-
seumspaldste mit einer spezifischen Ausstellungsisthetik,
die weniger den in ihnen ausgestellten Objekten dienlich
ist, als vielmehr das Selbstverstindnis der postmoder-
nen, reichen westlichen Welt darstellt (zur Kritik daran
s. O. Pamuk: Die Unschuld der Dinge. Das Museum der
Unschuld in Istanbul. Miinchen 2012).

Museen zeigen Objekte ihrer Sammlungen und die-
se “sprechen” zur Besucherin oder zum Besucher. Was
sie erzihlen, wird jeweils von den KuratorInnen und wis-
senschaftlichen MitarbeiterInnen hervorgelockt, die durch
ihre Fragestellung — dem Thema einer Ausstellung — dem
Zeitgeist ihrer eigenen Gesellschaft Rechnung tragen.
Seit lingerer Zeit schon werden in den ethnografischen
Museen Ausstellungsprojekte zusammen mit Angehori-
gen der Volksgruppen, deren historische Objekte gezeigt
werden sollen, konzipiert. Das aber weist eine ganz ei-
gene Problematik auf, wie Deimel beispielhaft an einer
kleinen Begebenheit zeigt. Er beschreibt, wie in einem
Kooperationsprojekt mit einer Gruppe australischer Ab-
origines, von diesen ein Diorama ganz nach ihren Vorstel-
lungen gestaltet worden war. Es zeigte die lebensgroBe
Figur eines beriihmten Aranda-Heilers, der mit Schurz-
tuch und zeremoniellen Speeren im Tanzschritt “natur-
getreu” nachgebildet war. Das war zur Zeit der “White-
Cube-Design-Asthetik” in europdischen Museen, in der
Kunst- und Ausstellungsdesign eine groB3e, ja oft sogar
dominierende Rolle auch in ethnologischen Ausstellun-
gen bekam. Die Direktorin eines anderen ethnologischen
Museums, Verfechterin der Design- und Kunst-Ausstel-
lungsrichtung, trat bei einem Besuch in das Diorama
und lupfte den Schurz, um zu sehen, was darunter war.
Eine Geste der Kritik im Gewand eines Scherzes, denn
naturgetreue Darstellungen gelten in der Ausstellungs-
asthetik als ganz und gar veraltet. Die Problematik, die
in transkulturellen Ausstellungsprojekten liegt, war ihr
offensichtlich nicht bewusst: Die Funktion eines Muse-
ums und Vorstellungen dariiber, wie eine gute Ausstellung
auszusehen hat, sind gesellschaftsabhiingig und sehr un-
terschiedlich, je nach Weltregion.

Auch das Humboldt Forum plant — vermeintlich ganz
avantgardistisch — Vertreter der Herkunftskulturen bei
Ausstellungsvorhaben einzubeziehen. Kooperationspro-
jekte auf transnationaler Ebene werden — siehe oben — in
ethnologischen Museen schon seit vielen Jahren immer
wieder angestrebt und auch durchgefiihrt. Die Schwie-
rigkeiten in der Durchfiithrung sind also durchaus be-
kannt, allerdings wie Deimel zeigt, offensichtlich nicht

Anthropos 113.2018

216.73.216.36, am 22.01.2026, 13:32:29. ©
Inhalts Im 10 oder

715

bei den Verantwortlichen des Humboldt Forums. In einem
Streitgespriach im SWF2-Forum zwischen Prof. Dr. Her-
mann Parzinger, Président der Stiftung PreuBischer Kul-
turbesitz, und Dr. Hanno Rauterberg von DIE ZEIT am
2.7.2015, das Claus Deimel transkribiert und als Anhang
seinen Uberlegungen beigefiigt hat, sagt Parzinger, dass
das Humboldt Forum die Meinungen der Vertreter der
Herkunftskulturen tiber die im Forum ausgestellten Ob-
jekte ihrer Kultur bewusst mit einbeziehen wolle. “[Wir]
stellen ... auch Fragen an sie, was sie dariiber denken ...
wie sie meinen wie ihre kulturellen Giiter in einem Ort,
der tausende Kilometer entfernt ist, prisentiert werden
sollen, wie sie sich die Zusammenarbeit vorstellen, wie
sie selber die Dinge bei sich prisentieren, wie sie ande-
re kiinstlerische Ausdrucksformen, Performatives, zeitge-
nossische Kunst, welche Rolle das bei ihnen spielt” (141).
Und an spiterer Stelle sagt er: “... dieses Wissen iiber
andere Kulturen herzustellen ist doch ganz entscheidend
fiir unsere Gesellschaft, dass man andere respektiert. ...
[d]as Wissen iiber diese Kulturen, iiber die Entwicklun-
gen, auch iiber die zivilisatorischen Leistungen anderer
Kulturen ... das gehort doch mit zur Weltkunst, das sind
ganz bedeutende Leistungen gewesen, und das halte ich
fiir enorm wichtig, das zu vermitteln” (143).

Was Parzinger als das Besondere und Neue am Hum-
boldt Forum vorstellt, ist fiir Deimel Museumsalltag ge-
wesen; zum Beispiel bei einem Ausstellungsprojekt, das
er in Zusammenarbeit mit dem Dresdener Griinen Ge-
wolbe und dem U’mista Kulturzentrum (U’mista Cultural
Centre), dem Museum der Namgis First Nations People
im Norden von Vancouver Island, realisieren konnte. Da-
bei war schon die organisatorische Arbeit im Vorfeld der
Ausstellung, durch ihre unterschiedlich kulturell geprig-
ten Arbeitsabldufe extrem aufwindig. Aber auch der vol-
lig unterschiedliche kulturelle Bezug der Besucherinnen
und Besucher der jeweiligen Stitten zu den ausgestellten
Objekten war eine besondere Herausforderung der Aus-
stellungskooperation. So waren fiir die Namgis die aus-
gestellten Objekte im U’mista Kulturzentrum Teil ihrer
sehr lebendigen Tradition (dem Potlach), Besucherlnnen
des Griinen Gewdlbes sahen ihren Museumsbesuch als in-
tellektuelle Erbauung an einer weit zuriickliegenden Ge-
schichte. Die Gemeinsamkeiten der “Verschwendung”
im Potlach und der “Verschwendung” August des Star-
ken war sicher nicht allen BesucherInnen in Kanada und
Dresden ohne Weiteres erkennbar. Was weniger am Ge-
schick der KuratorInnen lag, sondern an der Ungetibtheit
der BesucherInnen im Umgang mit (fremd-)kulturellen
Ausdrucksweisen.

Deimel macht deutlich, dass das Konzept des Hum-
boldt Forums zuallererst ein politisches Statement ist, und
dass die Erfahrungen der Arbeit in ethnologischen Muse-
en offensichtlich nicht zur Kenntnis genommen werden.
Die tatsdchliche Tragweite des praktischen Umgangs mit
unterschiedlichen Kulturen weltweit scheint den Verant-
wortlichen des Forums bislang kaum bewusst zu sein. Die
XXL-GroBe des geplanten Humboldt Forums mag beein-
drucken, an der inhaltlichen Konzeption aber ist nichts
neu. Im Kleinen wurden all die “neuen” Ideen von den
ethnologischen Museen schon lidngst ausprobiert und das

Erlaubnls Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714

716

Wissen dariiber “was geht” und “was nicht geht” ist langst
vorhanden, wie Deimel zeigt.

Das alles ist letzten Endes kein Argument gegen das
Humboldt Forum. Aber dass die Erfahrungen, die die Eth-
nologie und ihre Museen lidngst gemacht haben, den Ver-
antwortlichen des Forums offensichtlich so wenig bekannt
sind und somit nicht einbezogen werden, sagt viel iiber
die Ethnologie und ihre Unfihigkeit — bislang zumin-
dest — eine wahrnehmbare Rolle im 6ffentlichen Diskurs
zu spielen. Konsequenterweise entwirft Deimel im letz-
ten Kapitel seines Buchs den Entwurf eines — sagen wir —
visiondren ethnologischen Museums (der Autor bevor-
zugt tibrigens den Begriff “anthropologisches” Museum,
da der Mensch hier im Mittelpunkt steht und nicht das
“Volk”). Darin entwickelt er ein Ausstellungsdesign mit-
samt dem dazugehorigen Museumsgebdude (bescheiden
im Auftreten), das im klassischen Sinn kulturrelativistisch
ist, indem konsequent die eigene Kultur fremden Kulturen
gegeniibergestellt wird. So kann die eigene, europdische/
deutsche Kultur aus der Sicht und im Gegeniiber der an-
deren Kulturen auch von Einheimischen durchaus als “be-
fremdlich” wahrgenommen werden. Damit wird auch die
alte institutionelle Trennung zwischen Volkerkunde und
Volkskunde aufgehoben. Wichtiger aber ist Deimel, dass
nicht die Unterschiedlichkeit der mentalitdtsgeschicht-
lichen Entwicklungen und kulturell geprigten Weltan-
schauungen der Menschheit Referenzpunkt der Ausstel-
lung ist, sondern die gemeinsamen Ressourcen der Erde,
die Basis alles Lebens sind: Wasser und Luft, die Pflan-
zen als Erndhrungsgrundlage, der Umgang mit Tieren,
Auswirkungen des Klimawandels usw. (amiisant, dass
die Anlage der Besuchertoiletten als Ausgangspunkt zur
Darstellung der weltweiten Abwasserproblematik genutzt
werden soll!). Aus dieser globalen Perspektive relativiert
sich einerseits die Bedeutung von Kultur (bei Deimel im-
mer im Plural gedacht) angesichts der globalen Heraus-
forderungen, andererseits kann auch deutlich werden,
dass die kulturellen Spezialisierungen der Menschheit in
ihren vielen Facetten und Spezialisierungen durchaus ge-
braucht werden, um die Probleme der Globalisierung 16-
sen zu konnen. Mit westlichem Knowhow, mit Technik
und Digitalisierung allein ist das nicht moglich.

Wir haben hier eine schone Museumsvision, die sich
so — “zeitnah” — sicher nicht realisieren lésst. Ich fiirchte
auch, dass (nicht nur) deutsche Museumsbesucher mit so
einem Museum (bislang noch?) tiberfordert wiren. Besu-
cher haben gelernt, was sie in einem Museum erwartet,
wie sie sich in einem Museum zu bewegen haben, was sie
dort “erleben” und “lernen” konnen. All dies entspricht
mehr oder weniger dem gesellschaftlichen Mainstream.
Deimels visiondres Museum aber ist Zukunft — noch nicht
existierender Mainstream. Ausstellungen in ethnologi-
schen Museen konnen sicher dazu beitragen, notwendi-
ge mentale gesellschaftliche Entwicklungen zu unterstiit-
zen, ob sie aber Vorreiter darin sein konnen, wage ich zu
bezweifeln. Und das gilt auch fiir das Humboldt Forum.
Durch die Gigantomanie des Baus wird lediglich ein Zei-
chen gesetzt: Schaut her, das offizielle Europa/Deutsch-
land erachtet die Kulturen der Welt als wichtig.

Ulrike Krasberg

216.73.216.36, am 22.01.2026, 13:32:29. ©
Inhalts Im 10 oder

Rezensionen

Dinslage, Sabine, and Sophia Thubauville (eds.):
Seeking Out Wise Old Men. Six Decades of Ethiopi-
an Studies at the Frobenius Institute Revisited. Berlin:
Dietrich Reimer Verlag, 2017. 319 pp. ISBN 978-3-496-
01588-8. (Studien zur Kulturkunde, 131) Price: € 39,00

“Seeking Out Wise Old Men. Six Decades of Ethiopi-
an Studies at the Frobenius Institute Revisited” is part of
an ongoing research project “Indexing and Digitizing of
the Archival Material on Ethiopian Studies of the Frobe-
nius Institute,” financed by the German Research Founda-
tion. The volume provides a useful mapping of the history
of anthropology in Ethiopia, including some of the most
influential literature of the time, and valuable unpublished
material that continues to be made available thanks to the
efforts of the editors, Dinslage and Thubauville, and other
members of the Frobenius Institute engaged in this proj-
ect. The book is divided into three parts, which I summa-
rize and comment on before discussing the general flow,
organization, weaknesses, and strengths of the book.

Part I highlights the different ways in which three
political regimes have influenced — and continue to in-
fluence — anthropological research in Ethiopia. While
the volume focuses especially on research carried out
by members of the Frobenius Institute over a span of
60 years (1930s—1990s), it also touches on the work of
other anthropologists active in Ethiopia during this peri-
od and today. The historical stage is set by the first three
authors. Lewis organizes his chapter into three political
eras: “The Reign of Emperor Haile Selassie I,” “The Rev-
olution and the Rule of the Derg,” and “The Fall of the
Derg and After.” His article of anthropology and Ethio-
pian Studies is an excellent chronology of events, begin-
ning with the first conference held in Rome (1959) to the
Addis Ababa conference (1966), which led to the usher-
ing in of more current topics. With a turn towards more
social science research, he demonstrates the rising interest
in anthropology as reflected in the number of anthropol-
ogists present at Ethiopian Studies conferences after the
late 60s. The presence of anthropologists, however, was
disrupted in the mid-70s when the Derg regime banned
many of them. He also points to a growing trend in the
number of Japanese, German, and Ethiopian-born anthro-
pologists since that time. Asfa-Wossen goes on to docu-
ment in more historical detail the period before the Derg,
during the reign of Emperor Haile Selassie I, a time when
the German anthropologist, Ulrich Braukdmper, joined
the Frobenius Institute and began his research among the
Hadiyya. Braukdmper gives a personal account of how his
scientific engagements were impacted over the course of
three decades, spanning three regimes. Finally, Kawase’s
chapter gives an overview of ethnographic films on Ethi-
opia over a period of six decades, which features many
current films, including his own.

In Part II, a handful of researchers offer important in-
sights into a) the kind of material collected during the
time of the Frobenius expeditions to southern Ethiopia,
b) how it is being used today — or can be used in the fu-
ture —, and c) critical discussions of the theoretical and
methodological approaches used by members of the In-
stitute at that time. With Epple’s chapter, the book begins

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-714

