368

Konstruktion von Verbindlichkeit

nicht nur an vielen Beitrigen der Mystikforschung vorbei denkt und sich eine erhebliche
theoretische Inkonsistenz einhandelt, er geht auch iber plausible Verbindungslinien
zwischen Mystik und radikalem Konstruktivismus hinweg. Angesichts dieser Nahe ist
es geradezu erstaunlich, dass ausgerechnet die Mystik als irrational disqualifiziert wird,
wenn der radikale Konstruktivismus demgegeniiber als rational klassifiziert wird. Aus
radikalkonstruktivistischen Primissen geht eine solche Zuschreibung zumindest nicht
organisch hervor. Im Riickschluss evoziert sie vielmehr die Frage, ob der radikale Kon-
struktivismus angesichts der genannten Ankniipfungspunkte und seines skeptischen
Profils nicht selbst als irrational im Sinne von Glasersfelds bezeichnet werden miisste.
Hilfreicher als eine solche Ausweitung der Unterscheidung scheint mir aber, sie ein-
fach fallen zu lassen und stattdessen den Einheitsbezug von Denken und Erfahren zu
profilieren. Mit Gash wurde aus dem Diskurszusammenhang selbst ein entsprechender
Fingerzeig gegeben.

5.1.2.4 Mystik und Paradoxalitat

Die Suche nach Ankniipfungspunkten einer radikalkonstruktivistischen Mystik-
Rezeption fithrt zu einem weiteren, bereits angekiindigten Aspekt: der Paradoxalitit.
Die Mystikforschung hat frith begonnen, den Paradoxien der Mystik Aufmerksamkeit
zu schenken. Diese Paradoxien wecken ebenso wie ihre wissenschaftliche Aufarbei-
tung radikalkonstruktivistisches Interesse, weil sie eine Verbindung zur prominenten
Stellung von Paradoxalitit und Zirkularitit innerhalb des radikalen Konstruktivismus
herstellen. Das Verhiltnis von radikalem Konstruktivismus und Mystik lisst sich
mithilfe einer erneuten Paradoxienreflexion entscheidend ausweiten. Als bisheriger
Befund dieser Replik kann festgehalten werden, dass Mystik als radikalkonstruktivis-
tisch kompatibel gedacht werden kann, sofern ein funktionales bzw. operationalisiertes
Verstindnis grundgelegt und der konstruktivistischen Linie der Mystikforschung ge-
folgt wird. Dass sich die Mystik aber nicht nur als kompatibel, sondern dariiber hinaus
als argumentativ anschlussfihig erweisen kann, wurde anhand von unio und Kontin-
genz gezeigt. Die Paradoxien der Mystik machen weiterhin deutlich, dass in der Mystik
auch radikalkonstruktivistische Anforderungen an die Form des Denkens realisiert
werden. Wie schon im Kontext der ersten Replik kommt der Paradoxienreflexion damit
auch hier eine entscheidende Funktion zu. Sie arbeitet unter zwei Gesichtspunkten die
Vorzige des in dieser Untersuchung insgesamt anvisierten Theoriekontakts heraus.
In der Arbeit an den Paradoxien der Mystik wird dieser Theoriekontakt abermals
produktiv. Freilich gilt dies vorwiegend fiir die Mystikforschung und ihre theologi-
sche Adaption. Fiir den radikalen Konstruktivismus bleibt es bei der Einsicht in die
potentielle Kompatibilitit und die einzelnen verbindenden Motive.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

A) Friihe Bezugspunkte der Mystikforschung
In der wissenschaftlichen Mystikforschung, deren Beginn um das Jahr 1900 datiert
wird”®, ist die Paradoxie als Deutungskategorie verhaltnismiRig frith aufgegriffen
worden.”® Ich méchte hier vor allem drei Beitrige hervorheben.

In seiner 1926 erschienenen Untersuchung zur west-dstlichen Mystik bezieht (1) Rudolf
Otto die Paradoxie explizit ein:

Esistmitdiesem Verhdltnis von Demuteinerseits und dem Gottsein anderseits wie mit
dem Verhiltnisse von Vielheit und Einheit, von Voluntarismus und Quietismus, von Le-
ben in der Mannigfaltigkeit des Werkes und der Ruhe im Einen. Bei Sankara schlossen
sich diese opposita aus. Bei Eckart fordern sie sich. Und das ist auch mit Hochgefuhl
und Demut so. Wir nannten diese Verhaltnisse wohl polare. Aber auch das genligt dem
Grundsinne dieser Verhaltnisse eigentlich nur schlecht. Man mifite weitergehen zu
dem Paradox; Weil Eines, darum Vieles, weil ewige Ruhe in Gott darum Bewegtheit,
weil vollige Gelassenheit darum kraftvollster Wille. Und so auch: weil eins mit Gott
und Gott mit Gott vor aller Zeit, darum Nichts und Staub und Demut.”%

Von der Erfahrung mystischer Einheit leitet Otto zur Paradoxie tiber. Er setzt sie ein, um
eine Spannung bezeichnen zu koénnen, die gewdhnliche Begriffe zu sprengen scheint.
An fritherer Stelle hat Otto aus entsprechenden Erfahrungen bereits Konsequenzen fiir
den sprachlich-logischen Umgang mit mystischen Erfahrungen abgeleitet. Auch wenn
die Paradoxie an dieser Stelle noch nicht expliziert wird, fithren Ottos Schilderungen
doch zumindest implizit zu ihr:

Esergibtsich hier die sonder|baresLogikcder Mystik, die zwei Grundgesetze der natiir-
lichen Logik ausschaltet: den Satz des Widerspruchs und des ausgeschlossenen Drit-
ten. Wie die nichteuklidische Logik das Parallelenaxiom, so schaltet die mystische Lo-
gik die genannten zwei Axiome aus und von da wandern die >coincidentia opposito-
rums, die >ldentitdt der Gegensatze« und die >dialektischen Begriffe< in die Wissen-
schaft hiniiber.7%7

Die in der Mystik gemachte Erfahrung einer Einheit von Gegensitzen bringt Otto zu
der Vorstellung, die Mystik sei den Gesetzen der Logik entzogen. Der logische Konflikt,
den die Mystik in dieser Lesart aufwirft, verdichtet sich terminologisch aber letztlich
in der Paradoxie, weil sie ja gerade die gleichzeitige Giiltigkeit sich widersprechender
Aussagen behauptet. Bei Otto ist die Paradoxie als Deutungskategorie mystischer Er-
fahrung damit sowohl explizit als auch implizit angelegt. Interessanterweise bezieht
er in dem erstgenannten Zitat den Quietismus ein. In der Einleitung des Kapitels zur

764 Vgl. Widmer, Mystikforschung S.1.

765 Haas geht in seiner Diagnose — leider ohne weiterfiihrende Hinweise — noch einen entscheiden-
den Schritt weiter: »Dafd die rhetorische Wendung des Paradoxons fiir den mystischen Diskurs
konstitutiv ist, ist sowohl den Mystikern wie den Mystikforschern immer schon klar.« Haas, Aussa-
ge S.150.

766 Rudolf Otto, West-ostliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung. Gotha
1926. S. 257. Explizit wendet Otto die Paradoxie auch auf Paulus an. Vgl. ebd. S. 283.

767 Ebd.S.59f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

369


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

Konstruktion von Verbindlichkeit

religiésen Paradoxalitit (Kap. 5.1.1.3) ist dieser Begriff schon einmal gefallen. Dort hat-
te ich eine Stelle aus Thomas Manns Zauberberg zitiert, in der die Figur Settembrini
eindringlich vor der Paradoxie warnt: »Das Paradoxon ist die Giftbliite des Quietismus,
das Schillern des faulig gewordenen Geistes, die grofite Liederlichkeit von allen!«”*® Mit
dem Quietismus habe ich dort zum Zusammenhang von Religiositit und Paradoxalitit
iibergeleitet. Nun schlagt diese Erwihnung auch einen Bogen zur Mystikforschung und
ihrer Paradoxienreflexion. Ausfiihrlicher als bei Otto wird diese Verkniipfung vom bri-
tischen Theologen (2) Ronald Knox thematisiert. In seiner 1950 in englischer und 1957
dann in deutscher Sprache erschienenen Studie zum christlichen Schwirmertum (engl.
Enthusiasm) hat er seine Beobachtung mystischer Paradoxien in eine ausfiihrlichere Be-
schiftigung mit dem Quietismus integriert. Seine Einschitzung dieser Bewegung ih-
nelt dabei bis in den Wortlaut hinein der soeben zitierten Warnung Settembrinis: »In
Wahrheit aber ist der Quietismus eine Geschwulst am gesunden Leib der Mystik«7®.
Knox’ Kritik gleicht dann auch weitestgehend der allgemeinen theologischen Einschit-
zung dieser lehramtlich verurteilten Stromung, wonach vor allem die Vorstellung einer
»rein passiven Innerlichkeit selbstloser, vollig resignierter Leibe zu Gott, aus der jede
Aktivitit u. jedes eigene Heilsinteresse auszumerzen ist«’”°, kritisiert wird. Der zentra-
le Aspekt der Passivitit wird dabei gerne als Parallele zum protestantischen Pietismus
genannt und darin weiterhin von der »klassischen Mystik« abgegrenzt.””* Anhand des
Quietismus arbeitet Knox insgesamt sieben mystische Paradoxien heraus:

1. »Der Mystiker hat das Gefiihl, er werde von einer Kraft hingerissen, die stirker ist als er selbst;
dennoch kann sein Gebet dienstlich sein.«”"*

2. »Die Gotteserkenntnis des Beschauenden wird unmittelbar, zugleich aber weniger deut-
lich.«773

3. »Indem die Seele versucht, Gott mehr zu lieben, bedient sie sich in geringerem MafSe ihrer
Affekte.«77*

4. »Der Wille wird immer mehr das Zentrum unseres Gebetes, aber seine Akte werden zugleich
immer weniger wahrnehmbar.<’”

5. »Einige beschauliche Seelen machen die Erfahrung, daf sie, je mehr sie beten, desto weniger
bitten. <776

6. »Je mehr die Seele sich in sich selbst versenkt, desto weniger denkt sie an sich selbst.«”77

768 Mann, Zauberberg S. 291.

769 Ronald A. Knox, Christliches Schwarmertum. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte. Ubers. v. Paula
Havelaar/Auguste Schorn. K6In/Olten 1957. S. 219. [= Knox, Schwarmertum.]

770 Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines theologisches Worterbuch. (Herder-Bicherei Bd.
108/109). Freiburg i.Br. 1961. S. 308. Vgl. dazu Knox, Schwarmertum S. 238-240.

771 Vgl. Weismayer, Art. Quietismus S. 772.

772 Knox, Schwarmertum S. 227.

773 Ebd.S.228.

774 Ebd.S.228.

775 Ebd.S. 229.

776 Ebd.S.231.

777 Ebd.S.233.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

7. »In dem Mafle, wie die Seele auf dem Wege der Beschauung voranschreitet, wird sie nicht

mehr, sondern weniger an die Ubung der Tugend denken.<”"®

Threm Anspruch nach gehen diese Paradoxien iiber den Quietismus hinaus. Knox be-
zieht sie auf die Mystik insgesamt und stellt lediglich die prizisierende Riickfrage, was
der Quietismus aus diesen Paradoxien gemacht habe.””” Die Frage nach der parado-
xalen Dimension des Quietismus sei an dieser Stelle deshalb zuriickgestellt. Fiir den
Moment geniigt der schlichte Befund, dass sich mit Knox eine weitere frithe Referenz
fiir die Anwendung der Paradoxie auf die Mystik findet. Der systematische Ertrag die-
ser Anwendung bleibt — wie auch Haas, dem ich die Spur zu Knox verdanke, angemerkt
hat - fraglich. Es sei zu bezweifeln, dass diese

Typologie mystischer Paradoxe weit tiber die psychologische Mystik der spanisch-fran-
zbsischen Schule hinausreicht. Sie signalisiert aber einen Tatbestand, dessen Allge-
meingiiltigkeit fiir den Mystiker nicht in Zweifel zu ziehen ist: Die Paradoxie ist eine

adiquate, wenn nicht die angemessenste Denk- und Sprachform der Mystik.78°

Mit Haas greife ich Knox’ Beitrag also vor allem deshalb auf, weil er einerseits Auf-
schluss tiber die frithe Prisenz der Paradoxie als Deutungskategorie in der Mystikfor-
schung gibt und andererseits fir die Frage sensibilisiert, inwiefern diese Kategorie ein
angemessenes bzw. hilfreiches Instrument zur Beschreibung der Mystik darstellt. Haas
hat diese letzte Frage fiir sich ja bereits beantwortet.

Ein letzter verhiltnismif3ig frither Beitrag der Mystikforschung sei an dieser Stelle
noch erwihnt. Es geht erneut um den 1961 erschienenen Band Mysticism and Philosophy,
mit dem (3) Walter T. Stace nicht nur seinen perennialistischen Ansatz vorstellt, son-
dern auch eine ausfithrliche Paradoxienreflexion vorlegt. Weil diese Reflexion einige
systematisch relevante Perspektiven zum Zusammenhang von Mystik und Paradoxali-
tit erdffnet, stelle ich sie im Folgenden etwas ausfithrlicher dar.

Einen ersten Fingerzeig gibt bereits die Erwihnung der Paradoxicality als Kennzei-
chen sowohl des extrovertive als auch des introvertive mysticism (s.o.). In der konkreten
Diskussion bezieht sich Stace dabei besonders auf das von ihm als solches eingefiihrte
pantheistic paradox, das besagt, »that the world is both identical with, and distinct from,
the One, this assertion remains equally paradoxical and cannot be passed off as a lit-
erary device.«”®! Die Paradoxie betrifft die Mystik demnach nicht nur als rhetorische
Figur, sondern vielmehr als Denkform (Schréer). Gerade dies aber wirft die Frage nach
ihrer Stellung zur Logik auf. Stace geht hier auf Abstand zu Otto, den er mit dem obigen
Zitat zur »Logik der Mystik« wiedergibt und wie folgt kommentiert:

But more important, it is false —at any rate in my view — that mysticism has a peculiar
logic of its own, governed by the principle of the identity of opposites. There exists
in fact no such logic. There is only one kind of logic, namely the logic discussed by

778 Ebd.S.234.

779 Vgl. ebd. S. 238.

780 Haas, Aussage S.143.
781  Stace, Mysticism S. 257.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

3n


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

Konstruktion von Verbindlichkeit

logicians. The position of mysticism in violating these laws is not another kind of logic,

but is simply nonlogical 782

Einer aus seiner Sicht vorschnellen Abkehr von der Giiltigkeit der einen Logik erteilt
Stace ebenso eine Absage wie Versuchen, die Paradoxalitit der Mystik einfach abzu-
streiten.”®® Die Prisenz der Paradoxalitit innerhalb der Mystik, die er fiir die mysti-
sche Erfahrung insgesamt als konstitutiv ansieht, erklirt er vielmehr damit, dass die
allgemeine Logik grundsitzlich nur dort zustindig sei, wo es um Probleme der Vielzahl
gehe:

| hold rather that they are the necessary rules for thinking of or dealing with a mul-
tiplicity of separate items. If there are many items A, B, C, D, ... Z, then we must keep
each distinct from the others. A is A and is not B. The laws of logic are in fact sim-
ply the definition of the word >multiplicity<. The essence | of any multiplicity is that it
consists of self-identical distinguishable items. But in the One there are no separate
items to be kept distinct, and therefore logic has no meaning for it. For the same rea-
son mathematical principles have no meaning for it, since there are no items in it to be

humbered.”%4

In der Mystik ginge es hingegen um die Einheit, weswegen die Logik zwar grundsitz-
lich giiltig bleibe, fiir mystische Erfahrungen aber nicht zustindig sei.”% Direkte Kon-
sequenzen fiir die Konstitution der Logik ergeben sich aus Stace’ Gedanken deshalb
aber nicht. Thre drei klassischen Gesetze bleiben unversehrt.”3¢ Folgenlos fallen Stace
Uberlegungen dennoch nicht aus:

These views do not belong to logic but to the philosophy of logic. It is for example
a popular dogma among contemporary philosophers that no experience could ever
conceivably contravene the laws of logic, and that these laws would be valid for any
possible experience in any possible realm or world. Itis this dogma which is now shown

to be in error.”%7

Bezweifelt wird damit nicht die Giiltigkeit, sondern die uneingeschrinkte Zustindig-
keit einer universalen Logik. Mit der Mystik und ihren Paradoxien beansprucht Stace
vielmehr einen Bereich, der vom Zugrift der Logik ausgenommen wird. Auch wenn
Stace sich mit dieser Differenzierung zur analytischen Philosophie bekennt, weist er
doch auf die Grenzen logischer Ableitungen hin.

782 Ebd.S. 268.

783 »l have now discussed several theories all of which have it in common that they are attempts to
show that there are no real paradoxes in the sense of logical contradictions in mysticism. They all
break down. And as | am not aware of any other theory by which a critic might seek to show that
the paradoxes are capable of rational solution, | have to conclude that they are in fact incapable of
rational solution, and that the contradictions which they include are logically irresolvable.« Ebd.
S.264.

784 Ebd.S.270f.

785 Vgl.ebd. S.271.

786 Vgl.ebd.S. 272.

787 Ebd.S.272.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Stace’ Beitrag stellt nicht nur ein frithes Beispiel fiir eine Anwendung der Paradoxie
als Deutungskategorie innerhalb der Mystikforschung dar. Seine konzentrierte Theo-
riedebatte macht iiberdies ein konkretes Angebot zum Verstindnis der Paradoxie und
leitet so zu den verschiedenen Perspektiven auf Paradoxien und Paradoxalitit iiber, wie
sie in Ansitzen in Kap. 5.1.1.3 dargestellt wurden. Stace liegt dabei weitestgehend auf
der Linie des logisch-analytischen Verstindnisses. Hinsichtlich der Mystik wird diesem
aber ein translogisches Motiv hinzugefiigt, insofern er die Logik im Bereich der Mys-
tik nicht zustindig sieht. Entsprechend geht es Stace auch nicht um eine moglichst
unmittelbare Aufldsung mystischer Paradoxien. Um die Begriindung dieses Postulats
genauer nachvollziehen zu kénnen, wire eine ausfithrlichere Auseinandersetzung mit
Stace’ Konzept notig. Fir die Zwecke dieser Arbeit geniigt aber die bisherige Darstel-
lung. Sie macht deutlich, dass Stace systematisch iiber die Beitrige von Knox und Otto
hinausgeht und damit ein verhiltnismifig frithes Beispiel fiir eine umfassende und
logisch reflektierte Anwendung der Paradoxie als Deutungskategorie in der Mystik-
forschung anbietet. Bei alldem bleiben seine Uberlegungen an sein perennialistisches
Profil gebunden. Darin wiederum gleicht Stace Otto, der ebenfalls dem Perennialismus
zugerechnet wird.”8® Und auch fiir Knox lige eine solche Zuordnung angesichts seines
theologischen Ausgangspunktes sicher nahe. Die Frage nach dem konkreten Zusam-
menspiel verschiedener theoretischer Faktoren wird damit noch einmal prisent. Im
Gesamt dieser Replik stellt sie sich besonders, weil es hier ja gerade darum geht, vor
dem spezifischen Theoriehintergrund des radikalen Konstruktivismus Moglichkeiten
eines sinnvollen Mystikverstindnisses auszuloten.

B) Weitere Bezugspunkte der Mystikforschung: Zur Ubiquitat der Paradoxie

Uber die frithen Beziige bei Otto, Knox und Stace hinaus ist die Paradoxie als Deu-
tungskategorie in der Mystikforschung prasent. Sie wird dabei in verschiedener Weise
eingesetzt. Fiir eine besonders intensive Auseinandersetzung mit der Paradoxie steht
der bereits mehrfach erwihnte Alois Maria Haas. Seine Uberlegungen erweisen sich
fiir diese Replik als besonders relevant, weil sie vom systemtheoretischen Paradoxien-
verstindnis ausgehen, welches sich — wie in Kap. 5.1.1.3 dargelegt - in den meisten
Punkten mit der radikalkonstruktivistischen Paradoxienbearbeitung deckt. Hinzu tritt
Haas’ schon zitierte Auffassung, der zufolge die christliche Perspektive im Grundkon-
flikt von Perennialismus und Konstruktivismus am ehesten in der konstruktivistischen
Option aufginge.

Wie Knox und Stace geht auch Haas davon aus, dass Paradoxien konstitutiv zur
Mystik gehoren. Sie treten nicht einfach als beliebig zu wihlende Stil- und Ausdrucks-
mittel hinzu, sondern verweisen auf eine tieferliegende Verbindung von mystischer Er-
fahrung und Paradoxalitit. Nach Haas besteht diese Verbindung zunichst darin, dass
Mystik ein auf die Welt bezogenes kommunikatives Geschehen darstellt. Eine solche
Kommunikation aber — und hier folgt er Luhmanns Systemtheorie — kénne grundsitz-
lich nur paradox geschehen, weil die Welt als solche niemals zur Verfiigung stehe, zugleich
aber stets vorausgesetzt werde.”®® Der umfassende Einheitsbegriff Welt, der letztlich

788 Vgl. Forman, Introduction S. 4.
789 Vgl. Haas, Aussage S.131f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

373


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

Konstruktion von Verbindlichkeit

differenzlos simtliche Unterscheidungen (v.a. System — Umwelt) in sich aufnimmt, ist

selbst nur in Unterscheidungen zuginglich und damit paradox.”®

Die allgemeine Pa-
radoxalitit von Kommunikation strahlt von dort aus auf die Mystik als speziellem kom-

munikativem Geschehen aus:

Wenn schon im Reden iiber Welt der Charakter dieses Redens ein Paradox ist, dann um
so mehr im mystischen Diskurs, da hier zur Immanenz der Welt die noch weit unbe-
kanntere Dimension der Transzendenz und deren unitive Erstreckung auf die Imma-
nenz hinzutreten — eine Steigerung des Inkommunikablen, das weit (iber die normale
>Unabbildbarkeit psychischer Vorgidnge im Medium der Kommunikation< [JMH: Fuchs-
Zitat] hinaus als Wahrgenommenes in der Form der Paradoxie schockartig kommuni-

ziert —und meistens nicht verschwiegen — wird.””’

Haas begreift die Mystik in dieser Weise als eine Radikalisierung der Paradoxalitit von
Kommunikation insgesamt, insofern die zur Paradoxie verleitende Komplexitit der Im-
manenz in der Mystik und ihren Transzendenzbeziigen noch einmal gesteigert wiirde.
Ganz dhnlich steht es demnach um die Religiositit, zu deren Subform die Mystik bei
Haas wird.”* Durch die Hinzunahme der Transzendenz, die durch Entzogenheit ge-
kennzeichnet ist, wird in Religion und Mystik die Frage nach der Moglichkeit des Spre-
chens virulent. Als mystische Leitparadoxie bezieht sich Haas deshalb auf die parado-
xale Gleichzeitigkeit von Sagbarkeit und Unsagbarkeit:

Man wird fiir die christliche Mystik eine Unterscheidung treffen miissen, die es erst er-
klarbar macht, wieso sie sprachliche Modi der Unsagbarkeit und solche der exzessiven
Sagbarkeit benlitzt. Die >Unsagbarkeit< Gottes und mithin des Vorgangs der Einigung
mit ihm teilt das Christentum mit anderen Religionen. Sie ist ein Ergebnis der reli-
giosen Reflexion auf das Absolute. Auf der anderen Seite ist aber christlich der unsag-
bare Gott selbst der Logos, der sich — um mit Eckhart zu sprechen — selber >gewortet«
hat. Neben der apophatischen Sprechweise und der mit ihr gegebenen Thematik des
Entzugs und der Sehnsucht findet sich im Christentum damit ebenso die breit dahin-
stromende positiv-symbolische, rhetorisch-allegorische Sprechweise. Zu erinnern ist
nuretwa an dieviele priide Leser oft briiskierende erotische Bildlichkeit der Einigungs-
vorstellungen. Die menschlichen Erfahrungsberichte, wie sie in der Heiligen Schriftin
ihrer mystisch-allegorischen Bedeutungskompetenz bereits vorliegen, sind dem Mys-
tiker keine Arkana, sondern ihn zum befreiten Sprechen ermunternde Vorgaben, weil

790 Vgl. Tobias Werron, Welt. In: Luhmann-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hg. v. Oliver Jahraus/
Armin Nassehi u.a. Stuttgart 2012. S.125-127, hier: S. 125.

791 Haas, Aussage S.132. Vgl. weiterfithrend: Niklas Luhmann/Peter Fuchs, Reden und Schweigen. (stw
Bd. 848). Frankfurt a.M.1989. Die in diesem Band geleistete systemtheoretische Aufbereitung der
Mystik dhnelt in einigen Punkten Haas’ Uberlegungen. Fiir eine theologische Aufarbeitung dieser
Linie vgl. Brieden, Paradoxien Kap. 3.1.3.2.

792 Da heifit es etwa: »In religiéser Traditionen kommt der religids-my|stischen Erfahrung unzweifel-
haft bei der Ausformung von Paradoxien eine schlechthin tragende Funktion zu. Das liegt grund-
satzlich daran, daf} jede Gotteserfahrung eine einheitliche Widerspruchserfahrung oder wider-
spriichliche Einheitserfahrung darstellt.« Haas, Aussage S. 140f.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

sichinihnen die>Grofdtaten Gottes¢, der dem Menschen auch sprachlich immer voraus

ist, bezeugen.”®3

Haas geht also davon aus, dass sich christliche Mystiker*innen deshalb in die Paradoxie
hineinbegeben konnen, weil sie von der Offenbarung her eine grundlegende Paradoxie
des Christentums erfahren: Ein geheimnishafter Gott, der sich — ohne seine Geheimnis-
haftigkeit aufzuldsen — als Logos (Joh 1,1-18) offenbart.”* »Christliche Mystik notiert
beides — Schau und Nicht-Schau, Schau in Nicht-Schau - als Gnade, die sowohl der
Sprache wie dem Sprechenden gewihrt wird — von einem Gott, der im Mafe er Einheit
ist, auch und vor allem personale Liebe verkorpert.«”®> Von der christlichen Tradition
kommend aktualisiert Haas die grundlegende Immanenz-Transzendenz-Paradoxie fir
die Mystik.”® Das Primat kommt dabei eindeutig der Offenbarung zu. Haas zufolge
besteht eine »Verpflichtung«, »Gott oder das Gottliche nicht menschengemif} zu erken-
nen, sondern gottesgemif}, was voraussetzt, daf3 sich der Erkennende ganz Gott iiber-
gibt, dem er ja ohnehin gehért.«’”” Wie ein solcher Perspektivwechsel aber geleistet
werden soll, wenn es doch der Mensch selbst sein muss, der sich Gott tibergibt, scheint
gerade angesichts der systemtheoretischen Voraussetzungen fraglich. Auch wenn sich
also andeutet, dass Haas den systemtheoretischen Paradoxienbegriff iibertritt, ist doch
entscheidend, dass er dieses Theorieangebot iiberhaupt aufgegriffen hat. Von dort aus
begriindet er eine potentiell ubiquitire Paradoxalitit von Kommunikation und erwei-
tert sie auf die Mystik. Die religiose Grundparadoxie von Immanenz und Transzendenz
wird mystisch zur Paradoxie von Sagbarkeit und Unsagbarkeit. Zwar stellen Mystik und
Religiositit in dieser Weise einen besonderen Bezug zur Paradoxalitit her, sie stehen
damit aber nicht alleine, weil auch in anderen Bereichen Paradoxien auftreten. Wih-
rend die Paradoxie in den genannten fritheren Bezugspunkten eine Sonderstellung ein-
nimmt, geht Haas von einer grundsitzlichen kommunikativen Prisenz von Paradoxien
aus.

Um eine solche Prisenz theoretisch begriinden zu konnen, bedarf es aber nicht un-
bedingt systemtheoretischer oder radikalkonstruktivistischer Anleihen. Das zeigt sich
etwa an Margreiters symboltheoretischem Zugang, in dem eine allgemeine Neigung
von Sprache und Denken zu Paradoxien behauptet wird:

Mafigeblich fiir das Scheitern der totalen Versprachlichung unserer Erfahrungist einer-
seits, daR diese sich nicht auf einen einzigen Symbolismus und auf ein einziges Medium
einschranken [af3t, und andererseits, daf kein Symbolismus die Erfahrung qualitativ
und quantitativ zur Ginze an sich binden und total absorbieren kann, sondern daf$
immer ein widerstandiger Rest der Erfahrung bleibt, der in der Symbolisierung nicht

793 Haas, Mystik S. 331.

794 Ahnlich konstatiert Ebert: »Die biblischen Schriften zeugen von einer konstitutiven Paradoxie der
Cottesbegegnung: dem Sichzeigen und Sichentziehen Cottes in seiner Offenbarung.« Ebert, Entzug S. 1.

795 Haas, Aussage S.171.

796  Explizittut dies auch Méde: »Der>springende Punktc<der Mystik ist das Transformationsgeschehen
an der Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz, zwischen affekt- und vorstellungsbesetzter
Eigenwelt und transsubjektiver Empfanglichkeit, zwischen Begehren, Verzicht und Gnade.« Mode,
Mystik S. 61.

797 Haas, Aussage S.135.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

375


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Konstruktion von Verbindlichkeit

aufgeht. Eben dadurch bleibt jede Symbolisierung — und damit auch: jede Versprach-

lichung — unzureichend, fragwiirdig und relativ.7%®

Auch Margreiter geht also von der potentiellen Ubiquitit von Paradoxien aus, die er
dann mystisch spezifiziert. Mystische Paradoxien stehen also auch bei ihm nicht ein-
fach isoliert. Sie ergeben sich aus der Komplexitit dessen, was kommuniziert werden
soll:

Schwer ausdriickbare Inhalte, z.B. neu auftauchende und komplizierte Gefiihlslagen,
apophatisch zu umschreiben oder sie paradox zu formulieren oder die Rede hierliber
in ein serfiilltesc Schweigen miinden zu lassen, sind Sprachgesten, die wir auch aus

nicht-mystischen Texten kennen, insbesondere aus der Poesie.”®®

Diese Uberlegungen kénnten auch in einem radikalkonstruktivistischen Denkrahmen
produktiv gemacht werden, wenn die Liicke zwischen Symbolisierung und Erfahrung
bspw. dadurch erklirt wiirde, dass das jeweilige System stets nur mit den eigenen kon-
tingenten Mitteln agieren kann. Eine genauere Priifung der Kompatibilitit wiirde hier
zu weit fithren. Wichtig ist fir den Moment, dass mit Haas und Margreiter zwei an-
schlussfihige Erweiterungen fritherer Positionen ausgemacht werden kénnen. Beide
weisen den Weg, um die Paradoxien der Mystik in die bisherige Argumentation dieses
Kapitels einzufiigen.8°° Zu diesem Zweck soll besonders eine Paradoxie niher unter-
sucht werden, die sowohl bei Haas als auch bei Margreiter eine besondere Rolle spielt.
Es geht um die von Haas bezeichnete Spannung von Sagbarkeit und Unsagbarkeit.

C) Konkretisierung: Sagbarkeit und Unsagbarkeit

Uber die beiden Autoren hinaus wird diese Spannung in vielen weiteren Beitrigen der
Mystikforschung aufgegriffen, bspw. von Keul: »Die Gleichzeitigkeit von Rede- und
Schweigegebot stellt die Mystikerin vor ein Paradox: eine Erfahrung, die alle Worte
iibersteigt, will zu Wort kommen. Das Unaussprechliche dringt zur Sprache.«3%
Auch von Albert wird ein Konflikt zwischen dem eigenen endlichen Fassungs- und
Ausdrucksvermégen und der diese iibersteigenden Erfahrung beschrieben: »Mystiker
und Philosophen haben im Blick auf die Unaussprechlichkeit des von ihnen Erfahrenen
auch nicht selten das Schweigen als die einzig angemessene Antwort auf die Erfah-
rung der >unio mystica< bezeichnet.«®°* Nach Sudbrack bewegen sich entsprechende
Versuche in der »Spannung zwischen Stille und Wort, Schweigen und Verkiinden,

798 Margreiter, Mystik S. 477.

799 Ebd. S.96.

800 Ein weiterer Link in diese Richtung findet sich auch bei de Lubac, der in der ersten Replik als Ver-
treter einer theologischen Paradoxienbearbeitung vorgestellt wurde und bezogen auf das Paradox
aphoristisch anmerkt: »Im Mystischen triumphiert es.« Lubac, Glaubensparadoxe S. 8.

801 Keul, Gottesrede S.326. Fiir eine dhnliche Umschreibung dieser Paradoxie vgl. Wendel, Mystik
S. 20f.

802 Albert, Mystik S. 21. »Die Unaussprechlichkeit der unio zu beteuern, ist eines der haufigsten Motive
mystischer Texte.« Margreiter S. 99.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Geheimnis und Offenbarung.«®°? Grundsitzlicher und mit einer an Haas erinnernden
theologischen Riickfithrung schreibt auch Wolf-Friedrich Schiufele:

Die menschliche Sprache versagtvor deralles Gbertreffenden Erfahrung der géttlichen
Gegenwart. Andererseits aber drangt gerade auch die mystische Erfahrung immer ins
Wort, will sich mitteilen und kommuniziert werden. Das hat tiefere theologische Ur-
sachen; kurz gesagt, liegt es daran, dass nach christlicher Vorstellung Gott-Vater sich
durch den Sohn, der zugleich das Wort ist, offenbart.8%4

Uber Haas und Margreiter hinaus wird in der Mystikforschung also eine fiir die Mystik
grundlegende Spannung von sprachlich-kommunikativer Begrenzung einerseits und
einer Neigung zur Mitteilung andererseits konstatiert, auch wenn dafiir nicht unbe-
dingt die Paradoxie als Kategorie aufgerufen wird.

Um verstehen zu kénnen, weshalb diese Spannung aber dennoch eine Paradoxie
konstituiert, bedarf es eines kurzen theoretischen Schlenkers. Wichtig ist hierzu die
Einsicht, dass auch die Kategorien von Schweigen und Verstummen, Sagbarkeit und
Unsagbarkeit sprachlich auftreten. Auch Verstummen und Unsagbarkeit werden in den
kommunikativen Prozess eingebunden, dessen Unzulinglichkeit sie doch im Grunde
behaupten. Konkreter: Wer iiber das Schweigen spricht, schweigt gerade nicht. Ein per-
formativer Widerspruch entsteht, weil sich Handlung und Aussage direkt widerspre-
chen. Einen solchen Widerspruch eignet nach radikalkonstruktivistischem Paradoxi-
enverstindnis aber paradoxale Qualitit, weil es zur Konstitution einer Paradoxie nicht
einfach nur propositionaler Widerspriiche bedarf. Vielmehr taugt auch die konkrete
Sprachhandlung (Performanz) zur Paradoxienkonstitution, weil auch diese Handlung
mit einem Geltungsanspruch verbunden ist. Ein performativer Widerspruch wird als
Widerspruch erlebt, weil der Geltungsanspruch der Aussage mit dem Geltungsanspruch
der Handlung konfrontiert wird. Wenn keiner der beiden Geltungsanspriiche aber zu-
gunsten des anderen aufgegeben werden kann und beide trotz des Widerspruchs also
Geltung fir sich reklamieren, spurt der performative Widerspruch in das paradoxale
Muster ein. Ein Beispiel aus einem vermeintlich véllig anderen Kontext soll diese Uber-
legungen veranschaulichen.

Mit seinem sog. Chandos-Brief hat der 6sterreichische Schriftsteller Hugo von Hof-
mannsthal ein aufwendiges Beispiel fiir einen performativen Widerspruch vorgelegt.
Kunstvoll und wortgewandt berichtet der fiktive Lord Chandos seinem Freund Fran-
cis Bacon von der empfundenen Unméglichkeit, sich sprachlich ausdriicken zu kén-
nen: »es ist mir vollig die Fihigkeit abhanden gekommen, tiber irgend etwas zusam-
menhingend zu denken oder zu sprechen.«®%° Die Proposition gerit in einen Konflikt
zu ihrer Performanz. Wihrend Chandos behauptet, sich nicht ausdriicken zu kénnen,
driicke er sich in dieser Behauptung doch aus. Die eigene sprachliche Unfihigkeit wird
im Medium der Sprache behauptet. Die Anspriiche der Proposition und der konkreten

803 Josef Sudbrack, Einfiihrung. In: Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Hg. v. Gerhard
Ruhbach/Josef Sudbrack. Miinchen 1989. S.17-28, hier: S. 22. [= Sudbrack, Einfithrung.]

804 Schiufele, Mystik S.19.

805 Hugo von Hofmannsthal, Der Brief des Lord Chandos. (Reclams Universal-Bibliothek 19503) Hg.
Fred Lonker. Stuttgart 2019. S.12. [= Hofmannsthal, Brief.]

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

31


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Konstruktion von Verbindlichkeit

Handlung verlaufen diametral zueinander. Ein performativer Widerspruch entsteht,
der als Paradoxie den gesamten Text durchzieht. Mathias May hat deshalb angemerkt,
dass der Chandos-Brief »keineswegs Absage an die Dichtung, sondern Zeugnis ihrer
paradoxen, dem Gewohnten entzogenen Voraussetzungen« sei.3°® Auch wenn unklar
bleibt, ob May in seinem Kommentar nicht letztlich von einer Auflésung der Parado-
xie ausgeht, wird doch ersichtlich, inwiefern der performative Widerspruch Paradoxien
konstituieren kann und dies auch durchaus wahrgenommen wird.

Der Chandos-Brief stellt aber keineswegs ein beliebiges Beispiel fiir die paradoxale
Wirkung performativer Widerspriiche dar. Der Text fithrt vielmehr zuriick zur Beob-
achtung der mystischen Leitparadoxie, der dieser Abschnitt zugedacht ist. Von Hof-
mannsthal, den Langer der neomystischen Strémung um 1900 zurechnet®®?, bezieht
sich schlieflich auf das Kernproblem besagter Paradoxie. Lord Chandos gleicht ge-
wissermaflen den Mystiker*innen, die »entgegen ihrer Festlegung, das | Geschaute sei
nicht sagbar, es doch aussagen«3°®. Der kurze Theorieschlenker fithrt damit direkt zu-
rick zur Diskussion dieser spezifischen Spannung von Sagbarkeit und Unsagbarkeit,
die nun genauer als Paradoxie klassifiziert werden kann. Das gilt dann eben auch fiir
Fille, in denen diese Paradoxie nicht als solche bezeichnet wird, wenn Sudbrack al-
so etwa beobachtet: »Jeder mystische Text artikuliert etwas, das >eigentlich« nicht zu
artikulieren ist. Denn die mystische Erfahrung, so scheint es, hat es gerade mit dem
Unsagbaren zu tun, mit dem Transzendenten, dem alles Uberschreitenden.«8°® Neben
den impliziten Beziigen wird diese Leitparadoxie teils aber auch als solche benannt,
ohne dass damit aber gleich ein Hinweis auf die Paradoxalitit der Denkbewegung im
umfassenderen Sinne einer Denkform verbunden wird. Die Paradoxie dient dann viel-
mehr als eine zusitzlich hinzutretende Beschreibungsfigur. So zeigt es sich etwa bei
Zimmermann:

Fast alle Mystiker sind sich darin einig, dafs zur Beschreibung der gottlichen Erfahrung
die menschliche Sprache nicht ausreicht. Die géttliche Erfahrung ist eine Beziehung,
die —christlich gesprochen —sich zwischen dem Geschopf und dem Schépfer herstellt;
diese Beziehung liegt auRerhalb der menschlichen Sprache und ist in dieser Sprache,
die dem Kontakt der Geschépfe untereinander dient, im Grunde nicht mitteilbar. Wird

das>Unsagbare<doch ausgesagt, so nur anndherungsweise in Metaphern oder Parado-
810
xa.

806 Mathias May, Art. Ein Brief. In: Kindlers Neues Literatur Lexikon 7.1996. S. 990-991, hier: S. 990.

807 Vgl. Langer, Mystik S. 21. Ansatzpunkte finden sich dafiir auch im Chandos-Brief. So dhneln einige
Textstellen den Beschreibungen der mystischen unio: »Um mich kurz zu fassen: mir erschien da-
mals in einer Art von andauernder Trunkenheit das ganze Dasein als eine grofie Einheit: geistige
und korperliche Welt schien mir keinen Gegensatz zu bilden, ebenso wenig héfisches und tieri-
sches Wesen, Kunst und Unkunst, Einsamkeit und Gesellschaft; in allem fiihlte ich Natur, in den
Verirrungen des Wahnsinns ebensowohl wie in den duflersten Verfeinerungen eines spanischen
Ceremoniells; in den Télpelhaftigkeiten junger Bauern nicht minder als in den siifResten Allegori-
en; und in aller Natur fiihlte ich mich selber.« Hofmannsthal, Brief S. 10.

808 Zimmermann, Vorwort S.16f.

809 Sudbrack, Einfithrung S. 21.

810 Zimmermann, Vorwort S. 14.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Zimmermann wendet die Paradoxie also nicht auf den mystischen Konflikt um die
Moglichkeiten von Kommunikation und ihre Grenzen an, sondern greift die Parado-
xie lediglich als eine Figur heraus, mit deren Hilfe der Konflikt ausgedriickt werden
kénnte. Von einer umfassenden Prisenz von Paradoxien, wie sie von Haas und Mar-
greiter beschrieben wird, kann hier also keine Rede sein. Ahnlich hilt es Keul in ihrer
Studie zur verschwiegenen Gottesrede.®™" Ausfiihrlicher als Zimmermann verhandelt sie
die mystische Leitparadoxie von Schweigen und Sprechen unter metaphorologischen
Gesichtspunkten:

Der metaphorische Prozess vollzieht mit der Ubertragung von Wértern (Sprachzei-
chen) | eine Uberschreitung der Sprache auf das hin, was unsagbar ist. Er identifiziert
nicht zwei Gegenstiande. Vielmehr macht er einen unbekannten Gegenstand begreif-
lich, indem er ein bekanntes Wort so verandert, dass es das Unbekannte bezeichnet.
Mit der Metapher entsteht ein neues Wort. Aus diesem Grund ist es treffender, bei der

Metapher von einer Uberschreitung als von einer Ubertragung zu sprechen.®'?

In der Ubertragung eines Wortes in einen anderen, ungewohnt scheinenden Kontext
schliefdt die Metapher neue Verstindnismoglichkeiten auf: Sie »erklirt die Dinge, die
zuvor unerklirlich waren, und erméglicht Aktionen, die die Bedrohung bannen. Hierin
liegt die Sprachmacht von Metaphern. Sie bezeichnen die unbekannte Wirklichkeit so,
dass Menschen in ihnen handlungsfihig werden.«8"> Das theologische Drehmoment
dieser Metaphernreflexion lisst sich anhand dieser kurzen Hinweise bereits erahnen.
Es geht darum, dass trotz der Einsicht in das religiése wie mystische Sprachproblem,
das religids als Immanenz-Transzendenz- bzw. Offenbarungsparadoxie und mystisch
als Leitparadoxie von Sagbarkeit und Unsagbarkeit bearbeitet wird, kommunikative An-
schlussmoglichkeiten jenseits des Verstummens erreicht werden:

Das Wesen der Metapher liegt in der Uberschreitung des Unsagbaren in Sprache hin-
ein. Sie bietet die Moglichkeit, sogar das ins Wort zu bringen, was alle Worte (iber-
steigt. Die Metaphern der Mystik zeichnen die Schaumlinie der Gottesrede auf dem
Sand des Schweigens. Die Sprachfigur der Metapher erméglicht es, dem Unfassbaren
inder Sprache Prasenz zu geben. Dies machtsie fiir verschwiegene Cottesrede wertvoll
und unverzichtbar. Sie gibt der Mystik die Méglichkeit, die Gottheit mit einem Namen

811 Neben Zimmermann und Keul ware hier auf weitere Beitrage hinzuweisen, die die Paradoxie als
Kategorie anwenden, aber keine Anzeichen einer ausfiihrlichen Reflexion auf eine grundlegen-
de Paradoxalitat aufweisen. Bernard McGinn spricht etwa von einer »paradoxen Gleichzeitigkeit
von Gegenwart und Entzug in der Begegnung mit Cott«. Bernard McGinn, Die Mystik im Abend-
land. Bd. 1: Urspriinge. Ubers. v. Clemens MaaR. Freiburg i.Br./Basel/Wien 1994. S.19. [= McGinn,
Mystik.] Er fithrt weiter aus: »Das im Geheimnis der Inkarnation implizierte paradoxe Ineins von |
Zeitlosigkeit und Zeit wird nirgends deutlicher als in den unterschiedlichen Weisen, wie das»zeit-
lose« mystische Bewuf3tsein der Gegenwart Gottes von den Veranderungen und Entwicklungen in
Kirche und Gesellschaft beeinfluft wurde.« Ebd. S.13f.

812 Keul, Gottesrede S. 330f.

813 Ebd.S. 333.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

379


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Konstruktion von Verbindlichkeit

zu benennen, der sie als bleibendes Geheimnis markiert. Die Suche nach Gottesmeta-
phern, in denen das Schweigen spricht, ist das tagliche Brot der Mystik.8™4

Die Eigentiimlichkeit der Mystik wird demnach in erster Linie damit begriindet, dass
sie neue Metaphern schafft, um die eigene Gotteserfahrung kommunizieren zu kén-
nen. Erst auf dieser metaphorologischen Grundlage kommt dann die Paradoxie als zu-
satzliche Deutungskategorie ins Spiel. Sie geht den Metaphern nicht voraus, sondern
reagiert auf sie. Kurzum: Paradoxien bieten sich zur Umschreibung von Metaphern an
und nicht umgekehrt Metaphern zur Umschreibung von Paradoxien. Im Text heift es
da etwa:

Damit das Unsagbare zu Wort kommt, erzeugt die Mystik Bilder, die tiberhaupt nicht
passen, aber dennoch den Nagel auf den Kopf treffen. Dieses Paradox des Unpassen-
den, das genau passt, verbindet fremde Welten und stellt eine tragfahige Briicke dar
—und sei sie ein schwankendes Seil &'

Keul ordnet die Metapher der Paradoxie vor und verschafft dieser Perspektive durch ihre
eigene Sprachpraxis zusitzliche Plausibilitit — etwa, wenn sie von einer »Schaumlinie
der Gottesrede auf dem Sand des Schweigens«®1© spricht. Das entscheidende Problem,
das bislang als Leitparadox der Mystik bezeichnet wurde, bleibt dabei stets im Blick,
wenn auch unter anderen Vorzeichen:

Die Polaritat von Unaussprechlichkeit und Schrift; Sprechen und Verschweigen; Ver-
stummen und zu-Wort-Kommen markiert den Spannungsbogen, den die Mystik wie
keine andere theologische Tradition in die Mitte ihrer Gottesrede stellt. Die Sprachlo-
sigkeit in Gottesfragen begreift sie in Verbindung mit der Zerbrechlichkeit, die Men-

schen in Briichen ihres Lebens erfahren. 87

Statt der Paradoxie bezieht Keul sich hier auf die Polaritit. Ohne Weiteres lassen sich ihre
Uberlegungen aber in eine auf Paradoxien konzentrierte Denklinie einpflegen. Gleiches
gilt freilich fur die weiteren Beitrige, die die Paradoxie als Deutungskategorie zuriick-
stellen oder erst gar nicht verwenden. Sofern die grundlegende Beobachtung gemacht
wird, dass die mystische Erfahrung ihre Triger*innen an die Grenze der eigenen Aus-
drucksfihigkeit fihrt und sie trotzdem kommunizieren, kann von einer impliziten Be-
zugnahme auf die Leitparadoxie der Mystik die Rede sein. Oben wurden dazu bereits
einige Beispiele angefiihrt (aufder Keul auch Albert, Sudbrack und Schiufele).

Neben den affirmativen Beziigen auf die Paradoxie als Deutungskategorie besteht
weiterhin freilich die Moglichkeit, die mystischen Zeugnisse unter anderen Gesichts-
punkten zu beobachten. Im Zuge dessen wire es auch moglich, die Paradoxie als Deu-
tungskategorie abzulehnen. Ansitze eines solchen Verstindnisses finden sich etwa bei
Dinzelbacher:

814 Ebd. S.335. Vgl. dazu auch Keul, Gravuren S. 240. Fir eine Grundlagenreflexion der theologischen
Relevanz von Metaphern vgl. Benedikt Gilich, Die Verkérperung der Theologie. Gottesrede als Me-
taphorologie. (ReligionsKulturen Bd. 8). Stuttgart 2011.

815  Keul, Gottesrede S.339.

816 Ebd.S.335.

817 Keul, Gravuren S. 228.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Heute wagt kein kein Mystikforscher mehr ernsthaft zu fragen, ob nicht vielleicht eine
Hildegard von Bingen schlichtweg Sadistisches, ein Meister Eckhart schlichtweg Un-
logisches geschrieben haben kdnnte. An statt solches zuzugeben, wo sachlich nétig,
werden lieber interpretative Salti mortali geschlagen, noch lieber entsprechende Stel-

len einfach unerwihnt gelassen 818

Eine Interpretation mystischer Berichte, die auf Paradoxien setzt, wiirde Dinzelbacher
wohl den »Salti mortali« zurechnen. Seine Anmerkungen erinnern noch einmal an die
Moglichkeiten der Entparadoxalisierung, die in der Arbeit an den religiésen Paradoxi-
en bereits thematisiert wurden. Wie die Theodizee-Problematik aufgel6st werden kann,
wenn Gottes Allmacht subtrahiert wird, so liefRen sich auch die mystischen Paradoxi-
en vielfach auflésen. Mit Dinzelbacher konnte bspw. konstatiert werden, dass manche
mystische Zeugnisse schlichtweg falsche Aussagen machen, denen dariiber hinaus kei-
ne weitergehende Bedeutung mehr zugesprochen werden miisste. Den bisherigen af-
firmativen Beziigen wird damit eine Mdoglichkeit entgegengestellt, die als potentielle
Denkoption in Erinnerung bleiben sollte, auch wenn in der weiteren Auseinanderset-
zung aus radikalkonstruktivistischen wie theologischen Griinden der affirmativen Spur
gefolgt wird 3%

Die verschiedenen Stimmen der letzten Abschnitte haben insgesamt deutlich ge-
macht, dass die Paradoxie als Deutungskategorie der Mystikforschung iiber die frithen
Bezugspunkte bei Otto, Knox und Stace hinaus prisent ist. Implizit oder explizit wird
zumeist das Problem von Sagbarkeit und Unsagbarkeit verhandelt. Deutlich ist dabei
bereits geworden, dass dieses Grundproblem in einem Zusammenhang zur Immanenz-
Transzendenz-Paradoxie steht. Damit ist ein Ubergang zur ersten Replik angelegt. Um
diesen Ubergang argumentativ weiter auszugestalten, unternehme ich zum Abschluss
dieses Unterkapitels den Versuch, den Bezug zu den bisherigen Uberlegungen dieser
Arbeit noch einmal deutlicher herauszuarbeiten.

D) Zur Integration der mystischen Leitparadoxie in die bisherigen Uberlegungen

Dass das von der Mystikforschung gezeichnete Bild der Mystik Ankniipfungspunkte fiir
eine radikalkonstruktivistische Perspektive bietet, wurde bereits dargestellt. Die Pri-
senz der Paradoxie als Deutungskategorie der Mystikforschung fiigt dem einen wich-
tigen Aspekt hinzu, insofern eines der zentralen Kennzeichen radikalkonstruktivisti-
scher Erkenntnistheorie auch in der Mystikforschung beriicksichtigt wird. Mit Haas
findet sich hier sogar ein Vertreter, der durch seine Rezeption der Systemtheorie wich-
tige theoretische Grundannahmen teilt und in seinen Beobachtungen der Mystik an-
wendet. In zweierlei Weise ist die besonders von Haas eingespielte Leitparadoxie von

818 Dinzelbacher, Mystik S. 4.

819 Die Unterschiede zwischen den Alternativen reichen dabei bis in die Diktion. Wahrend Dinzelba-
cher den Salto mortale selbstredend zur negativen Umschreibung heranzieht, erhalt dieser Begriff
in der zugewandten Paradoxien-Rezeption eine andere Konnotation. Exemplarisch steht dafiir
Kierkegaard, der in Kap. 5.1.1.3 als Gewdhrsmann einer religionsbezogenen Paradoxienbeobach-
tung eingefiihrt wurde und den Salto mortale als Sprachbild fiir den Glauben insgesamt einfiihrt.
Zu seiner Verwendung des Begriffs vgl. Gloria Dell'Eva, Salto mortale. Deklinationen des Glaubens
bei Kierkegaard, Berlin/New York 2020.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

381


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Konstruktion von Verbindlichkeit

Sagbarkeit und Unsagbarkeit dabei fiir die Arbeit am »Profil einer radikalkonstrukti-
vistisch anschlussfihigen Theologie« relevant. Zum einen setzt sie bei den in Abschnitt
C des vorigen Unterkapitels (Kap. 5.1.2.3) ausgewiesenen Ankniipfungspunkten (unio,
Kontingenz) an. Zum anderen verbindet sie die Mystik mit den Uberlegungen der ers-
ten Replik. Beide Punkte gehen in der konkreten Diskussion ineinander iber.

Ob die Mystik nun als religiéses Phinomen verstanden wird, steht dabei nicht im
Zentrum meines Interesses. Bedeutsamer scheint mir, dass die Mystik in ihrer Beto-
nung der Kontingenz und gleichzeitigen Bearbeitung von Paradoxalitit durchaus Rela-
tivierungen vornimmt, wie ich sie auch fiir die Religiositit beschrieben habe. Mystische
Zeugnisse weisen auf ihre eigenen Grenzen hin und setzten damit ihre Kontingenz ins
Wort. Auch dort, wo Uberginge beschrieben und etwa die Erfahrung einer umfassen-
den unio behauptet wird, bleibt den Mystiker*innen doch wieder nur die menschliche
Sprache mit ihren Limitationen. Folgt man dem Bild der Mystik, wie es von den ver-
schiedenen hier einbezogenen Vertreter*innen der Mystikforschung gezeichnet wird,
dann wird hier aber nicht nur die eigene Kontingenz thematisiert, sondern oftmals ei-
ne dariiber hinausgehende Perspektive eingefithrt. Das wird sprachlich durch Zusitze
deutlich, die die Paradoxalitit eines solchen Unterfangens einholen. So bspw. bei Keul:
Mystik »schirft ihr beredtes Schweigen und ihr verschwiegenes Sprechen.«®2° Die pa-
radoxale Zuordnung der Begriffe weist darauf hin, dass die Form mystischer Sprache
eine Offenheit beinhaltet. Die eigene Unzulinglichkeit wird erkannt, von ihr wird aber
nicht auf ein Ende der Kommunikation geschlossen. Das macht auf einen Aspekt auf-
merksam, dem mit Margreiter noch einmal nachgespiirt werden soll. Seines Erachtens
ist es nimlich zentral, dass auch das Schweigen die Kommunikation fortsetzt. Das wer-
de nicht zuletzt zeitlogisch erkennbar: »Es gibt [...] kein sinnvolles Schweigen vor der
Rede, sondern nur nach ihr, so wie es fiir den Menschen kein Ziel des mystischen Weges
gibt, bevor er diesen Weg — den Weg der Kreatiirlichkeit und somit der Abwesenheit
Gottes — nicht in all seinen Stufen gegangen ist.«®?! Daraus folgt fiir Margreiter: »Das
mystische Schweigen ist also kein leeres< Schweigen. Es ist leer nur dahingehend, dafy
es die kreatiirliche Welt transzendiert hat.«%?? Das mystische Schweigen setzt als »be-
redtes Schweigen« (Keul) erst nach dem Denken ein, innerhalb dessen eine Grenzerfah-
rung gemacht wird. Exemplifizieren lisst sich dieser Gedanke anhand eines berithmten
Beispiels. Am Ende seines Lebens, unmittelbar nach einer mystischen Erfahrung soll
Thomas von Aquin gesagt haben: »Ich kann nicht mehr, denn alles was ich geschrieben
habe, scheint mir wie Stroh zu sein ... im Vergleich mit dem, was ich gesehen habe und
was mir geoffenbart worden ist.«%?3 Unabhingig von der Frage, ob die Zuordnung die-
ses Zitats historisch belastbar ist oder nicht, macht es auf den entscheidenden Punkt
aufmerksam: Der Riickzug ins Schweigen muss am Ende stehen, weil das Schweigen
erst dann die Konsequenz einer eigenen Kontingenzerfahrung darstellen kann. Das

820 Keul, Gravuren S. 229.

821 Margreiter, Mystik S. 98.

822 Ebd.S.98.

823 Willehad Paul Eckert (Hg.), Das Leben des heiligen Thomas von Aquino erzihlt von Wilhelm von
Tocco und andere Zeugnisse zu seinem Leben. (Heilige der ungeteilten Christenheit). Ubers. v.
Willehad Paul Eckert. Diisseldorf1965. S. 232. Zitiert nach: Schmidt, Erfahrung S.1.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

eigene Denk- und Ausdrucksvermégen wird in Relation zu einer erfahrenen GréfRe ge-
setzt, angesichts derer die eigenen Moglichkeiten allzu limitiert scheinen. Bei Thomas
ist es eine Erfahrung Gottes, die sein eigenes Denken so weit in die Schranken weist,
dass es am Ende verstummt. Auch mit diesem Verstummen aber wird die Kommu-
nikation nicht einfach ausgesetzt. Es ist eben ein »beredtes Schweigen« (Keul) — nicht
nur, weil das Schweigen sprachlich angekiindigt und damit ein Interpretationsschlissel
eingefithrt wird. Auch nach der Ankiindigung setzt das Schweigen als Konsequenz ein
kommunikatives Programm fort. Performativ wird der theologische Ansatz so weiter-
getrieben: »Ein diesem Bewuf3tsein adidquates Sprachspiel ist aber auch das Schweigen,
das ja nicht nur gegeniiber dem Sprechen als qualitatives Anderes verstehbar ist, son-
dern auch als eine >Fortsetzung der Kommunikation mit anderen Mitteln«.«324 Aus dem
kommunikativen Spiel steigt demnach auch das mystische Schweigen nicht aus. Das
fithrt in die Paradoxie: »Die paradoxen Effekte der mystischen Erfahrung ergeben sich
daraus, daR der Riicknahme-Versuch des Symbolischen selbst symbolischer Natur ist.«%%5
Die theologische Linie der ersten Replik setzt sich hier insofern fort, als sich in der mys-
tischen Leitparadoxie einerseits eine weitreichende Relativierung durchschligt, ande-
rerseits aber kein Kommunikationsabbruch, sondern eine Fortsetzung der Kommuni-
kation angestrebt wird. Es wiirde die Moglichkeiten und die methodische Ausrichtung
dieser Arbeit tiberfordern, nun anhand mystischer Zeugnisse zu priifen, inwiefern diese
Fortsetzung der Kommunikation hoffnungsgeleitet stattfindet. Wo die Paradoxie eines
performativen Widerspruchs in der Mystik aber diese Form annimmt, wo sie also von
der Einsicht der eigenen Begrenztheit nicht einfach resignativ verstummt, sondern eine
positive Deutung vornimmt, da kénnte nach meinem Verstindnis von einer religiosen
Dimension der Mystik die Rede sein. Der kurzen Aufzihlung einiger religiéser Para-
doxien aus Kap. 5.1.1.3 konnte damit zumindest eine weitere Paradoxie hinzugefiigt
werden.82° Wenn eine radikalkonstruktivistische Anschlussfihigkeit intendiert wird,
wire freilich auch hier darauf zu achten, die Paradoxien der Mystik nicht vorschnell
ontologisch in einem Gegeniiber festzulegen. Nach radikalkonstruktivistischer Auffas-
sung entstehen die Paradoxien schlieflich nicht, weil ein solches Gegeniiber oder ein
wie auch immer gearteter mystischer Gegenstand die Paradoxalitit in den Prozess in-
diziert, sondern weil der Erkenntnisprozess selbst von seinen Voraussetzungen her zur
Paradoxie neigt. Fiir Mystik und Religiositit bleibt es deshalb bei der kontingenten Im-
manenz, von der aus Transzendenzbeziige (weiterhin im Sinne von Schiitz und Luck-
mann) entwickelt werden. Die Paradoxalitit des Denkens verweist zunichst also auf
das einzelne erkennende System zuriick.®?7 Statt einer ontologischen geht es deshalb
um eine erkenntnistheoretische Perspektive. Was das fiir die Rede von Gott bedeuten
kann, wird die nichste Replik (Kap. 5.1.3) erdrtern.

824 Margreiter, Mystik S. 478.

825 Ebd.S.549.

826 Wobei insich in theologischer Perspektive freilich auch behaupten liefle, die beschriebene mys-
tische Leitparadoxie sei eben nur eine Fortsetzung dort bereits erwdhnter Spannungen.

827 Eineentsprechende Riickmeldung wurde an fritherer Stelle ja bereits an Kierkegaard und de Lubac
adressiert. Vgl. erneut Kap. 5.1.1.3.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!

383


https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Konstruktion von Verbindlichkeit

Fiir den Moment geniigt der abschlieRende Befund, dass mit der Paradoxienreflexi-
on der Mystikforschung ein weiteres Element beobachtet werden kann, das von Glasers-
felds Diskreditierung der Mystik destabilisiert. Diese Replik hat deutlich gemacht, dass
viele Bearbeitungen der Mystik innerhalb der Mystikforschung durchaus radikalkon-
struktivistische Anforderungen erfiillen. Das gilt vor allem, wenn etwa die gesammelten
Definitionen lediglich deskriptiv auf mystische Zeugnisse zugreifen und sich dariiber
hinaus nicht substantiell festlegen. Der Blick auf den Grundkonflikt von Konstruktivis-
mus und Perennialismus hat gezeigt, dass in der Mystikforschung ein breites Bewusst-
sein fiir die Gefahr vorschneller Universalisierungen besteht und Mystik durchaus ope-
rational bzw. funktional verstanden werden kann. Von Glasersfelds Unterscheidung von
Mystik und Rationalitit wurde weiterhin mit ihren theoretischen Unzulinglichkeiten
kontrastiert. Eine Diskreditierung der Mystik sollte auf dieser Grundlage nicht mehr
behauptet werden. Radikalkonstruktivistisch konnten vielmehr die konkreten Nihe-
momente fokussiert werden, wie sie sich in den Schlagworten unio, Kontingenz und
Paradoxalitit ankiindigen.

5.1.3 Dritte Replik: Gott

Als dritten Schwerpunkt innerhalb des radikalkonstruktivistischen Umgangs mit religi-
onsbezogenen Themen und Fragestellungen habe ich in Kap. 3.1.2 Aussagen zu Gott im
radikalen Konstruktivismus zusammengetragen. In besonderer Weise wurden dort Uber-
legungen von Maturana und von Glasersfeld beriicksichtigt. Ersterer versteht Gott als
Zeichen fiir eine »Verbundenheit mit der Quelle der Existenz«®?8. In der Rede von Gott
werde Bezug auf einen entzogenen Anfangspunkt genommen. In einer ersten Kom-
mentierung habe ich dies als Imagination der Kontingenzlosigkeit beschrieben. Das Zei-
chen Gott steht hier fiir den Versuch, in kontingenten Verhiltnissen einen von Kontin-
genz unberithrten Zustand zu imaginieren. Im Fall Maturanas bezieht sich dies eben
auf einen unbeobachtbaren Anfang. Eine dhnliche Verwendung kennzeichnet auch von
Glasersfelds Gottesrede. Er bezieht sich auf die Gottesperspektive als »eine Metapher
fiir die Unmoéglichkeit, ein unverfilschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.«%?° So-
wohl Maturana als auch von Glasersfeld setzen Gott ein, um eine Erfahrung der Ent-
zogenheit begrifflich bestimmen zu kénnen. Beide denken dabei vorwiegend von der
Wirkung des Zeichens her. Bei von Glasersfeld wird diese Perspektive erweitert, weil
er zudem die Plausibilitit der Existenz eines gottlichen Wesens diskutiert. In seiner
unverdffentlichten Notiz The Incredible God erscheint ihm zumindest das judisch-christ-
liche Gottesbild aufgrund der Theodizee-Problematik nicht plausibel. Wenn tiberhaupt,
so lieRRe sich Gott als eine abstrakte Erstursache verstehen, die nach dem Schopfungsakt
nicht weiter eingreift. Die Theodizee wird in dieser Weise einer deistischen Entpara-
doxalisierung unterzogen.33°

Wie in den beiden Repliken zuvor soll es auch in dieser letzten Replik darum gehen,
die radikalkonstruktivistischen Aussagen mit theologischen Alternativen zu konfrontie-

828 Maturana/Porksen, Tun S.108.
829 Porksen/Glasersfeld, Kopf S. 48.
830 Vgl. Kap.3.1.2.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2028, 16:54:3!



https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

