
368 Konstruktion von Verbindlichkeit

nicht nur an vielen Beiträgen derMystikforschung vorbei denkt und sich eine erhebliche

theoretische Inkonsistenz einhandelt, er geht auch über plausible Verbindungslinien

zwischen Mystik und radikalem Konstruktivismus hinweg. Angesichts dieser Nähe ist

es geradezu erstaunlich, dass ausgerechnet dieMystik als irrational disqualifiziert wird,

wenn der radikale Konstruktivismus demgegenüber als rational klassifiziert wird. Aus

radikalkonstruktivistischen Prämissen geht eine solche Zuschreibung zumindest nicht

organisch hervor. Im Rückschluss evoziert sie vielmehr die Frage, ob der radikale Kon-

struktivismus angesichts der genannten Anknüpfungspunkte und seines skeptischen

Profils nicht selbst als irrational im Sinne von Glasersfelds bezeichnet werden müsste.

Hilfreicher als eine solche Ausweitung der Unterscheidung scheint mir aber, sie ein-

fach fallen zu lassen und stattdessen den Einheitsbezug von Denken und Erfahren zu

profilieren.Mit Gash wurde aus demDiskurszusammenhang selbst ein entsprechender

Fingerzeig gegeben.

5.1.2.4 Mystik und Paradoxalität

Die Suche nach Anknüpfungspunkten einer radikalkonstruktivistischen Mystik-

Rezeption führt zu einem weiteren, bereits angekündigten Aspekt: der Paradoxalität.

Die Mystikforschung hat früh begonnen, den Paradoxien der Mystik Aufmerksamkeit

zu schenken. Diese Paradoxien wecken ebenso wie ihre wissenschaftliche Aufarbei-

tung radikalkonstruktivistisches Interesse, weil sie eine Verbindung zur prominenten

Stellung von Paradoxalität und Zirkularität innerhalb des radikalen Konstruktivismus

herstellen. Das Verhältnis von radikalem Konstruktivismus und Mystik lässt sich

mithilfe einer erneuten Paradoxienreflexion entscheidend ausweiten. Als bisheriger

Befund dieser Replik kann festgehalten werden, dass Mystik als radikalkonstruktivis-

tisch kompatibel gedacht werden kann, sofern ein funktionales bzw. operationalisiertes

Verständnis grundgelegt und der konstruktivistischen Linie der Mystikforschung ge-

folgt wird. Dass sich die Mystik aber nicht nur als kompatibel, sondern darüber hinaus

als argumentativ anschlussfähig erweisen kann, wurde anhand von unio und Kontin-

genz gezeigt. Die Paradoxien der Mystik machen weiterhin deutlich, dass in der Mystik

auch radikalkonstruktivistische Anforderungen an die Form des Denkens realisiert

werden.Wie schon im Kontext der ersten Replik kommt der Paradoxienreflexion damit

auch hier eine entscheidende Funktion zu. Sie arbeitet unter zwei Gesichtspunkten die

Vorzüge des in dieser Untersuchung insgesamt anvisierten Theoriekontakts heraus.

In der Arbeit an den Paradoxien der Mystik wird dieser Theoriekontakt abermals

produktiv. Freilich gilt dies vorwiegend für die Mystikforschung und ihre theologi-

sche Adaption. Für den radikalen Konstruktivismus bleibt es bei der Einsicht in die

potentielle Kompatibilität und die einzelnen verbindenden Motive.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 369

A) Frühe Bezugspunkte der Mystikforschung

In der wissenschaftlichen Mystikforschung, deren Beginn um das Jahr 1900 datiert

wird764, ist die Paradoxie als Deutungskategorie verhältnismäßig früh aufgegriffen

worden.765 Ich möchte hier vor allem drei Beiträge hervorheben.

In seiner 1926 erschienenenUntersuchung zurwest-östlichenMystik bezieht (1) Rudolf

Otto die Paradoxie explizit ein:

Es istmit diesemVerhältnis vonDemut einerseits unddemGottsein anderseitswiemit

demVerhältnisse von Vielheit und Einheit, von Voluntarismus undQuietismus, von Le-

ben in der Mannigfaltigkeit desWerkes und der Ruhe im Einen. Bei Śankara schlossen

sich diese opposita aus. Bei Eckart fordern sie sich. Und das ist auch mit Hochgefühl

undDemut so.Wir nannten diese Verhältnissewohl polare. Aber auch das genügt dem

Grundsinne dieser Verhältnisse eigentlich nur schlecht. Man müßte weitergehen zu

dem Paradox; Weil Eines, darum Vieles, weil ewige Ruhe in Gott darum Bewegtheit,

weil völlige Gelassenheit darum kraftvollster Wille. Und so auch: weil eins mit Gott

und Gott mit Gott vor aller Zeit, darum Nichts und Staub und Demut.766

Von der Erfahrungmystischer Einheit leitet Otto zur Paradoxie über. Er setzt sie ein, um

eine Spannung bezeichnen zu können, die gewöhnliche Begriffe zu sprengen scheint.

An früherer Stelle hat Otto aus entsprechenden Erfahrungen bereits Konsequenzen für

den sprachlich-logischen Umgang mit mystischen Erfahrungen abgeleitet. Auch wenn

die Paradoxie an dieser Stelle noch nicht expliziert wird, führen Ottos Schilderungen

doch zumindest implizit zu ihr:

Es ergibt sich hier die sonder|bare ›Logik‹ derMystik, die zwei Grundgesetze der natür-

lichen Logik ausschaltet: den Satz des Widerspruchs und des ausgeschlossenen Drit-

ten. Wie die nichteuklidische Logik das Parallelenaxiom, so schaltet die mystische Lo-

gik die genannten zwei Axiome aus und von da wandern die ›coincidentia opposito-

rum‹, die ›Identität der Gegensätze‹ und die ›dialektischen Begriffe‹ in die Wissen-

schaft hinüber.767

Die in der Mystik gemachte Erfahrung einer Einheit von Gegensätzen bringt Otto zu

der Vorstellung, die Mystik sei den Gesetzen der Logik entzogen. Der logische Konflikt,

den die Mystik in dieser Lesart aufwirft, verdichtet sich terminologisch aber letztlich

in der Paradoxie, weil sie ja gerade die gleichzeitige Gültigkeit sich widersprechender

Aussagen behauptet. Bei Otto ist die Paradoxie als Deutungskategorie mystischer Er-

fahrung damit sowohl explizit als auch implizit angelegt. Interessanterweise bezieht

er in dem erstgenannten Zitat den Quietismus ein. In der Einleitung des Kapitels zur

764 Vgl. Widmer, Mystikforschung S. 1.

765 Haas geht in seiner Diagnose – leider ohne weiterführende Hinweise – noch einen entscheiden-

den Schritt weiter: »Daß die rhetorische Wendung des Paradoxons für den mystischen Diskurs

konstitutiv ist, ist sowohl denMystikern wie denMystikforschern immer schon klar.« Haas, Aussa-

ge S. 150.

766 Rudolf Otto, West-östliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung. Gotha

1926. S. 257. Explizit wendet Otto die Paradoxie auch auf Paulus an. Vgl. ebd. S. 283.

767 Ebd. S. 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Konstruktion von Verbindlichkeit

religiösen Paradoxalität (Kap. 5.1.1.3) ist dieser Begriff schon einmal gefallen. Dort hat-

te ich eine Stelle aus Thomas Manns Zauberberg zitiert, in der die Figur Settembrini

eindringlich vor der Paradoxie warnt: »Das Paradoxon ist die Giftblüte des Quietismus,

das Schillern des faulig gewordenen Geistes, die größte Liederlichkeit von allen!«768Mit

dem Quietismus habe ich dort zum Zusammenhang von Religiosität und Paradoxalität

übergeleitet. Nun schlägt diese Erwähnung auch einen Bogen zurMystikforschung und

ihrer Paradoxienreflexion. Ausführlicher als bei Otto wird diese Verknüpfung vom bri-

tischen Theologen (2) Ronald Knox thematisiert. In seiner 1950 in englischer und 1957

dann in deutscher Sprache erschienenen Studie zum christlichen Schwärmertum (engl.

Enthusiasm) hat er seine Beobachtung mystischer Paradoxien in eine ausführlichere Be-

schäftigung mit dem Quietismus integriert. Seine Einschätzung dieser Bewegung äh-

nelt dabei bis in den Wortlaut hinein der soeben zitierten Warnung Settembrinis: »In

Wahrheit aber ist der Quietismus eine Geschwulst am gesunden Leib der Mystik«769.

Knox’ Kritik gleicht dann auch weitestgehend der allgemeinen theologischen Einschät-

zung dieser lehramtlich verurteilten Strömung, wonach vor allem die Vorstellung einer

»rein passiven Innerlichkeit selbstloser, völlig resignierter Leibe zu Gott, aus der jede

Aktivität u. jedes eigeneHeilsinteresse auszumerzen ist«770, kritisiert wird.Der zentra-

le Aspekt der Passivität wird dabei gerne als Parallele zum protestantischen Pietismus

genannt und darin weiterhin von der »klassischen Mystik« abgegrenzt.771 Anhand des

Quietismus arbeitet Knox insgesamt sieben mystische Paradoxien heraus:

1. »DerMystiker hat das Gefühl, er werde von einer Kraft hingerissen, die stärker ist als er selbst;

dennoch kann sein Gebet dienstlich sein.«772

2. »Die Gotteserkenntnis des Beschauenden wird unmittelbar, zugleich aber weniger deut-

lich.«773

3. »Indem die Seele versucht, Gott mehr zu lieben, bedient sie sich in geringerem Maße ihrer

Affekte.«774

4. »Der Wille wird immer mehr das Zentrum unseres Gebetes, aber seine Akte werden zugleich

immer weniger wahrnehmbar.«775

5. »Einige beschauliche Seelen machen die Erfahrung, daß sie, je mehr sie beten, desto weniger

bitten.«776

6. »Je mehr die Seele sich in sich selbst versenkt, desto weniger denkt sie an sich selbst.«777

768 Mann, Zauberberg S. 291.

769 Ronald A. Knox, Christliches Schwärmertum. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte. Übers. v. Paula

Havelaar/Auguste Schorn. Köln/Olten 1957. S. 219. [= Knox, Schwärmertum.]

770 Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines theologisches Wörterbuch. (Herder-Bücherei Bd.

108/109). Freiburg i.Br. 1961. S. 308. Vgl. dazu Knox, Schwärmertum S. 238-240.

771 Vgl. Weismayer, Art. Quietismus S. 772.

772 Knox, Schwärmertum S. 227.

773 Ebd. S. 228.

774 Ebd. S. 228.

775 Ebd. S. 229.

776 Ebd. S. 231.

777 Ebd. S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 371

7. »In dem Maße, wie die Seele auf dem Wege der Beschauung voranschreitet, wird sie nicht

mehr, sondern weniger an die Übung der Tugend denken.«778

Ihrem Anspruch nach gehen diese Paradoxien über den Quietismus hinaus. Knox be-

zieht sie auf die Mystik insgesamt und stellt lediglich die präzisierende Rückfrage, was

der Quietismus aus diesen Paradoxien gemacht habe.779 Die Frage nach der parado-

xalen Dimension des Quietismus sei an dieser Stelle deshalb zurückgestellt. Für den

Moment genügt der schlichte Befund, dass sich mit Knox eine weitere frühe Referenz

für die Anwendung der Paradoxie auf die Mystik findet. Der systematische Ertrag die-

ser Anwendung bleibt – wie auch Haas, dem ich die Spur zu Knox verdanke, angemerkt

hat – fraglich. Es sei zu bezweifeln, dass diese

Typologiemystischer Paradoxeweit über die psychologischeMystik der spanisch-fran-

zösischen Schule hinausreicht. Sie signalisiert aber einen Tatbestand, dessen Allge-

meingültigkeit für den Mystiker nicht in Zweifel zu ziehen ist: Die Paradoxie ist eine

adäquate, wenn nicht die angemessenste Denk- und Sprachform der Mystik.780

Mit Haas greife ich Knox’ Beitrag also vor allem deshalb auf, weil er einerseits Auf-

schluss über die frühe Präsenz der Paradoxie als Deutungskategorie in der Mystikfor-

schung gibt und andererseits für die Frage sensibilisiert, inwiefern diese Kategorie ein

angemessenes bzw. hilfreiches Instrument zur Beschreibung der Mystik darstellt. Haas

hat diese letzte Frage für sich ja bereits beantwortet.

Ein letzter verhältnismäßig früher Beitrag der Mystikforschung sei an dieser Stelle

noch erwähnt. Es geht erneut um den 1961 erschienenen BandMysticism and Philosophy,

mit dem (3) Walter T. Stace nicht nur seinen perennialistischen Ansatz vorstellt, son-

dern auch eine ausführliche Paradoxienreflexion vorlegt. Weil diese Reflexion einige

systematisch relevante Perspektiven zum Zusammenhang von Mystik und Paradoxali-

tät eröffnet, stelle ich sie im Folgenden etwas ausführlicher dar.

Einen ersten Fingerzeig gibt bereits die Erwähnung der Paradoxicality als Kennzei-

chen sowohl des extrovertive als auch des introvertive mysticism (s.o.). In der konkreten

Diskussion bezieht sich Stace dabei besonders auf das von ihm als solches eingeführte

pantheistic paradox, das besagt, »that the world is both identical with, and distinct from,

the One, this assertion remains equally paradoxical and cannot be passed off as a lit-

erary device.«781 Die Paradoxie betrifft die Mystik demnach nicht nur als rhetorische

Figur, sondern vielmehr als Denkform (Schröer). Gerade dies aber wirft die Frage nach

ihrer Stellung zur Logik auf. Stace geht hier auf Abstand zu Otto, den ermit dem obigen

Zitat zur »Logik der Mystik« wiedergibt und wie folgt kommentiert:

But more important, it is false – at any rate in my view – that mysticism has a peculiar

logic of its own, governed by the principle of the identity of opposites. There exists

in fact no such logic. There is only one kind of logic, namely the logic discussed by

778 Ebd. S. 234.

779 Vgl. ebd. S. 238.

780 Haas, Aussage S. 143.

781 Stace, Mysticism S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Konstruktion von Verbindlichkeit

logicians. The position of mysticism in violating these laws is not another kind of logic,

but is simply nonlogical.782

Einer aus seiner Sicht vorschnellen Abkehr von der Gültigkeit der einen Logik erteilt

Stace ebenso eine Absage wie Versuchen, die Paradoxalität der Mystik einfach abzu-

streiten.783 Die Präsenz der Paradoxalität innerhalb der Mystik, die er für die mysti-

sche Erfahrung insgesamt als konstitutiv ansieht, erklärt er vielmehr damit, dass die

allgemeine Logik grundsätzlich nur dort zuständig sei, wo es um Probleme der Vielzahl

gehe:

I hold rather that they are the necessary rules for thinking of or dealing with a mul-

tiplicity of separate items. If there are many items A, B, C, D, … Z, then we must keep

each distinct from the others. A is A and is not B. The laws of logic are in fact sim-

ply the definition of the word ›multiplicity‹. The essence | of any multiplicity is that it

consists of self-identical distinguishable items. But in the One there are no separate

items to be kept distinct, and therefore logic has no meaning for it. For the same rea-

sonmathematical principles have nomeaning for it, since there are no items in it to be

numbered.784

In der Mystik ginge es hingegen um die Einheit, weswegen die Logik zwar grundsätz-

lich gültig bleibe, für mystische Erfahrungen aber nicht zuständig sei.785 Direkte Kon-

sequenzen für die Konstitution der Logik ergeben sich aus Stace’ Gedanken deshalb

aber nicht. Ihre drei klassischen Gesetze bleiben unversehrt.786 Folgenlos fallen Stace’

Überlegungen dennoch nicht aus:

These views do not belong to logic but to the philosophy of logic. It is for example

a popular dogma among contemporary philosophers that no experience could ever

conceivably contravene the laws of logic, and that these laws would be valid for any

possible experience in any possible realmorworld. It is this dogmawhich is now shown

to be in error.787

Bezweifelt wird damit nicht die Gültigkeit, sondern die uneingeschränkte Zuständig-

keit einer universalen Logik. Mit der Mystik und ihren Paradoxien beansprucht Stace

vielmehr einen Bereich, der vom Zugriff der Logik ausgenommen wird. Auch wenn

Stace sich mit dieser Differenzierung zur analytischen Philosophie bekennt, weist er

doch auf die Grenzen logischer Ableitungen hin.

782 Ebd. S. 268.

783 »I have now discussed several theories all of which have it in common that they are attempts to

show that there are no real paradoxes in the sense of logical contradictions in mysticism. They all

break down. And as I am not aware of any other theory by which a critic might seek to show that

the paradoxes are capable of rational solution, I have to conclude that they are in fact incapable of

rational solution, and that the contradictions which they include are logically irresolvable.« Ebd.

S. 264.

784 Ebd. S. 270f.

785 Vgl. ebd. S. 271.

786 Vgl. ebd. S. 272.

787 Ebd. S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 373

Stace’ Beitrag stellt nicht nur ein frühes Beispiel für eine Anwendung der Paradoxie

als Deutungskategorie innerhalb der Mystikforschung dar. Seine konzentrierte Theo-

riedebatte macht überdies ein konkretes Angebot zum Verständnis der Paradoxie und

leitet so zu den verschiedenen Perspektiven auf Paradoxien und Paradoxalität über, wie

sie in Ansätzen in Kap. 5.1.1.3 dargestellt wurden. Stace liegt dabei weitestgehend auf

der Linie des logisch-analytischen Verständnisses. Hinsichtlich der Mystik wird diesem

aber ein translogisches Motiv hinzugefügt, insofern er die Logik im Bereich der Mys-

tik nicht zuständig sieht. Entsprechend geht es Stace auch nicht um eine möglichst

unmittelbare Auflösung mystischer Paradoxien. Um die Begründung dieses Postulats

genauer nachvollziehen zu können, wäre eine ausführlichere Auseinandersetzung mit

Stace’ Konzept nötig. Für die Zwecke dieser Arbeit genügt aber die bisherige Darstel-

lung. Sie macht deutlich, dass Stace systematisch über die Beiträge von Knox und Otto

hinausgeht und damit ein verhältnismäßig frühes Beispiel für eine umfassende und

logisch reflektierte Anwendung der Paradoxie als Deutungskategorie in der Mystik-

forschung anbietet. Bei alldem bleiben seine Überlegungen an sein perennialistisches

Profil gebunden. Darin wiederum gleicht Stace Otto, der ebenfalls dem Perennialismus

zugerechnet wird.788 Und auch für Knox läge eine solche Zuordnung angesichts seines

theologischen Ausgangspunktes sicher nahe. Die Frage nach dem konkreten Zusam-

menspiel verschiedener theoretischer Faktoren wird damit noch einmal präsent. Im

Gesamt dieser Replik stellt sie sich besonders, weil es hier ja gerade darum geht, vor

dem spezifischen Theoriehintergrund des radikalen Konstruktivismus Möglichkeiten

eines sinnvollen Mystikverständnisses auszuloten.

B) Weitere Bezugspunkte der Mystikforschung: Zur Ubiquität der Paradoxie

Über die frühen Bezüge bei Otto, Knox und Stace hinaus ist die Paradoxie als Deu-

tungskategorie in der Mystikforschung präsent. Sie wird dabei in verschiedener Weise

eingesetzt. Für eine besonders intensive Auseinandersetzung mit der Paradoxie steht

der bereits mehrfach erwähnte Alois Maria Haas. Seine Überlegungen erweisen sich

für diese Replik als besonders relevant, weil sie vom systemtheoretischen Paradoxien-

verständnis ausgehen, welches sich – wie in Kap. 5.1.1.3 dargelegt – in den meisten

Punkten mit der radikalkonstruktivistischen Paradoxienbearbeitung deckt. Hinzu tritt

Haas’ schon zitierte Auffassung, der zufolge die christliche Perspektive im Grundkon-

flikt von Perennialismus und Konstruktivismus am ehesten in der konstruktivistischen

Option aufginge.

Wie Knox und Stace geht auch Haas davon aus, dass Paradoxien konstitutiv zur

Mystik gehören. Sie treten nicht einfach als beliebig zu wählende Stil- und Ausdrucks-

mittel hinzu, sondern verweisen auf eine tieferliegende Verbindung von mystischer Er-

fahrung und Paradoxalität. Nach Haas besteht diese Verbindung zunächst darin, dass

Mystik ein auf die Welt bezogenes kommunikatives Geschehen darstellt. Eine solche

Kommunikation aber – und hier folgt er Luhmanns Systemtheorie – könne grundsätz-

lich nur paradox geschehen,weil dieWelt als solche niemals zur Verfügung stehe, zugleich

aber stets vorausgesetzt werde.789 Der umfassende Einheitsbegriff Welt, der letztlich

788 Vgl. Forman, Introduction S. 4.

789 Vgl. Haas, Aussage S. 131f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Konstruktion von Verbindlichkeit

differenzlos sämtliche Unterscheidungen (v.a. System – Umwelt) in sich aufnimmt, ist

selbst nur in Unterscheidungen zugänglich und damit paradox.790 Die allgemeine Pa-

radoxalität von Kommunikation strahlt von dort aus auf die Mystik als speziellem kom-

munikativem Geschehen aus:

Wenn schon imReden überWelt der Charakter dieses Redens ein Paradox ist, dann um

so mehr im mystischen Diskurs, da hier zur Immanenz der Welt die noch weit unbe-

kanntere Dimension der Transzendenz und deren unitive Erstreckung auf die Imma-

nenz hinzutreten – eine Steigerung des Inkommunikablen, das weit über die normale

›Unabbildbarkeit psychischer Vorgänge imMedium der Kommunikation‹ [JMH: Fuchs-

Zitat] hinaus als Wahrgenommenes in der Form der Paradoxie schockartig kommuni-

ziert – und meistens nicht verschwiegen – wird.791

Haas begreift die Mystik in dieser Weise als eine Radikalisierung der Paradoxalität von

Kommunikation insgesamt, insofern die zur Paradoxie verleitende Komplexität der Im-

manenz in der Mystik und ihren Transzendenzbezügen noch einmal gesteigert würde.

Ganz ähnlich steht es demnach um die Religiosität, zu deren Subform die Mystik bei

Haas wird.792 Durch die Hinzunahme der Transzendenz, die durch Entzogenheit ge-

kennzeichnet ist, wird in Religion und Mystik die Frage nach der Möglichkeit des Spre-

chens virulent. Als mystische Leitparadoxie bezieht sich Haas deshalb auf die parado-

xale Gleichzeitigkeit von Sagbarkeit und Unsagbarkeit:

Manwird für die christlicheMystik eine Unterscheidung treffenmüssen, die es erst er-

klärbar macht, wieso sie sprachliche Modi der Unsagbarkeit und solche der exzessiven

Sagbarkeit benützt. Die ›Unsagbarkeit‹ Gottes und mithin des Vorgangs der Einigung

mit ihm teilt das Christentum mit anderen Religionen. Sie ist ein Ergebnis der reli-

giösen Reflexion auf das Absolute. Auf der anderen Seite ist aber christlich der unsag-

bare Gott selbst der Logos, der sich – um mit Eckhart zu sprechen – selber ›gewortet‹

hat. Neben der apophatischen Sprechweise und der mit ihr gegebenen Thematik des

Entzugs und der Sehnsucht findet sich im Christentum damit ebenso die breit dahin-

strömende positiv-symbolische, rhetorisch-allegorische Sprechweise. Zu erinnern ist

nur etwa an die viele prüde Leser oft brüskierende erotische Bildlichkeit der Einigungs-

vorstellungen. Die menschlichen Erfahrungsberichte, wie sie in der Heiligen Schrift in

ihrer mystisch-allegorischen Bedeutungskompetenz bereits vorliegen, sind demMys-

tiker keine Arkana, sondern ihn zum befreiten Sprechen ermunternde Vorgaben, weil

790 Vgl. TobiasWerron,Welt. In: Luhmann-Handbuch. Leben –Werk –Wirkung. Hg. v. Oliver Jahraus/

Armin Nassehi u.a. Stuttgart 2012. S. 125-127, hier: S. 125.

791 Haas, Aussage S. 132. Vgl. weiterführend:Niklas Luhmann/Peter Fuchs, Reden und Schweigen. (stw

Bd. 848). Frankfurt a.M. 1989. Die in diesem Band geleistete systemtheoretische Aufbereitung der

Mystik ähnelt in einigen Punkten Haas’ Überlegungen. Für eine theologische Aufarbeitung dieser

Linie vgl. Brieden, Paradoxien Kap. 3.1.3.2.

792 Da heißt es etwa: »In religiöser Traditionen kommt der religiös-my|stischen Erfahrung unzweifel-

haft bei der Ausformung von Paradoxien eine schlechthin tragende Funktion zu. Das liegt grund-

sätzlich daran, daß jede Gotteserfahrung eine einheitliche Widerspruchserfahrung oder wider-

sprüchliche Einheitserfahrung darstellt.« Haas, Aussage S. 140f.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 375

sich in ihnen die ›Großtaten Gottes‹, der demMenschen auch sprachlich immer voraus

ist, bezeugen.793

Haas geht also davon aus, dass sich christliche Mystiker*innen deshalb in die Paradoxie

hineinbegeben können, weil sie von der Offenbarung her eine grundlegende Paradoxie

des Christentums erfahren: Ein geheimnishafter Gott, der sich –ohne seine Geheimnis-

haftigkeit aufzulösen – als Logos (Joh 1,1-18) offenbart.794 »Christliche Mystik notiert

beides – Schau und Nicht-Schau, Schau in Nicht-Schau – als Gnade, die sowohl der

Sprache wie dem Sprechenden gewährt wird – von einem Gott, der imMaße er Einheit

ist, auch und vor allem personale Liebe verkörpert.«795 Von der christlichen Tradition

kommend aktualisiert Haas die grundlegende Immanenz-Transzendenz-Paradoxie für

die Mystik.796 Das Primat kommt dabei eindeutig der Offenbarung zu. Haas zufolge

besteht eine »Verpflichtung«, »Gott oder das Göttliche nicht menschengemäß zu erken-

nen, sondern gottesgemäß, was voraussetzt, daß sich der Erkennende ganz Gott über-

gibt, dem er ja ohnehin gehört.«797 Wie ein solcher Perspektivwechsel aber geleistet

werden soll, wenn es doch der Mensch selbst sein muss, der sich Gott übergibt, scheint

gerade angesichts der systemtheoretischen Voraussetzungen fraglich. Auch wenn sich

also andeutet, dass Haas den systemtheoretischen Paradoxienbegriff übertritt, ist doch

entscheidend, dass er dieses Theorieangebot überhaupt aufgegriffen hat. Von dort aus

begründet er eine potentiell ubiquitäre Paradoxalität von Kommunikation und erwei-

tert sie auf die Mystik. Die religiöse Grundparadoxie von Immanenz und Transzendenz

wirdmystisch zur Paradoxie von Sagbarkeit und Unsagbarkeit. Zwar stellenMystik und

Religiosität in dieser Weise einen besonderen Bezug zur Paradoxalität her, sie stehen

damit aber nicht alleine, weil auch in anderen Bereichen Paradoxien auftreten. Wäh-

rend die Paradoxie in den genannten früheren Bezugspunkten eine Sonderstellung ein-

nimmt, geht Haas von einer grundsätzlichen kommunikativen Präsenz von Paradoxien

aus.

Um eine solche Präsenz theoretisch begründen zu können, bedarf es aber nicht un-

bedingt systemtheoretischer oder radikalkonstruktivistischer Anleihen. Das zeigt sich

etwa an Margreiters symboltheoretischem Zugang, in dem eine allgemeine Neigung

von Sprache und Denken zu Paradoxien behauptet wird:

Maßgeblich für das Scheiternder totalenVersprachlichungunserer Erfahrung ist einer-

seits, daß diese sich nicht auf einen einzigen Symbolismus und auf ein einzigesMedium

einschränken läßt, und andererseits, daß kein Symbolismus die Erfahrung qualitativ

und quantitativ zur Gänze an sich binden und total absorbieren kann, sondern daß

immer ein widerständiger Rest der Erfahrung bleibt, der in der Symbolisierung nicht

793 Haas, Mystik S. 331.

794 Ähnlich konstatiert Ebert: »Die biblischen Schriften zeugen von einer konstitutiven Paradoxie der

Gottesbegegnung: dem Sichzeigen und SichentziehenGottes in seinerOffenbarung.« Ebert, Entzug S. 1.

795 Haas, Aussage S. 171.

796 Explizit tut dies auchMöde: »Der ›springende Punkt‹ derMystik ist das Transformationsgeschehen

an der Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz, zwischen affekt- und vorstellungsbesetzter

Eigenwelt und transsubjektiver Empfänglichkeit, zwischen Begehren, Verzicht und Gnade.«Möde,

Mystik S. 61.

797 Haas, Aussage S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Konstruktion von Verbindlichkeit

aufgeht. Eben dadurch bleibt jede Symbolisierung – und damit auch: jede Versprach-

lichung – unzureichend, fragwürdig und relativ.798

Auch Margreiter geht also von der potentiellen Ubiquität von Paradoxien aus, die er

dann mystisch spezifiziert. Mystische Paradoxien stehen also auch bei ihm nicht ein-

fach isoliert. Sie ergeben sich aus der Komplexität dessen, was kommuniziert werden

soll:

Schwer ausdrückbare Inhalte, z.B. neu auftauchende und komplizierte Gefühlslagen,

apophatisch zu umschreiben oder sie paradox zu formulieren oder die Rede hierüber

in ein ›erfülltes‹ Schweigen münden zu lassen, sind Sprachgesten, die wir auch aus

nicht-mystischen Texten kennen, insbesondere aus der Poesie.799

Diese Überlegungen könnten auch in einem radikalkonstruktivistischen Denkrahmen

produktiv gemacht werden, wenn die Lücke zwischen Symbolisierung und Erfahrung

bspw. dadurch erklärt würde, dass das jeweilige System stets nur mit den eigenen kon-

tingenten Mitteln agieren kann. Eine genauere Prüfung der Kompatibilität würde hier

zu weit führen. Wichtig ist für den Moment, dass mit Haas und Margreiter zwei an-

schlussfähige Erweiterungen früherer Positionen ausgemacht werden können. Beide

weisen den Weg, um die Paradoxien der Mystik in die bisherige Argumentation dieses

Kapitels einzufügen.800 Zu diesem Zweck soll besonders eine Paradoxie näher unter-

sucht werden, die sowohl bei Haas als auch bei Margreiter eine besondere Rolle spielt.

Es geht um die von Haas bezeichnete Spannung von Sagbarkeit und Unsagbarkeit.

C) Konkretisierung: Sagbarkeit und Unsagbarkeit

Über die beiden Autoren hinaus wird diese Spannung in vielen weiteren Beiträgen der

Mystikforschung aufgegriffen, bspw. von Keul: »Die Gleichzeitigkeit von Rede- und

Schweigegebot stellt die Mystikerin vor ein Paradox: eine Erfahrung, die alle Worte

übersteigt, will zu Wort kommen. Das Unaussprechliche drängt zur Sprache.«801

Auch von Albert wird ein Konflikt zwischen dem eigenen endlichen Fassungs- und

Ausdrucksvermögen und der diese übersteigenden Erfahrung beschrieben: »Mystiker

und Philosophen haben im Blick auf die Unaussprechlichkeit des von ihnen Erfahrenen

auch nicht selten das Schweigen als die einzig angemessene Antwort auf die Erfah-

rung der ›unio mystica‹ bezeichnet.«802 Nach Sudbrack bewegen sich entsprechende

Versuche in der »Spannung zwischen Stille und Wort, Schweigen und Verkünden,

798 Margreiter, Mystik S. 477.

799 Ebd. S. 96.

800 Ein weiterer Link in diese Richtung findet sich auch bei de Lubac, der in der ersten Replik als Ver-

treter einer theologischenParadoxienbearbeitung vorgestellt wurde undbezogen auf das Paradox

aphoristisch anmerkt: »Im Mystischen triumphiert es.« Lubac, Glaubensparadoxe S. 8.

801 Keul, Gottesrede S. 326. Für eine ähnliche Umschreibung dieser Paradoxie vgl. Wendel, Mystik

S. 20f.

802 Albert, Mystik S. 21. »Die Unaussprechlichkeit der unio zu beteuern, ist eines der häufigstenMotive

mystischer Texte.« Margreiter S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 377

Geheimnis und Offenbarung.«803 Grundsätzlicher und mit einer an Haas erinnernden

theologischen Rückführung schreibt auch Wolf-Friedrich Schäufele:

Diemenschliche Sprache versagt vor der alles übertreffenden Erfahrungder göttlichen

Gegenwart. Andererseits aber drängt gerade auch die mystische Erfahrung immer ins

Wort, will sich mitteilen und kommuniziert werden. Das hat tiefere theologische Ur-

sachen; kurz gesagt, liegt es daran, dass nach christlicher Vorstellung Gott-Vater sich

durch den Sohn, der zugleich das Wort ist, offenbart.804

Über Haas und Margreiter hinaus wird in der Mystikforschung also eine für die Mystik

grundlegende Spannung von sprachlich-kommunikativer Begrenzung einerseits und

einer Neigung zur Mitteilung andererseits konstatiert, auch wenn dafür nicht unbe-

dingt die Paradoxie als Kategorie aufgerufen wird.

Um verstehen zu können, weshalb diese Spannung aber dennoch eine Paradoxie

konstituiert, bedarf es eines kurzen theoretischen Schlenkers. Wichtig ist hierzu die

Einsicht, dass auch die Kategorien von Schweigen und Verstummen, Sagbarkeit und

Unsagbarkeit sprachlich auftreten. Auch Verstummen und Unsagbarkeit werden in den

kommunikativen Prozess eingebunden, dessen Unzulänglichkeit sie doch im Grunde

behaupten. Konkreter:Wer über das Schweigen spricht, schweigt gerade nicht. Ein per-

formativer Widerspruch entsteht, weil sich Handlung und Aussage direkt widerspre-

chen. Einen solchen Widerspruch eignet nach radikalkonstruktivistischem Paradoxi-

enverständnis aber paradoxale Qualität, weil es zur Konstitution einer Paradoxie nicht

einfach nur propositionaler Widersprüche bedarf. Vielmehr taugt auch die konkrete

Sprachhandlung (Performanz) zur Paradoxienkonstitution, weil auch diese Handlung

mit einem Geltungsanspruch verbunden ist. Ein performativer Widerspruch wird als

Widerspruch erlebt,weil der Geltungsanspruch der Aussagemit demGeltungsanspruch

der Handlung konfrontiert wird. Wenn keiner der beiden Geltungsansprüche aber zu-

gunsten des anderen aufgegeben werden kann und beide trotz des Widerspruchs also

Geltung für sich reklamieren, spurt der performative Widerspruch in das paradoxale

Muster ein. Ein Beispiel aus einem vermeintlich völlig anderen Kontext soll diese Über-

legungen veranschaulichen.

Mit seinem sog. Chandos-Brief hat der österreichische Schriftsteller Hugo von Hof-

mannsthal ein aufwendiges Beispiel für einen performativen Widerspruch vorgelegt.

Kunstvoll und wortgewandt berichtet der fiktive Lord Chandos seinem Freund Fran-

cis Bacon von der empfundenen Unmöglichkeit, sich sprachlich ausdrücken zu kön-

nen: »es ist mir völlig die Fähigkeit abhanden gekommen, über irgend etwas zusam-

menhängend zu denken oder zu sprechen.«805 Die Proposition gerät in einen Konflikt

zu ihrer Performanz. Während Chandos behauptet, sich nicht ausdrücken zu können,

drückt er sich in dieser Behauptung doch aus. Die eigene sprachliche Unfähigkeit wird

im Medium der Sprache behauptet. Die Ansprüche der Proposition und der konkreten

803 Josef Sudbrack, Einführung. In: Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden. Hg. v. Gerhard

Ruhbach/Josef Sudbrack. München 1989. S. 17-28, hier: S. 22. [= Sudbrack, Einführung.]

804 Schäufele, Mystik S. 19.

805 Hugo von Hofmannsthal, Der Brief des Lord Chandos. (Reclams Universal-Bibliothek 19503) Hg.

Fred Lönker. Stuttgart 2019. S. 12. [= Hofmannsthal, Brief.]

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Konstruktion von Verbindlichkeit

Handlung verlaufen diametral zueinander. Ein performativer Widerspruch entsteht,

der als Paradoxie den gesamten Text durchzieht. Mathias May hat deshalb angemerkt,

dass der Chandos-Brief »keineswegs Absage an die Dichtung, sondern Zeugnis ihrer

paradoxen, dem Gewohnten entzogenen Voraussetzungen« sei.806 Auch wenn unklar

bleibt, ob May in seinem Kommentar nicht letztlich von einer Auflösung der Parado-

xie ausgeht, wird doch ersichtlich, inwiefern der performativeWiderspruch Paradoxien

konstituieren kann und dies auch durchaus wahrgenommen wird.

Der Chandos-Brief stellt aber keineswegs ein beliebiges Beispiel für die paradoxale

Wirkung performativer Widersprüche dar. Der Text führt vielmehr zurück zur Beob-

achtung der mystischen Leitparadoxie, der dieser Abschnitt zugedacht ist. Von Hof-

mannsthal, den Langer der neomystischen Strömung um 1900 zurechnet807, bezieht

sich schließlich auf das Kernproblem besagter Paradoxie. Lord Chandos gleicht ge-

wissermaßen den Mystiker*innen, die »entgegen ihrer Festlegung, das | Geschaute sei

nicht sagbar, es doch aussagen«808. Der kurze Theorieschlenker führt damit direkt zu-

rück zur Diskussion dieser spezifischen Spannung von Sagbarkeit und Unsagbarkeit,

die nun genauer als Paradoxie klassifiziert werden kann. Das gilt dann eben auch für

Fälle, in denen diese Paradoxie nicht als solche bezeichnet wird, wenn Sudbrack al-

so etwa beobachtet: »Jeder mystische Text artikuliert etwas, das ›eigentlich‹ nicht zu

artikulieren ist. Denn die mystische Erfahrung, so scheint es, hat es gerade mit dem

Unsagbaren zu tun, mit dem Transzendenten, dem alles Überschreitenden.«809 Neben

den impliziten Bezügen wird diese Leitparadoxie teils aber auch als solche benannt,

ohne dass damit aber gleich ein Hinweis auf die Paradoxalität der Denkbewegung im

umfassenderen Sinne einer Denkform verbunden wird. Die Paradoxie dient dann viel-

mehr als eine zusätzlich hinzutretende Beschreibungsfigur. So zeigt es sich etwa bei

Zimmermann:

Fast alle Mystiker sind sich darin einig, daß zur Beschreibung der göttlichen Erfahrung

die menschliche Sprache nicht ausreicht. Die göttliche Erfahrung ist eine Beziehung,

die – christlich gesprochen – sich zwischen dem Geschöpf und dem Schöpfer herstellt;

diese Beziehung liegt außerhalb der menschlichen Sprache und ist in dieser Sprache,

die dem Kontakt der Geschöpfe untereinander dient, im Grunde nicht mitteilbar.Wird

das ›Unsagbare‹ doch ausgesagt, so nur annäherungsweise inMetaphern oder Parado-

xa.810

806 Mathias May, Art. Ein Brief. In: Kindlers Neues Literatur Lexikon 7. 1996. S. 990-991, hier: S. 990.

807 Vgl. Langer, Mystik S. 21. Ansatzpunkte finden sich dafür auch im Chandos-Brief. So ähneln einige

Textstellen den Beschreibungen der mystischen unio: »Um mich kurz zu fassen: mir erschien da-

mals in einer Art von andauernder Trunkenheit das ganze Dasein als eine große Einheit: geistige

und körperliche Welt schien mir keinen Gegensatz zu bilden, ebenso wenig höfisches und tieri-

sches Wesen, Kunst und Unkunst, Einsamkeit und Gesellschaft; in allem fühlte ich Natur, in den

Verirrungen des Wahnsinns ebensowohl wie in den äußersten Verfeinerungen eines spanischen

Ceremoniells; in den Tölpelhaftigkeiten junger Bauern nicht minder als in den süßesten Allegori-

en; und in aller Natur fühlte ich mich selber.« Hofmannsthal, Brief S. 10.

808 Zimmermann, Vorwort S. 16f.

809 Sudbrack, Einführung S. 21.

810 Zimmermann, Vorwort S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 379

Zimmermann wendet die Paradoxie also nicht auf den mystischen Konflikt um die

Möglichkeiten von Kommunikation und ihre Grenzen an, sondern greift die Parado-

xie lediglich als eine Figur heraus, mit deren Hilfe der Konflikt ausgedrückt werden

könnte. Von einer umfassenden Präsenz von Paradoxien, wie sie von Haas und Mar-

greiter beschrieben wird, kann hier also keine Rede sein. Ähnlich hält es Keul in ihrer

Studie zur verschwiegenen Gottesrede.811 Ausführlicher als Zimmermann verhandelt sie

die mystische Leitparadoxie von Schweigen und Sprechen unter metaphorologischen

Gesichtspunkten:

Der metaphorische Prozess vollzieht mit der Übertragung von Wörtern (Sprachzei-

chen) | eine Überschreitung der Sprache auf das hin, was unsagbar ist. Er identifiziert

nicht zwei Gegenstände. Vielmehr macht er einen unbekannten Gegenstand begreif-

lich, indem er ein bekanntes Wort so verändert, dass es das Unbekannte bezeichnet.

Mit der Metapher entsteht ein neuesWort. Aus diesem Grund ist es treffender, bei der

Metapher von einer Überschreitung als von einer Übertragung zu sprechen.812

In der Übertragung eines Wortes in einen anderen, ungewohnt scheinenden Kontext

schließt die Metapher neue Verständnismöglichkeiten auf: Sie »erklärt die Dinge, die

zuvor unerklärlich waren, und ermöglicht Aktionen, die die Bedrohung bannen. Hierin

liegt die Sprachmacht von Metaphern. Sie bezeichnen die unbekannte Wirklichkeit so,

dass Menschen in ihnen handlungsfähig werden.«813 Das theologische Drehmoment

dieser Metaphernreflexion lässt sich anhand dieser kurzen Hinweise bereits erahnen.

Es geht darum, dass trotz der Einsicht in das religiöse wie mystische Sprachproblem,

das religiös als Immanenz-Transzendenz- bzw. Offenbarungsparadoxie und mystisch

als Leitparadoxie von Sagbarkeit undUnsagbarkeit bearbeitet wird, kommunikative An-

schlussmöglichkeiten jenseits des Verstummens erreicht werden:

Das Wesen der Metapher liegt in der Überschreitung des Unsagbaren in Sprache hin-

ein. Sie bietet die Möglichkeit, sogar das ins Wort zu bringen, was alle Worte über-

steigt. Die Metaphern der Mystik zeichnen die Schaumlinie der Gottesrede auf dem

Sand des Schweigens. Die Sprachfigur der Metapher ermöglicht es, dem Unfassbaren

in der Sprache Präsenz zu geben.Diesmacht sie für verschwiegeneGottesredewertvoll

und unverzichtbar. Sie gibt der Mystik die Möglichkeit, die Gottheit mit einemNamen

811 Neben Zimmermann und Keul wäre hier auf weitere Beiträge hinzuweisen, die die Paradoxie als

Kategorie anwenden, aber keine Anzeichen einer ausführlichen Reflexion auf eine grundlegen-

de Paradoxalität aufweisen. Bernard McGinn spricht etwa von einer »paradoxen Gleichzeitigkeit

von Gegenwart und Entzug in der Begegnung mit Gott«. Bernard McGinn, Die Mystik im Abend-

land. Bd. 1: Ursprünge. Übers. v. Clemens Maaß. Freiburg i.Br./Basel/Wien 1994. S. 19. [= McGinn,

Mystik.] Er führt weiter aus: »Das im Geheimnis der Inkarnation implizierte paradoxe Ineins von |

Zeitlosigkeit und Zeit wird nirgends deutlicher als in den unterschiedlichenWeisen, wie das ›zeit-

lose‹ mystische Bewußtsein der Gegenwart Gottes von den Veränderungen und Entwicklungen in

Kirche und Gesellschaft beeinflußt wurde.« Ebd. S. 13f.

812 Keul, Gottesrede S. 330f.

813 Ebd. S. 333.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Konstruktion von Verbindlichkeit

zu benennen, der sie als bleibendes Geheimnis markiert. Die Suche nach Gottesmeta-

phern, in denen das Schweigen spricht, ist das tägliche Brot der Mystik.814

Die Eigentümlichkeit der Mystik wird demnach in erster Linie damit begründet, dass

sie neue Metaphern schafft, um die eigene Gotteserfahrung kommunizieren zu kön-

nen. Erst auf dieser metaphorologischen Grundlage kommt dann die Paradoxie als zu-

sätzliche Deutungskategorie ins Spiel. Sie geht den Metaphern nicht voraus, sondern

reagiert auf sie. Kurzum: Paradoxien bieten sich zur Umschreibung von Metaphern an

und nicht umgekehrt Metaphern zur Umschreibung von Paradoxien. Im Text heißt es

da etwa:

Damit das Unsagbare zu Wort kommt, erzeugt die Mystik Bilder, die überhaupt nicht

passen, aber dennoch den Nagel auf den Kopf treffen. Dieses Paradox des Unpassen-

den, das genau passt, verbindet fremde Welten und stellt eine tragfähige Brücke dar

– und sei sie ein schwankendes Seil.815

Keul ordnet dieMetapher der Paradoxie vor und verschafft dieser Perspektive durch ihre

eigene Sprachpraxis zusätzliche Plausibilität – etwa, wenn sie von einer »Schaumlinie

der Gottesrede auf dem Sand des Schweigens«816 spricht. Das entscheidende Problem,

das bislang als Leitparadox der Mystik bezeichnet wurde, bleibt dabei stets im Blick,

wenn auch unter anderen Vorzeichen:

Die Polarität von Unaussprechlichkeit und Schrift; Sprechen und Verschweigen; Ver-

stummen und zu-Wort-Kommen markiert den Spannungsbogen, den die Mystik wie

keine andere theologische Tradition in die Mitte ihrer Gottesrede stellt. Die Sprachlo-

sigkeit in Gottesfragen begreift sie in Verbindung mit der Zerbrechlichkeit, die Men-

schen in Brüchen ihres Lebens erfahren.817

Statt der Paradoxie bezieht Keul sich hier auf die Polarität. OhneWeiteres lassen sich ihre

Überlegungen aber in eine auf Paradoxien konzentrierte Denklinie einpflegen. Gleiches

gilt freilich für die weiteren Beiträge, die die Paradoxie als Deutungskategorie zurück-

stellen oder erst gar nicht verwenden. Sofern die grundlegende Beobachtung gemacht

wird, dass die mystische Erfahrung ihre Träger*innen an die Grenze der eigenen Aus-

drucksfähigkeit führt und sie trotzdem kommunizieren, kann von einer impliziten Be-

zugnahme auf die Leitparadoxie der Mystik die Rede sein. Oben wurden dazu bereits

einige Beispiele angeführt (außer Keul auch Albert, Sudbrack und Schäufele).

Neben den affirmativen Bezügen auf die Paradoxie als Deutungskategorie besteht

weiterhin freilich die Möglichkeit, die mystischen Zeugnisse unter anderen Gesichts-

punkten zu beobachten. Im Zuge dessen wäre es auch möglich, die Paradoxie als Deu-

tungskategorie abzulehnen. Ansätze eines solchen Verständnisses finden sich etwa bei

Dinzelbacher:

814 Ebd. S. 335. Vgl. dazu auch Keul, Gravuren S. 240. Für eine Grundlagenreflexion der theologischen

Relevanz vonMetaphern vgl. Benedikt Gilich, Die Verkörperung der Theologie. Gottesrede als Me-

taphorologie. (ReligionsKulturen Bd. 8). Stuttgart 2011.

815 Keul, Gottesrede S. 339.

816 Ebd. S. 335.

817 Keul, Gravuren S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 381

Heute wagt kein keinMystikforscher mehr ernsthaft zu fragen, ob nicht vielleicht eine

Hildegard von Bingen schlichtweg Sadistisches, ein Meister Eckhart schlichtweg Un-

logisches geschrieben haben könnte. An statt solches zuzugeben, wo sachlich nötig,

werden lieber interpretative Salti mortali geschlagen, noch lieber entsprechende Stel-

len einfach unerwähnt gelassen.818

Eine Interpretation mystischer Berichte, die auf Paradoxien setzt, würde Dinzelbacher

wohl den »Salti mortali« zurechnen. Seine Anmerkungen erinnern noch einmal an die

Möglichkeiten der Entparadoxalisierung, die in der Arbeit an den religiösen Paradoxi-

en bereits thematisiert wurden.Wie dieTheodizee-Problematik aufgelöst werden kann,

wenn Gottes Allmacht subtrahiert wird, so ließen sich auch die mystischen Paradoxi-

en vielfach auflösen. Mit Dinzelbacher könnte bspw. konstatiert werden, dass manche

mystische Zeugnisse schlichtweg falsche Aussagen machen, denen darüber hinaus kei-

ne weitergehende Bedeutung mehr zugesprochen werden müsste. Den bisherigen af-

firmativen Bezügen wird damit eine Möglichkeit entgegengestellt, die als potentielle

Denkoption in Erinnerung bleiben sollte, auch wenn in der weiteren Auseinanderset-

zung aus radikalkonstruktivistischen wie theologischen Gründen der affirmativen Spur

gefolgt wird.819

Die verschiedenen Stimmen der letzten Abschnitte haben insgesamt deutlich ge-

macht, dass die Paradoxie als Deutungskategorie der Mystikforschung über die frühen

Bezugspunkte bei Otto, Knox und Stace hinaus präsent ist. Implizit oder explizit wird

zumeist das Problem von Sagbarkeit und Unsagbarkeit verhandelt. Deutlich ist dabei

bereits geworden, dass dieses Grundproblem in einemZusammenhang zur Immanenz-

Transzendenz-Paradoxie steht. Damit ist ein Übergang zur ersten Replik angelegt. Um

diesen Übergang argumentativ weiter auszugestalten, unternehme ich zum Abschluss

dieses Unterkapitels den Versuch, den Bezug zu den bisherigen Überlegungen dieser

Arbeit noch einmal deutlicher herauszuarbeiten.

D) Zur Integration der mystischen Leitparadoxie in die bisherigen Überlegungen

Dass das von derMystikforschung gezeichnete Bild der Mystik Anknüpfungspunkte für

eine radikalkonstruktivistische Perspektive bietet, wurde bereits dargestellt. Die Prä-

senz der Paradoxie als Deutungskategorie der Mystikforschung fügt dem einen wich-

tigen Aspekt hinzu, insofern eines der zentralen Kennzeichen radikalkonstruktivisti-

scher Erkenntnistheorie auch in der Mystikforschung berücksichtigt wird. Mit Haas

findet sich hier sogar ein Vertreter, der durch seine Rezeption der Systemtheorie wich-

tige theoretische Grundannahmen teilt und in seinen Beobachtungen der Mystik an-

wendet. In zweierlei Weise ist die besonders von Haas eingespielte Leitparadoxie von

818 Dinzelbacher, Mystik S. 4.

819 Die Unterschiede zwischen den Alternativen reichen dabei bis in die Diktion. Während Dinzelba-

cher den Salto mortale selbstredend zur negativen Umschreibung heranzieht, erhält dieser Begriff

in der zugewandten Paradoxien-Rezeption eine andere Konnotation. Exemplarisch steht dafür

Kierkegaard, der in Kap. 5.1.1.3 als Gewährsmann einer religionsbezogenen Paradoxienbeobach-

tung eingeführt wurde und den Salto mortale als Sprachbild für den Glauben insgesamt einführt.

Zu seiner Verwendung des Begriffs vgl. Gloria Dell’Eva, Saltomortale. Deklinationen des Glaubens

bei Kierkegaard, Berlin/New York 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Konstruktion von Verbindlichkeit

Sagbarkeit und Unsagbarkeit dabei für die Arbeit am »Profil einer radikalkonstrukti-

vistisch anschlussfähigen Theologie« relevant. Zum einen setzt sie bei den in Abschnitt

C des vorigen Unterkapitels (Kap. 5.1.2.3) ausgewiesenen Anknüpfungspunkten (unio,

Kontingenz) an. Zum anderen verbindet sie die Mystik mit den Überlegungen der ers-

ten Replik. Beide Punkte gehen in der konkreten Diskussion ineinander über.

Ob die Mystik nun als religiöses Phänomen verstanden wird, steht dabei nicht im

Zentrum meines Interesses. Bedeutsamer scheint mir, dass die Mystik in ihrer Beto-

nung der Kontingenz und gleichzeitigen Bearbeitung von Paradoxalität durchaus Rela-

tivierungen vornimmt, wie ich sie auch für die Religiosität beschrieben habe.Mystische

Zeugnisse weisen auf ihre eigenen Grenzen hin und setzten damit ihre Kontingenz ins

Wort. Auch dort, wo Übergänge beschrieben und etwa die Erfahrung einer umfassen-

den unio behauptet wird, bleibt den Mystiker*innen doch wieder nur die menschliche

Sprache mit ihren Limitationen. Folgt man dem Bild der Mystik, wie es von den ver-

schiedenen hier einbezogenen Vertreter*innen der Mystikforschung gezeichnet wird,

dann wird hier aber nicht nur die eigene Kontingenz thematisiert, sondern oftmals ei-

ne darüber hinausgehende Perspektive eingeführt. Das wird sprachlich durch Zusätze

deutlich, die die Paradoxalität eines solchen Unterfangens einholen. So bspw. bei Keul:

Mystik »schärft ihr beredtes Schweigen und ihr verschwiegenes Sprechen.«820 Die pa-

radoxale Zuordnung der Begriffe weist darauf hin, dass die Form mystischer Sprache

eine Offenheit beinhaltet. Die eigene Unzulänglichkeit wird erkannt, von ihr wird aber

nicht auf ein Ende der Kommunikation geschlossen. Das macht auf einen Aspekt auf-

merksam, demmit Margreiter noch einmal nachgespürt werden soll. Seines Erachtens

ist es nämlich zentral, dass auch das Schweigen die Kommunikation fortsetzt. Das wer-

de nicht zuletzt zeitlogisch erkennbar: »Es gibt […] kein sinnvolles Schweigen vor der

Rede, sondern nur nach ihr, so wie es für den Menschen kein Ziel des mystischenWeges

gibt, bevor er diesen Weg – den Weg der Kreatürlichkeit und somit der Abwesenheit

Gottes – nicht in all seinen Stufen gegangen ist.«821 Daraus folgt für Margreiter: »Das

mystische Schweigen ist also kein ›leeres‹ Schweigen. Es ist leer nur dahingehend, daß

es die kreatürliche Welt transzendiert hat.«822 Das mystische Schweigen setzt als »be-

redtes Schweigen« (Keul) erst nach demDenken ein, innerhalb dessen eine Grenzerfah-

rung gemacht wird. Exemplifizieren lässt sich dieser Gedanke anhand eines berühmten

Beispiels. Am Ende seines Lebens, unmittelbar nach einer mystischen Erfahrung soll

Thomas von Aquin gesagt haben: »Ich kann nicht mehr, denn alles was ich geschrieben

habe, scheint mir wie Stroh zu sein … im Vergleich mit dem, was ich gesehen habe und

was mir geoffenbart worden ist.«823 Unabhängig von der Frage, ob die Zuordnung die-

ses Zitats historisch belastbar ist oder nicht, macht es auf den entscheidenden Punkt

aufmerksam: Der Rückzug ins Schweigen muss am Ende stehen, weil das Schweigen

erst dann die Konsequenz einer eigenen Kontingenzerfahrung darstellen kann. Das

820 Keul, Gravuren S. 229.

821 Margreiter, Mystik S. 98.

822 Ebd. S. 98.

823 Willehad Paul Eckert (Hg.), Das Leben des heiligen Thomas von Aquino erzählt von Wilhelm von

Tocco und andere Zeugnisse zu seinem Leben. (Heilige der ungeteilten Christenheit). Übers. v.

Willehad Paul Eckert. Düsseldorf 1965. S. 232. Zitiert nach: Schmidt, Erfahrung S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 383

eigene Denk- und Ausdrucksvermögen wird in Relation zu einer erfahrenen Größe ge-

setzt, angesichts derer die eigenen Möglichkeiten allzu limitiert scheinen. Bei Thomas

ist es eine Erfahrung Gottes, die sein eigenes Denken so weit in die Schranken weist,

dass es am Ende verstummt. Auch mit diesem Verstummen aber wird die Kommu-

nikation nicht einfach ausgesetzt. Es ist eben ein »beredtes Schweigen« (Keul) – nicht

nur, weil das Schweigen sprachlich angekündigt und damit ein Interpretationsschlüssel

eingeführt wird. Auch nach der Ankündigung setzt das Schweigen als Konsequenz ein

kommunikatives Programm fort. Performativ wird der theologische Ansatz so weiter-

getrieben: »Ein diesem Bewußtsein adäquates Sprachspiel ist aber auch das Schweigen,

das ja nicht nur gegenüber dem Sprechen als qualitatives Anderes verstehbar ist, son-

dern auch als eine ›Fortsetzung der Kommunikation mit anderen Mitteln‹.«824 Aus dem

kommunikativen Spiel steigt demnach auch das mystische Schweigen nicht aus. Das

führt in die Paradoxie: »Die paradoxen Effekte der mystischen Erfahrung ergeben sich

daraus, daß der Rücknahme-Versuch des Symbolischen selbst symbolischer Natur ist.«825

Die theologische Linie der ersten Replik setzt sich hier insofern fort, als sich in dermys-

tischen Leitparadoxie einerseits eine weitreichende Relativierung durchschlägt, ande-

rerseits aber kein Kommunikationsabbruch, sondern eine Fortsetzung der Kommuni-

kation angestrebt wird. Es würde die Möglichkeiten und die methodische Ausrichtung

dieser Arbeit überfordern, nun anhandmystischer Zeugnisse zu prüfen, inwiefern diese

Fortsetzung der Kommunikation hoffnungsgeleitet stattfindet. Wo die Paradoxie eines

performativen Widerspruchs in der Mystik aber diese Form annimmt, wo sie also von

der Einsicht der eigenen Begrenztheit nicht einfach resignativ verstummt, sondern eine

positive Deutung vornimmt, da könnte nach meinem Verständnis von einer religiösen

Dimension der Mystik die Rede sein. Der kurzen Aufzählung einiger religiöser Para-

doxien aus Kap. 5.1.1.3 könnte damit zumindest eine weitere Paradoxie hinzugefügt

werden.826 Wenn eine radikalkonstruktivistische Anschlussfähigkeit intendiert wird,

wäre freilich auch hier darauf zu achten, die Paradoxien der Mystik nicht vorschnell

ontologisch in einem Gegenüber festzulegen. Nach radikalkonstruktivistischer Auffas-

sung entstehen die Paradoxien schließlich nicht, weil ein solches Gegenüber oder ein

wie auch immer gearteter mystischer Gegenstand die Paradoxalität in den Prozess in-

diziert, sondern weil der Erkenntnisprozess selbst von seinen Voraussetzungen her zur

Paradoxie neigt. Für Mystik und Religiosität bleibt es deshalb bei der kontingenten Im-

manenz, von der aus Transzendenzbezüge (weiterhin im Sinne von Schütz und Luck-

mann) entwickelt werden. Die Paradoxalität des Denkens verweist zunächst also auf

das einzelne erkennende System zurück.827 Statt einer ontologischen geht es deshalb

um eine erkenntnistheoretische Perspektive. Was das für die Rede von Gott bedeuten

kann, wird die nächste Replik (Kap. 5.1.3) erörtern.

824 Margreiter, Mystik S. 478.

825 Ebd. S. 549.

826 Wobei in sich in theologischer Perspektive freilich auch behaupten ließe, die beschriebene mys-

tische Leitparadoxie sei eben nur eine Fortsetzung dort bereits erwähnter Spannungen.

827 Eine entsprechendeRückmeldungwurde an früherer Stelle ja bereits anKierkegaard undde Lubac

adressiert. Vgl. erneut Kap. 5.1.1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Konstruktion von Verbindlichkeit

Für denMoment genügt der abschließende Befund, dass mit der Paradoxienreflexi-

on derMystikforschung einweiteres Element beobachtet werden kann, das vonGlasers-

felds Diskreditierung der Mystik destabilisiert. Diese Replik hat deutlich gemacht, dass

viele Bearbeitungen der Mystik innerhalb der Mystikforschung durchaus radikalkon-

struktivistische Anforderungen erfüllen.Das gilt vor allem,wenn etwa die gesammelten

Definitionen lediglich deskriptiv auf mystische Zeugnisse zugreifen und sich darüber

hinaus nicht substantiell festlegen. Der Blick auf den Grundkonflikt von Konstruktivis-

mus und Perennialismus hat gezeigt, dass in der Mystikforschung ein breites Bewusst-

sein für die Gefahr vorschneller Universalisierungen besteht und Mystik durchaus ope-

rational bzw. funktional verstandenwerden kann.VonGlasersfelds Unterscheidung von

Mystik und Rationalität wurde weiterhin mit ihren theoretischen Unzulänglichkeiten

kontrastiert. Eine Diskreditierung der Mystik sollte auf dieser Grundlage nicht mehr

behauptet werden. Radikalkonstruktivistisch könnten vielmehr die konkreten Nähe-

momente fokussiert werden, wie sie sich in den Schlagworten unio, Kontingenz und

Paradoxalität ankündigen.

5.1.3 Dritte Replik: Gott

Als dritten Schwerpunkt innerhalb des radikalkonstruktivistischen Umgangsmit religi-

onsbezogenen Themen und Fragestellungen habe ich in Kap. 3.1.2 Aussagen zu Gott im

radikalen Konstruktivismus zusammengetragen. In besonderer Weise wurden dort Über-

legungen von Maturana und von Glasersfeld berücksichtigt. Ersterer versteht Gott als

Zeichen für eine »Verbundenheit mit der Quelle der Existenz«828. In der Rede von Gott

werde Bezug auf einen entzogenen Anfangspunkt genommen. In einer ersten Kom-

mentierung habe ich dies als Imagination der Kontingenzlosigkeit beschrieben. Das Zei-

chen Gott steht hier für den Versuch, in kontingenten Verhältnissen einen von Kontin-

genz unberührten Zustand zu imaginieren. Im Fall Maturanas bezieht sich dies eben

auf einen unbeobachtbaren Anfang. Eine ähnliche Verwendung kennzeichnet auch von

Glasersfelds Gottesrede. Er bezieht sich auf die Gottesperspektive als »eine Metapher

für die Unmöglichkeit, ein unverfälschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.«829 So-

wohl Maturana als auch von Glasersfeld setzen Gott ein, um eine Erfahrung der Ent-

zogenheit begrifflich bestimmen zu können. Beide denken dabei vorwiegend von der

Wirkung des Zeichens her. Bei von Glasersfeld wird diese Perspektive erweitert, weil

er zudem die Plausibilität der Existenz eines göttlichen Wesens diskutiert. In seiner

unveröffentlichten NotizThe Incredible God erscheint ihm zumindest das jüdisch-christ-

liche Gottesbild aufgrund derTheodizee-Problematik nicht plausibel.Wenn überhaupt,

so ließe sich Gott als eine abstrakte Erstursache verstehen, die nach dem Schöpfungsakt

nicht weiter eingreift. Die Theodizee wird in dieser Weise einer deistischen Entpara-

doxalisierung unterzogen.830

Wie in den beiden Repliken zuvor soll es auch in dieser letzten Replik darum gehen,

die radikalkonstruktivistischen Aussagenmit theologischen Alternativen zu konfrontie-

828 Maturana/Pörksen, Tun S. 108.

829 Pörksen/Glasersfeld, Kopf S. 48.

830 Vgl. Kap. 3.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029 - am 14.02.2026, 16:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

