680

sive Vokabular lernen, dass “Psychosen” auch in anderen
Sinnzusammenhingen positiv beeinflusst werden konnen,
aber vor allem, dass es sich immer lohnt, {iber den eige-
nen Tellerrand zu schauen. Fiir Ethnologen, die an Psy-
chologie und deren ethnologischer Analyse interessiert
sind, ist es gleichfalls empfehlenswert, weil der Autor
seine Gedankenginge transparent darlegt und damit zu
einer Metaanalyse geradezu einlddt.

Katarina Greifeld

Woodward, Mark: Java, Indonesia, and Islam. Dor-
drecht: Springer Science+Business Media, 2011. 275 pp.
ISBN 978-94-007-0055-0. (Muslims in Gobal Societies
Series, 3) Price: € 106,95

Der Autor des vorliegenden Buches erforscht bereits
seit den spidten 1970ern die lokalen Auspriagungen des
Islams in Yogyakarta, zeitweilig die Hauptstadt der un-
abhiingigen indonesischen Republik und bis heute das
einzige noch bestehende politische Sultanat in Indone-
sien. Das Buch enthélt Aufsitze, die zwischen 1985 und
2010 verfasst worden sind, und welche die Thematik fort-
fiihren, mit der Mark Woodward durch seine Monogra-
phie “Islam in Java. Normative Piety and Mysticism in
the Sultanate of Yogyakarta” (Tucson 1989; urspriinglich
seine Dissertation an der University of Illinois, 1985), in
der Fachwelt bekannt und umstritten geworden ist. Seine
damalige Dissertation kdnnte man als eine akademische
Pflichtschrift betrachten, in der versucht wurde, die Sicht-
weise auf die “Religion von Java”, so wie sie von Clifford
Geertz geradezu paradigmatisch definiert worden war, ra-
dikal umzuéindern. Woodward meint, dass amerikanische
Doktoranden, wie er selbst, in den 1970ern tiberhaupt
keine Ahnung hatten, dass “Javanese really are Muslims.
That would not happen today” (65). Ganze Generationen
sind mit der Pflichtlektiire des Buches “Religion of Java”
von Clifford Geertz aus dem Jahre 1960 grofl geworden
und obwohl ich Woodward vollkommen zustimme, dass
Geertz das islamische Element in der “Religion von Java”
zu wenig beriicksichtigt hat, nimmt Woodward doch eine
unhaltbare Extremposition ein, wobei er mit “blindem”
Eifer iiberall den Islam in Java entdecken mochte.

Seine Informanten, vor allem hochrangige Hofdiener
am Sultanshof, haben ihn gerne mit Informationen gefiit-
tert, die beweisen sollten, dass die mystische javanische
Weltanschauung (kejawen) immer mit dem klassischen
Sufismus identisch gewesen sei. Dabei bleibt unbeachtet,
dass diese Gewihrsleute ein grofies Interesse daran hat-
ten, das Sultanat von Yogyakarta nicht nur, wie iiblich,
als Zentrum der traditionellen javanischen Kultur, son-
dern zugleich als Hochburg des Islams hochzustilisieren.
In Indonesien werden nur fiinf (seit kurzem sechs) Weltre-
ligionen anerkannt und alle Biirger miissen einer Religion
angehoren. Die Daten der Feldforschung entstammen ei-
ner Periode, in der sich im indonesischen Diskurs die Idee
durchgesetzt hatte, dass die mystische javanische Weltan-
schauung nicht als “Religion”, sondern blof als “Glaube”
gelten diirfte. Woodward beteiligt sich als Hobbytheolo-
ge nach Kriften an der “Verreligionisierung” der java-
nischen Kultur: So soll z. B. das Essritual slametan, das

Rezensionen

von Geertz als Herzstiick der javanischen Kultur betrach-
tet wurde, seine Begriindung im Koran und in Propheten-
iberlieferungen gehabt haben (118-121). Hier verdingt
sich ein Regionalwissenschaftler als Islamwissenschaftler
ohne Arabischkenntnisse (66) und mit mangelhaften Java-
nischkenntnissen. Es ist vielbezeichnend, dass javanische
und indonesische Termini fast immer falsch geschrieben
sind. Leser mit Indonesischkenntnissen werden sich iiber
phantastische Neubildungen wie obat ngamuk (80, lese:
obat nyamuk) oder muafigh (242, lese: munafik) freuen.

Die horrende Vielzahl an Tippfehlern ist eine echte
Zumutung. Was bedeutet z. B. “One I worked with insist-
ed that I become proficient in archery before his would
discuss more than the outline of his understanding of the
path leading to knowledge of and union with God” (77)?
Oder: “This framework also allows for the explanation of
the Javanese view if relations between bio-medical and
traditional models of health and illness” (104)? Sitze blei-
ben unvollendet wie: “Often these are carried in These
structural similarities provide few clues about the histo-
ry of either ritual” (179). Das Kopieren, Ausschneiden
und Einfiigen per Tastatur kann auch schlimme Folgen
haben wie z.B.: “This is one of the reason the reasons
why few young people indulge in it on a regular basis”
(183). “What follows is a schema ... in the course of his-
tory” (40) wird wortlich wiederholt auf S. 42; “Reformist
Muslims, who regard the visitation of graves as sinful in-
novation, never do this” (212 Zeile 17-18 wird in Zeilen
31-32 wiederholt).

Leider ist das Buch nicht zu empfehlen, aber da es als
Band 3 in der Reihe “Muslims in Global Societies” er-
schienen ist, wird es ohnehin automatisch fiir teures Geld
von den Universitéts- und Institutsbibliotheken gekauft
werden. E.P. Wieringa

Zigon, Jarett (ed.): Multiple Moralities and Religions
in Post-Soviet Russia. New York: Berghahn Books, 2011.
238 pp. ISBN 978-0-85745-209-2. Price: $ 70.00

Advocates of new ethnographies of morality tend to
bemoan the anthropology’s longstanding inattention to
morality as an autonomous sphere of human life, rather
than simply a synonym of cultural cohesion. However,
ethnographies of postsocialist societies have yielded no
shortage of work on morality. Starting with the volume
“Markets and Morality. Ethnographies of Postsocialism”
(R. Mandel and C. Humphrey [eds.]. Oxford 2002) and
moving to a number of recent works on religion and com-
munity, ethnographers have taken the social, economic,
and political upheavals that accompanied the collapse of
state socialism as a starting point for interrogations of
how people cope with the breakdown of familiar moral
orders and social ideals. Jarett Zigon’s edited volume con-
tinues this tradition.

A feature that distinguishes the volume from some of
its predecessors is the effort to present a coherent concep-
tual and terminological framework. In the introduction,
Zigon reiterates a distinction between morality and eth-
ics he proposed in previous works. In his usage, “moral-
ity” refers to understandings of good and evil that exist

Anthropos 107.2012

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 20:17:04. © Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-680

