
680

Anthropos  107.2012

Rezensionen

sive Vokabular lernen, dass “Psychosen” auch in anderen 
Sinnzusammenhängen positiv beeinflusst werden können, 
aber vor allem, dass es sich immer lohnt, über den eige­
nen Tellerrand zu schauen. Für Ethnologen, die an Psy­
chologie und deren ethnologischer Analyse interessiert 
sind, ist es gleichfalls empfehlenswert, weil der Autor 
seine Gedankengänge transparent darlegt und damit zu 
einer Metaanalyse geradezu einlädt.

Katarina Greifeld

Woodward, Mark: Java, Indonesia, and Islam. Dor­
drecht: Springer Science+Business Media, 2011. 275 pp. 
ISBN 978-94-007-0055-0. (Muslims in Gobal Societies 
Series, 3) Price: € 106,95

Der Autor des vorliegenden Buches erforscht bereits 
seit den späten 1970ern die lokalen Ausprägungen des 
Islams in Yogyakarta, zeitweilig die Hauptstadt der un­
abhängigen indonesischen Republik und bis heute das 
einzige noch bestehende politische Sultanat in Indone­
sien. Das Buch enthält Aufsätze, die zwischen 1985 und 
2010 verfasst worden sind, und welche die Thematik fort­
führen, mit der Mark Woodward durch seine Monogra­
phie “Islam in Java. Normative Piety and Mysticism in 
the Sultanate of Yogyakarta” (Tucson 1989; ursprünglich 
seine Dissertation an der University of Illinois, 1985), in 
der Fachwelt bekannt und umstritten geworden ist. Seine 
damalige Dissertation könnte man als eine akademische 
Pflichtschrift betrachten, in der versucht wurde, die Sicht­
weise auf die “Religion von Java”, so wie sie von Clifford 
Geertz geradezu paradigmatisch definiert worden war, ra­
dikal umzuändern. Woodward meint, dass amerikanische 
Doktoranden, wie er selbst, in den 1970ern überhaupt 
keine Ahnung hatten, dass “Javanese really are Muslims. 
That would not happen today” (65). Ganze Generationen 
sind mit der Pflichtlektüre des Buches “Religion of Java” 
von Clifford Geertz aus dem Jahre 1960 groß geworden 
und obwohl ich Woodward vollkommen zustimme, dass 
Geertz das islamische Element in der “Religion von Java” 
zu wenig berücksichtigt hat, nimmt Woodward doch eine 
unhaltbare Extremposition ein, wobei er mit “blindem” 
Eifer überall den Islam in Java entdecken möchte. 

Seine Informanten, vor allem hochrangige Hofdiener 
am Sultanshof, haben ihn gerne mit Informationen gefüt­
tert, die beweisen sollten, dass die mystische javanische 
Weltanschauung (kejawèn) immer mit dem klassischen 
Sufismus identisch gewesen sei. Dabei bleibt unbeachtet, 
dass diese Gewährsleute ein großes Interesse daran hat­
ten, das Sultanat von Yogyakarta nicht nur, wie üblich, 
als Zentrum der traditionellen javanischen Kultur, son­
dern zugleich als Hochburg des Islams hochzustilisieren. 
In Indonesien werden nur fünf (seit kurzem sechs) Weltre­
ligionen anerkannt und alle Bürger müssen einer Religion 
angehören. Die Daten der Feldforschung entstammen ei­
ner Periode, in der sich im indonesischen Diskurs die Idee 
durchgesetzt hatte, dass die mystische javanische Weltan­
schauung nicht als “Religion”, sondern bloß als “Glaube” 
gelten dürfte. Woodward beteiligt sich als Hobbytheolo­
ge nach Kräften an der “Verreligionisierung” der java­
nischen Kultur: So soll z. B. das Essritual slametan, das 

von Geertz als Herzstück der javanischen Kultur betrach­
tet wurde, seine Begründung im Koran und in Propheten­
überlieferungen gehabt haben (118–121). Hier verdingt 
sich ein Regionalwissenschaftler als Islamwissenschaftler 
ohne Arabischkenntnisse (66) und mit mangelhaften Java­
nischkenntnissen. Es ist vielbezeichnend, dass javanische 
und indonesische Termini fast immer falsch geschrieben 
sind. Leser mit Indonesischkenntnissen werden sich über 
phantastische Neubildungen wie obat ngamuk (80, lese: 
obat nyamuk) oder muafiqh (242, lese: munafik) freuen. 

Die horrende Vielzahl an Tippfehlern ist eine echte 
Zumutung. Was bedeutet z. B. “One I worked with insist­
ed that I become proficient in archery before his would 
discuss more than the outline of his understanding of the 
path leading to knowledge of and union with God” (77)? 
Oder: “This framework also allows for the explanation of 
the Javanese view if relations between bio-medical and 
traditional models of health and illness” (104)? Sätze blei­
ben unvollendet wie: “Often these are carried in These 
structural similarities provide few clues about the histo­
ry of either ritual” (179). Das Kopieren, Ausschneiden 
und Einfügen per Tastatur kann auch schlimme Folgen 
haben wie z. B.: “This is one of the reason the reasons 
why few young people indulge in it on a regular basis” 
(183). “What follows is a schema … in the course of his­
tory” (40) wird wörtlich wiederholt auf S. 42; “Reformist 
Muslims, who regard the visitation of graves as sinful in­
novation, never do this” (212 Zeile 17–18 wird in Zeilen 
31–32 wiederholt). 

Leider ist das Buch nicht zu empfehlen, aber da es als 
Band 3 in der Reihe “Muslims in Global Societies” er­
schienen ist, wird es ohnehin automatisch für teures Geld 
von den Universitäts- und Institutsbibliotheken gekauft 
werden.  E. P. Wieringa 

Zigon, Jarett (ed.): Multiple Moralities and Religions 
in Post-Soviet Russia. New York: Berghahn Books, 2011. 
238 pp. ISBN 978-0-85745-209-2. Price: $ 70.00

Advocates of new ethnographies of morality tend to 
bemoan the anthropology’s longstanding inattention to 
morality as an autonomous sphere of human life, rather 
than simply a synonym of cultural cohesion. However, 
ethnographies of postsocialist societies have yielded no 
shortage of work on morality. Starting with the volume 
“Markets and Morality. Ethnographies of Postsocialism” 
(R. Mandel and C. Humphrey [eds.]. Oxford 2002) and 
moving to a number of recent works on religion and com­
munity, ethnographers have taken the social, economic, 
and political upheavals that accompanied the collapse of 
state socialism as a starting point for interrogations of 
how people cope with the breakdown of familiar moral 
orders and social ideals. Jarett Zigon’s edited volume con­
tinues this tradition. 

A feature that distinguishes the volume from some of 
its predecessors is the effort to present a coherent concep­
tual and terminological framework. In the introduction, 
Zigon reiterates a distinction between morality and eth­
ics he proposed in previous works. In his usage, “moral­
ity” refers to understandings of good and evil that exist 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-680 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:17:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-680

