
Rezensionen 635

nungen und Konflikten, die auch solche Interaktionen
berücksichtigen, in diesem Punkt eventuell zu anderen
Schlüssen geführt?

Das Erzählen über adat und Ahnen um zu erin-
nern sei notwendig – im Sinne von Selbsthilfe – , so
lautet eine weitere wichtige These, da Staat und Kir-
che der Bevölkerung Pantars oft keine adäquate Hilfe
böten. Eine Gefahr sieht Rodemeier allerdings darin,
dass einzelne Beamte die Erzählungen schriftlich fest-
halten, ohne die mythischen und mystischen Details
zu berücksichtigen. Dies impliziert die Annahme, dass
es nur einige wenige, genuin authentische und stabile
Formen des Erzählens gäbe: die der Clanältesten. Dies
ist zu bezweifeln, denn einer der “jüngeren” Erzähler
ist ebenfalls Beamter. Die Autorin erwähnt, dass sein
Interesse an Mythen nicht zuletzt dadurch bestimmt war,
dass er als Abgeordneter des Lokalparlaments hoffte,
sein “traditionelles Wissen” erweitern zu können, um
es zur Realisierung von politischen Projekten wie Was-
serversorgung, Landvermessung, und Straßenbau ein-
zusetzen. Doch auch wenn er sein Wissen im Beisein
von Clanältesten weiter gibt, besteht keine Garantie,
dass die Mythen unbeabsichtigt neu formuliert, d. h.
transformiert werden. Diesem Aspekt von Erzählungen
sowie dem sich in den letzten Jahren stark wandeln-
den Verhältnis von adat, Staat und Kirche ist im Buch
etwas wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden. Ange-
sichts möglicher Veränderungen, inklusive Manipulatio-
nen, von Erzählungen, fragt sich auch, ob nicht stärker
über eine Politik des Erinnerns und des Vergessens nach-
gedacht werden müsste, wozu in den letzten Jahren viel
geforscht wurde.

Insgesamt ist das Buch äußerst lesenswert. Es ver-
mittelt nicht nur faszinierende Einblicke in die lokale
und translokale Mythenwelt aus der Perspektive der
Bevölkerung von Pantar, sondern es geht auf viele histo-
rische und aktuelle Themen ein, die im ostindonesischen
Kontext von Interesse sind: von Verwandtschaft, Heirat
und Brautpreis über Gabentausch, soziale Hierarchien
und Hexerei bis zu Problemen regionaler Entwicklung.
Ganz eindrücklich ist, wie es Rodemeier durch kluges
Kombinieren von Mythen- und Lebensweltforschung
gelingt, soziale Beziehungen und Institutionen sowie
kulturelle Besonderheiten herauszuarbeiten, die für das
heutige Leben weiterhin wichtig sind, auch wenn das
vordergründig nicht so scheint. Die Studie ist ein wich-
tiger Beitrag zur indonesischen Mythenforschung und
zur Ostindonesienforschung. Nicht zuletzt überzeugt die
Sorgfalt im Umgang mit Textmaterial, so dass dieses
Buch auch als eine interessante Ethnographie zum im
deutschen Sprachraum nur wenig verbreiteten Gebiet der
linguistischen Anthropologie gelesen werden kann.

Willemijn de Jong

Rösing, Ina: Der Verwundete Heiler. Kritische Ana-
lyse einer Metapher. Kröning: Asanger Verlag, 2007.
279 pp. ISBN 978-3-89334-441-3. Preis: € 25.00

In ihrem Buch untersucht die Kulturanthropologin
Ina Rösing die Metapher des Verwundeten Heilers. Sie

nimmt damit Bezug auf einen Begriff, der im populären
und im wissenschaftlich medizinischen Sprachgebrauch
allgemeinhin angewendet wird, um Ärzte und andere
Therapeuten während bzw. nach durchlebter Erkrankung
zu bezeichnen. Bei einer eingehenden Betrachtung des
Begriffes kommen, wie die Autorin feststellt, jedoch
unterschiedliche Bedeutungsinhalte zum Tragen.

Als informelles Etikett dient der Verwundete Hei-
ler vor allem als Kennzeichen des physischen, seeli-
schen und geistigen Gesundheitszustandes von Ärzten;
als normatives Konzept steht er für ein alternatives,
nicht hierarchisches Arzt /Patienten-Verhältnis; schließ-
lich erscheint er als empirischer Gegenstand in Erfah-
rungsberichten erkrankter und geheilter Therapeuten.
Innerhalb von kontrovers geführten Debatten geht man
dabei entweder von der besonderen Heilwirksamkeit von
Verwundung (“Nur der Verwundete Heiler heilt”) oder
der Schädlichkeit der Verwundung (z. B. “Burn-out”)
für die Heiltätigkeit am Patienten aus. Diese gegensätz-
lichen Annahmen sind Ansatzpunkt der Autorin, die
Metapher des Verwundeten Heiler zu hinterfragen und
Wege zu einer differenzierteren, aber vereinenden Sicht-
weise zu beschreiten. Das Ergebnis ist eine komplexe,
kulturübergreifende Studie, die über bisherige Modelle
des Verwundeten Heilers hinausgeht und interessante
Fragestellungen aufwirft.

Das Buch ist in acht Kapitel gegliedert: Nach der
Einführung in die Thematik stellt Ina Rösing empirische
Beispiele vom Verwundeten Heiler vor. Dabei handelt
es sich zunächst um Fallberichte aus unserer eigenen
Kultur: die Lebenswege des Psychiaters C. G. Jung, des
Priesters Henri Nouwen, des Arztes Viktor Frankl und
einer Traumatherapeutin. Die genannten Persönlichkei-
ten durchlebten Verwundung durch psychische Krank-
heit, existenzielle Zweifel, ein Leben im Konzentrati-
onslager bzw. durch Traumatisierung während oder vor
ihrer Tätigkeit als Therapeut oder Seelsorger.

Rösings Weg führt dann zu einem vergleichenden
Blick auf Heiler in Fremdkulturen (Kapitel III–V), in
denen Verwundung oder Erkrankung für die Berufung
zum Heiler konstituierend ist. Hier greift die Autorin auf
umfangreiches Datenmaterial ihrer langjährigen Feldfor-
schungen zurück, die sie seit den 1980er Jahren in Boli-
vien und seit 1993 im tibetischen Kulturraum des Hima-
laya durchgeführt und in zahlreichen Veröffentlichungen
dokumentiert hat. Anhand der Lebensgeschichten der
Kallawaya-Heiler und Heilerinnen der Anden Boliviens
und von Schamanen aus Zentral-Ladakh/Changthang
zeigt sie auf, dass die Verwundung dort nicht nur zur
Definition eines Heilers gehört, sondern auch Teil der
kulturspezifischen Konzepte von Krankheit, Gesundheit
und Heilung ist. Die Wirkung der Verwundung er-
weist sich in ihrer Richtung und Art als ebenso kultur-
abhängig. Denn nicht jede Art von Verwundung ist dem
Heiler beim Heilen dienlich. Trägt er die Verwundung,
die er zu heilen hat, in sich, erweist sie sich vielmehr
als kontraproduktiv.

Daraus leitet Ina Rösing die zentrale Frage nach
den Bedingungen der Heilwirksamkeit des Verwundeten
Heilers ab, der sie im Folgenden, nunmehr analytischen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-635 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-635


636 Rezensionen

Kapitel nachgeht. Für die Beantwortung stellt sie dem
Konzept des Verwundeten Heilers der indigenen Kul-
turen das Konzept der sekundären Traumatisierung un-
serer eigenen Kultur gegenüber. Sie bezieht sich damit
auf die Verwundung vom Heiler durch die Behandlung
des Patienten und/oder Wunden des Patienten, die sie
nach den Grundbegriffen der Psychotraumatologie in
verschiedene Varianten gliedert. Durch inhaltliche Par-
allelen, wie z. B. der Überwindung der Verwundung,
die sich in der psychologischen Terminologie durch
den Begriff des “Posttraumatischen Wachstums” aus-
drückt, sieht die Autorin das Konzept der sekundären
Traumatisierung auf das Engste mit dem Konzept des
Verwundeten Heilers verbunden. Sie gelangt zu dem
Ergebnis, dass fremde Kulturen wie auch die eigene
Kultur festgelegte Muster von Verwundung als Voraus-
setzung zum Heilen kennen, die die Art und Richtung
der Heilwirksamkeit bestimmen. Der Verwundete Heiler
vermittelt mithin eine Botschaft von transkultureller
Gültigkeit.

Ein Verständnis des Begriffes ist erst dann zu er-
reichen, wenn man die Analytische Psychologie C. G.
Jungs und seine Theorie über den Verwundeten Hei-
ler heranzieht, folgert Ina Rösing weiter und schlägt
anschließend diesen letzten Weg ein (Kapitel VII und
VIII). Nach dieser Theorie ist der Verwundete Heiler
ein Archetyp, die Heiler-Patienten-Beziehung somit ein
universelles, zeit- und kulturunabhängiges Grundmuster,
das in Situationen einer Erkrankung bzw. Heilbehand-
lung aktiviert wird, und zwar sowohl beim Heiler als
auch beim Patienten. In der Weiterentwicklung dieser
Theorie entsteht ein Modell des Heilungsgeschehens, bei
dem sich eine Identifikation Heiler mit Patient einerseits,
Patient mit Heiler andererseits zum Zwecke der Heilung
vollzieht, wie die Autorin schildert. Damit geht das
Modell über das normative Konzept des Verwundeten
Heilers als nicht hierarchische Arzt-Patienten-Beziehung
hinaus, das den Blick vor allem auf den Arzt fokus-
siert. Das Modell richtet sich vielmehr an den inne-
ren Heiler im Patienten, mit anderen Worten an seine
Selbstheilungskräfte und seine Ressourcen, denen beim
Heilungsprozess eine wesentliche Rolle zugesprochen
wird.

Mit ihrem Buch legt Ina Rösing eine gut struktu-
rierte und schlüssige Analyse des Verwundeten Hei-
lers vor. Die fachbezogenen, ausführlichen Diskussio-
nen von Forschungsansätzen und Theorien, die Methode
des “wissenschaftlichen Experimentes” bei der Analyse
der Bedingungen der Heilwirksamkeit und offengeleg-
te Defizite zu den Mechanismen der Heilwirksamkeit
sprechen dafür, dass das Buch in erster Linie an Psycho-
logen gerichtet ist. Dafür sprechen auch die reichhalti-
ge Fachliteratur und die Entwicklung des Modells des
Heilungsgeschehens. Die Ausführungen sind allgemein
verständlich, da die Autorin verwendete Fachausdrücke
detailliert erklärt und ihre Überlegungen in Skizzen ver-
anschaulicht.

Die Fallbeispiele aus Bolivien und dem Himalaya
erhalten durch die wörtliche Wiedergabe von Interviews
mit Informanten einen besonderen Wert als ethnogra-

phische Quellen und machen das Buch lebendig. Da-
zu leisten auch die Abbildungen der indigenen Heiler
und Heilerinnen ihren Beitrag. Neben den untersuchten
Aspekten von Verwundung und Heilung kommen kos-
mische und kosmologische Vorstellungen sowie soziale
Verhältnisse zum Ausdruck, die die Autorin durch kurze
Einführungen in die jeweiligen kulturellen Gegebenhei-
ten erläutert. Vor allem die Lebensläufe der andinen Hei-
lerinnen erlauben einen Blick auf die genderspezifische
Situation dieser Frauen, die von der üblichen weiblichen
Rollenverteilung abweicht. Die Schilderungen sind da-
bei sachlich und wirken nicht emotional, Ereignisse wie
z. B. der häufige Verlust von Kindern werden zu einem
“normalen” Vorfall relativiert.

Allerdings werfen die Beispiele fremdkultureller
Phänomene die Fragen auf, inwieweit ein Vergleich
von kulturdefinierten Konzepten zulässig ist, ohne die
Hintergründe und Zusammenhänge näher einzubezie-
hen, und inwieweit indigene, formale Heilerkarrieren
den Einzelschicksalen von westlichen Ärzten und Psy-
chotherapeuten gegenüber gestellt werden können. Die
Analyse der ethnographischen Daten offenbart die Kom-
plexität und Diversität auch der indigenen Konzepte von
Verwundung und zeigt, dass Verwundung in ganz andere
Kontexte eingebettet wird als in unserer eigenen Kultur,
einer Problematik, derer sich die Autorin durchaus be-
wusst ist (“Offene Wunden”). Die Verwundung durch
“Blitz” in den Berufungsmythen der Kallawaya etwa
ist gleichwohl als Topos denn als reale Verwundung zu
deuten, nicht (nur) die Verwundung an sich, sondern ihre
Verbindung zur Kosmologie und den übernatürlichen
Mächten ist entscheidend, die den Heiler als solchen
legitimiert. Die Bedeutungsinhalte des “Blitzes” gehen
damit weit über die Bedeutung einer Verwundung hin-
aus.

Neben die verschiedenen “westlichen” psychotrau-
matologischen Begrifflichkeiten von sekundärer Trau-
matisierung wie “Burn-out”, “Sekundäre Traumatische
Belastung” und “Stellvertretende Belastung” gestellt,
ergeben sich konkrete Berührungspunkte zwischen den
Kategorien m. E. eher zufällig. Dahinter verbirgt sich
wohl eher die Grundidee, dass die Heiler der indige-
nen Kulturen, da sie einer “traditionellen” Lebensweise
nachgehen und sich ihre Nosologie auf kosmologische
und magische Vorstellungen gründet, näher am “Ur-
menschlichen” und “Archetypischen” stehen als wir,
insbesondere die Kallawaya, deren legendäre Heilkünste
bereits aus der Inka-Zeit überliefert sind. Ob sie sich
damit wirklich dazu eignen, ein Modell des Heilungs-
geschehens, das unseren individualisierten Krankheits-
vorstellungen folgt, plausibel zu machen, ist fraglich.
Kontextuelle Parameter wären sicherlich ein Ansatz-
punkt, um die offene Frage nach dem Funktionieren
des Modells zu klären, dessen wesentlicher Aspekt der
Verwundete Heiler ist.

Alles in allem ist “Der Verwundete Heiler” durch
den kulturvergleichenden Ansatz ein fesselndes Buch,
das die wissenschaftliche Bandbreite der Autorin wi-
derspiegelt. Es gibt einen umfassenden Einblick in die
Thematik und beleuchtet kritisch Zusammenhänge zwi-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-635 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-635


Rezensionen 637

schen Verwundung beim Heiler und Wirksamkeit seiner
Heiltätigkeit. Zugleich weist es auf Forschungsperspek-
tiven verschiedener Fachdisziplinen hin.

Dagmar Schweitzer de Palacios

Salleh, Muhammad Haji: Romance and Laughter in
the Archipelago. Essays on Classical and Contemporary
Poetics of the Malay World. Pulau Pinang: Penerbit
Universiti Sains Malaysia, 2006. 371 pp. ISBN 978-983-
3391-52-3. Price: RM 80.00

This book is a collection of several articles and
conference papers of Muhammad Haji Salleh. Muham-
mad Haji Salleh, currently professor for comparative
literature at University Sains Malaysia, is probably the
most well-known living Malaysian poet, an outstanding
academic of international reputation and a vital intellec-
tual fighter for a more democratic Malaysia. The book
contains 16 essays and a preface. Its essays cover a
wider range of topics than indicated in the subtitle: it not
only deals with modern and traditional Malay literature,
but also with modern Indonesian literature and European
novels whose plot is located in the Malay archipelago.

Altogether the book shows the great variety of the
authors’ work as one of the leading literary critics and
academics of Malaysia. As one of very few Malaysian
philologists he is able to look beyond Malay literature.
With a comparative approach to literature and cultural
studies he searches for deeper insights for modern and
traditional Malay literature. In his paper “Reclaiming
Worlds” (107 ff.), e.g., he analyses Western concepts and
models of literary texts in order to discover and unmask
Malay(sian) ones.

His studies of traditional literatures always take
into consideration their importance and relevance for
academic research and present-day living cultures. His
three papers dealing with orality included in this book
may serve as point in case: the former oral literary forms
are presented both in relation to as well as in contrast
to modern thinking and living cultures. Despite the
concept of modern authorship, orality continues to play
a role in the current literary output not only of poetry –
Muhammad Haji Salleh regards orality as an important
“post-colonial literary apparatus in Malaysian literature”
(244). His approach to orality goes far beyond literature
in the narrow sense of the word and also enters the field
of Malay ethnography, philosophy, and religion as in
the chapter on Malay mantras (43 ff.) or in his essay on
the importance of poetry for conflict solution in tradi-
tional Malay society (63 ff.). These chapters are highly
thought-provoking and challenging for social anthropol-
ogists as well as historians and literary critics. Oral
poetry, traditional written literatures of the Malay world
and its relevance for modern Malaysian and Indonesian
literatures are one of the author’s major interests of
research. His findings are impressive: he, e.g., works
on traditional Malay aesthetics of sorrow by analyzing
traditional oral and written poetry (280 ff.) which deliver
insights of importance for ethnopsychologists as well as
for historians of mentalities.

A final word on the editing: the book is generally
well-presented. Malay citations are always presented
with an English translation, except lyrical verses. Some
of the essays have been published elsewhere, unfortu-
nately the book lacks a list of references of the original
sources which would allow the reader to get an idea of
the intellectual development in the writings of Muham-
mad Haji Salleh as these essays were worked out over
a span of over 25 years. However, this book is a fine
example of the capacities of the academic output of an
important Malaysian scholar.

Holger Warnk

Schmidt, Bettina E.: Einführung in die Religions-
ethnologie. Ideen und Konzepte. Berlin: Dietrich Reimer
Verlag, 2008. 232 pp. ISBN 978-3-496-02813-0. Preis:
€ 24.90

Nach über 20 Jahren ist nun wieder eine Einführung
in die Religionsethnologie in deutscher Sprache erschie-
nen. Man geht sicher nicht fehl in der Annahme, dass
sich hierin die gestiegene Bedeutung von religiösen Fra-
gen und Themen in Gesellschaft und Wissenschaft Aus-
druck verschafft, welche ungeachtet früherer Prognosen
über die fortschreitende Entzauberung der Welt gerade
in Zeiten der Globalisierung ihr Terrain behaupten oder
gar neu unter Beweis stellen. Die Verfasserin dieser
beachtenswerten Einführung blickt über Fächergrenzen
hinaus und bezieht auch religions- und sozialwissen-
schaftliche Debatten mit ein. Sie überspringt die Grenz-
linien nationaler Diskurse, wenngleich das Schwerge-
wicht auf der britischen Diskussion liegt. Es werden
traditionsstarke Themen aufgegriffen, wie Animismus
oder Hexerei, um ihnen dann moderne Phänomene zur
Seite zu stellen, wie das Neuheidentum oder der reli-
giöse Fundamentalismus. Gleichzeitig unterstreicht das
Buch sein ethnologisches Profil, nicht zuletzt weil der
Feldforschung als methodisches Herzstück des Faches
ein ganzes Kapitel gewidmet ist.

Es ist ein belesenes Buch, das viel Literatur verar-
beitet und Klassikern genauso Beachtung schenkt wie
aktuellen Trends. Es führt Studierende an die Religions-
ethnologie heran. Aber es bedient auch die Interessen
voll ausgebildeter Ethnologen, denen ein Überblick über
die Religionsethnologie geboten wird, welcher zur Ver-
tiefung vieler Detailfragen einlädt. Es ist in doppelter
Hinsicht empirisch gesättigt: Zum einen kann die Ver-
fasserin immer wieder auf eigene Feldforschungserfah-
rungen, vornehmlich bei karibischen Religionsgemein-
schaften, rekurrieren, zum anderen fließen wiederholt
ihre Lehrerfahrungen mit Studierenden in Deutschland
und Großbritannien in die Darstellung ein.

Die Struktur dieses Einführungswerkes ist bemer-
kenswert: Klassisch komponiert auf der einen Seite und
geistreich verästelt auf der anderen. Innerhalb der zwei-
teiligen Grobgliederung werden zunächst die “Grundla-
gen der Religionsethnologie” dargelegt. Die ersten bei-
den Unterkapitel sind vor allem für studentische Ein-
steiger interessant, da sie Interesse an der Religion und
der Religionsethnologie wecken und mit Aufzählungen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-635 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-635

