Bemerkungen zur Metapher

Ich mochte - auch aus sachlichen Griinden - zunéchst mei-
nem Bedauern dariiber Ausdruck geben, daB es mir nicht
moglich war, den bisherigen Sitzungen des Seminars bei-
zuwohnen. Ich kann daher fiir die folgenden Betrachtun-
gen an keinem Punkte an das bisher von Ihnen Verhan-
delte ankniipfen, sondern muB - nolens volens - mit diesen
von einem eigenen Ausgangspunkte beginnen. Es geht in
dieselbe Richtung, wenn ich gleichfalls vorweg daran er-
innere, daB ich nicht als Sprachwissenschaftler, auch nicht
als philosophisch interessierter Sprachwissenschaftler,
sondern eben als Philosoph spreche. Und bei der nur allzu
bekannten Verschiedenheit philosophischer Frageweisen,
Blickrichtungen und Auffassungen in Riicksicht dessen,
was Philosophie ist und sein kann, besagt auch dieses zu-
néchst nur, daB ich nicht umhin kann, bei den folgenden
Bemerkungen iiber die Metapher von Gesichtspunkten
auszugehen, riicksichtlich derer ich nicht voraussetzen
kann, daB wir sie, als ob das selbstverstidndlich wire, tei-
len. Bei dieser Sachlage hoffe ich auf Ihre Beistimmung,
wenn ich von vornherein auf den Versuch verzichte, ir-
gendwelche allgemeinen philosophischen Thesen iiber die
Metapher zu entwickeln. Statt dessen will ich das lieber
tun, womit allein ich im Grunde imstande sein diirfte, zu
Thren gemeinsamen Betrachtungen hier in etwa beizutra-
gen: namlich so, daB ich einige konkrete Einzelfragen be-
handle, die sich mir aus einer rein philosophischen Blick-
richtung ergeben haben, in denen aber das Problem der
Metapher eine wesentliche Rolle spielt.

156



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meine Betrachtungen nun werden sich im wesentlichen in
zwei Teile gliedern. In dem ersten Teil mochte ich Ihre
Aufmerksamkeit darauf lenken, daB es nicht nur verschie-
dene, sondern prinzipiell verschiedene Metaphern gibt.
Dies ist nun eine Sachlage, deren entschiedene Beriick-
sichtigung bei dem Nachdenken iiber das Wesen der Me-
tapher forderlich, ja wie ich glaube, unerldBlich ist. Zu-
gleich aber ist diese Sachlage nun insofern eine allgemeine
und stellt insofern ein allgemeines philosophisches Pro-
blem dar, als sie nicht nur in bezug auf Metaphern auftritt.
Von philosophischem Standpunkt aus 148t sich die Be-
handlung dieses Problems als eines allgemeinen nicht nur
rechtfertigen, sondern scheint mir unumgénglich. Ich fiir
mein Teil wenigstens wiirde mich bei einem Fragen nach
der Metapher schlechthin im Bodenlosen fiihlen, wenn ich
aus dem an sich gewiB begreiflichen Wunsche, lediglich
iiber die Metapher zu sprechen und mich also sozusagen
an das Thema zu halten, den Blick verschlosse vor einem
prinzipiellen Problem, das nun allerdings nicht aus-
schlieBlich die Metapher, doch aber wesentlich sie mit
betrifft. In dem zweiten Teil wird es dann moglich sein,
den Ertrag der mehr allgemeinen Erorterungen des ersten
Teiles nun spezifisch fiir das Problem der Metapher
fruchtbar zu machen. Ich werde versuchen, in ihm den Ge-
danken zu entwickeln, daB das metaphorische Sprechen
nicht nur etwas ist, das zu dem nichtmetaphorischen Spre-
chen hinzukommt, sondern da8 die Einheit und damit das
Wesen der Sprache dadurch mit bedingt ist, daB es auch
ein metaphorisches Sprechen gibt.

Ich beginne nun mit dem ersten Teil. Es gibt, wie ich
sagte, nicht nur verschiedene, sondern prinzipiell ver-
schiedene Metaphern. Ich meine das folgendermafen:
Wenn wir z. B. etwas erhebend oder ergreifend oder nie-
derdriickend finden, so haben wir da zweifelsohne Meta-

157



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phern vor uns und zwar drei verschiedene Metaphern. Die
Verschiedenheit dieser Metaphern ist rein die, daB z. B.
die eine eben die Metapher erhebend, die andere eben die
Metapher niederdriickend ist. Man kann sich in bezug dar-
auf kurz so ausdriicken, dafl diese einfache Verschieden-
heit in dem Inhalt griindet, wihrend die Form dieselbe ist.
Die Dreiheit dieser Metaphern ist in der Tat in gewisser
Weise analog z. B. der Dreiheit dreier, wie man in der
Logik sagt, formgleicher Urteile, die der Identitit der
Form ungeachtet noch einen je verschiedenen Inhalt haben
konnen. Nur daB es in unserem Falle eben nicht Sitze und
Urteile sondern - in dieser Sprache gesprochen - so etwas
wie Begriffe sind. In bezug auf den Begriff "Metapher"
sind die drei Metaphern, die ich anfiihrte, nicht verschie-
den. Und wir konnen also sagen: da Metaphern "einfach
verschieden" sind, wenn sie als Metaphern unverschieden
sind, oder eben wenn der Begriff "Metapher" dabei dersel-
be ist. Das Merkwiirdige ist nun dies, daB8 sich unschwer
Metaphern aufweisen lassen, die nicht nur verschiedene
Metaphern sind, sondern die als Metaphern verschiedene
Metaphern sind. Es sind Metaphern, riicksichtlich derer es
keinem Zweifel unterliegt, da3 sie beide in der Tat Meta-
phern sind, und die dennoch iiber die Verschiedenheit ih-
res Inhalts hinaus einen Formunterschied in der Weise ih-
res Metapher-seins vor Augen stellen. Ich gebe dafiir zu-
nichst ein einfaches Beispiel: Etwas kann nicht nur erhe-
bend wirken, sondern auch erhaben. Oder ein Gesicht
kann nicht nur ergreifend, sondern auch ergriffen wirken.
So gewill nun erhebend eine Metapher ist, so gewil} ist
auch erhaben eine Metapher. Aber wenn wir nun die drei
Beispiele zusammennehmen, die ich zunichst gab, und
dann die zwei anderen Beispiele, deren Reihe ihrerseits
beliebig verldangert werden konnte, daneben halten, so tritt
die prinzipielle Verschiedenheit zwischen ihnen, die ich

158



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hier im Auge habe, deutlich heraus. Die beiden Metaphern
erhaben und erhebend sind nicht nur inhaltlich verschie-
den; es herrscht iiberdies auch noch ein spiirbarer Formun-
terschied. Sie sind nicht nur verschiedene Metaphern, son-
dern als Metaphern verschiedene Metaphern. Das Pro-
blem, das darin liegt, wire nun sehr einfach, wenn man sa-
gen konnte, daB dabei eine Aquivokation im Ausdruck
Metapher im Spiele wire. Allein das ist offenbar nicht der
Fall. Wohin wir blicken, wenn wir ohne Schwanken so-
wohl erhebend als auch erhaben zu den Metaphern zéhlen,
ist eines und dasselbe; es ist, kurz gesagt, der gleiche Ab-
stand beider von einem sinnfilligen "heben" und etwa
"hoch heben". Insofern ist also der Ausdruck "Metapher”
ein einsinniger Ausdruck. Aber ferner 148t sich nun, wie
eine kurze Besinnung zeigt, das Problem dieser iiber die
Inhaltsverschiedenheit hinausgehenden Formverschieden-
heit auch nicht dadurch auflésen, daB man einfach so et-
was wie zwei verschiedene Begriffe von Metaphern in An-
satz bringt. Denn darin, daB wir ohne Zogern die eine Me-
tapher so gut wie die andere eine Metapher sein lassen,
liegt schon, daB hier ineins mit der Einsinnigkeit des Wor-
tes auch ein identischer Begriff zugrundeliegt. Damit ist
selbstverstdandlich nicht ausgeschlossen, da8 wir uns iiber
solche prinzipiell verschiedenen Metaphern "verschiedene
Begriffe machen konnen". Aber das besagt ja rein nur
eben, daB wir uns in bezug auf solche prinzipiell verschie-
denen Metaphern auch entsprechend verschiedene Vorstel-
lungen und Gedanken machen werden, nicht aber, dafl der
Begriff Metapher nicht derselbe wire. Dieser Doppelheit
nun, die dem Entwickelten zufolge darin besteht, daB ei-
nerseits der Ausdruck Metapher ein einsinniger Ausdruck
und insofern, wenn man hier von Begriff reden will, ein
identischer Begriff ist, und daB anderseits und dessen un-
geachtet es prinzipiell verschiedene Metaphern gibt, will

159



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich im folgenden zunichst ausdrucksmiBig so gerecht zu
werden versuchen, daB ich sage: zwei prinzipiell verschie-
dene Metaphern sind zwar durchaus in demselben Sinne
Metaphern. Aber das Metapher-sein derselben ist ein ver-
schiedenes. Das ist, wie gesagt, zunéchst eine bloBe Ange-
legenheit des Ausdrucks; hat aber wenigstens insofern
unmittelbar auch den gedanklichen Vorteil, daB dadurch
die Idee entfernt wird, als konne man das Problem dieser
Formverschiedenheit dadurch auflosen, daB man zwei ver-
schiedene Begriffe von Metaphern ins Spiel bringt.

Ich gebe nun noch kurz ein anderes Beispiel fiir solche
prinzipiell verschiedenen Metaphern. Es ist beispielsweise
sinnvoll moglich, ein Wesen, z. B. eine Frau, blendend
oder auch strahlend schon zu finden, von ihrer Schonheit
"wie geblendet" zu sein, und dies nun doch in einem min-
destens mehr eigentlichen Sinn, als wenn wir z. B. von ei-
ner blendenden Leistung sprechen. Im ersten Falle werden
wir sogar mindestens die Neigung verspiiren, von einem
eigentlichen Gebrauch des Wortes "blendend" zu reden
und ihn dadurch abzuscheiden von dem Gebrauch bei
"blendender Leistung". Vergleicht man dann jedoch weiter
das Geblendetwerden durch ein schones Wesen mit einem
Geblendetwerden z. B. durch die Sonne, so riickt es im
Verhiltnis zu diesem dennoch entschieden in die Stellung
einer Metapher. Die korperlich physiologische Blindheit
und Geblendetheit sind in mehr eigentlichem und am Ende
in allein eigentlichem Verstand Blindheit und Blendung.
Allein auch wenn wir das seelische Geblendetwerden, wie
notwendig, als Metapher gelten lassen, so verschwindet
dadurch nicht der prinzipielle Unterschied zu der Meta-
pher "blendende Leistung”. Und wie immer man nun auch
gerade diesen letzten prinzipiellen Unterschied beurteilen
mag, so haben wir doch auf jeden Fall daran ein weiteres
gesichertes Beispiel fiir zwei Metaphern, die nicht nur in-

160



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haltlich verschiedene Metaphern sind, sondern riicksicht-
lich derer iiberdies auch gilt, daB das Metapher-sein bei
ihnen ein sehr verschiedenes ist.

Das Problem dieser Verschiedenheit des Metapherseins ist
nun insofern ein generelles Problem, als es auch im Hin-
blick auf andere Verhiltnisse heraustritt. Und ich halte es,
wie schon gesagt, fiir fruchtbar, ja, fiir streng genommen
unerlaBlich, es als irgendwie generelles Problem sich vor-
weg bewuBit zu machen, wenn man die spezifischen
Auswirkungen, die es im Gebiete der Metapher hat, richtig
verstehen will. So will ich denn nunmehr, so kurz als ich
vermag, dieses Problem einer gewissen Formverschieden-
heit zweier mit einsinnigen Ausdriicken faBbarer Sachen
als ein generelles sichtbar machen. Die erste Bemerkung
auf diesem Weg ist die, daB der Ausdruck Metapher etwas
Formales darstellt. Ich meine damit, da8 eine Metapher
niemals und prinzipiell nicht in dem Sinn und in der Weise
eine Metapher ist, wie z. B. ein Baum ein Baum oder ein
Stiick Gold ein Stiick Gold ist. Es ist zwar mdglich, so-
wohl von der Metapher im allgemeinen als auch z. B. von
dem Baum im allgemeinen oder von Gold im allgemeinen
zu sprechen; aber dieses gleich Mogliche darf uns nicht
den Blick verstellen fiir das Angegebene, dal eben keine
Metapher in dem Sinn eine Metapher ist wie ein Baum ein
Baum ist. Dieser auf jeden Fall evident spiirbare Unter-
schied als solcher hat uns nun hier nicht weiter zu be-
schiftigen. Fiir uns von Interesse ist dabei lediglich dies,
daB in bezug auf ihn an die Seite von so etwas wie Meta-
phern eine ganze Reihe formaler Wesenheiten treten, bei
welchen eben deshalb ganz dasselbe Problem auftritt, das
uns zundchst an der Metapher entgegentrat. Beispiele sol-
cher Wesenheiten sind leicht zu geben. Z. B. Beziehung -
ich meine den Begriff oder das einsinnige Wort "Bezie-
hung", oder Verhiltnis, Teil, Wirkung, Phdnomen, Art,

161



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gattung, Begriff, Ding, Antizipation, Produkt, Unterschied
und so fort. Alle diese Worte oder wenn man will, diese
Begriffe, haben etwas Formales und dies im Unterschied
zu solchen Worten oder Begriffen wie Baum, Gold und
dergleichen. Und zu diesen formalen Begriffen gehort
auch der Begriff Metapher. Fiir alle diese formalen Sachen
gilt nun generell, daB sie nicht nur verschieden, sondern
prinzipiell verschieden sein konnen. Es gibt also bei-
spielsweise nicht nur verschiedene Beziehungen, nicht nur
also Beziehungen, die lediglich dem Inhalt nach verschie-
den sind, sondern auch prinzipiell verschiedene Beziehun-
gen, so daB, in der zuvor angewandten Sprechweise ge-
sagt, das Bezichung-sein solcher Beziehungen ein je ver-
schiedenes ist. Dabei gilt generell das, was man sich an je-
dem dieser Beispiele ohne weiteres klar machen kann und
was wir implizit uns schon im Falle der Metapher klar ge-
macht haben: namlich daB3 die Verschiedenheit im jeweili-
gen Dieses-sein, z. B. also im Metapher-sein oder im Be-
ziehung-sein, abhéngt von der Verschiedenheit des Inhalts.
Weil z. B. die Inhalte erhaben und ergriffen schon als In-
halte genommen etwas prinzipiell anderes sind, als die In-
halte erhebend und ergreifend, ist auch das entsprechende
Metapher-sein ein verschiedenes. Oder z. B. eine Bezie-
hung zwischen zwei Menschen ist schon rein als Inhalt ge-
nommen etwas prinzipiell anderes als eine Beziehung zwi-
schen zwei mathematischen GroBen; und weil das so ist,
ist auch das Beziehung-sein dieser beiden Beziehungen ein
anderes. Und es ist, wie ich noch einmal betonen mdochte,
unmoglich, diese durch prinzipielle Inhaltsunterschiede
bedingten Formunterschiede dadurch aufzul6sen und zu
bewiltigen, daB man von Aquivokationen oder auch, was
ja auf dasselbe hinauskommt, von verschiedenen Begriffen
spricht. Wer "Metapher" oder "Beziehung" oder etwa
"Antizipation" oder "Ding" sagt, sagt in welchem Zusam-

162



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menhange immer nicht nur jeweils ein lautlich identisches
Wort, sondern, ob er es will oder nicht will, ein sinnidenti-
sches Wort. Aber allerdings tilgt diese apriorische Sinn-
identitdt oder besser diese unvermeidbare Sinnidentitét
nicht die mogliche und unter Umstdnden tiefgreifende
Verschiedenheit in dem jeweiligen Beziehung-sein, Meta-
pher-sein, Antizipation-sein oder Ding-sein solcher dann
prinzipiell verschiedener Beziehungen, Metaphern, Anti-
zipationen oder Dinge.

Mit diesem generellen Unterschied zwischen solchen for-
malen Sachen einerseits und solchen irgendwie materialen
Sachen, wie eben Baum, andrerseits, hidngt nun zusam-
men, dal zwar so etwas wie ein Genus "Baum" und dem-
entsprechend so etwas wie verschiedene Arten dieses Ge-
nus sinnvoll moéglich sind, daB hingegen z. B. ein Genus
"Metapher" oder ein Genus "Beziehung" und dementspre-
chend so etwas wie verschiedene Arten dieser Genera
nicht sinnvoll sind. Allgemein gesprochen: Es ist nicht
sinnvoll moglich, das Problem mdglicher prinzipieller
Verschiedenheit verschiedener Metaphern oder Beziehun-
gen oder Dinge in der Weise in Angriff zu nehmen, daf3
man den zugrundeliegenden einsinnigen Begriff als ein
Genus zu behandeln versucht, aus welchem - im Sinne der
alten Vorschrift, da die Definition per genus proximum et
differentiam specificam zu erfolgen hat - durch Hinzufii-
gen spezifischer Differenzen die in Frage stehenden prin-
zipiellen Unterschiede als echte Arten dieses Genus ent-
wickelt werden konnten. Es gibt keine spezifischen Diffe-
renzen, durch deren Hinzufiigung aus einer Gattung
"Beziehung" oder "Metapher” Arten von Beziehungen
oder Metaphern hervorgingen. Im Vergleich mit dem Ver-
héltnis von Gattung und Arten sind die Unterschiede im
jeweiligen Dieses-sein solcher formalen Sachen in einer
Riicksicht nicht so tiefgreifend wie der Unterschied von

163



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gattung und Arten und in anderer Riicksicht sehr viel ra-
dikaler. Man kann daher wohl sich des Ausdrucks bedie-
nen, daf es sich z. B. bei der Beziehung zwischen zwei
Menschen um "eine Art Beziehung" und z. B. bei der Me-
tapher "erhaben" um eine "Art Metapher" handelt; aber
das besagt dann auf keinen Fall, daB diese Beziehung oder
diese Metapher eine spezifisch von anderen differierende
Art eines Genus Beziehung oder eines Genus Metapher
darstellt.

Es wire lohnend und in anderem Zusammenhang wohl
auch unerldBlich, den Griinden dieser Sonderstellung im
Bereiche der formalen Wesenheiten nachzuspiiren. Da ich
mich in diesem Punkte aber kurz fassen muB, so will ich
nur darauf hinweisen, daB diese Sonderstellung, wenn ich
recht sehe, darin griindet, daB simtliche nominalen Aus-
driicke fiir diese formalen Begriffe - und dies im Unter-
schied zu den nominalen Ausdriicken fiir materiale Begrif-
fe - offensichtlich Ableitungen von Verben darstellen. Me-
tapher steht in Ableitungszusammenhang mit petopépetv
oder iibertragen, Ding steht in einem Ableitungszusam-
menhang, iiber den ich personlich zwar zu urteilen nicht
berechtigt bin, der aber nach Kluges Worterbuch! in dem
Verbum bedingen und in Verben wie hinreichen oder sich
erstrecken zutage tritt. Bei den meisten formalen Begriffen
ist dieses Ableitungsverhiltnis miihelos greifbar; man
denke an Beziehung oder Antizipation oder Phdnomen
oder Begriff. Nun liegt aber bei dieser Sachlage die
Vermutung nicht allzu ferne, daB die prinzipiellen Ver-
schiedenheiten im jeweiligen Dieses-sein der formalen
Begriffe zuriickgehen auf irgendwie analoge prinzipielle
Verschiedenheiten in dem Gebrauch solcher Verben. Und

1" Friedrich Kluge, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, 21.
Auflage, bearbeitet von Walther Mitzka, Berlin/New York 1975. Konig be-
nutzte die 11. Auflage (1934), die bis zur 14. (1948) unverindert blieb.

164



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine mogliche prinzipielle Verschiedenheit in dem Ge-
brauch von Verben liegt doch zweifelsohne darin, ob man
ein Verbum eigentlich oder iibertragen gebraucht. So ist ja
wohl, wenn ich etwas hiniiber, z. B. iiber einen FluB,
trage, dieses Sprechen kein metaphorisches; wihrend
dasjenige Ubertragen, dessen Resultat eine Metapher ist,
selber schon ein metaphorisches Ubertragen ist. Von daher
mochte ich in diesem so dunklen Gebiete zwar nicht be-
haupten, wohl aber zur Erwédgung anheimstellen, ob nicht
zuletzt das uns beschiftigende Phidnomen einer moglichen
prinzipiellen Verschiedenheit im Was-sein formaler Sa-
chen und also das Problem, das sich zundchst nur bei-
spielsweise und unter anderem auch an der Metapher
stellt, - ob nicht dieses generelle Problem insofern
zugleich spezifisch eng mit dem Problem der Metapher
zusammenhéngt, als die Vermutung naheliegt, da8 an sei-
nem Grunde das Verhiltnis zwischen einem rein eigentli-
chen Gebrauch von Verben und in sich dann wieder in
vielfacher Weise moglichem metaphorischen Gebrauch
eben dieser Verben liegt. Denn was zunichst so sonderbar
klingt, daB die fraglichen Ausdriicke einsinnige sind und
daB sie dennoch radikalen Formunterschieden Raum ge-
ben, das wird ziemlich selbstverstindlich, wenn man an
wort- oder mindestens wurzelmiBig identische Verben
denkt, die gleichwohl so radikale Unterschiede in sich fas-
sen, wie die eines Etwas-iiber-einen-FluB-tragens und ei-
nes Ubertragens oder wie die eines Hochhebens und eines
Erhebens. Bei dieser Blickrichtung wire es dann auch
nicht sonderbar,2 sondern selbstverstindlich, daB man
diese Unterschiede nicht nach dem Verhéltnis einer Gat-

2 Im Typoskript steht zwischen "nicht” und "sonderbar” das Wort "nur".
Eventuell sollte es an dieser Stelle heiBen "nicht nur nicht sonderbar, sondern
selbstverstandlich”" oder - statt "nur" mit "mehr" - "Bei dieser Blickrichtung
wire es dann nicht mehr sonderbar, sondern selbstverstandlich ..."

165



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tung zu ihren Arten behandeln darf. Doch dies nur eben
als Vermutung, von der ich noch einmal kurz zuriickgehe
auf die formalen Begriffe selber.

Der Kern des Problems der prinzipiellen Verschiedenheit
liegt hier, wie gesagt, darin, daB diese einsinnigen Begriffe
unter Umsténden in sich Unterschiede zeigen, wenn und
weil die entsprechenden Inhalte prinzipiell verschieden
sind. Diese Problemlage hat eine Seite, nach der sie
ziemlich selbstverstdndlich ist. So sind z. B. ein Begriff
und ein Schatten und ein Stein drei Dinge (res); und sie
sind nicht nur einfach "andere Dinge", sondern einerseits
als Dinge andere Dinge oder eben prinzipiell verschiedene
Dinge, ohne dal es doch andererseits so wire, dal diese
prinzipiell verschiedenen Dinge echte Arten einer Gattung
Ding darstellten. Und irgendwie selbstverstdndlich ist es
nun, dal die Verschiedenheit dieser drei Dinge als Dinge
deshalb besteht, weil die drei Dinge inhaltlich so
grundverschieden sind, wie eben ein Schatten an der Wand
und ein Stein in unserer Hand oder ein Begriff in unserem
geistigen Besitztum grundverschieden sind. Ich mochte
diese merkwiirdige Sachlage noch durch einen Vergleich
etwas deutlicher machen. Die einsinnigen Begriffe sind
jeweils wie durchsichtiges, weiles Papier, das ebenfalls in
einem eigenartigen Verstand verschiedene Farben
annimmt, wenn man es iiber einen mehrfarbigen Unter-
grund legt. Wir haben dann das Merkwiirdige, daB das
weiBe Papier in sich sichtbar unterschieden ist, obgleich es
doch auch wiederum in sich homogen, unterschiedslos
oder eben gleichsam "einsinnig" ist. Wir werden dann
nicht sagen, daB das Papier den Widerspruch eines
zugleich weiBen und nicht weiBlen Papieres verkorpert,
obwohl die Sachlage dies in gewisser Weise nahelegt.
Denn einfach so zu entscheiden, daB3 dieses Papier weil ist
und mehrfarbig zu sein scheint, ist zwar gewil richtig,

166



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber doch nur statthaft, wenn man dabei die objektive
Realitiit des fraglichen Scheins nicht iibersieht. Es ist eine
Sachlage, die, so wenig wie die der prinzipiellen Ver-
schiedenheit mit einem Satze gemeistert werden kann.

Ich mochte nun an einem Beispiel noch einmal das Ent-
wickelte nach riickwirts hin beleuchten, wihle dieses Bei-
spiel aber zugleich so, daB es einen Ubergang vermittelt zu
dem zweiten Teil dieser Bemerkungen. Unter den forma-
len Kategorien fiihrte ich vorher schon die Kategorie Pro-
dukt an. Produkt einerseits fiihrt auf Produzieren oder
Hervorbringen. Bei Hervorbringen denkt man, wenn auch
nicht immer, so doch leicht und vielleicht meistens an
handwerkliches Hervorbringen. So bringt etwa ein Schu-
ster Schuhe hervor und iiberhaupt bringt jemand etwas
hervor, welches etwas dann eben das Produkt ist. Nun gibt
es auch so etwas wie Denken. Und man denkt gleichfalls
immer und wesentlich etwas. Und vielleicht liegt es nahe,
das Denken gleichfalls als ein Produzieren oder Hervor-
bringen aufzufassen. Tut man dies, so ist das Etwas, wel-
ches man denkt, d. h. das Gedachte oder der sogenannte
Gedanke, das Produkt des Denkens. Ich diskutiere nicht,
ob diese Auffassung fiir die Behandlung und Erkenntnis
des Denkens fruchtbar ist. In dieser Riicksicht begniige ich
mich vielmehr mit der Feststellung, daB diese irgendwie in
der Tat ja naheliegende Auffassung héufig vertreten wird.
So entwickelt z. B. Pfiander in seiner bekannten Logik, daB
der Gegenstand der Logik die Gedanken oder das Gedach-
te als solches ist, und daB das Verhiltnis von Denken und
Gedachtem ein Produktionsverhiltnis ist. Wortlich sagt
Pfander: "Das Denken produziert den Gedankengehalt, es
spinnt ihn aus, baut ihn auf oder bildet ihn nach."3 Bei

3 Alexander Pfinder, Logik (Sonderdruck aus "Jahrbuch fiir Philosophie und
phidnomenologische Forschung”, Bd. IV), 2. Auflage Halle 1929, S. 7; S. 141
des Jahrbuchs.

167



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Auffassungsweise ist man sich und ist auch Pfander
selbstverstiandlich sich bewuBt, da zwischen Denken ei-
nerseits und handwerklichem Hervorbringen andererseits
ein tiefgreifender Unterschied besteht. Ich wiirde in mei-
ner Sprache hier kurz sagen, dal das Hervorbringen, wel-
ches ein Bauen oder Spinnen oder Bilden ist, nicht nur ein
anderes Hervorbringen ist als dasjenige, als welches sich
dieser Auffassung zufolge das Denken darstellt, sondemn
dal es als Hervorbringen ein anderes Hervorbringen ist.
So sagt denn auch Pfiander wieder wortlich: "Wollen wir
dabei bleiben, die Gedanken als Produkte des Denkens zu
bezeichnen, das Verhiltnis des Denkens zu den Gedanken
also als ein Produktionsverhéltnis zu betrachten, so miis-
sen wir doch zugleich hervorheben, daB dieses Produkti-
onsverhdltnis ein absolut eigenartiges ist ..."* Mein Pro-
blem hier ist nun, wie ich zur Vermeidung von MiBver-
stindnissen nochmals sagen darf, nicht dies, ob diese Auf-
fassung des Denkens sehr fruchtbar ist. Vielmehr ist mein
Anliegen das formale, an diesem Beispiel einer prinzipiel-
len Verschiedenheit zweier gleichsinnig als Hervorbringen
aussprechbarer Hervorbringen noch einige Betrachtungen
iiber diese prinzipielle Verschiedenheit anzustellen.

In dieser Absicht erhellt ja nun zunichst ohne weiteres,
daB hier kein echtes Subsumieren zweier spezifisch diffe-
rierender Arten unter ein Genus "Hervorbringen" vorliegt.
Um das ...

(Hier fehlt im Konig-Typoskript die Seite 15.)

... je selbst ein Hervorbringen. Es wire ein Gesichtspunkt,
der sich unmittelbar auf das Was der Verglichenen, nicht

4 Ebd. S. 22; S. 156 des Jahrbuchs.

168



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf Akzidenzen dieses Was, bezieht; vergleichsweise so,
wie wenn man zwei Bewegungen hinsichtlich der Bewe-
gung, hinsichtlich dessen also, was sie selbst in einsinni-
gem Verstande ist, vergleichen wollte. Man versteht von
hier aus, wie nahe es liegt, die Auffassung als Vergleichen
ganz aufzugeben und stattdessen eine Art Subsumtion in
Anschlag zu bringen. Denn die Subsumtion bezieht sich
gerade auf das, was ich zuvor das Was nannte. Aber auch
dies ist offenbar unbefriedigend. In dieser Unmoglichkeit
nun, weder rein von einem Verhéltnis Subsumierter noch
rein von einem Verhiltnis miteinander im iiblichen Sinn
Verglichener sprechen zu konnen, tritt wieder die Eigenart
der prinzipiellen Verschiedenheit an den Tag.

LaBt sich nun dieses Verhiltnis schlechterdings nicht aus
sich selber begreifen? Ich versuche einige Hinweise in die-
ser Richtung zu geben. Zwar mag man sagen, da wir
Denken und Handwerken miteinander vergleichen; aber
offenbar ist es so, daBl wir dabei sehr viel mehr das Den-
ken mit dem irgendwie sinnfilligen Handwerken, als um-
gekehrt dieses mit jenem vergleichen. Was das Hervor-
bringen ist, vergegenwirtigen wir uns an dem sinnfilligen
Handwerken, nicht am Denken. Infolgedessen 148t sich z.
B. denken, daB das Handwerken fiir sich allein schon ein
Hervorbringen wire; hingegen ist es unméglich, das Den-
ken fiir sich allein, d. h. ohne Hinblick auf das Handwer-
ken, als ein Hervorbringen aufzufassen. Dieser Unter-
schied beider tangiert nicht, daB sowohl das Handwerken
als auch das Denken je ein Hervorbringen sind. Aber der
Blick auf das Denken als Hervorbringen hat den verglei-
chenden Hinblick auf das Handwerken notwendig immer
schon hinter sich, der auf dieses hingegen nicht notwendig
den auf das Denken. Das Vergleichen beider ist daher ein
Vergleichen des einen mit dem anderen und des anderen
mit dem einen; es ist insofern also ein wechselseitiges

169



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleichen; dessen ungeachtet ist es aber zundchst ein
Vergleichen des Denkens mit dem sinnfilligen Handwer-
ken und insofern also kein wechselseitiges Vergleichen.
Insofern nun dieses Vergleichen ein wechselseitiges ist, ist
es eines "unter dem Gesichtspunkt" des Hervorbringens;
aber als urspriinglich einseitiges Vergleichen des Denkens
mit dem sinnfilligen Handwerken bezieht sich der Ge-
sichtspunkt nicht auf etwas an diesem letzten, sondern ist
dieses selbst. Erst die Wechselseitigkeit bringt es an den
Tag, da8 das Handwerken nicht einfach zusammenfallt mit
dem Hervorbringen sondern nur ein prinzipiell anderes
Hervorbringen als das Denken ist.

Allein an diese letzte Feststellung schlieBt sich noch eine
wesentliche Frage an, von deren Beantwortung ich un-
schwer einen Ubergang machen kann zu dem zweiten und
kiirzeren Teil meiner Darlegungen. Die Frage ist die, ob
die Wechselseitigkeit des Vergleichens nur eben "an den
Tag bringt", daB das sinnfillige Handwerken nicht
schlechthin zusammenfillt mit dem Hervorbringen, son-
dern nur ein prinzipiell anderes Hervorbringen als das
Denken ist? Ist dies sozusagen an und fiir sich so, so daf
das wechselseitige Vergleichen diese an und fiir sich be-
stehende Sachlage nur eben offenbar macht?

Erwiégen wir in dieser Riicksicht Folgendes. Ein Verfahren
z. B. mag uns so gewohnt und vertraut sein, daB wir gar
nicht auf den Gedanken kommen, es kdnne noch andere
Weisen geben, die dasselbe leisten. So lange dies der Fall
ist, so lange besteht fiir uns, d. h. fiir die Betreffenden,
gleichsam Identitdt von Besonderem und Allgemeinem.
Erfahrung sprengt gemeinhin solche Beschranktheiten, in-
dem sie uns lehrt, daB etwas nicht die einzig mogliche Art
und, ineins damit, daB es eben iiberhaupt nur eine Art war
und ist. Wir haben in diesem Fall ein Nacheinander einer
anfinglichen Einheit von Besonderem und Allgemeinem

170



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und einem folgenden Getrenntsein beider. Ist nun das
Nacheinander der anfinglichen Identitdt des sinnfélligen
Handwerkens mit dem Hervorbringen und die folgende
Trennung beider im Prinzip dasselbe Nacheinander und
dieselbe Trennung? Wire es so, dann wiirde auch in die-
sem Fall so etwas wie Erfahrung nur eben an den Tag
bringen, was an sich besteht. Das Nacheinander wiirde nur
subjektive Bedeutung haben. Es ist nun entscheidend zu
sehen, daB3 es hier nicht so ist. Es trdfe nur zu, wenn bei
der prinzipiellen Verschiedenheit die Art-Gattung-Kon-
zeption durchfiihrbar wire. Das fragliche Nacheinander
hat daher im Unterschied zu dem Nacheinander im heran-
gezogenen Beispiel eine mehr als bloB subjektive Bedeu-
tung. Und es ist zwar so, aber es ist wesentlich nicht nur
so, daB die Wechselseitigkeit des Vergleichens jene Tren-
nung des sinnfilligen Handwerkens von dem Hervorbrin-
gen nur eben an den Tag bringt.

Damit habe ich nun den Punkt erreicht, von dem aus mog-
lich ist, zu einigen mehr allgemeinen Bemerkungen iiber
die Metapher iiberzugehen. Denn wenn wir z. B. das
sinnfillige Ergreifen eines Dinges mit der Hand als einen
eigentlichen unmetaphorischen Ausdruck fassen, das seeli-
sche Ergreifen hingegen als einen irgendwie metaphori-
schen Ausdruck, so scheint mir in bezug auf das Verhilt-
nis beider etwas dem iiber das Verhdltnis der beiden Her-
vorbringen Entwickelten Analoges gesagt werden zu kon-
nen. Ich greife damit aus dem groBen Bereich des Meta-
phorischen einen Sonderbereich heraus und eben den, fiir
welchen das Ergreifen als Beispiel dient und den man all-
gemein als den Bereich eines sinnfillig korperlichen Tuns
und des entsprechenden metaphorischen seelischen Tuns
bezeichnen mag. Die Worte, mit denen dieses nicht sinn-
fillige seelische Tun zur Aussprache kommt, setzen Aus-
driicke fiir sinnfélliges Tun voraus. Diese letzten sind da-

171



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

her das Anfingliche, das gedacht werden kann als fiir sich
allein bestehend, wihrend jene den Bezug auf diese in sich
selber tragen, so daBl es undenkbar ist, daB sie fiir sich al-
lein bestiinden. Ich mochte nun zeigen, daB in diesen Fil-
len in analoger Weise von einem zugleich einseitigen und
wechselseitigen Vergleichen gesprochen werden kann und
daB sich daraus eine gewisse Einsicht iiber das Verhiltnis
von Metapher und Sprache als ganzer gewinnen 146t.

Ich beginne mit dem Hinweis, daB die nunmehr fraglichen
Ausdriicke fiir dieses seelische Tun, also z. B. ergreifend,
erhebend, imponierend, Vertrauen einfloBend (das miBa-
vov der Rhetorik), riihrend, erschiitternd, reizend sein
nicht blofle Metaphern, sondern zugleich auch irgendwie
eigentliche Ausdriicke darstellen. Eine bloBe Metapher
liegt dann vor, wenn wir, was sie sagt, auch anders und
dann eben unmetaphorisch zu sagen vermogen. So ist es z.
B. bei jener blendenden Leistung, die ich vorhin in ande-
rem Zusammenhang erwihnte. Riicksichtlich dieser blo-
Ben Metaphern gilt, daB bei ihnen wesentlich ein nur ein-
seitiges Vergleichen vorliegt. Die bloBe Metapher gibt
nicht urspriinglich die im Ausdruck gemeinte Sache; diese
ist nicht, wie etwa die Farben fiir das Sehen, das {d10v5 des
fraglichen Ausdrucks. Die bloBe Metapher ist nicht das
natiirliche und genuine Organ des Gewahrens ihrer Sache,
sondern setzt die Moglichkeit, sie noch in anderer und
eben in eigentlicher Weise sprachlich zu treffen, voraus.
Diese Voraussetzung ist prinzipiell unerfiillt von den
nunmehr fraglichen Ausdriicken fiir seelisches Tun, die
daher insofern eigentliche Ausdriicke sind. Gleichwohl
sind sie echte Metaphern, weil sie auf einen Anfang zu-
riickweisen, der ihnen vorausliegt: auf die Ausdriicke

5 Mit "istov" (spezifischer, eigentiimlicher, zugehoriger Gegenstand) und
dem Beispiel, daB die Farben das 13iov des Sehens sind, greift Konig eine
Bestimmung auf, die Aristoteles, De anima B 6 p. 418 entwickelt.

172



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ndmlich fiir sinnfilliges Tun. Insofern sie nun aber als
auch eigentliche Ausdriicke ihre Sachen urspriinglich ge-
ben und treffen, ermoglichen sie zugleich ein wechselseiti-
ges Vergleichen zweier selbstdndiger Sachen und z. B. al-
so des seelischen Ergreifens mit dem Ergreifen durch die
Hand und umgekehrt.

Seelische Geschehnisse sind nur geistig sichtbar, und die
Sprache gibt sie urspriinglich. Der Ausdruck ist hier in Ei-
nem sowohl das die Sachen Meinende als auch das Organ,
kraft dessen allein moglich ist, diese Sache zu sichten.
Dieser Gedanke eines sozusagen geistigen Sehens scheint
keine Anwendung zu gestatten auf das sinnfillige Tun, da
bei diesem die Sprache nur meint und nicht zugleich auch
das Gemeinte gibt; das Geben ist hier vielmehr die Lei-
stung der naturhaften sinnlichen Anschauung. So wahr
nun diese Bemerkung in gewisser Weise immer sein wird,
so wenig tief greift sie. Ihr mangelt das BewuBtsein der
tiefen Verwandlung, die die Sprache als ganze dadurch
erleidet, daB ihr jenseits ihres Anfangsbereichs des sinnli-
chen Seins zuwdchst, in einem anderen und wesentlich
zweiten Bereich Organ eines Gewahrens zu werden. Diese
Sachlage ist nicht einfach dahin umschreibbar, daB das
Bild, das wir von der Sprache als ganzer haben, durch das
Wissen um diese ihre Leistung und Bedeutung in einem
folgenden Bereich nur eben bereichert und es sei quantita-
tiv oder auch qualitativ modifiziert wird. Die Sprache
selbst vielmehr und als ganze wird durch diese Leistung
verwandelt und zu sich verwandelt. Es ist ein Vorgang, der
mit einer selbstverstdndlich nicht streng zu nehmenden
Analogie an die Verwandlung denken la8t, die ein Ehe-
paar dadurch erleidet, da ihm ein Kind geboren wird:
dieser Zuwachs verwandelt das Paar zur Familie, allererst
also zu sich, insofern das Paar in einem strengen Sinn der
Anfang der Familie ist. Da} die Sprache in einem wesent-

173



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich folgenden Bereich sowohl zu meinen als auch zu ge-
ben vermag, hat eine Riickwirkung innerster Art auf ihre
Natur im ersten Bereich. Denn das sinnfillig Seiende ist
vermoge dieser Riickwirkung iiber seine sinnliche Gege-
benheit hinaus in der Sprache und durch sie noch einmal
gleichsam geboren, noch einmal urspriinglich gegeben.
Nur auf Grund davon ist auch in dem ersten Bereich das
sprachliche Meinen und Bedeuten so grundverschieden
von einem Fixieren der Dinge vermittelst von Zeichen.
Nur kraft dieser Verwandlung ist die Sprache in sich ho-
mogen, einheitlich und tiberhaupt eine; denn dal sie dies
ist, ist zwar ein Faktum, aber durchaus kein selbstver-
stindliches Faktum; im Gegenteil: die Beziehung auf
sinnféllig Seiendes und die auf nicht sinnfillig Seiendes
sind an und fiir sich so tief verschieden, daB ohne die
riickerwirkte Verwandlung der Gedanke zweier grundver-
schiedener Leistungsbereiche der Sprache und mithin
gleichsam zweier verschiedener Arten von Sprache nicht
fiir phantastisch erklért werden diirfte.

Das Sprechen in den beiden Bereichen ermdglicht sich
wechselseitig, obwohl doch das dem Sinnfilligen zuge-
kehrte Sprechen unzweifelhaft das zeitlich Erste und inso-
fern streng der Anfang der Sprache als ganzer ist. Ein
zeitlich Erstes ermoglicht also ein Folgendes, riicksichtlich
dessen gilt, daB es nun auch seinerseits dieses Erste aller-
erst zu dem macht, als welches wir es kennen. Mit dem
Begriff einer innersten und gleichsam unterirdischen
Riickwirkung eines wesentlich Folgenden auf ein wesent-
lich Anfangendes versuche ich dieses seltsame Verhiltnis
ins BewuBtsein zu heben. Weil das so ist, ist es nun nicht
statthaft, sich ein Wesen vorzustellen, dessen Sprechen der
Sphire des sinnfillig Seienden ausschlieflich verhaftet
wire. DaB der Mensch dieses seelische Geschehen mit
Worten auszudriicken vermag, die anfinglich dem Sinn-

174



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

falligen zugewandt sind und daB er also in dieser Weise
metaphorisch zu sprechen vermag, kommt zwar hinzu, ist
jedoch keineswegs ein bloB Hinzukommendes, das auch
fehlen konnte. Die Verlautbarung seelischen Geschehens
und also dieses metaphorische Sprechen ist daher nicht
bloB ein faktisches Bestandstiick sondern ein wesentliches
Moment der Sprache iiberhaupt.

Gestatten Sie mir, diesen Gedanken zum AbschluB noch in
folgender Weise auszusprechen. Die blofle Metapher, von
der ich vorhin kurz sprach, ist der Ausdruck sozusagen des
Resultates eines lediglich einseitigen Vergleichs, und es
wire ein leeres Tun, nun umgekehrt auch diesen Ausdruck
mit seinem Anfang zu vergleichen. Dem &hnlich ist die
MaBzahl einer Sache der Ausdruck fiir das Ergebnis eines
lediglich einseitigen Vergleichs der Sache mit der MaB-
einheit. Offenbar konnte fiir den Vergleich des sinnfilli-
gen und des nicht sinnfélligen Tuns unmdoglich anderes
gelten, wiren nicht die Ausdriicke fiir das letzte dem
Entwickelten zufolge zugleich auch eigentliche Aus-
driicke. In der Analogie der Zahlen gesprochen, sind sie
MaBzahlen und mogliche MaBeinheiten zugleich; und die
unterirdische Riickwirkung des zweiten Bereichs besteht
darin, daB die der Zeit nach ersten MaBeinheiten auch ih-
rerseits MaBzahlen werden, ohne deshalb aufzuhoren,
MaBeinheiten zu sein. Die Riickwirkung degradiert somit
in gewisser Weise den Anfang und das Prinzip zu einem
auch Folgenden und Prinzipiierten. Der Bereich des dem
Sinnfilligen zugewandten nicht-metaphorischen Spre-
chens ist gleichsam die Eins zu dem Bereich des ihm fol-
genden metaphorischen Sprechens als der Reihe der iibri-
gen Zahlen. Die unterirdische Riickwirkung degradiert
diese Eins zu einer Zahlenreihe, als deren Eins nun umge-
kehrt der Bereich des metaphorischen Sprechens angese-
hen werden konnte, wenn nicht unverriickbar bliebe, da83

175



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Bereich des Sinnfilligen der Zeit nach Anfang ist. Es
ist dies ein Verhdltnis, das die Erinnerung an den Gedan-
ken von Novalis wachruft: daB das AuBere ein in Ge-
heimniszustand erhobenes Inneres ist.® Ich sehe ab von
dem Gehalt, den diese Worte fiir Novalis selber gehabt
haben mégen und betrachte lediglich die Form: das AuBe-
re ist das, durch welches hindurch man zum Inneren
kommt. Das Innere ist also wesentlich zundchst oder an-
fanglich das Geheimnisvolle und dies eben im Gegensatz
zu dem AuBeren. Und Novalis spricht nun in seiner Weise
aus, daB sich dieses anfangliche Verhiltnis auch umkehrt,
so daB sich ebensosehr auch das AuBere als der Geheim-
niszustand darstellt. Das philosophisch tiefer Erregende
auch dieses Ausspruchs liegt aber lediglich darin, daB
diese Umkehrbarkeit mit einer anfanglichen und bleiben-
den Unumkehrbarkeit unaufloslich verkniipft ist; denn das
AuBere bleibt ebensosehr, auch fiir Novalis, eben das Au-
Bere, und das heifB3t hier das an und fiir sich Offenbare oder
das nicht in Geheimniszustand Erhobene.

6 Nr. 295 des Allgemeinen Brouillons von Novalis in: Novalis Schriften, 3.
Band (Das philosophische Werk II), herausgegeben von Richard Samuel in
Zusammenarbeit mit Hans-Joachim Mihl und Gerhard Schulz, Darmstadt
1968, S. 293.

176



https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

