
Bemerkungen zur Metapher

Ich möchte - auch aus sachlichen Gründen - zunächst mei­
nem Bedauern darüber Ausdruck geben, daß es mir nicht 
möglich war, den bisherigen Sitzungen des Seminars bei­
zuwohnen. Ich kann daher für die folgenden Betrachtun­
gen an keinem Punkte an das bisher von Ihnen Verhan­
delte anknüpfen, sondern muß - nolens volens - mit diesen 
von einem eigenen Ausgangspunkte beginnen. Es geht in 
dieselbe Richtung, wenn ich gleichfalls vorweg daran er­
innere, daß ich nicht als Sprachwissenschaftler, auch nicht 
als philosophisch interessierter Sprachwissenschaftler, 
sondern eben als Philosoph spreche. Und bei der nur allzu 
bekannten Verschiedenheit philosophischer Frageweisen, 
Blickrichtungen und Auffassungen in Rücksicht dessen, 
was Philosophie ist und sein kann, besagt auch dieses zu­
nächst nur, daß ich nicht umhin kann, bei den folgenden 
Bemerkungen über die Metapher von Gesichtspunkten 
auszugehen, rücksichtlich derer ich nicht voraussetzen 
kann, daß wir sie, als ob das selbstverständlich wäre, tei­
len. Bei dieser Sachlage hoffe ich auf Ihre Beistimmung, 
wenn ich von vornherein auf den Versuch verzichte, ir­
gendwelche allgemeinen philosophischen Thesen über die 
Metapher zu entwickeln. Statt dessen will ich das lieber 
tun, womit allein ich im Grunde imstande sein dürfte, zu 
Ihren gemeinsamen Betrachtungen hier in etwa beizutra­
gen: nämlich so, daß ich einige konkrete Einzelfragen be­
handle, die sich mir aus einer rein philosophischen Blick­
richtung ergeben haben, in denen aber das Problem der 
Metapher eine wesentliche Rolle spielt.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meine Betrachtungen nun werden sich im wesentlichen in 
zwei Teile gliedern. In dem ersten Teil möchte ich Ihre 
Aufmerksamkeit darauf lenken, daß es nicht nur verschie­
dene, sondern prinzipiell verschiedene Metaphern gibt. 
Dies ist nun eine Sachlage, deren entschiedene Berück­
sichtigung bei dem Nachdenken über das Wesen der Me­
tapher förderlich, ja wie ich glaube, unerläßlich ist. Zu­
gleich aber ist diese Sachlage nun insofern eine allgemeine 
und stellt insofern ein allgemeines philosophisches Pro­
blem dar, als sie nicht nur in bezug auf Metaphern auftritt. 
Von philosophischem Standpunkt aus läßt sich die Be­
handlung dieses Problems als eines allgemeinen nicht nur 
rechtfertigen, sondern scheint mir unumgänglich. Ich für 
mein Teil wenigstens würde mich bei einem Fragen nach 
der Metapher schlechthin im Bodenlosen fühlen, wenn ich 
aus dem an sich gewiß begreiflichen Wunsche, lediglich 
über die Metapher zu sprechen und mich also sozusagen 
an das Thema zu halten, den Blick verschlösse vor einem 
prinzipiellen Problem, das nun allerdings nicht aus­
schließlich die Metapher, doch aber wesentlich sie mit 
betrifft. In dem zweiten Teil wird es dann möglich sein, 
den Ertrag der mehr allgemeinen Erörterungen des ersten 
Teiles nun spezifisch für das Problem der Metapher 
fruchtbar zu machen. Ich werde versuchen, in ihm den Ge­
danken zu entwickeln, daß das metaphorische Sprechen 
nicht nur etwas ist, das zu dem nichtmetaphorischen Spre­
chen hinzukommt, sondern daß die Einheit und damit das 
Wesen der Sprache dadurch mit bedingt ist, daß es auch 
ein metaphorisches Sprechen gibt.
Ich beginne nun mit dem ersten Teil. Es gibt, wie ich 
sagte, nicht nur verschiedene, sondern prinzipiell ver­
schiedene Metaphern. Ich meine das folgendermaßen: 
Wenn wir z. B. etwas erhebend oder ergreifend oder nie­
derdrückend finden, so haben wir da zweifelsohne Meta­

157

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phern vor uns und zwar drei verschiedene Metaphern. Die 
Verschiedenheit dieser Metaphern ist rein die, daß z. B. 
die eine eben die Metapher erhebend, die andere eben die 
Metapher niederdrückend ist. Man kann sich in bezug dar­
auf kurz so ausdrücken, daß diese einfache Verschieden­
heit in dem Inhalt gründet, während die Form dieselbe ist. 
Die Dreiheit dieser Metaphern ist in der Tat in gewisser 
Weise analog z. B. der Dreiheit dreier, wie man in der 
Logik sagt, formgleicher Urteile, die der Identität der 
Form ungeachtet noch einen je verschiedenen Inhalt haben 
können. Nur daß es in unserem Falle eben nicht Sätze und 
Urteile sondern - in dieser Sprache gesprochen - so etwas 
wie Begriffe sind. In bezug auf den Begriff "Metapher” 
sind die drei Metaphern, die ich anführte, nicht verschie­
den. Und wir können also sagen: daß Metaphern "einfach 
verschieden" sind, wenn sie als Metaphern unverschieden 
sind, oder eben wenn der Begriff "Metapher" dabei dersel­
be ist. Das Merkwürdige ist nun dies, daß sich unschwer 
Metaphern aufweisen lassen, die nicht nur verschiedene 
Metaphern sind, sondern die als Metaphern verschiedene 
Metaphern sind. Es sind Metaphern, rücksichtlich derer es 
keinem Zweifel unterliegt, daß sie beide in der Tat Meta­
phern sind, und die dennoch über die Verschiedenheit ih­
res Inhalts hinaus einen Formunterschied in der Weise ih­
res Metapher-seins vor Augen stellen. Ich gebe dafür zu­
nächst ein einfaches Beispiel: Etwas kann nicht nur erhe­
bend wirken, sondern auch erhaben. Oder ein Gesicht 
kann nicht nur ergreifend, sondern auch ergriffen wirken. 
So gewiß nun erhebend eine Metapher ist, so gewiß ist 
auch erhaben eine Metapher. Aber wenn wir nun die drei 
Beispiele zusammennehmen, die ich zunächst gab, und 
dann die zwei anderen Beispiele, deren Reihe ihrerseits 
beliebig verlängert werden könnte, daneben halten, so tritt 
die prinzipielle Verschiedenheit zwischen ihnen, die ich 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier im Auge habe, deutlich heraus. Die beiden Metaphern 
erhaben und erhebend sind nicht nur inhaltlich verschie­
den; es herrscht überdies auch noch ein spürbarer Formun­
terschied. Sie sind nicht nur verschiedene Metaphern, son­
dern als Metaphern verschiedene Metaphern. Das Pro­
blem, das darin liegt, wäre nun sehr einfach, wenn man sa­
gen könnte, daß dabei eine Äquivokation im Ausdruck 
Metapher im Spiele wäre. Allein das ist offenbar nicht der 
Fall. Wohin wir blicken, wenn wir ohne Schwanken so­
wohl erhebend als auch erhaben zu den Metaphern zählen, 
ist eines und dasselbe; es ist, kurz gesagt, der gleiche Ab­
stand beider von einem sinnfälligen "heben” und etwa 
"hoch heben". Insofern ist also der Ausdruck "Metapher" 
ein einsinniger Ausdruck. Aber ferner läßt sich nun, wie 
eine kurze Besinnung zeigt, das Problem dieser über die 
Inhaltsverschiedenheit hinausgehenden Formverschieden­
heit auch nicht dadurch auflösen, daß man einfach so et­
was wie zwei verschiedene Begriffe von Metaphern in An­
satz bringt. Denn darin, daß wir ohne Zögern die eine Me­
tapher so gut wie die andere eine Metapher sein lassen, 
liegt schon, daß hier ineins mit der Einsinnigkeit des Wor­
tes auch ein identischer Begriff zugrundeliegt. Damit ist 
selbstverständlich nicht ausgeschlossen, daß wir uns über 
solche prinzipiell verschiedenen Metaphern "verschiedene 
Begriffe machen können". Aber das besagt ja rein nur 
eben, daß wir uns in bezug auf solche prinzipiell verschie­
denen Metaphern auch entsprechend verschiedene Vorstel­
lungen und Gedanken machen werden, nicht aber, daß der 
Begriff Metapher nicht derselbe wäre. Dieser Doppelheit 
nun, die dem Entwickelten zufolge darin besteht, daß ei­
nerseits der Ausdruck Metapher ein einsinniger Ausdruck 
und insofern, wenn man hier von Begriff reden will, ein 
identischer Begriff ist, und daß anderseits und dessen un­
geachtet es prinzipiell verschiedene Metaphern gibt, will 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ich im folgenden zunächst ausdrucksmäßig so gerecht zu 
werden versuchen, daß ich sage: zwei prinzipiell verschie­
dene Metaphern sind zwar durchaus in demselben Sinne 
Metaphern. Aber das Metapher-sein derselben ist ein ver­
schiedenes. Das ist, wie gesagt, zunächst eine bloße Ange­
legenheit des Ausdrucks; hat aber wenigstens insofern 
unmittelbar auch den gedanklichen Vorteil, daß dadurch 
die Idee entfernt wird, als könne man das Problem dieser 
Formverschiedenheit dadurch auflösen, daß man zwei ver­
schiedene Begriffe von Metaphern ins Spiel bringt.
Ich gebe nun noch kurz ein anderes Beispiel für solche 
prinzipiell verschiedenen Metaphern. Es ist beispielsweise 
sinnvoll möglich, ein Wesen, z. B. eine Frau, blendend 
oder auch strahlend schön zu finden, von ihrer Schönheit 
"wie geblendet" zu sein, und dies nun doch in einem min­
destens mehr eigentlichen Sinn, als wenn wir z. B. von ei­
ner blendenden Leistung sprechen. Im ersten Falle werden 
wir sogar mindestens die Neigung verspüren, von einem 
eigentlichen Gebrauch des Wortes "blendend" zu reden 
und ihn dadurch abzuscheiden von dem Gebrauch bei 
"blendender Leistung". Vergleicht man dann jedoch weiter 
das Geblendetwerden durch ein schönes Wesen mit einem 
Geblendetwerden z. B. durch die Sonne, so rückt es im 
Verhältnis zu diesem dennoch entschieden in die Stellung 
einer Metapher. Die körperlich physiologische Blindheit 
und Geblendetheit sind in mehr eigentlichem und am Ende 
in allein eigentlichem Verstand Blindheit und Blendung. 
Allein auch wenn wir das seelische Geblendetwerden, wie 
notwendig, als Metapher gelten lassen, so verschwindet 
dadurch nicht der prinzipielle Unterschied zu der Meta­
pher "blendende Leistung". Und wie immer man nun auch 
gerade diesen letzten prinzipiellen Unterschied beurteilen 
mag, so haben wir doch auf jeden Fall daran ein weiteres 
gesichertes Beispiel für zwei Metaphern, die nicht nur in­

160

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haltlich verschiedene Metaphern sind, sondern rücksicht­
lich derer überdies auch gilt, daß das Metapher-sein bei 
ihnen ein sehr verschiedenes ist.
Das Problem dieser Verschiedenheit des Metapherseins ist 
nun insofern ein generelles Problem, als es auch im Hin­
blick auf andere Verhältnisse heraustritt. Und ich halte es, 
wie schon gesagt, für fruchtbar, ja, für streng genommen 
unerläßlich, es als irgendwie generelles Problem sich vor­
weg bewußt zu machen, wenn man die spezifischen 
Auswirkungen, die es im Gebiete der Metapher hat, richtig 
verstehen will. So will ich denn nunmehr, so kurz als ich 
vermag, dieses Problem einer gewissen Formverschieden­
heit zweier mit einsinnigen Ausdrücken faßbarer Sachen 
als ein generelles sichtbar machen. Die erste Bemerkung 
auf diesem Weg ist die, daß der Ausdruck Metapher etwas 
Formales darstellt. Ich meine damit, daß eine Metapher 
niemals und prinzipiell nicht in dem Sinn und in der Weise 
eine Metapher ist, wie z. B. ein Baum ein Baum oder ein 
Stück Gold ein Stück Gold ist. Es ist zwar möglich, so­
wohl von der Metapher im allgemeinen als auch z. B. von 
dem Baum im allgemeinen oder von Gold im allgemeinen 
zu sprechen; aber dieses gleich Mögliche darf uns nicht 
den Blick verstellen für das Angegebene, daß eben keine 
Metapher in dem Sinn eine Metapher ist wie ein Baum ein 
Baum ist. Dieser auf jeden Fall evident spürbare Unter­
schied als solcher hat uns nun hier nicht weiter zu be­
schäftigen. Für uns von Interesse ist dabei lediglich dies, 
daß in bezug auf ihn an die Seite von so etwas wie Meta­
phern eine ganze Reihe formaler Wesenheiten treten, bei 
welchen eben deshalb ganz dasselbe Problem auftritt, das 
uns zunächst an der Metapher entgegentrat. Beispiele sol­
cher Wesenheiten sind leicht zu geben. Z. B. Beziehung - 
ich meine den Begriff oder das einsinnige Wort "Bezie­
hung", oder Verhältnis, Teil, Wirkung, Phänomen, Art, 

161

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gattung, Begriff, Ding, Antizipation, Produkt, Unterschied 
und so fort. Alle diese Worte oder wenn man will, diese 
Begriffe, haben etwas Formales und dies im Unterschied 
zu solchen Worten oder Begriffen wie Baum, Gold und 
dergleichen. Und zu diesen formalen Begriffen gehört 
auch der Begriff Metapher. Für alle diese formalen Sachen 
gilt nun generell, daß sie nicht nur verschieden, sondern 
prinzipiell verschieden sein können. Es gibt also bei­
spielsweise nicht nur verschiedene Beziehungen, nicht nur 
also Beziehungen, die lediglich dem Inhalt nach verschie­
den sind, sondern auch prinzipiell verschiedene Beziehun­
gen, so daß, in der zuvor angewandten Sprechweise ge­
sagt, das Beziehung-sein solcher Beziehungen ein je ver­
schiedenes ist. Dabei gilt generell das, was man sich an je­
dem dieser Beispiele ohne weiteres klar machen kann und 
was wir implizit uns schon im Falle der Metapher klar ge­
macht haben: nämlich daß die Verschiedenheit im jeweili­
gen Dieses-sein, z. B. also im Metapher-sein oder im Be­
ziehung-sein, abhängt von der Verschiedenheit des Inhalts. 
Weil z. B. die Inhalte erhaben und ergriffen schon als In­
halte genommen etwas prinzipiell anderes sind, als die In­
halte erhebend und ergreifend, ist auch das entsprechende 
Metapher-sein ein verschiedenes. Oder z. B. eine Bezie­
hung zwischen zwei Menschen ist schon rein als Inhalt ge­
nommen etwas prinzipiell anderes als eine Beziehung zwi­
schen zwei mathematischen Größen; und weil das so ist, 
ist auch das Beziehung-sein dieser beiden Beziehungen ein 
anderes. Und es ist, wie ich noch einmal betonen möchte, 
unmöglich, diese durch prinzipielle Inhaltsunterschiede 
bedingten Formunterschiede dadurch aufzulösen und zu 
bewältigen, daß man von Äquivokationen oder auch, was 
ja auf dasselbe hinauskommt, von verschiedenen Begriffen 
spricht. Wer "Metapher" oder "Beziehung" oder etwa 
"Antizipation" oder "Ding" sagt, sagt in welchem Zusam­

162

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menhange immer nicht nur jeweils ein lautlich identisches 
Wort, sondern, ob er es will oder nicht will, ein sinnidenti­
sches Wort. Aber allerdings tilgt diese apriorische Sinn­
identität oder besser diese unvermeidbare Sinnidentität 
nicht die mögliche und unter Umständen tiefgreifende 
Verschiedenheit in dem jeweiligen Beziehung-sein, Meta- 
pher-sein, Antizipation-sein oder Ding-sein solcher dann 
prinzipiell verschiedener Beziehungen, Metaphern, Anti­
zipationen oder Dinge.
Mit diesem generellen Unterschied zwischen solchen for­
malen Sachen einerseits und solchen irgendwie materialen 
Sachen, wie eben Baum, andrerseits, hängt nun zusam­
men, daß zwar so etwas wie ein Genus "Baum" und dem­
entsprechend so etwas wie verschiedene Arten dieses Ge­
nus sinnvoll möglich sind, daß hingegen z. B. ein Genus 
"Metapher" oder ein Genus "Beziehung" und dementspre­
chend so etwas wie verschiedene Arten dieser Genera 
nicht sinnvoll sind. Allgemein gesprochen: Es ist nicht 
sinnvoll möglich, das Problem möglicher prinzipieller 
Verschiedenheit verschiedener Metaphern oder Beziehun­
gen oder Dinge in der Weise in Angriff zu nehmen, daß 
man den zugrundeliegenden einsinnigen Begriff als ein 
Genus zu behandeln versucht, aus welchem - im Sinne der 
alten Vorschrift, daß die Definition per genus proximum et 
differentiam specificam zu erfolgen hat - durch Hinzufü­
gen spezifischer Differenzen die in Frage stehenden prin­
zipiellen Unterschiede als echte Arten dieses Genus ent­
wickelt werden könnten. Es gibt keine spezifischen Diffe­
renzen, durch deren Hinzufügung aus einer Gattung 
"Beziehung" oder "Metapher" Arten von Beziehungen 
oder Metaphern hervorgingen. Im Vergleich mit dem Ver­
hältnis von Gattung und Arten sind die Unterschiede im 
jeweiligen Dieses-sein solcher formalen Sachen in einer 
Rücksicht nicht so tiefgreifend wie der Unterschied von 

163

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gattung und Arten und in anderer Rücksicht sehr viel ra­
dikaler. Man kann daher wohl sich des Ausdrucks bedie­
nen, daß es sich z. B. bei der Beziehung zwischen zwei 
Menschen um "eine Art Beziehung" und z. B. bei der Me­
tapher "erhaben" um eine "Art Metapher" handelt; aber 
das besagt dann auf keinen Fall, daß diese Beziehung oder 
diese Metapher eine spezifisch von anderen differierende 
Art eines Genus Beziehung oder eines Genus Metapher 
darstellt.
Es wäre lohnend und in anderem Zusammenhang wohl 
auch unerläßlich, den Gründen dieser Sonderstellung im 
Bereiche der formalen Wesenheiten nachzuspüren. Da ich 
mich in diesem Punkte aber kurz fassen muß, so will ich 
nur darauf hinweisen, daß diese Sonderstellung, wenn ich 
recht sehe, darin gründet, daß sämtliche nominalen Aus­
drücke für diese formalen Begriffe - und dies im Unter­
schied zu den nominalen Ausdrücken für materiale Begrif­
fe - offensichtlich Ableitungen von Verben darstellen. Me­
tapher steht in Ableitungszusammenhang mit iiexatpepetv 
oder übertragen, Ding steht in einem Ableitungszusam­
menhang, über den ich persönlich zwar zu urteilen nicht 
berechtigt bin, der aber nach Kluges Wörterbuch1 in dem 
Verbum bedingen und in Verben wie hinreichen oder sich 
erstrecken zutage tritt. Bei den meisten formalen Begriffen 
ist dieses Ableitungsverhältnis mühelos greifbar; man 
denke an Beziehung oder Antizipation oder Phänomen 
oder Begriff. Nun liegt aber bei dieser Sachlage die 
Vermutung nicht allzu ferne, daß die prinzipiellen Ver­
schiedenheiten im jeweiligen Dieses-sein der formalen 
Begriffe zurückgehen auf irgendwie analoge prinzipielle 
Verschiedenheiten in dem Gebrauch solcher Verben. Und 

1 Friedrich Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 21. 
Auflage, bearbeitet von Walther Mitzka, Berlin/New York 1975. König be­
nutzte die 11. Auflage (1934), die bis zur 14. (1948) unverändert blieb.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine mögliche prinzipielle Verschiedenheit in dem Ge­
brauch von Verben liegt doch zweifelsohne darin, ob man 
ein Verbum eigentlich oder übertragen gebraucht. So ist ja 
wohl, wenn ich etwas hinüber, z. B. über einen Fluß, 
trage, dieses Sprechen kein metaphorisches; während 
dasjenige Übertragen, dessen Resultat eine Metapher ist, 
selber schon ein metaphorisches Übertragen ist. Von daher 
möchte ich in diesem so dunklen Gebiete zwar nicht be­
haupten, wohl aber zur Erwägung anheimstellen, ob nicht 
zuletzt das uns beschäftigende Phänomen einer möglichen 
prinzipiellen Verschiedenheit im Was-sein formaler Sa­
chen und also das Problem, das sich zunächst nur bei­
spielsweise und unter anderem auch an der Metapher 
stellt, - ob nicht dieses generelle Problem insofern 
zugleich spezifisch eng mit dem Problem der Metapher 
zusammenhängt, als die Vermutung naheliegt, daß an sei­
nem Grunde das Verhältnis zwischen einem rein eigentli­
chen Gebrauch von Verben und in sich dann wieder in 
vielfacher Weise möglichem metaphorischen Gebrauch 
eben dieser Verben liegt. Denn was zunächst so sonderbar 
klingt, daß die fraglichen Ausdrücke einsinnige sind und 
daß sie dennoch radikalen Formunterschieden Raum ge­
ben, das wird ziemlich selbstverständlich, wenn man an 
wort- oder mindestens wurzelmäßig identische Verben 
denkt, die gleichwohl so radikale Unterschiede in sich fas­
sen, wie die eines Etwas-über-einen-Fluß-tragens und ei­
nes Übertragens oder wie die eines Hochhebens und eines 
Erhebens. Bei dieser Blickrichtung wäre es dann auch 
nicht sonderbar,2 sondern selbstverständlich, daß man 
diese Unterschiede nicht nach dem Verhältnis einer Gat­

2 Im Typoskript steht zwischen "nicht" und "sonderbar" das Wort "nur". 
Eventuell sollte es an dieser Stelle heißen "nicht nur nicht sonderbar, sondern 
selbstverständlich" oder - statt "nur" mit "mehr" - "Bei dieser Blickrichtung 
wäre es dann nicht mehr sonderbar, sondern selbstverständlich ..."

165

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung zu ihren Arten behandeln darf. Doch dies nur eben 
als Vermutung, von der ich noch einmal kurz zurückgehe 
auf die formalen Begriffe selber.
Der Kern des Problems der prinzipiellen Verschiedenheit 
liegt hier, wie gesagt, darin, daß diese einsinnigen Begriffe 
unter Umständen in sich Unterschiede zeigen, wenn und 
weil die entsprechenden Inhalte prinzipiell verschieden 
sind. Diese Problemlage hat eine Seite, nach der sie 
ziemlich selbstverständlich ist. So sind z. B. ein Begriff 
und ein Schatten und ein Stein drei Dinge (res); und sie 
sind nicht nur einfach "andere Dinge", sondern einerseits 
als Dinge andere Dinge oder eben prinzipiell verschiedene 
Dinge, ohne daß es doch andererseits so wäre, daß diese 
prinzipiell verschiedenen Dinge echte Arten einer Gattung 
Ding darstellten. Und irgendwie selbstverständlich ist es 
nun, daß die Verschiedenheit dieser drei Dinge als Dinge 
deshalb besteht, weil die drei Dinge inhaltlich so 
grundverschieden sind, wie eben ein Schatten an der Wand 
und ein Stein in unserer Hand oder ein Begriff in unserem 
geistigen Besitztum grundverschieden sind. Ich möchte 
diese merkwürdige Sachlage noch durch einen Vergleich 
etwas deutlicher machen. Die einsinnigen Begriffe sind 
jeweils wie durchsichtiges, weißes Papier, das ebenfalls in 
einem eigenartigen Verstand verschiedene Farben 
annimmt, wenn man es über einen mehrfarbigen Unter­
grund legt. Wir haben dann das Merkwürdige, daß das 
weiße Papier in sich sichtbar unterschieden ist, obgleich es 
doch auch wiederum in sich homogen, unterschiedslos 
oder eben gleichsam "einsinnig" ist. Wir werden dann 
nicht sagen, daß das Papier den Widerspruch eines 
zugleich weißen und nicht weißen Papieres verkörpert, 
obwohl die Sachlage dies in gewisser Weise nahelegt. 
Denn einfach so zu entscheiden, daß dieses Papier weiß ist 
und mehrfarbig zu sein scheint, ist zwar gewiß richtig, 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber doch nur statthaft, wenn man dabei die objektive 
Realität des fraglichen Scheins nicht übersieht. Es ist eine 
Sachlage, die, so wenig wie die der prinzipiellen Ver­
schiedenheit mit einem Satze gemeistert werden kann.
Ich möchte nun an einem Beispiel noch einmal das Ent­
wickelte nach rückwärts hin beleuchten, wähle dieses Bei­
spiel aber zugleich so, daß es einen Übergang vermittelt zu 
dem zweiten Teil dieser Bemerkungen. Unter den forma­
len Kategorien führte ich vorher schon die Kategorie Pro­
dukt an. Produkt einerseits führt auf Produzieren oder 
Hervorbringen. Bei Hervorbringen denkt man, wenn auch 
nicht immer, so doch leicht und vielleicht meistens an 
handwerkliches Hervorbringen. So bringt etwa ein Schu­
ster Schuhe hervor und überhaupt bringt jemand etwas 
hervor, welches etwas dann eben das Produkt ist. Nun gibt 
es auch so etwas wie Denken. Und man denkt gleichfalls 
immer und wesentlich etwas. Und vielleicht liegt es nahe, 
das Denken gleichfalls als ein Produzieren oder Hervor­
bringen aufzufassen. Tut man dies, so ist das Etwas, wel­
ches man denkt, d. h. das Gedachte oder der sogenannte 
Gedanke, das Produkt des Denkens. Ich diskutiere nicht, 
ob diese Auffassung für die Behandlung und Erkenntnis 
des Denkens fruchtbar ist. In dieser Rücksicht begnüge ich 
mich vielmehr mit der Feststellung, daß diese irgendwie in 
der Tat ja naheliegende Auffassung häufig vertreten wird. 
So entwickelt z. B. Pfänder in seiner bekannten Logik, daß 
der Gegenstand der Logik die Gedanken oder das Gedach­
te als solches ist, und daß das Verhältnis von Denken und 
Gedachtem ein Produktionsverhältnis ist. Wörtlich sagt 
Pfänder: "Das Denken produziert den Gedankengehalt, es 
spinnt ihn aus, baut ihn auf oder bildet ihn nach."3 Bei 

3 Alexander Pfänder, Logik (Sonderdruck aus "Jahrbuch für Philosophie und 
phänomenologische Forschung", Bd. IV), 2. Auflage Halle 1929, S. 7; S. 141 
des Jahrbuchs.

167

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Auffassungsweise ist man sich und ist auch Pfänder 
selbstverständlich sich bewußt, daß zwischen Denken ei­
nerseits und handwerklichem Hervorbringen andererseits 
ein tiefgreifender Unterschied besteht. Ich würde in mei­
ner Sprache hier kurz sagen, daß das Hervorbringen, wel­
ches ein Bauen oder Spinnen oder Bilden ist, nicht nur ein 
anderes Hervorbringen ist als dasjenige, als welches sich 
dieser Auffassung zufolge das Denken darstellt, sondern 
daß es als Hervorbringen ein anderes Hervorbringen ist. 
So sagt denn auch Pfänder wieder wörtlich: "Wollen wir 
dabei bleiben, die Gedanken als Produkte des Denkens zu 
bezeichnen, das Verhältnis des Denkens zu den Gedanken 
also als ein Produktionsverhältnis zu betrachten, so müs­
sen wir doch zugleich hervorheben, daß dieses Produkti­
onsverhältnis ein absolut eigenartiges ist ..."4 Mein Pro­
blem hier ist nun, wie ich zur Vermeidung von Mißver­
ständnissen nochmals sagen darf, nicht dies, ob diese Auf­
fassung des Denkens sehr fruchtbar ist. Vielmehr ist mein 
Anliegen das formale, an diesem Beispiel einer prinzipiel­
len Verschiedenheit zweier gleichsinnig als Hervorbringen 
aussprechbarer Hervorbringen noch einige Betrachtungen 
über diese prinzipielle Verschiedenheit anzustellen.
In dieser Absicht erhellt ja nun zunächst ohne weiteres, 
daß hier kein echtes Subsumieren zweier spezifisch diffe­
rierender Arten unter ein Genus "Hervorbringen" vorliegt. 
Um das ...

(Hier fehlt im König-Typoskript die Seite 15.)

... je selbst ein Hervorbringen. Es wäre ein Gesichtspunkt, 
der sich unmittelbar auf das Was der Verglichenen, nicht 

4 Ebd. S. 22; S. 156 des Jahrbuchs.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Akzidenzen dieses Was, bezieht; vergleichsweise so, 
wie wenn man zwei Bewegungen hinsichtlich der Bewe­
gung, hinsichtlich dessen also, was sie selbst in einsinni­
gem Verstände ist, vergleichen wollte. Man versteht von 
hier aus, wie nahe es liegt, die Auffassung als Vergleichen 
ganz aufzugeben und stattdessen eine Art Subsumtion in 
Anschlag zu bringen. Denn die Subsumtion bezieht sich 
gerade auf das, was ich zuvor das Was nannte. Aber auch 
dies ist offenbar unbefriedigend. In dieser Unmöglichkeit 
nun, weder rein von einem Verhältnis Subsumierter noch 
rein von einem Verhältnis miteinander im üblichen Sinn 
Verglichener sprechen zu können, tritt wieder die Eigenart 
der prinzipiellen Verschiedenheit an den Tag.
Läßt sich nun dieses Verhältnis schlechterdings nicht aus 
sich selber begreifen? Ich versuche einige Hinweise in die­
ser Richtung zu geben. Zwar mag man sagen, daß wir 
Denken und Handwerken miteinander vergleichen; aber 
offenbar ist es so, daß wir dabei sehr viel mehr das Den­
ken mit dem irgendwie sinnfälligen Handwerken, als um­
gekehrt dieses mit jenem vergleichen. Was das Hervor­
bringen ist, vergegenwärtigen wir uns an dem sinnfälligen 
Handwerken, nicht am Denken. Infolgedessen läßt sich z. 
B. denken, daß das Handwerken für sich allein schon ein 
Hervorbringen wäre; hingegen ist es unmöglich, das Den­
ken für sich allein, d. h. ohne Hinblick auf das Handwer­
ken, als ein Hervorbringen aufzufassen. Dieser Unter­
schied beider tangiert nicht, daß sowohl das Handwerken 
als auch das Denken je ein Hervorbringen sind. Aber der 
Blick auf das Denken als Hervorbringen hat den verglei­
chenden Hinblick auf das Handwerken notwendig immer 
schon hinter sich, der auf dieses hingegen nicht notwendig 
den auf das Denken. Das Vergleichen beider ist daher ein 
Vergleichen des einen mit dem anderen und des anderen 
mit dem einen; es ist insofern also ein wechselseitiges 

169

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergleichen; dessen ungeachtet ist es aber zunächst ein 
Vergleichen des Denkens mit dem sinnfälligen Handwer­
ken und insofern also kein wechselseitiges Vergleichen. 
Insofern nun dieses Vergleichen ein wechselseitiges ist, ist 
es eines "unter dem Gesichtspunkt" des Hervorbringens; 
aber als ursprünglich einseitiges Vergleichen des Denkens 
mit dem sinnfälligen Handwerken bezieht sich der Ge­
sichtspunkt nicht auf etwas an diesem letzten, sondern ist 
dieses selbst. Erst die Wechselseitigkeit bringt es an den 
Tag, daß das Handwerken nicht einfach zusammenfällt mit 
dem Hervorbringen sondern nur ein prinzipiell anderes 
Hervorbringen als das Denken ist.
Allein an diese letzte Feststellung schließt sich noch eine 
wesentliche Frage an, von deren Beantwortung ich un­
schwer einen Übergang machen kann zu dem zweiten und 
kürzeren Teil meiner Darlegungen. Die Frage ist die, ob 
die Wechselseitigkeit des Vergleichens nur eben "an den 
Tag bringt", daß das sinnfällige Handwerken nicht 
schlechthin zusammenfällt mit dem Hervorbringen, son­
dern nur ein prinzipiell anderes Hervorbringen als das 
Denken ist? Ist dies sozusagen an und für sich so, so daß 
das wechselseitige Vergleichen diese an und für sich be­
stehende Sachlage nur eben offenbar macht?
Erwägen wir in dieser Rücksicht Folgendes. Ein Verfahren 
z. B. mag uns so gewohnt und vertraut sein, daß wir gar 
nicht auf den Gedanken kommen, es könne noch andere 
Weisen geben, die dasselbe leisten. So lange dies der Fall 
ist, so lange besteht für uns, d. h. für die Betreffenden, 
gleichsam Identität von Besonderem und Allgemeinem. 
Erfahrung sprengt gemeinhin solche Beschränktheiten, in­
dem sie uns lehrt, daß etwas nicht die einzig mögliche Art 
und, ineins damit, daß es eben überhaupt nur eine Art war 
und ist. Wir haben in diesem Fall ein Nacheinander einer 
anfänglichen Einheit von Besonderem und Allgemeinem 

170

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und einem folgenden Getrenntsein beider. Ist nun das 
Nacheinander der anfänglichen Identität des sinnfälligen 
Handwerkens mit dem Hervorbringen und die folgende 
Trennung beider im Prinzip dasselbe Nacheinander und 
dieselbe Trennung? Wäre es so, dann würde auch in die­
sem Fall so etwas wie Erfahrung nur eben an den Tag 
bringen, was an sich besteht. Das Nacheinander würde nur 
subjektive Bedeutung haben. Es ist nun entscheidend zu 
sehen, daß es hier nicht so ist. Es träfe nur zu, wenn bei 
der prinzipiellen Verschiedenheit die Art-Gattung-Kon- 
zeption durchführbar wäre. Das fragliche Nacheinander 
hat daher im Unterschied zu dem Nacheinander im heran­
gezogenen Beispiel eine mehr als bloß subjektive Bedeu­
tung. Und es ist zwar so, aber es ist wesentlich nicht nur 
so, daß die Wechselseitigkeit des Vergleichens jene Tren­
nung des sinnfälligen Handwerkens von dem Hervorbrin­
gen nur eben an den Tag bringt.
Damit habe ich nun den Punkt erreicht, von dem aus mög­
lich ist, zu einigen mehr allgemeinen Bemerkungen über 
die Metapher überzugehen. Denn wenn wir z. B. das 
sinnfällige Ergreifen eines Dinges mit der Hand als einen 
eigentlichen unmetaphorischen Ausdruck fassen, das seeli­
sche Ergreifen hingegen als einen irgendwie metaphori­
schen Ausdruck, so scheint mir in bezug auf das Verhält­
nis beider etwas dem über das Verhältnis der beiden Her­
vorbringen Entwickelten Analoges gesagt werden zu kön­
nen. Ich greife damit aus dem großen Bereich des Meta­
phorischen einen Sonderbereich heraus und eben den, für 
welchen das Ergreifen als Beispiel dient und den man all­
gemein als den Bereich eines sinnfällig körperlichen Tuns 
und des entsprechenden metaphorischen seelischen Tuns 
bezeichnen mag. Die Worte, mit denen dieses nicht sinn­
fällige seelische Tun zur Aussprache kommt, setzen Aus­
drücke für sinnfälliges Tun voraus. Diese letzten sind da­

171

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


her das Anfängliche, das gedacht werden kann als für sich 
allein bestehend, während jene den Bezug auf diese in sich 
selber tragen, so daß es undenkbar ist, daß sie für sich al­
lein bestünden. Ich möchte nun zeigen, daß in diesen Fäl­
len in analoger Weise von einem zugleich einseitigen und 
wechselseitigen Vergleichen gesprochen werden kann und 
daß sich daraus eine gewisse Einsicht über das Verhältnis 
von Metapher und Sprache als ganzer gewinnen läßt.
Ich beginne mit dem Hinweis, daß die nunmehr fraglichen 
Ausdrücke für dieses seelische Tun, also z. B. ergreifend, 
erhebend, imponierend, Vertrauen einflößend (das Kiöa- 
vov der Rhetorik), rührend, erschütternd, reizend sein 
nicht bloße Metaphern, sondern zugleich auch irgendwie 
eigentliche Ausdrücke darstellen. Eine bloße Metapher 
liegt dann vor, wenn wir, was sie sagt, auch anders und 
dann eben unmetaphorisch zu sagen vermögen. So ist es z. 
B. bei jener blendenden Leistung, die ich vorhin in ande­
rem Zusammenhang erwähnte. Rücksichtlich dieser blo­
ßen Metaphern gilt, daß bei ihnen wesentlich ein nur ein­
seitiges Vergleichen vorliegt. Die bloße Metapher gibt 
nicht ursprünglich die im Ausdruck gemeinte Sache; diese 
ist nicht, wie etwa die Farben für das Sehen, das i'Stov5 des 
fraglichen Ausdrucks. Die bloße Metapher ist nicht das 
natürliche und genuine Organ des Gewahrens ihrer Sache, 
sondern setzt die Möglichkeit, sie noch in anderer und 
eben in eigentlicher Weise sprachlich zu treffen, voraus. 
Diese Voraussetzung ist prinzipiell unerfüllt von den 
nunmehr fraglichen Ausdrücken für seelisches Tun, die 
daher insofern eigentliche Ausdrücke sind. Gleichwohl 
sind sie echte Metaphern, weil sie auf einen Anfang zu­
rückweisen, der ihnen vorausliegt: auf die Ausdrücke 

Mit "töiov" (spezifischer, eigentümlicher, zugehöriger Gegenstand) und 
dem Beispiel, daß die Farben das iStov des Sehens sind, greift König eine 
Bestimmung auf, die Aristoteles, De anima B 6 p. 418 entwickelt.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich für sinnfälliges Tun. Insofern sie nun aber als 
auch eigentliche Ausdrücke ihre Sachen ursprünglich ge­
ben und treffen, ermöglichen sie zugleich ein wechselseiti­
ges Vergleichen zweier selbständiger Sachen und z. B. al­
so des seelischen Ergreifens mit dem Ergreifen durch die 
Hand und umgekehrt.
Seelische Geschehnisse sind nur geistig sichtbar, und die 
Sprache gibt sie ursprünglich. Der Ausdruck ist hier in Ei­
nem sowohl das die Sachen Meinende als auch das Organ, 
kraft dessen allein möglich ist, diese Sache zu sichten. 
Dieser Gedanke eines sozusagen geistigen Sehens scheint 
keine Anwendung zu gestatten auf das sinnfällige Tun, da 
bei diesem die Sprache nur meint und nicht zugleich auch 
das Gemeinte gibt; das Geben ist hier vielmehr die Lei­
stung der naturhaften sinnlichen Anschauung. So wahr 
nun diese Bemerkung in gewisser Weise immer sein wird, 
so wenig tief greift sie. Ihr mangelt das Bewußtsein der 
tiefen Verwandlung, die die Sprache als ganze dadurch 
erleidet, daß ihr jenseits ihres Anfangsbereichs des sinnli­
chen Seins zuwächst, in einem anderen und wesentlich 
zweiten Bereich Organ eines Gewahrens zu werden. Diese 
Sachlage ist nicht einfach dahin umschreibbar, daß das 
Bild, das wir von der Sprache als ganzer haben, durch das 
Wissen um diese ihre Leistung und Bedeutung in einem 
folgenden Bereich nur eben bereichert und es sei quantita­
tiv oder auch qualitativ modifiziert wird. Die Sprache 
selbst vielmehr und als ganze wird durch diese Leistung 
verwandelt und zu sich verwandelt. Es ist ein Vorgang, der 
mit einer selbstverständlich nicht streng zu nehmenden 
Analogie an die Verwandlung denken läßt, die ein Ehe­
paar dadurch erleidet, daß ihm ein Kind geboren wird: 
dieser Zuwachs verwandelt das Paar zur Familie, allererst 
also zu sich, insofern das Paar in einem strengen Sinn der 
Anfang der Familie ist. Daß die Sprache in einem wesent- 

173

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh folgenden Bereich sowohl zu meinen als auch zu ge­
ben vermag, hat eine Rückwirkung innerster Art auf ihre 
Natur im ersten Bereich. Denn das sinnfällig Seiende ist 
vermöge dieser Rückwirkung über seine sinnliche Gege­
benheit hinaus in der Sprache und durch sie noch einmal 
gleichsam geboren, noch einmal ursprünglich gegeben. 
Nur auf Grund davon ist auch in dem ersten Bereich das 
sprachliche Meinen und Bedeuten so grundverschieden 
von einem Fixieren der Dinge vermittelst von Zeichen. 
Nur kraft dieser Verwandlung ist die Sprache in sich ho­
mogen, einheitlich und überhaupt eine; denn daß sie dies 
ist, ist zwar ein Faktum, aber durchaus kein selbstver­
ständliches Faktum; im Gegenteil: die Beziehung auf 
sinnfällig Seiendes und die auf nicht sinnfällig Seiendes 
sind an und für sich so tief verschieden, daß ohne die 
rückerwirkte Verwandlung der Gedanke zweier grundver­
schiedener Leistungsbereiche der Sprache und mithin 
gleichsam zweier verschiedener Arten von Sprache nicht 
für phantastisch erklärt werden dürfte.
Das Sprechen in den beiden Bereichen ermöglicht sich 
wechselseitig, obwohl doch das dem Sinnfälligen zuge­
kehrte Sprechen unzweifelhaft das zeitlich Erste und inso­
fern streng der Anfang der Sprache als ganzer ist. Ein 
zeitlich Erstes ermöglicht also ein Folgendes, rücksichtlich 
dessen gilt, daß es nun auch seinerseits dieses Erste aller­
erst zu dem macht, als welches wir es kennen. Mit dem 
Begriff einer innersten und gleichsam unterirdischen 
Rückwirkung eines wesentlich Folgenden auf ein wesent­
lich Anfangendes versuche ich dieses seltsame Verhältnis 
ins Bewußtsein zu heben. Weil das so ist, ist es nun nicht 
statthaft, sich ein Wesen vorzustellen, dessen Sprechen der 
Sphäre des sinnfällig Seienden ausschließlich verhaftet 
wäre. Daß der Mensch dieses seelische Geschehen mit 
Worten auszudrücken vermag, die anfänglich dem Sinn­

174

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fälligen zugewandt sind und daß er also in dieser Weise 
metaphorisch zu sprechen vermag, kommt zwar hinzu, ist 
jedoch keineswegs ein bloß Hinzukommendes, das auch 
fehlen könnte. Die Verlautbarung seelischen Geschehens 
und also dieses metaphorische Sprechen ist daher nicht 
bloß ein faktisches Bestandstück sondern ein wesentliches 
Moment der Sprache überhaupt.
Gestatten Sie mir, diesen Gedanken zum Abschluß noch in 
folgender Weise auszusprechen. Die bloße Metapher, von 
der ich vorhin kurz sprach, ist der Ausdruck sozusagen des 
Resultates eines lediglich einseitigen Vergleichs, und es 
wäre ein leeres Tun, nun umgekehrt auch diesen Ausdruck 
mit seinem Anfang zu vergleichen. Dem ähnlich ist die 
Maßzahl einer Sache der Ausdruck für das Ergebnis eines 
lediglich einseitigen Vergleichs der Sache mit der Maß­
einheit. Offenbar könnte für den Vergleich des sinnfälli­
gen und des nicht sinnfälligen Tuns unmöglich anderes 
gelten, wären nicht die Ausdrücke für das letzte dem 
Entwickelten zufolge zugleich auch eigentliche Aus­
drücke. In der Analogie der Zahlen gesprochen, sind sie 
Maßzahlen und mögliche Maßeinheiten zugleich; und die 
unterirdische Rückwirkung des zweiten Bereichs besteht 
darin, daß die der Zeit nach ersten Maßeinheiten auch ih­
rerseits Maßzahlen werden, ohne deshalb aufzuhören, 
Maßeinheiten zu sein. Die Rückwirkung degradiert somit 
in gewisser Weise den Anfang und das Prinzip zu einem 
auch Folgenden und Prinzipiierten. Der Bereich des dem 
Sinnfälligen zugewandten nicht-metaphorischen Spre­
chens ist gleichsam die Eins zu dem Bereich des ihm fol­
genden metaphorischen Sprechens als der Reihe der übri­
gen Zahlen. Die unterirdische Rückwirkung degradiert 
diese Eins zu einer Zahlenreihe, als deren Eins nun umge­
kehrt der Bereich des metaphorischen Sprechens angese­
hen werden könnte, wenn nicht unverrückbar bliebe, daß 

175

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Bereich des Sinnfälligen der Zeit nach Anfang ist. Es 
ist dies ein Verhältnis, das die Erinnerung an den Gedan­
ken von Novalis wachruft: daß das Äußere ein in Ge­
heimniszustand erhobenes Inneres ist.6 Ich sehe ab von 
dem Gehalt, den diese Worte für Novalis selber gehabt 
haben mögen und betrachte lediglich die Form: das Äuße­
re ist das, durch welches hindurch man zum Inneren 
kommt. Das Innere ist also wesentlich zunächst oder an­
fänglich das Geheimnisvolle und dies eben im Gegensatz 
zu dem Äußeren. Und Novalis spricht nun in seiner Weise 
aus, daß sich dieses anfängliche Verhältnis auch umkehrt, 
so daß sich ebensosehr auch das Äußere als der Geheim­
niszustand darstellt. Das philosophisch tiefer Erregende 
auch dieses Ausspruchs liegt aber lediglich darin, daß 
diese Umkehrbarkeit mit einer anfänglichen und bleiben­
den Unumkehrbarkeit unauflöslich verknüpft ist; denn das 
Äußere bleibt ebensosehr, auch für Novalis, eben das Äu­
ßere, und das heißt hier das an und für sich Offenbare oder 
das nicht in Geheimniszustand Erhobene.

6 Nr. 295 des Allgemeinen Brouillons von Novalis in: Novalis Schriften, 3. 
Band (Das philosophische Werk II), herausgegeben von Richard Samuel in 
Zusammenarbeit mit Hans-Joachim Mahl und Gerhard Schulz, Darmstadt 
1968, S. 293.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156 - am 30.01.2026, 15:14:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-156
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

