Vorwort

Die verfiihrungsvollste Idee]:]
die Vernichtung der Gewalt.

Ideen siegen nicht,
sie sind zu Gast in den Menschen und Zeiten.!

Gewalt war lange Zeit gar kein Thema, weil man sie nach der
Vermutung Hannah Arendts mit Macht verwechselt bzw. von ihr
nicht unterschieden hat - mdoglicherweise auch deshalb, weil ein-
fach niemand auf die Idee gekommen ist, es konnte sich je anders
verhalten, als dass Macht mit Gewalt einhergeht. Das ist im 20.
Jahrhundert nun aber derart exzessiv und radikal geschehen, dass
man sich fragen musste, ob sich nicht Formen politischer Macht ein-
richten lassen, die dagegen gefeit sind. So wurde eine entsprechende
Selbstbefragung des eigenen Landes und seiner Verfassung, dann
auch Europas und des Westens im Allgemeinen unerlisslich, die ihm
von innen und von auflen angetragen wurde. In Deutschland setzte
der Frankfurter Auschwitz-Prozess das entscheidende Signal; inter-
national anschliefSlend der Protest gegen den Vietnam-Krieg und
der Prozess der Entkolonialisierung mit seinen von Frantz Fanon
tiber Edward Said bis hin zu Achille Mbembe und vielen anderen
gebrandmarkten rassistischen Hypotheken. Gewiss kann keine Rede
davon sein, die Rassismus-Frage sei iiberholt. Im Gegenteil nimmt
der Prozess der nachtréiglichen Revision auch aller Grundlagen, an
denen man sich in philosophischer Rassismuskritik glaubte orientie-
ren zu konnen, erst in den letzten Jahren Fahrt auf, das Werk von
Hannah Arendt und selbst Immanuel Kant und Emmanuel Levinas
eingeschlossen.? Fast scheint es, als werde das Fahnden nach Rassis-

1 S. Zweig, Die Entwertung der Ideen [1918], in: Die schlaflose Welt, Frankfurt/M.
1990, 126-131, hier: 128, 130.

2 Vgl. R. Bernasconi, Critical Philosophy of Race, in: S. Luft, S. Overgaard
(eds.), Routledge Companion to Phenomenology, New York 2011, 551-562.

11

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

mus iiberall fiindig, selbst dort, wo man ihn rigoros verworfen zu
haben meinte. Das ist nur zu verstehen im Kontext einer seit einigen
Jahren forcierten Sensibilisierung fiir Gewalt als Gewalt, die jeder-
zeit Gefahr lduft, in Ubersensibilisierung umzuschlagen, ohne dass
klar wire, wo jeweils fiir wen die entsprechende Grenze verlauft.?
Dessen war sich wohl auch Richard Rorty bewusst, der im Anschluss
an Judith N. Shklar, die 1992 verstorbene Bostoner Theoretikerin
des Politischen?, explizit einer falligen Sensibilisierung wenigstens
fir Grausamkeit — diese widerwirtigste Manifestation von Gewalt
- das Wort redete.> Dabei nahm er, wie viele andere auch, ein
>Wir« fortwidhrend in einer Weise in Anspruch, die im Verdacht
steht, westlicher Selbstgerechtigkeit zu entspringen und sie noch
zu verstirken. Sind >wir< nicht in der Tat langst sensibilisiert fiir
diese Fragen - bis hin zu rigoroser Selbstkritik angesichts einer
nach wie vor fatal anmutenden Verquickung von Ideen demokrati-
scher Freiheit einerseits mit kapitalistischen Arten des Wirtschaftens
andererseits, die die Glaubwiirdigkeit des Westens nach wie vor
schwer beschidigt? Dennoch ist an Vorstellungen von Achtung,
Respekt und Anerkennung festzuhalten, die man jeder und jedem
schuldet und entgegenbringen will, heifit es (selbst wenn niemand
das eigens verlangt); und zwar nicht aufgrund unanfechtbarer, >letz-
ter« Griinde, die man dafiir gesucht hat, sondern weil >wir< uns
einfach kein auch nur halbwegs ertragliches, geschweige denn ge-
deihliches Zusammenleben vorstellen kénnen, das solche Maf3gaben
nicht beachtet — >wir<, wird auf diese Weise suggeriert, im Gegen-
satz zu Anderen, fiir die das ganz offensichtlich nicht gilt und die
zu allen moglichen, ihnen politisch opportun erscheinenden und
sogar Genuss versprechenden Formen von Gewalt zu greifen bereit
sind. Dessen ungeachtet gedachte man im Geist der Achtung, des

3 S. Sontag, Regarding the Pain of Others, New York 2003; Vf. (Hg.), Sensibilitdit
der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext
westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr.17 der Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

4 Vgl. den zusammen mit Hannes Bajohr edierten Schwerpunkt Judith N. Shklars
politische Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 62, Nr.4 (2014),
626-746.

5 Vgl. J. N. Shklar, Ordinary Vices, Cambridge, London 1984, 237; Political Thought
and Political Thinkers, Chicago 1998, 149. Hier kommt auch Gerechtigkeit als
»lizensierte Grausamkeit« in Betracht, die als solche nach wie vor prisent sei.

12

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Respekts und der Anerkennung >Anderen< zu begegnen, ganz gleich
wem - in einer uniibersehbaren Diversitit, mit der man es im Geiste
der Inklusion gut meinte, die dabei aber zum Euphemismus zu ver-
kommen drohte. Unter den >Anderenc finden sich schlief3lich nicht
nur diverse Nachbarn, Zeitgenoss:innen, Fremde oder abstofSende
Gegner, Opportunisten, Intriganten und dergleichen mehr, wie in
klassischen Beschreibungen des >Volkes< nachzulesen ist®, sondern
auch Meister der Grausamkeit und Feinde, die alles verwerfen, was
man fiir gut, richtig, geboten oder rechtfertigbar halt.” Nicht wenige
von ihnen entziehen sich auch der Rechtfertigungszumutung selbst,
die manche unbedingt mit der Frage verkniipft sehen wollen, ob und
wie Gewalt ausgeiibt wird bzw. ausgeiibt werden darf, falls sich das
iberhaupt in gewissen Grenzen legitimieren lésst.

Ich schreibe das, wiahrend der vorldufig letzte russische Zar in
spe, Vladimir Putin, tiglich weiterhin alles ruiniert, worauf man in
postsowjetischen Zeiten hoffen konnte, als der Kalte Krieg beendet
schien und das durch die Angriffskriege Hitlerdeutschlands weithin
zerstOrte Vertrauen zwischen den Menschen und Staaten gerade im
Verhiltnis zum europdischen Osten eine unverhoffte neue Chance
bekam.? Jetzt hat es den Anschein, als verfolge Putin dessen unge-
achtet einen mindestens schon seit seinen Vorbereitungen auf die

6 Das Kap. XIX, 2 in diesem Bd. kommt darauf zuriick.

7 Man sollte in diesem Zusammenhang nicht, wie es fast tiblich geworden ist, nur
an de Sades La Nouvelle Justine (1797) denken, das Buch, von dem Maurice
Blanchot sagt, kein Werk habe je das »Gefithl und Denken der Menschen tiefer
verletzt« — es fragt sich allerdings welcher Menschen, im Gegensatz zu Anderen,
die bis heute den Spuren de Sades folgen. Vgl. M. Blanchot, Sade, Berlin 21986, 7.
Weitgehend verfehlt wird auf diesen Spuren die systemische, politisch organisier-
te Gewalt unserer Zeit, die sich um den >Genuss< von Grausambkeit wenig schert.

8 Verwiesen sei nur beispielhaft auf das Nachwort der damals noch als »sowje-
tisch« sich titulierenden Herausgeber in: A. Golovchansky et al. (Hg.), »Ich will
raus aus diesem Wahnsinn.« Deutsche Briefe von der Ostfront 1941-1945. Aus
sowjetischen Archiven. Mit einem Vorwort von Willy Brandt, Wuppertal 1991,
295-300. Diese Buch sollte als ein »Aufruf an die Generationen der Zukunft« auf
allen Seiten zu verstehen sein, es nicht mehr zum Krieg gegeneinander kommen
zu lassen. Die beteiligten sowjetischen Historiker vertrauten dabei auf »die end-
giiltige Regelung« der deutsch-russischen Beziehungen u.a. durch den Vertrag
»lber gute Nachbarschaft, Partnerschaft und Zusammenarbeit zwischen der
Union der sozialistischen Sowjetrepubliken und der Bundesrepublik Deutsch-
land« vom November 1990 im Geiste der »endgiiltigen und unumkehrbaren
Versohnung unserer Volker« (ebd., 299 f.). Unterzeichnet haben das Nachwort

13

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Annexion der Krim im Jahre 2014, aber wohl schon viel linger ge-
hegten Plan: Zusammen mit China bzw. Xi Jinping personlich sieht
er endlich die einmalige Chance, die US-amerikanische Hegemonie
zu brechen, zumal die USA dabei sind, sich im Innern politisch
selbst zu demontieren, die europdischen Staaten keinen Gedanken
an tatsdchlich drohende militarische Konflikte mehr verschwende-
ten und sich Illusionen endloser Prosperitat hingaben, von denen
sie sich nach wie vor kaum zu 16sen vermdgen. Unterdessen hat
man ihre nach Rohstoff- und Energiezufuhr wie Junkies siichtigen
okonomischen Systeme, die Jahr fiir Jahr bereits im Frithsommer
den immer weiter vorriickenden Erdiiberlastungstag iiberschreiten,
in fatale Abhédngigkeiten versetzt, die sie fiir »den Fall des Falles«
geradezu wehrlos zu machen drohen. Alle Vertrage, die mit Putins
Russland geschlossen worden waren, sind nunmehr Makulatur. Die
Grundlage fiir Verhandlungen und verbindliche Zusagen scheint
bis auf Weiteres vollkommen zerstort zu sein. Wieder einmal. Auf
diese Weise wird jiingeren Generationen hier nun die Gelegenheit
geboten, anhand eines aktuellen Beispiels einmal nachzuvollziehen,
was sich das eigene Land zwischen 1933 und 1945 hat zuschulden
kommen lassen - imperialistische Angriffskriege, die zig Millionen
Tote forderten, darunter Millionen Russen, und nur mit einseitiger,
bedingungsloser Kapitulation nach totaler Erschopfung zu beenden
waren.” Diesmal geht es lediglich um »Einflusssphéren«, ohne pro-
grammatisch rassistische Zuspitzung, wie politische >Realisten< wis-
sen wollen. Abgesehen von Vernichtungslagern und einigen anderen
»Details< wie ABC-Waffen kommt jedoch das ganze Spektrum ver-
nichtender Gewalt zum Einsatz, nicht zuletzt gegen Kinder und ihre
Zukunft - wie dieser Tage beim Raketenangriff auf eine Kiewer
Klinik, der am 8. Juli 2024 auch eine Intensivstation fiir krebskran-

Anatoly Golovchansky, Valentin Osipov und Anatoly Prokopenko. Bedarf es
noch eines Kommentars?

9 Vgl. VI, Was lehrt der russische Angriffskrieg iiber uns selbst? Zum drohenden
Riickfall in ein fatales Staatsverstindnis - anldsslich des jiingsten Desasters der
Macht (Teil 1), in: Telepolis (26. 4. 2022); www.heise.de/tp/features/Was-lehrt-
der-russische-Angriffskrieg-ueber-uns-selbst-6603528.html; Wir waren lingst auf
dem Weg zu einem besseren Verstindnis staatlicher Stirke! Zum drohenden Riick-
fall in ein fatales Staatsverstindnis — anldsslich des jiingsten Desasters der Macht
(Teil 2 und Schluss); in: Telepolis (27. 4. 2022); www.heise.de/tp/features/Wir-war
en-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-66
03538.html.

14

1.01.2026, 02:37:24.



https://www.hei
https://www.heise.de/tp/features/Wir-waren-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-6603538.html.
https://www.heise.de/tp/features/Wir-waren-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-6603538.html.
https://www.heise.de/tp/features/Wir-waren-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-6603538.html.
https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hei
https://www.heise.de/tp/features/Wir-waren-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-6603538.html.
https://www.heise.de/tp/features/Wir-waren-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-6603538.html.
https://www.heise.de/tp/features/Wir-waren-laengst-auf-dem-Weg-zu-einem-besseren-Verstaendnis-staatlicher-Staerke-6603538.html.

Vorwort

ke junge und jlingste Patienten getroffen hat. Die ohnehin schwer
leidenden, jetzt zusitzlich verstiimmelten Kinder wurden von den
Angreifern ungeriihrt ihrem Schicksal iiberlassen. Und ihr oberster
Befehlshaber konnte sich am néchsten Morgen wieder vor dem Spie-
gel seine Krawatte binden, um in der Ausiibung seiner Amtsgeschifte
mit weifler Weste méglichst >seriés< zu wirken (wéhrend wir nicht
umhin konnen, ihn bei jedem seiner Auftritte iiber und {iber mit
dem Blut seiner unschuldigen Opfer besudelt zu sehen). Es war
nicht der erste Vorfall dieser Art, und es wird nicht der letzte gewe-
sen sein.

Zu erwahnen ist dieses jiingste Beispiel hier in aller Kiirze nur, um
auf Anhieb deutlich zu machen, dass es ganz verfehlt wiére, etwa von
sozialphilosophischen »Beitrigen« zur Beschreibung, zum Verstehen
oder gar Erklaren von Gewalt zu erwarten, sie bis in ihre grausamen
Extreme hinein »von innen« sehen zu lassen, wie es Rorty zufolge
mithilfe einschldgiger Literatur moglich sein soll.' Im Einzelfall mag
das Anderen gelungen sein. Aber wer verméchte die ganze >Band-
breite< der Gewalt auf diese Weise zu erkunden und ihr standzuhal-
ten, bis hin zu Folter und Massakern, mit denen wir derzeit >kon-
frontiert< sind - wie man sagt, ohne in den meisten Fillen auch nur
hinsehen zu konnen? Daran hat schon Francisco Goya mit seinen
Radierungen erinnert, von denen eine mit der paradox anmutenden
Legende unterschrieben ist: »Das kann man nicht sehen.«!! Man
konnte sie auch so versehen, als wiirde sie bedeuten: »Das, was ich
schon gesehen habe, weil es mir vor Augen gefithrt wurde, kann ich
nicht sehen. Ich musste hinsehen, aber werde es nach Mdglichkeit
nicht noch einmal tun, denn das kann bzw. will ich nicht. Aber das
Bild zwingt mich, wieder hinzusehen, um zu sehen, was ich nicht
sehen kann.< Usw. Ahnliches kénnte fiir die jiingst von Ron Leshem
dokumentierten Griueltaten gelten, die Anhdnger der Hamas im
November 2023 an jungen Israelis veriibt haben.? Ob tberhaupt
jemand eine >Fahigkeit< besitzt, schlechterdings Entsetzliches zu er-
tragen, das offenbar keine Grenze kennt, ist zweifelhaft. Alexander

10 R.Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M. 1991, 237.

11 G.A.Williams, Goya, Reinbek 1978, 11.

12 Vgl. www.3sat.de/kultur/kulturzeit/ron-leshem-ueber-israel-gaza-und-den-7
-oktober-sendung-vom-27-06-2024-100.html; R. Leshem, Feuer. Israel und der
7. Oktober, Berlin 2024.

15

1.01.2026, 02:37:24.



http://www.3sat.de/kultur/kulturzeit/ron-leshem-ueber-israel-gaza-und-den-7-oktober-sendung-vom-27-06-2024-100.html
http://www.3sat.de/kultur/kulturzeit/ron-leshem-ueber-israel-gaza-und-den-7-oktober-sendung-vom-27-06-2024-100.html
https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.3sat.de/kultur/kulturzeit/ron-leshem-ueber-israel-gaza-und-den-7-oktober-sendung-vom-27-06-2024-100.html
http://www.3sat.de/kultur/kulturzeit/ron-leshem-ueber-israel-gaza-und-den-7-oktober-sendung-vom-27-06-2024-100.html

Vorwort

Solschenizyn berichtet in seinem dokumentarischen Roman August
vierzehn von Einzelnen, die sogar iiber das AufSerste kriegerischer
Gewalt hinaus ihr offenbar »ohne Erschiitterung« standzuhalten
vermochten, manche von ihnen allerdings um den Preis, schliefllich
»nichts mehr« sehen und héren zu kénnen.* Wo aber das Sehen
und Horen vergeht (wie es sprichwortlich, aber durchaus treffend,
heifdt), sei es vor Ort, sei es nachtriglich im Modus des Lesens,
kann auch nichts mehr bezeugt werden. Was von derart desastroser
Gewalt tibrig bleibt, wird bestenfalls zur Angelegenheit von Forensi-
kern und Gerichten. Selbst sie kénnen sich allenfalls in die Néhe
der fraglichen Gewalt begeben, sei es wiederum vor Ort im Fall von
Exhumierungen, sei es in imagindrer Distanz, ohne die auch kein
Schreiben {iber diese Dinge moglich wire. Auf die Frage, was diese
Nihe besagt, gibt es leider keine einfache, gar eindeutige Antwort. In
ihr fanden sich nicht nur Subjekte, die anscheinend »keine Spur see-
lischer Erschiitterung« aufwiesen, sondern auch andere, die extreme
Gewalt suchten und von ihr geradezu abhéngig wurden. Keineswegs
ist uiberall »dasselbe Entsetzen« zu finden, unter dem »alle leiden«
und das alle »sich selbst davor entsetzen« lassen miisste, was sie
getan haben, wie schon Leo Tolstoi in seinem ebenfalls dokumenta-
rischen Roman Krieg und Frieden schrieb, an dem sich Solschenizyn
in seiner Rekonstruktion der Geschehnisse des August 1914 orien-
tierte." Langst hat die neuere Gewaltforschung die anscheinend irre-
duzible Vielfalt der >Erfahrungen« herausgearbeitet, die sich in der
Gewalt, angesichts der Gewalt und vermittelt durch Vorstellungen
von ihr einstellen.®

Sie reichen von »ganz spezifischen Schrecken, ausgelost durch die
augenscheinliche Beliebigkeit des Todes« im Krieg (417), iber Angst
vor Strafe und Ehrverlust fiir den Fall, dass man nicht zu Téten
bereit ist (422, 445), die ebenso »versteinern« lassen kann wie die
heillose Verstrickung in diese »schrecklich schwierige, schmutzige,
mit Schuldgefithlen belastete« Angelegenheit (432), bis hin zum
»adrenalinbedingten Furor« und »Blutrausch« (441), in dem die
Betreffenden geradezu euphorisch »vollig aufler sich« zu geraten

13 A. Solschenizyn, August vierzehn, Darmstadt, Neuwied 31972, 309, 368, 316.

14 L. Tolstoi, Krieg und Frieden, Ulm o. J., 344, 422.

15 Zitiert werden im Folgenden mit blofen Ziffern Belegstellen, die zu finden sind
in: M. Mann, Uber Kriege, Hamburg 2023.

16

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

scheinen (452, 454), was aber auch in »betrunkene Heiterkeit«
und schliefflich »vollig niichternes« Agieren und »matte Gleichgiil-
tigkeit« umschlagen kann, wenn alles vorbei ist (472, 460, 483).
Dem entsprechend variieren die Deutungen dieser >Erfahrungens,
die die Wenigsten der iiber Gewalt im Allgemeinen und Krieg im
Besonderen Schreibenden je aus erster Hand kennen werden. Die
einen meinen, dass »der Krieg die Holle sei, und [dass] der Mensch
zum Tier werden miisse, wenn er ihn tiberleben wolle« (471); die an-
deren stellen fest, dass »Manner, die keine Schuldgefiihle hatten [...],
irgendwie weniger menschlich oder [...] verriickt« und zu »gewis-
senlosen Killern« geworden waren (485). So bringt der Krieg auch
die Begriffe und die Metaphern durcheinander: Ménner werden
demnach schliefllich zu Unmenschen bzw. unmenschlichen Tieren,
die als solche in der Holle eigentlich nichts verloren haben und im
Tierreich gar nicht zu finden sind.'® Und dort, am denkbar heiflesten
Ort, an dem Andere nicht endenwollenden Qualen ausgesetzt wer-
den, soll sich das sprichwortlich »kalte« Blut der Killer bewahren.
Dem entsprechend schwanken die theoretischen Deutungen nach
wie vor zwischen verschiedenen Extremen: den einen zufolge exis-
tiert der Killer »schon immer im Menschen und muss lediglich zum
Vorschein gebracht werden« (488); anderen zufolge wird man wie
die Kindersoldaten Afrikas nicht als Killer geboren, sondern dazu
gemacht, sei es mit ihrerseits bosen Absichten, sei es mit kalter,
scheinbar a-moralischer Berechnung. Fiir die einen >erklért« sich
das, wenn iiberhaupt, jedes Mal allein mit Riicksicht auf spezifische
Umstédnde; andere meinen, diese wiirden allemal nur eine »vergesse-
ne Wahrheit« ans Licht bringen, die »nicht vom Licht der Vernunft
erfafSt« wird und die Welt im Prinzip jederzeit wieder »in den Ab-
grund reiflen kann, so wie wir es in diesem [dem 20.] Jahrhundert

16 Vgl. R. Wrangham, Die Zdhmung des Menschen. Warum die Gewalt uns friedli-
cher gemacht hat, Minchen 2019. Wie Wrangham zeigt, ist der Mythos einer
vor-menschlichen Friedlichkeit, die man zeitweise besonders bei den zentral-
afrikanischen Bonobos vermutet hatte, lingst entzaubert. Aber selbst exzessives
Toten, das gar keinen biologischen >Sinn< zu haben scheint, spielt sich doch
allemal unterhalb eines Niveaus der Schuld ab, fiir die man an einem infernali-
schen Ort mit Recht endlos zu biifSen hitte, wenn man einer gewissen Theolo-
gie glauben will.

17

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

bereits erlebt haben«.!” So projizieren die einen noch die schlimmste
Gewalt in ein bei den meisten unter gliicklichen Umstanden verbor-
gen bleibendes Potenzial, das sie mit allen Anderen gemeinsam zu
haben scheinen (obgleich das niemals zu beweisen sein wird), wih-
rend die anderen es als blof3 zufilliges Produkt gewisser Umstidnde
verharmlosen, in die theoretisch allerdings jede(r) geraten kdnnte
(was kaum weniger beunruhigend ist). Diese Umstdnde sollen Ab-
griinde offenbaren, aus denen allerdings niemand zuriickkehrt -
schon gar nicht unversehrt.!® In gewisser Weise bleibt jede(r), die
oder der iiberhaupt noch dazu in der Lage ist, sich mit der zu be-
schreibenden, zu rekonstruierenden, nach Verstehen und Erklirung
verlangenden Gewalt auseinanderzusetzen, diesseits einer Schwelle,
die dem Ereignishorizont kosmischer Singularitaten vergleichbar ist.
Nur diesseits dieses Horizonts ist eine solche Auseinandersetzung
tiberhaupt méglich; aber in variablen und unterschiedlichen For-
men der Anndherung, die in der Gewalt selbst, wihrend sie sich
zutragt, vielfach ganz ausgeschlossen sind. So gesehen ist es gerade
die Aufgabe derer, die ihr nicht unterworfen waren und gegenwirtig
nicht unterliegen, Beitrdge zum >Verstdndnis< von Gewalt zu liefern
- wobei dieses Wort hier eine sehr weite, Fragen ihrer Manifestation,
AuBerung, Beschreibung, Bezeugung und Uberlieferung einschlie-
ende Bedeutung haben muss.

Es kann und sollte in diesen Dingen kein >Expertentum« geben;
jedenfalls nicht in dem Sinne, dass es unbedingt erforderlich wire,
extremen, radikalen oder exzessiven Gewalttaten zum Opfer gefallen
sein zu miissen, um dazu legitimiert zu sein, sich auch theoretisch
zu ihnen zu verhalten. Jean-Francois Lyotard hat allerdings genau
das unterstellt, als er konstatierte, das duflerste »Unrecht«, das den
Opfern des Holocaust widerfahren sei, sei gar nicht (bzw. nicht voll-
standig und insofern wahrheitsgeméfl) beschreibbar, darstellbar und
zu bezeugen. Denn ein »vollstindig glaubwiirdiger« Zeuge miisse

17 So Barney Rosset in seinem Kommentar zu de Sades Justine; zit. n. R. Shattuck,
Tabu. Eine Kulturgeschichte des verborgenen Wissens, Miinchen 2003, 358.

18 So erscheint es auch hochst zweifelhaft, ob es zutreffen kann, dass sich gerade
»der Abgrund des Entsetzens [...] dem Menschen als Wahrheit dar[bietet],
die es zu entdecken gilt«, um noch »die ferne Grenze des [dem Menschen]
Méglichen kennen[zu]lernen«, wie Georges Bataille schreibt (in: Henker und
Opfer, Berlin 2008, 14). Der »Preis«, der lt. Bataille dafiir zu zahlen wire, diirfte
die Moglichkeiten eines solchen >Lernens« selbst ruinieren.

18

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

fir sich beanspruchen konnen, »alles [...] gesehen« zu haben (was
man traditionell nur im Falle Gottes fiir méglich hielt).”” Ahnlich
aporetisch konnte man in Riicksicht auf viele Formen von Gewalt
argumentieren, die Horen und Sehen vergehen lassen, wie man sagt,
und selbst in dem Fall, dass man sie {iberlebt, niemals eine >ange-
messene<« Wahrnehmung und spater auf ihr aufbauende >adédquate«
Deutung zulassen werden. Nur weil wir nicht den Anspruch auf
»absolute« Zeugenschaft und auf »absolute« Authentizitét erheben,
die angeblich nur diejenigen fiir sich in Anspruch nehmen diirften,
welche der fraglichen Gewalt zum Opfer fallen, sind tiberhaupt Bei-
triage zu deren Verstindnis méglich und sinnvoll.

So muss man auch nicht erst den nédchsten, sich womdoglich be-
reits ankiindigenden Krieg abwarten, um sich zu ihm &uflern zu
konnen. Dann diirfte es vielfach zu spét dazu sein, seinen Ausbruch
noch abwenden zu kénnen. In seiner >Nahe« befindet man sich aber
auch so schon; und sei es nur, weil er nicht aufgehort hat, zu drohen
und im Modus seines >Drohens< bevorzustehen und auf diese Weise
gegenwirtig zu sein.?® Und man muss sich mit ihm und mit der mit
ihm verbundenen Gewalt einschliefllich der Euphemismen befassen,
mit denen man sie in einem Dickicht von Verbalismen beschonigt
und verharmlost (vom »armed conflict« bis hin zur »Spezialopera-
tion«, was tatsidchlich ein tausendfach téglich beauftragtes, began-
genes und Jahre sich hinziehendes Verbrechen ist) — droht Krieg
doch die Welt der Menschen zu zerstoren, die sie durch ihre Ko-
Existenz immerfort hervorbringen. Was auch immer Gewalt sonst
noch anrichten mag, darin liegt ihre letztlich fatale, alles ruinierende
Tendenz: die Welt selbst anzugreifen, nicht >nur< Andere, die man
sich glaubt vom Halse schaffen zu sollen. Was aber die doppelsinnig
gemeinsam geteilte Welt selbst angeht, kann die Gewalt niemanden
gleichgiiltig lassen, die sie bedroht; es sei denn im Modus der
Selbsttduschung, zu der ein mehr oder weniger normalisiertes Leben
neigt, von dem der Philosoph Alfred N. Whitehead sogar behauptet
hat, in ihm gebe es gar keinen Platz fiir die Vernunft mehr, sobald es
sich einmal in einer Lebensform stabilisiert hat. Dann gebe es »nur

19 J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen %1989, 86 .
20 Vgl. B. H. F. Taureck, VL, Drohung Krieg. Sechs philosophische Dialoge zur
Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020.

19

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

noch Wiederholungen«.' Das ist vielleicht iiberspitzt formuliert,
betrifft aber doch auch den Sachverhalt, dass ein mehr oder weniger
normalisiertes (wenn schon nicht in unabléssigem Sichwiederholen
ganzlich normal gewordenes) Leben nicht im stindigen scharfen
Bewusstsein des Bedrohtseins durch Gewalt und Krieg moglich ist.
Nicht einmal ein kitmmerliches Leben im Schiitzengraben, das unter
stindigem Beschuss steht, kommt ganz ohne von diesem Bewusst-
sein entlastende Normalitét aus. Fiir Lebensformen, die nicht unter
derartigem Druck stehen, gilt das Gleiche. So nimmt es nicht Wun-
der, dass sich sehr bald nach dem Ende des exzessiven Zweiten
Weltkriegs schon in einer Triimmerlandschaft wieder Gewohnheiten
einspielen und nahtlos in Gleichgiiltigkeit und weitgehendes Verges-
sen miinden konnten, so als sei kurz zuvor nicht in der Tat die
(soziale, kulturelle und politische) Welt zerstért worden, in der man
wieder zu leben und zu Wohlstand zu gelangen hoffte. Bis heute
dringt man offenbar nur mit grofler Miihe in die inzwischen mehre-
re Generationen erfassende Nachgeschichte dieses Vergessens vor??
- zumal der im Modus eines »verwahrenden Vergessens« (ein Ter-
minus Paul Ricceurs??) auf Spitere transferierte Schrecken »hdochs-
tens fiir zwei Generationen halt«, wie es kiirzlich treffend Christiane
Hoffmann in ihrem Bestseller Alles, was wir nicht erinnern formu-
liert hat.?* In gewisser Weise miissen sich dann die Spateren ab der
dritten Generation ganz von vorn der fraglichen Gewaltgeschichte
wieder annahern, nachdem keine miindliche Uberlieferung mehr

21 A.N.Whitehead, Die Funktion der Vernunft [1929], Stuttgart 1974, 19 f.

22 S. Bode, Kriegsenkel. Die Erben der vergessenen Generation, Stuttgart *2014. In
gewisser Weise konnte man sagen, diese (oder die nachfolgende) Generation
»stamme vom Krieg ab«; aber so, dass es sich als erforderlich erwiesen hat,
sich tiber jahrelanges Schweigen hinweg auf ihn als einen nachtriglichen »Ur-
sprung« zu beziehen, »von dem man sich herschreibt«, wie es W. G. Sebald in
einem Interview ausgedriickt hat: »Auf ungeheuer diinnem Eis«. Gespriche 1971
bis 2001, Frankfurt/M. %2015, 176. Eine bemerkenswerte Formulierung fiir die
geschichtliche Nachtréglichkeit, die hier im Spiel ist; vgl. VL., Vorwort, in: ders.
(Hg.), Geschichtskritik nach >1945<. Aktualitit und Stimmenvielfalt, Hamburg
2023, 9-18, hier: 14 zu Paul Celan.

23 Zu diesem Vergessen (oubli de réserve) vgl. H.-C. Askani, Zwielicht und Ver-
gessen, in: B. Liebsch (Hg.), Bezeugte Vergangenheit oder Versohnendes Verges-
sen. Geschichtstheorie nach Paul Ricceur. Sonderband Nr. 24 der Deutschen Zeit-
schrift fiir Philosophie, Berlin 2010, 91-110, hier: 100.

24 C. Hoftmann, Alles, was wir nicht erinnern, Miinchen 2022, 213.

20

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

eine ununterbrochene Kontinuitdt garantiert: und zwar so wenig,
dass manche Historiker bereits zu dem Schluss gelangt sind, die Ge-
schichtswissenschaft miisse vollstdndig an die Stelle eines kollektiven
Gedichtnisses treten?>, das Maurice Halbwachs zufolge, dem viele in
diesem Punkt bis heute folgen, nur durch das aktuelle Zusammenle-
ben der Menschen selbst getragen und kontinuiert werden kann.
Dabei ist der Zweite Weltkrieg mit allem, was ihm voranging und
unmittelbar nachfolgte, bereits >Geschichte«. Erst die 68er-Generati-
on hat mit zwei Jahrzehnten Verspitung das in der Nachkriegswohl-
standsgesellschaft fest etablierte Vergessen durchbrochen und nach
und nach diese Gesellschaft in jeder anderen Hinsicht auf mit ihr
einhergehende, ihr immanente und exportierte Gewaltsamkeiten hin
befragt.

Dieser Prozess dauert bis heute an, wie auch die offentliche Skan-
dalisierung sogenannten Kindes»missbrauchs«2® wohl am deutlichs-
ten macht. Dessen enorme Ausmafle (soweit sie ermittelt worden
sind) zwingen zu dem Schluss, dass wir die Gesellschaft, in der
wir leben, im Grunde nicht kennen. Und das wiederum bedeutet,
dass sie minimale, elementare und unverzichtbare Anspriiche auf
Schutz vor allem der Schwichsten, der Kinder, nicht im Entferntes-
ten zureichend gewéhrleistet — und dass sie allenfalls in Ansétzen
zu realisieren beginnt, was dagegen zu unternehmen wire, falls
tiberhaupt etwas dagegen getan werden kann und man sich nicht
mehr oder weniger damit abfinden muss, dass sie niemals das Ver-
sprechen wird einlsen konnen, mit dem sie stindig in Verbindung
gebracht wird: das Versprechen der Realisierung weitestgehend »ge-
waltfreier« Lebensbedingungen - von der Erziehung bis zur Politik.
Dabei fliefit offenbar ein sehr restriktives Gewaltverstdndnis ein:
Man meint in der Regel direkte physische Gewalt, die man mit
Blick auf ihre >eklatanten< Effekte fiir unmittelbar feststellbar halt.
Man weif3 zwar langst, dass es unbewusste, strukturelle, subtile und
implizite, nur schwer wahrnehmbare, aber durchaus lange nachwir-

25 N. Frei, Gefiihlte Geschichte, in: Die Zeit, Nr. 44, 21. Okt. (2004), 3; V. Knigge,
N. Frei, Einleitung, in: dies. (Hg.), Verbrechen erinnern, Minchen 2002, VII-XII,
hier: IX.

26 Hier in Anfithrungszeichen, weil der Gegenbegriff eines vermeintlich akzepta-
blen »Gebrauchs« von Kindern fehlt. Jedoch hat sich der Begriff des Kindes-
missbrauchs eingebiirgert und wird deshalb spéter auch verwandt, unter dem
Vorbehalt, dass diese missgliickte Wortbildung als solche bewusst bleibt.

21

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

kende Gewalt gibt, weicht aber meist dem tiefgreifenden Dissens
in der Frage aus, was (und aus wessen Sicht) tiberhaupt als Gewalt
zu verstehen sein soll. Haufig wird vor einer uferlosen Ausweitung
des Gewaltbegriffs gewarnt; besonders vor einer solchen, die den
jeweiligen >Opfern< ohne Wenn und Aber die Berechtigung an die
Hand geben wiirde, iiber das Vorliegen von Gewalt selbst zu bestim-
men, ohne sich dabei einem sozialen und politischen Prozess der
Auseinandersetzung mit Anderen iiberhaupt stellen zu miissen, auch
im eigenen Interesse.?” So naheliegend und berechtigt sich dagegen
erhebende Bedenken sein mdgen, eine auf restriktive Definitionen
sich stiitzende Beschrankung des Gewaltbegriffs ist nicht weniger
problematisch, da sie nicht nur vieles, was Andere als Gewalt er-
fahren, unvermeidlich ausblenden muss, sondern auch eine solche
Auseinandersetzung ebenfalls fiir entbehrlich zu halten verleitet.
Man glaubt so oder so, >subjektiv< oder aufgrund einer >objektivenc
Definition, zu wissen, was Gewalt >ist« und inwiefern sie jeweils
vorliegt — mit dem absehbaren Ergebnis, dariiber mit Anderen in
Konflikt zu geraten. Das darin liegende Dissenspotenzial sollte m. E.
in das philosophische Fragen nach Gewalt als Gewalt von Anfang
an eingehen, ohne dass kaschiert werden misste, dass es zumal aus
der Sicht von denjenigen, denen Gewalt widerfahrt, nicht endlos
einem ganz und gar offen bleibenden Dissens ausgesetzt bleiben
kann. Gewalt mag als Gewalt unvermeidlich >strittig« sein; das heif3t
aber nicht, dass es nicht zwischenzeitlich zu gewissen Fixierungen
ihrer Bedeutungen kommen kann, auf denen die einen oder ande-
ren insistieren werden. Wer Vertreibung, Vergewaltigung und Flucht
oder Internierung, jahrelangen Hunger oder versuchte »Vernichtung
durch Arbeit« tiberlebt hat, wird schwerlich tiber die entsprechende
subjektive >Bedeutung« all dessen mit sich handeln lassen, wohl aber
zugeben konnen, dass sie vielfach einer historischen Kontextualisie-
rung bedarf, die dann erst anndherungsweise klirt, was seinerzeit
vor sich gegangen ist. Ein Begriff wie »Vernichtung durch Arbeit,
die auf todliche Weise »frei« machen sollte, wie ein infames Nazi-
Motto bekanntlich lautete, macht das sofort klar. Das entsprechende
Gewaltprogramm wird nachtriglich nur >verstehens, wer die Logik

27 Vgl. die Bedenken und Kontextualisierung des Opferbegriffs bei Svenja Golter-
mann, Opfer. Die Wahrnehmung von Krieg und Gewalt in der Moderne, Frank-
furt/M. 2017.

22

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

der Téter nachvollzieht. Nicht sie aber entscheiden dariiber, was
Gewalt war und was nicht. Mit Recht findet in der Forschung inzwi-
schen weitgehend Anerkennung, dass denjenigen, denen Gewalt wi-
derfahren ist, Vorrang zukommt vor jeder »titerzentrierten< Logik.
Doch daraus folgt in keiner Weise, dass >Opfern< in jedem Fall Recht
zu geben wire und dass sie ohne Weiteres auch schon iiber ein
addquates Gewaltverstandnis verfiigen konnten bzw. miissten. Viel-
fach muss das, was als Gewalt widerfahren ist und erfahren wurde,
erst vermittels einer zwischenzeitlichen Unbestimmtheit mehr oder
weniger lange >klarungsbediirftig« und gleichsam auf der Suche nach
Verstindlichkeit und angemessenem Begreifen bleiben. Manche sind
daher so weit gegangen, sich nur noch fiir entsprechende >prozess-
orientiertes, auf analytische Definitionen jeglicher Art verzichtende
Untersuchungen einzusetzen, die ihres Erachtens am ehesten >der«
Gewalt angesichts ihrer irreduzibel vielfaltigen Erscheinungsformen
gerecht zu werden versprechen.?® Diese Vielfalt zwingt uns, von
»der< Gewalt nur unter grofSen Vorbehalten mit bestimmtem Artikel
zu sprechen, handelt es sich doch um die grammatikalische Verle-
genheitslosung eines Kollektivsingulars, der als solcher das radikale
Problem kaschiert, wie es tiberhaupt moglich sein soll, von iiber-
aus disparat erscheinender Gewalt, deren Extreme und Radikalitédt
wohl niemand zureichend >in Erfahrung gebracht< haben kann, mit
einer Univozitit zu sprechen, die eine definitorische Begrifflichkeit
womdglich blof§ suggeriert. Auch in der Phantasie will es nicht
gelingen, >die« Gewalt derart eidetisch zu variieren, dass man fiir
sich in Anspruch nehmen diirfte, auf diese Weise ihrem vermuteten
>Wesenc« auf die Spur gekommen zu sein.?® Wer von >der< Gewalt

28 T. Hoebel, W. Knobl, Gewalt erkliren! Plddoyer fiir eine entdeckende Prozessso-
ziologie, Hamburg 2020.

29 Derartige Probleme »eidetischer Variation« sind in der Phianomenologie altbe-
kannt (vgl. M. Merleau-Ponty, Die Humanwissenschaften und die Phidnomeno-
logie [1950-2], in: Vorlesungen I, Berlin, New York 1973, 119-226, hier: 158-
167); ihnen kommt indessen spezifisches Gewicht zu, wo Gewalt menschliches
In-der-Welt-sein radikal infragestellt. Auf diese Schwierigkeit wird im Folgen-
den mehrfach zuriickzukommen sein, jedoch ohne den bestimmten Artikel
jedes Mal in Anfiihrungszeichen zu setzen. Denn ihn auf diese Weise von vorn-
herein blof als sprachliche Misslichkeit einzustufen, wiirde der vorerst offen
bleibenden Frage nicht gerecht, ob sich nicht laterale Verbindungen zwischen
verschiedenen Formen von Gewalt ausfindig machen lassen; ggf. im Sinne der
Wittgenstein’schen »Familienahnlichkeiten«.

23

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

spricht, weil es sprachlich vielfach nicht anders als mit bestimmtem
Artikel moglich ist, sollte dennoch gerade nicht unterstellen, ihr
inneres Wesen bereits zu kennen und sich insofern zureichend mit
ihr vertraut gemacht zu haben. Zu abgriindig, zu radikal, exzessiv
und extensiv tritt Gewalt in Erscheinung - nicht ohne sich uns in
ihrer Befremdlichkeit zugleich auf eine Weise zu entziehen, die uns
jegliche Sicherheit in sie >beschreibendems, >verstehendem« oder
gar »erklarendem« Zugrift auf sie verwehrt —, als dass wir derartige
Vertrautheit fiir uns reklamieren kénnten.

Vor dem skizzierten Hintergrund wird man sich fragen missen,
was fiir >Beitrdge« in einer solchen Situation in sozialphilosophischer
Perspektive iiberhaupt méglich und sinnvoll erscheinen kénnen.
Verfehlt scheint jeglicher Anspruch auf eine umfassende Theorie
der Gewalt, die auf die Spezifik situativen Aufkeimens von Gewalt
in unterschiedlichsten Formen und mit sehr verschiedenen dynami-
schen Konsequenzen gar keine Riicksicht nehmen wiirde. Ebenso
verfehlt erscheint jeder Versuch, Gewalt blof§ als Gegenstand des
Redens und Schreibens {iber sie aufzufassen. Von Geburt an sind wir
mehr oder weniger gewaltsamen Lebensbedingungen ausgeliefert -
bis hin zum Leben unter der stindigen, daher unter >normalen< Be-
dingungen weitgehend »>vergessenens, angeblich fiir grofle Sicherheit
sorgenden Drohung einer mutually assured destruction; und keine
Ontogenese wird sich jemals vollziehen konnen, ohne auch Gewalt
erfahren zu lassen, die a tergo unbewusst prisent bleibt und jedes
Reden und Schreiben iber sie dem Verdacht aussetzt, angesichts
dessen zu versagen. Wie nichts anderes mag erlittene Gewalt danach
verlangen, nicht absoluter Sprachlosigkeit {iberantwortet zu bleiben,
vielmehr zur Sprache kommen zu diirfen. Aber wie nichts anderes
ldsst sie auch ausweglos verstummen, ohne dass sich je angemessene
Umstidnde und Adressaten ihrer origindren Versprachlichung finden
wiirden. So ist von vornherein damit zu rechnen, dass das Reden
und Schreiben iiber Gewalt sie in der einen oder anderen Weise
verfehlt und sogar verfehlen muss, wie besonders Georges-Arthur
Goldschmidt deutlich gemacht hat.3® Das wiederum bedeutet, dass
alles Reden und Schreiben iiber Gewalt nur aus einer Gewalt heraus
erfolgen kann, die sich in einem chronischen Missverhaltnis zum

30 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narzifs, Ziirich 1994, 120; Freud wartet auf das
Wort. Freud und die deutschen Sprache II, Frankfurt/M. 2008, 25, 158.

24

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Gesagten und Geschriebenen befinden wird, und dass iiber die Art
und Weise dieses Missverhaltnisses allenfalls Andere werden in ge-
wissen Grenzen aufklaren kénnen. Wer im Grunde niemals fiir sich
in Anspruch nehmen kann, sich angesichts dieses Missverhéltnisses
ginzlich »adidquats, angemessens, »treffend«< oder »authentisch« (lau-
ter wohlfeile Euphemismen in diesem Zusammenhang) zu Fragen
der Gewalt duflern zu konnen, muss das Wort wieder aus der Hand
geben, Anderen (anders) zu denken geben, was (anders) zu sagen
gewesen wire — bis hin zu radikal befremdlicher Gewalt, in die wo-
moglich tiberhaupt kein Wort hineinreicht und die allenfalls Spuren
im Gesagten hinterlassen wird. So gesehen kann es nur mehr oder
weniger verfehltes, im Verhdltnis zu Anderen sich als unzulanglich
erweisendes oder sich bewidhrendes Reden und Schreiben iiber Ge-
walt geben, das den Dissens nicht meidet oder kaschiert, sondern
in sich aufnimmt, um sich fiir abweichende Sichtweisen, Deutungen
und Interpretationen von Gewalt als Gewalt zu 6ffnen. Es darf sich
m. E. in keiner wissenschaftlichen Disziplin mit deren jeweiligen
methodologischen Restriktionen verschanzen; es muss sich vielmehr
der Anfechtung aussetzen, mehr noch: sie nicht nur als Misslichkeit
hinnehmen, sondern in dem Mafle bejahen, wie es selbst zutiefst an-
gewiesen ist auf eine irreduzible Vielfalt voneinander abweichender
Stimmen auf einer nach allen Seiten hin offenen Agora, die niemand
als privilegierte »Heimat« fiir sich in Anspruch nehmen kann.

Genau das wird kaschiert, wo man unser Verhaltnis zur Gewalt
im Allgemeinen fiir eine bereits weitgehend geklarte gemeinschaftli-
che Angelegenheit des aufgeklarten Westens ausgibt und diese zur
Nachahmung anderswo empfiehlt, wie einleitend deutlich gemacht
wird. Der Teil A geht dagegen speziell auf die europdische Gewalt-
Geschichte (Kap. I) und ihren gewiss wichtigsten Topos, den Krieg?®,
ein, um in Erinnerung zu rufen, wie weitgehend man sich einer
angeblichen Herrschaft des Krieges zu unterwerfen bereit war, zu
der das kriegstheoretische Denken seinerseits beigetragen hat (Kap.
IT). Dabei haben sich die Formen des Krieges in Genoziden und
sogenannten Neuen Kriegen tiefgreifend gewandelt (Kap. III) - bis
hin zu >desastrosens, auf radikale Vernichtung Anderer zielenden

31 Gleichfalls ein Kollektivsingular, noch dazu ein recht junger, erst seit etwa
1800 verbreiteter (It. B. Hiippauf, Was ist Krieg? Zur Grundlegung einer Kul-
turgeschichte des Kriegs, Bielefeld 2013), was @hnliche begrifflich-methodische
Schwierigkeiten aufwirft wie die Rede von >der< Gewalt.

25

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

und sie so vermeintlich besiegenden Extremen (Kap. IV), die zu fra-
gen zwingen, ob ihnen noch eine ahistorische Anthropologie mensch-
licher Sterblichkeit gerecht werden kann (Kap. V). Mit diesen Fragen
konfrontiert uns eine auf uns transferierte Zeugenschaft, die die ent-
sprechende Gewalt bezeugt (Kap. VI); und zwar auch und gerade
dann, wenn sie ganz und gar zu iiberfordern droht, wie es auch die
bildlich verdffentlichte Gewalt beweist (Kap. VII).

Kann man tberhaupt weiter gehen als die Gewalt, die derart
radikale, exzessive und extensive Formen angenommen hat, wie sie
die einschligige Forschung dokumentiert? Konnte das angesproche-
ne Missverhdltnis zwischen dem verlangten Zur-Sprache-kommen
dieser Gewalt einerseits und diesen Formen andererseits grofler
sein? Riskiert nicht alles weitere Reden und Schreiben iiber Gewalt
zum Gewaltgerede zu verkommen, das an dieser Aporetik gar nichts
dndern kann? Wo sind tiberhaupt noch Spielrdume des Redens und
Schreibens iiber Gewalt zu erkennen, in denen deren Abgriinde
nicht blofl wortreich tiberdeckt werden? Prosaische Ausfiihrlichkeit
und analytische Pedanterie werden dieser Frage gewiss ebenso we-
nig gerecht wie exaltierte Rede, die sich die erlittene und veriibte
Gewalt Anderer zu eigen macht. Aber blofles Schweigen ist keine
Alternative. Man muss das Risiko weitgehend verfehlten Redens und
Schreibens eingehen. Denn von Geburt an ist jede(r) der Gewalt
in allen erdenklichen Formen potenziell ausgesetzt, keineswegs aber
auch riickhaltlos ausgeliefert. Vom Geborensein her, nach dem nie-
mand je verlangt haben kann, ist unabdingbar neu zu bedenken, ob
wirklich >die< Gewalt »unser Los« ist, wie Maurice Merleau-Ponty
sehr allgemein behauptete, oder ob sie sich in der einen oder ande-
ren Hinsicht vermeiden, verhindern oder begrenzen ldsst. Der Teil
B setzt deshalb vom Geborensein her ganz neu ein, indem er die
Frage aufwirft, ob wir uns nicht ungeachtet aller Kriege, Genozide
und sonstigen Desaster an das mit ihm einhergehende Versprechen
zu erinnern haben, die Betreffenden vor unzumutbarer, intolerabler
und nicht zu rechtfertigender Verletzung, Verwundung und Vernich-
tung zu schiitzen, um das Mindeste zu sagen (Kap. VIII). Dabei
harrt bis heute der Kldrung, was iiberhaupt unter Verletzung zu
verstehen ist (Kap. IX). Diese Frage verstrickt uns unvermeidlich in
Dissens tiber notorisch strittige Begriffe, den keine Definitions- und
Interpretationsmacht je aus der Welt schaffen wird (Kap. X), so sehr
man auch auf das pazifizierende Potenzial des >Wortes<, der Sprache

26

- am 21.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

(Kap. XI) und wirklichen Zuhorens bauen mag (Kap. XII). Die
Gewalt bzw. was unter welchen Umstdnden als solche widerfahrt,
erfahren wird und >zdhlen«< soll, bleibt strittig, was allerdings die
Suche nach gewissen Kriterien keineswegs ganz tiberfliissig macht
(Kap. XIII).

Der Teil C platziert das entsprechend phdnomenologisch-herme-
neutisch reflektierte Gewaltverstdndnis im Kontext einer fiir Gewalt
als Gewalt zunehmend sensibilisierten Kultur, die sich auf aktuelle
Brennpunkte konzentriert: vor allem auf die Frage der Verhinderung
und vollstandigen Delegitimierung von Grausambkeit, ganz gleich in
welcher Form, nicht nur, aber auch der Folter (Kap. XIV), die zuletzt
wieder staatlicherseits in Betracht gezogen worden ist — ungeachtet
der geltenden Menschenrechte, die angeblich jede(r) >hat<, die in
Wabhrheit aber nur in einer solchen Kultur verldsslich zu bezeugen
sind (Kap. XV). Permanente Missachtung dieser Rechte gibt Anlass
zu deren defaitistischer Geringschitzung, zumal im Hinblick auf die
erst in den letzten Jahren zum Politikum gewordene Verletzung ele-
mentarster Rechte von Kindern. Diese Rechte werden anschliefSend
im historischen Kontext einer weit zuriickreichenden Politisierung
menschlichen Lebens beleuchtet und dann im Einzelnen auf die neu-
este Skandalisierung sogenannten Kindesmissbrauchs bezogen, der
vielfach bereits das Kriterium der Folter erfiillt - dem typischerweise
als vollkommen >wehr-< und >hilflos< bezeichneten Kind angetan,
das wie nichts anderes, gerade aufgrund seiner >Schwiche<, mit dem
origindren Anspruch verkniipft zu sehen ist, nicht verletzt zu wer-
den (Kap. XVI). Jedes Kind verdient und hat Anspruch darauf, als
»Anderes, ja in seiner Alteritdt fremd Bleibendes wahrgenommen,
beachtet und schliefllich anerkannt zu werden, wird im Kontext
seiner Kultur immer wieder behauptet®, die sich iiber weite Stre-
cken Illusionen der Gewaltfreiheit hingibt. Dabei zeigt eine genaue-
re Beachtung speziell Andere differenzierender Praktiken, dass sie
vielfach nahtlos in diskriminierende Effekte {ibergehen, so dass es
nahezu aussichtslos erscheint, jegliche Diskriminierung Anderer zu
untersagen (Kap. XVII). Das bedeutet jedoch nicht, dass Diskrimi-
nierungen jedweder Art nun als unvermeidlich hinzunehmen sind.
Schliefllich wissen wir aus historischer Erfahrung, wie mit Diskri-

32 A. Schifer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pidagogische Gerechtigkeit, Pader-
born, Miinchen, Wien, Ziirich 2007.

27

- am 21.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

minierung angefangen hat, was in Pogrome und serielles Morden
miindete. In dieser Hinsicht ist nach wie vor der Antisemitismus
ein Lehrstiick (Kap. XVIII). Er erweist sich allerdings als derart
wandlungsfahig, dass auch Anti-Antisemitismen in den Verdacht der
Judenfeindlichkeit geraten konnen. Dagegen hilft in der politischen
Kultur der Gegenwart weder eine Definitionsmacht, die souverdn
dariiber >bestimmen< kénnte bzw. diirfte, was Antisemitismus ist,
noch auch ein Riickzug auf eine besonders von jiidischer Seite in
Anspruch genommene radikale Alteritdt, von der man behauptet
hat, sie sei ein unverfiigbares und unanfechtbares Refugium. Allzu
sehr bleibt jede(r) Andere darauf angewiesen, leibhaftig Anderen
gegeniiber in Erscheinung zu treten und dabei nicht um seine Alteritdt
gebracht zu werden. Wie nichts anderes steht dem ein identitdres
Verlangen entgegen, zu dem sich ein »Volk« versteigt (Kap. XIX), das
am Ende keinen irreduziblen Plural von voces populi, sondern nur
noch die Stimme eines Einzigen, eines »Fiihrers«, gelten ldsst, der
bedenkenlos fiir das Eigene, das kollektive >Wir« als >Gemeinschaft«
zu sprechen sich anmaf3t. Ebenfalls aus historischer Erfahrung soll-
ten wir wissen, wohin das fithrt. Das aber bedeutet, dass der Zu-
sammenhang von Gewalt und Volk ganz neu, d.h. in von Anfang an
radikal gewaltkritischer Perspektive zu bedenken ist. Infolgedessen
steht auch jede Vereinnahmung von Gewaltkritik, wie sie bei Rorty
und anderen anzutreffen ist, unter »identitirem Verdacht«. Von einer
derartigen, radikal gewaltkritischen Perspektive zu reden, bedeutet
allerdings nicht, nun wiederum Gewaltfreiheit fiir méglich zu hal-
ten. Das Problem wie auch immer begrenzter Rechtfertigung oder
Legitimation von Gewalt wird man so einfach nicht los, wie sich
abschlieflend zeigt (Kap. XX). Doch in Gewalt-Legitimationen und
-Rechtfertigungen geht die Gewalt als Gewalt niemals schlicht auf.
Es bleibt ein Schatten von nicht zu Legitimierendem und nicht zu
Rechtfertigendem, dessen kein Legalismus und kein Juridismus je
Herr werden wird. Auch hier stofen wir auf unauthebbare Missver-
héltnisse, mit denen eine fiir Gewalt als Gewalt sensibilisierte Kultur
allenfalls dann zurechtkommen wird, wenn sie sie als solche >sieht<
und nicht leugnet, ohne geradewegs deren Abschaffung in Aussicht
zu stellen. In diesem Sinne geht auch dieses Buch, wie frithere, sicher

28

- am 21.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

unzulangliche Versuche in dieser Richtung®, Spuren >unaufhebba-
rer< Gewalt nach, ohne dabei der Versuchung nachzugeben, sie als
anscheinend unvermeidliche dem schlicht Hinzunehmenden zuzu-
schlagen, was doch nur darauf hinauslaufen konnte, den Falschen
einen Freibrief auszustellen.

Was hier vorgelegt wird, ist eine weitere Ergdnzung der 2024 bilan-
zierten Grundfragen hermeneutischer Anthropologie (Bd. I-IV) im
Anschluss an den ersten Supplement-Band, der unter dem Titel Um-
sonst »gegeben<? in methodischer Hinsicht ergdnzende Fragen zur Phd-
nomenologie und Hermeneutik erortert hat**; und zwar getragen von
der Uberzeugung, dass beide Disziplinen eine sozialphilosophische Re-
konstruktion und Revision erfordern. Das zeigt sich nun auch hier,
diesmal allerdings im Anschluss weniger an methodische, als vielmehr
materielle Fragen, die Ricceur in seinem grof3 angelegten Lebenswerk
zwar immer wieder angeschnitten, nirgends aber direkt in Angriff ge-
nommen hat. Wer etwa die in Histoire et vérité (1955) versammelten
Aufsitze in Betracht zieht, wird ohne Weiteres feststellen, wie zentral
die Problematik einer »Physiologie der Gewalt« (von der immer mit
bestimmtem Artikel die Rede ist) fiir diesen Philosophen war — zwi-
schen erhoffter Gewaltlosigkeit angesichts der »Néchsten« einerseits
und einer fatal anmutenden Verstrickung des Staates und aller trans-
nationalen Machtgefiige in anscheinend unauthebbare Gewalt ande-
rerseits. Dass sich deren neuere Erscheinungsformen nur noch schwer
in das Schema einer Anthropologie der (christlich interpretierten)
Fehlbarkeit und Schuld einfiigen lassen, ddmmert Ricceur zwar, aber
bis in sein spates grofes Werk tiber La mémoire, I'histoire, loubli/Ge-
ddchtnis, Geschichte, Vergessen (frz. 2000; dt. 2004) hinein bleibt doch
ein ethischer Impuls spiirbar, der diesen durchgéngig auf Verséhnung
ausgerichteten Denker geprigt und es ihm schwer, wenn nicht un-
moglich gemacht hat, sich ganz auf die Abgriinde vernichtender, geno-
zidaler, desastroser Gewalt und unauthebbarer Trauer, die sie nach

33 VI, Subtile Gewalt. Spielrdume sprachlicher Verletzbarkeit. Eine Einfiihrung,
Weilerswist, 2007; Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Po-
litischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie,
Weilerswist 2015.

34 Fiir diese beiden Binde gelten im Ubrigen die gleichen, bereits in Bd. I und IV
der Grundfragen erlauterten Vorgaben zur Zitierweise, zur Rechtschreibung wie
auch zur Frage >geschlechtergerechten« Schreibens, fiir das bislang keine ideale
Lésung in Sicht ist.

29

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

sich zieht, einzulassen. Dass diese Gewalt im Riickblick auf das so au-
lerordentlich gewaltsame 20. Jahrhundert immer mehr beachtet wor-
den ist, hat auch zu einer Verlagerung der Aufmerksamkeit zur Ver-
letzbarkeit hin gefiithrt, ohne die sich {iberhaupt keine Gewalt >verste-
henc lasst. Ricoeur hat das gesehen und sich dementsprechend mehr
und mehr von einer Kulturgeschichte der Schuld wegbewegt und fiir
eine Kultur der compassion aufgeschlossen gezeigt.’ In diese Richtung
gehen die hier sich anschlieffenden Uberlegungen einige Schritte wei-
ter, vor allem ausgehend von der elementaren und riickhaltlosen Ver-
letzbarkeit des Neugeborenen, die Ricceur, angeregt von Hans Jonas,
ebenfalls anerkannt, aber trotz seiner fritheren umfangreichen Studie
zur Freud’schen Psychoanalyse, in der die Kindheit eine so iiberaus
grofle Rolle spielte, nicht weiter bedacht hat.3¢ Von dieser Verletzbar-
keit auszugehen, bedeutet nicht, dass sich alles Weitere, was >die< Ge-
walt angesichts ihrer irreduzibel vielfaltigen Erscheinungsformen bis
hin zu ihrer problematischen Legitimation angeht, direkt aus ihr ab-
leiten lassen konnte. Im Gegenteil haben wir es vom Kindeswohl tiber
Fragen der Diskriminierung, der Grausamkeit und der Menschen-
rechte bis hin zur Hoffnungslosigkeit, in die sie uns zu stiirzen droht,
mit einer Vielzahl von Brennpunkten der Problematisierung von Ge-
walt als Gewalt zu tun, der vermutlich gar keine monolithische >Theo-
rie der Gewalt« gerecht werden kann, die mit dem bestimmten Artikel
keine besondere Schwierigkeiten hat. Was >die< Gewalt als solche je-
weils ausmacht und mit >uns< und Anderen anrichtet, ist jedoch nicht
weniger problematisch als das >Wir, das man im Fragen danach viel-
fach unbefragt voraussetzt. Doch wenn u. U. im Verhaltnis zu Anderen
»nicht einmal der diinnste Faden« zu verbinden scheint mit den »ein-
fachsten Formen der Menschlichkeit«, steht dieses >Wir< dann nicht
genauso radikal in Frage? Lasst sich dann vom ersten Personalprono-

35 Vgl. VI, Gegen eine >Welt ohne Versprechen< - trotz allem? Vermisstes und Deside-
rate, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul
Ricceurs im historischen Kontext: Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte. Bd.
IV: Geschichte, Baden-Baden 2024, 2723-2820, hier: 2726.

36 Vgl. VL, Das einzelne Kind als >Anderes< im theatrum mundi. Ausgesetzt und aus-
geliefert — in generativer Perspektive, in: K. Westphal, B. Althans, M. Dreyer, M.
Hinz (Hg.), Kids on Stage, Bielefeld 2022, 75-94.

37 Angeblich eine auf das Jahr 1941 zu datierende Formulierung Winston Chur-
chills iiber die Russen (denen man in den Kriegsjahren alles Mogliche abgespro-
chen hat, selbst »aufrichtige Trauer«). Nur manche ahnten die Notwendigkeit
einer nicht von derartigen Vorurteilen verstellten »Auseinandersetzung mit

30

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

men im Plural nicht allenfalls des-identifikatorischer Gebrauch ma-
chen38, wo es sich nicht vermeiden lasst? Sollte es sich so verhalten, was
fiir >Beitrdge« zur Beschreibung, zum Verstdndnis oder zur Erkldrung
von Gewalt als Gewalt, wem auch immer angetan, sind dann iber-
haupt noch méglich? Beim jetzigen Stand der Dinge, scheint mir, je-
denfalls nur solche, die diese Fraglichkeit moglichst an keiner Stelle
kaschieren, statt sich sicher zu sein in der Beurteilung und Ablehnung
»der< Gewalt im Namen eines >Wir<, das sich von ihr befreit glaubt, nur
um im nédchsten Moment alle diejenigen zu verurteilen, fiir die das
anscheinend nicht zutrifft. Mit der Zuriickweisung einer typisch west-
lichen Selbstgerechtigkeit, die nur allzu leicht Gefahr lduft, genau da-
rauf immer wieder hinauszulaufen und sich infolge dessen wiederum
Gewalt zuzuziehen, setzen darum die hier zusammengetragenen >Bei-
trage« zu einer vielstimmigen Auseinandersetzung mit der Frage ein,
wie Zusammenhénge zwischen >der< Gewalt und >uns«< begreiflich zu
machen sind.

Fiir die auflerordentlich wertvolle Unterstiitzung und Begleitung
des gesamten Projekts danke ich herzlich Lukas Trabert, fiir die um-
sichtige Betreuung von Satz und Herstellung Melanie Schweis und
Sebastian Zoller, fiir redaktionelle Zuarbeit Felix Jung, Gianluca El-
bert, Inga Gittermann und Rike-Kristin Baca Duque, fiir die grofizii-
gige Forderung der Deutschen Forschungsgemeinschatft.

BL, im Juli 2024

Ruflland frither oder spiter«. Vgl. W. Kempowski, Das Echolot. Barbarossa 41.
Ein kollektives Tagebuch, Berlin 2004, 26 f., 31, 124.

38 Vgl. M. Blanchot, Lamitié, Paris 1971, 241ff.; J. Ranciere, Ist Kunst widerstindig?,
Berlin 2008, 64 f. Aber gewiss ist es nicht damit getan, einfach jegliche Identifi-
kation zuriickzuweisen, um sich auf diese Weise geradezu unerkennbar zu ma-
chen. Die des-identifizierende Verweigerung einer bruchlosen Identitdt mit
einem >Wir« bedeutet nicht zwangslaufig, die Verantwortung fiir die eigene Rede
nicht iibernehmen zu wollen; vgl. ders., Moments politiques. Interventionen
1977-2009, Ziirich, 2011, 87 ff.; VL., Rhetorik, Dissens und Widerstand, in: A. Het-
zel, G. Posselt (Hg.), Handbuch Rhetorik und Philosophie. Handbiicher Rhetorik
Bd. 9, Berlin, Boston 2017, 563-584, sowie O. Marchart, Die politische Differenz,
Frankfurt/M. 2010, 3481ff., wo im Zeichen einer programmatischen Dekon-
struktion jeglicher Identititserwartung sogar von einem »Rechtsanspruch auf
Desidentifikation« die Rede ist.

31

1.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01.2026, 02:37:24.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

