
260 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

einer Tradition protestantischer Verkündigungs- und Bildungsarbeit.250 Als solcher be

wegt er sich insofern in den geschilderten Anerkennungsdynamiken, als die Pfarrperso

nen mit ihrer sexuellen Orientierung und ihrer Geschlechtsidentität – nicht trotz – ein 
Teil dieser Tradition sein möchten. 

6.3 Rechtfertigung 

Die vorgestellten Theorien zu Anerkennung, Authentizität, Identifizierung und 
Handlungsfähigkeit sind allesamt Theorien über Beziehungsgeschehen und über Sub

jekte in Beziehungen und Strukturen, welche sowohl ermöglichen als auch einengen. 
Vor diesem Hintergrund deute ich die in den Erzählungen erschaffenen Freiräume 
der Einzelnen auch als Rechtfertigungsgeschehen, das aus einengenden Strukturen 
der Macht befreit, die verhindern, dass sich das Subjekt als mit sich im Reinen und 
handlungsfähig erleben kann.251 

Unter Rechtfertigungsgeschehen verstehe ich, anschließend an Bieler und Gut

mann, die Herstellung eines »Beziehungsgeschehens«, das an die Stelle »tödlicher 
Beziehungslosigkeit« tritt.252 Die in diesem Beziehungsgeschehen entäußerte Liebe 
des geoffenbarten Gottes ist die göttliche Wesensäußerung und damit zugleich immer 
ultimativ frei gegeben.253 In Form der unverdienten, völlig frei geschenkten Liebe er

möglicht sich im derartigen Beziehungsgeschehen heilschaffende Wirklichkeit. Dabei 
gehe es, so Bieler und Gutmann, letztlich nicht um die Subjektbildung im Sinne einer 
individualisierten Identitätsformung, sondern »Subjektwerdung im Lichte des Recht- 
fertigungsgeschehens« beinhalte immer schon eine eschatologische Perspektive.254 

Entsprechend den vorherigen Ausführungen ist davon auszugehen, dass Anerken

nung im Muster der Wertschätzung ebenso notwendig für die Ausübung des Pfarrberu

fes ist wie die rechtliche Anerkennung durch die Ordination.255 Die mitunter vorgetra

gene Forderung nach Zurückhaltung beim öffentlichen Zeigen der eigenen Lebensform 

250 Vgl. Hildenbrand 2016, 62–64. Das Pfarrhaus mache exemplarisch die »Totalrolle« sichtbar, Kless
mann 2012, 125. 

251 Foucault folgend gehe ich davon aus, dass jeder Raum, in dem sich Interaktion ereignet, und jegli
ches Beziehungsgeschehen immer machtvoll gegliedert ist. Dies sagt nichts über dessen Qualität 
aus, sondern besagt zuerst nur, dass in jeder Interaktion sowohl die Möglichkeit von Unterdrü
ckung als auch von Befreiung besteht. »Es stimmt nicht, dass es in einer Gesellschaft Leute gibt, 
die die Macht haben, und unterhalb davon Leute, die überhaupt keine Macht haben. Die Macht 
ist in der Form von komplexen und beweglichen strategischen Relationen zu analysieren, in denen 
niemand dieselbe Position einnimmt und nicht immer dieselbe behält.« Foucault 2005b, 805–806. 

252 Bieler und Gutmann 2008, 21. 
253 Bieler und Gutmann erläutern Barths und Cremers Verständnis der Selbstmitteilung Gottes der

art: »Gott gibt sich in seinem Wesen als Liebe zu verstehen, und gerade darin als Ausdruck seiner 
Freiheit – denn Liebe ereignet sich aus Freiheit und in Freiheit, oder sie ist nicht Liebe.« Bieler und 
Gutmann 2008, 68. 

254 Bieler und Gutmann 2008, 101 sowie Bieler und Gutmann 2008, 97. 
255 Dass die Ordination an sich nicht genügt, zeigt sich in der Notwendigkeit des Vertrauens, das wie

derum weder allein an die Ordination noch an die Unauffälligkeit gebunden werden kann, wie 
oben ausgeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 261 

oder der eigenen Geschlechtsrepräsentation ist daher je nach Kontext auch als Missach

tung einzustufen.256 In der Folge kann auch von einem Recht auf Sichtbarkeit gespro

chen werden.257 Angesichts eines solchen Rechts auf Sichtbarkeit und Repräsentation 
möchte ich noch einmal auf das Konzept der Normalisierung sowie auf die Frage nach 
queeren Auswegen aus den Kämpfen nach Anerkennung zurückkommen und in den Dia

log mit der Rechtfertigungslehre bringen. Butler führt im Anschluss an Sedgwick aus, 
dass es mitunter eine Notwendigkeit gebe, eine »queere Flucht« aus dem Ringen nach 
Anerkennung zu erlangen, um Lebbarkeit jenseits von Überwachung und Überprüfung 
zu erlangen.258 Diese könne zum Beispiel auch recht paradox im ansonsten heteronor

mativ verankerten Sprechakt der Eheschließung geschehen, wenn dieser eine begehrte 
Sexualität jenseits der öffentlichen Anerkennung ermögliche. 

Es scheint in den Erzählungen der befragten Pfarrer_innen genau solche Momente 
queeren Herauslösens aus den Zwängen ihrer Umgebung zu geben, die ich als hochpo

tente Momente der Befreiung lese und in den Horizont einer Theologie der Rechtferti

gung stellen möchte. Die heilschaffende Zuwendung Gottes bedeutet auch: Die Subjekte 
sind bereits gesehen, bevor sie sich Sichtbarkeit erkämpfen können und müssen. In der 
Erkenntnis dessen, dass sie im Beziehungsgeschehen der Rechtfertigung schon immer 
gesehen und grundlegend anerkannt sind, erlangen sie Agency, die wiederum zu radi

kalen Änderungen unterdrückender Strukturen führen kann. Statt der von Althaus-Reid 
beschriebenen »eviction« von Subjekten aus der Theologie können sich die Pfarrer_in

nen in die Geschichte ihrer Kirche einschreiben.259 Sich von dem Streben nach mensch

licher Anerkennung zu befreien, kann nämlich nicht nur als aktives queeres Ausbrechen 
und damit Handeln eines Subjekts geschehen; eine solche Befreiung kann im Glauben 
auch das Gnadengeschehen zwischen Gott und den Einzelnen sein, verbunden mit der 
Kraft, Subjekte aus Zwängen menschlicher Anerkennungsdynamiken zu lösen.260 Damit 

256 »Die Unterdrückung als ›Unsichtbarmachen‹ äußert sich in einer Verweigerung der öffentli
chen, legitimen, d.h. bekannten und vor allem rechtlich anerkannten Existenz, wie auch in einer 
Stigmatisierung, die nirgends so deutlich wird, wie wenn die Bewegung Sichtbarkeit fordert. Man 
mahnt sie zur ›Diskretion‹ oder zu eben der Verheimlichung, zu der die Homosexuellen für ge
wöhnlich gezwungen sind.« Bourdieu 2013, 202. 

257 Vgl. Butler 2018, 80–81. Entscheidend ist hier, welches Institutions- und Kirchenverständnis zu
grunde gelegt wird. Wird Kirche als demokratische Größe verstanden, geht damit ein Recht auf 
Teilhabe einher, welches wiederum Sichtbarkeit benötigt. Diese Zusammenhänge wurden bereits 
in den Anerkennungstheorien dargelegt. Ähnlich, aber mit einer Verschiebung hin zu einer Ethik 
der Performativität arbeitet Judith Butler im Anschluss an Hannah Arendt damit. Vgl. Butler 2018, 
82. 

258 »Anerkennung scheint zwar eine wichtige Voraussetzung für ein lebbares Leben zu sein, sie kann 
aber auch den Zwecken der Überprüfung, Überwachung und Normalisierung dienen, so dass ei
ne queere Flucht notwendig wird, um die Lebbarkeit gerade jenseits von ihr zu erreichen.« Butler 
2018, 85. Auch Emcke weist darauf hin, dass kollektive Identitäten zwar für die Kämpfe um Aner
kennung geeignet seien, »aber nicht als Zuhause«; Emcke 2013, 183. 

259 Althaus-Reid 2000, 74. 
260 Der Rahmen der Anerkennung ist damit bereits verschoben, es handelt sich weder um rechtliche 

noch um wertschätzende Anerkennung. Die Kirche stellt den institutionellen Rahmen für die Sub
jektivierung der Pfarrer_innen, da jegliche Subjektivierung »lebensweltlich verwurzelte und insti
tutionell gerahmte Praxis« ist. Als interpersonales Geschehen ist Anerkennung immer in Macht

systeme eingebettet. Die Gottesbeziehung und die Rechtfertigung, die ja gerade keine forensische 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

ist den betreffenden Personen kein weltliches Recht verschafft und auch ihr Leben noch 
nicht gesichert, aber eine Möglichkeit der Existenz gegeben, die Raum für verändern

des Handeln lässt und sie zugleich vom Druck befreit, diese Herauslösung immer alleine 
und selbst erwirken zu müssen. Die Befreiung ihrer selbst hängt in der Folge nicht mehr 
einzig an ihren persönlichen Kämpfen um Anerkennung. Indem die Pfarrer_innen ih

re Erlebnisse deutend in den Horizont Gottes rücken, behalten sie die Definitionshoheit 
über die Erzählung und erfahren narrative Agency durch diese Öffnung zur Transzen

denz.261 Da sie das eigene Leben auch in den Horizont von Transzendenzerfahrungen 
stellen, weiten sie die Möglichkeiten queeren Ausbrechens und lösen es aus der Erfah

rung der Einschränkung.262 
Hier wird die Relevanz der persönlichen Gottesbeziehung für den Pfarrberuf kon

kret.263 So zeigt sich in den biografischen Erzählungen, dass die Pfarrpersonen dann Ge

lassenheit schildern und Agency erkennbar ist, wenn sie ihr Begehren und ihr Geschlecht 
nicht als Hindernis in ihrer Spiritualität erleben. Das entspricht Honneths Theorie zum 
Umgang des Subjekts mit sich selbst. Durch die Erfahrung der liebevollen Zuwendung 
und der erlernten Gewissheit, dass für die eigenen Bedürfnisse Sorge getragen werde, 
entwickele sich die »Fähigkeit zum Alleinsein«, die Ausdruck einer »individuellen Selbst

beziehung« sei, des Selbstvertrauens. Das Subjekt könne sich dann entspannt auf sich 
selbst beziehen.264 Mitunter betonen die interviewten Pfarrer_innen, diese spirituelle 
Gewissheit habe Seelsorgegespräche, intensive Lektüre oder die Erarbeitung exegeti

scher Landschaften benötigt, sie haben sich entsprechend mit ihrem Gottesverständnis 
auseinandergesetzt.265 

Das basale Selbstvertrauen (Liebe) der Interviewten scheint nicht von den kirchli

chen und gesellschaftlichen Missachtungen gefährdet worden zu sein. Das grundlegen

de Wissen, ein von Gott anerkanntes »Ich« zu haben, konnte offenbar von der Frage nach 
dem individuellen, an Leistung und Identifizierung gebundenen Wert (Recht und So

lidarität) entkoppelt werden, und die Missachtungen stellen derart keine existenziel

le (die Identität und Handlungsmacht betreffende) Gefahr mehr dar.266 Die Verletzun

– institutionelle – Rechtsprechung ist, beschränkt sie allerdings nicht. Vgl. zur Institution Honneth 
2018, 204. Vgl. zum Problem der alltagssprachlichen Belegung des Begriffs »Rechtfertigung« Bie
ler und Gutmann 2008, 19–21. 

261 Vgl. Lucius-Hoene 2012, 43. Zum Kontext der gelebten Theologie als reflektierte Bezugnahme auf 
eigenes Erleben und Lebensrealität: Müller 2019, 39. Hier zeigt sich auch die Deutungshoheit über 
die Beziehung (im vorliegenden Fall die Beziehung zu Gott), auf die Honneth aufmerksam macht; 
Honneth 2018, 229. 

262 Zur Ermöglichung transzendenter Erfahrungen im Kontext der Rechtfertigung vgl. Bieler und Gut
mann 2008, 89. 

263 Zur Religiosität von Pfarrer_innen und ihrer biografischen Verortung vgl. Dressler und Feige 2017. 
264 Honneth 2016, 167–169. 
265 Hier bekommt die Notwendigkeit theologisch fundierter Exegesen und Ausarbeitungen erneut 

Gewicht – da diese sich auch in den individuellen Gottesbeziehungen als wirkmächtig erweisen 
können. Vgl. zur vermittelten Gottesrede in der Seelsorge Bieler 2017, 72–73. 

266 Die Befragten greifen hierbei auf die typische Metaphorik des Getragen- und Gehalten-Seins und 
auf Bilder der Geborgenheit zurück, wie sie sich auch in der Psychoanalyse für erste Anerkennungs- 
beziehungen findet. Vgl. Honneth 2016, 160–162. Leistung und Identifizierung sind zudem, im Sin
ne des Taylor’schen Suchens nach Authentizität als Lebensaufgabe, miteinander verwoben. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 263 

gen und Fremdbilder werden zwar zu einem Teil ihrer eigenen Selbstwahrnehmung, sie 
werden aber nicht zum alleinigen Inhalt des Selbstbildes.267 Aus diesem Grund sehe ich 
einen Kontrast zwischen klassischen Anerkennungsbeziehungen unter Menschen und 
dem Rechtfertigungsgeschehen als Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch. 
Denn Menschen sind letztlich nie in der Lage, die gesamte Person anzuerkennen, da – 
mit Bedorfs Begrifflichkeit der verkennenden Anerkennung – jede Anerkennung immer 
auch Verkennung beinhaltet.268 Die grundsätzlich verschiedene Form menschlicher An

erkennung und göttlicher Gnade beschreibt Martin Luther in seiner Vorrede zum Rö

merbrief: 

»So tut doch die Gnade so viel, dass wir für ganz und voll gerecht vor Gott gerechnet 
werden. Denn seine Gnade teilt und stückt sich nicht, wie die Gaben tun, sondern 
nimmt uns ganz und gar auf in die Huld, um Christi, unseres Fürsprechers und Mitt

lers, willen, und darum weil in uns die Gaben angefangen haben.«269 

So ermöglicht die rechtfertigende Gnade Gottes die Freiheit von der Angewiesenheit 
auf die wertschätzende Anerkennung anderer Menschen und die Möglichkeit, sich 
trotzdem als mit sich selbst im Reinen zu erleben. Diese Selbstwahrnehmung kann in 
Form eines Authentizitätserlebens als Folge gelingender Anerkennungsbeziehungen 
gelten (Kap. 6.2.2).270 

Einzig die Angewiesenheit auf liebende Anerkennung bleibt – jene aber wird nicht 
erkämpft und erworben, sondern frei reziprok gegeben.271 Im Glauben an Gottes Erlö

sungshandeln steht hier für die Einzelnen kein Ringen um liebende Anerkennung, son

267 Vgl. Emcke 2000, 246. Zur Einschreibung fremder Bilder in das Selbstbild beschreibt Bieler die 
Erfahrung der Verletzlichkeit durch den Moment des Angeschaut-Werdens; Bieler 2017, 49. 

268 Die grundsätzliche Verkennung erweist sich auch als bestärkendes Moment in der Rede von Gott: 
Jede Rede von Gott bleibt Stückwerk und darin Verkennung – dass sie aber nie ein Ganzes abbilden 
kann, darin liegt auch ihre Freiheit. 

269 Angepasst in heutiges Deutsch. Wortlaut der WA: »So thut doch die Gnade so viel, das wir ganz und 
fur vol gerecht fur Gott gerechnet werden. Denn seine gnade teilet und stuecket sich nicht, wie die 
gaben thun, sondern nimpt uns gantz und gar auff in die hulde, umb Christus unsers Fursprechers 
und Mittlers willen, und umb das in uns die Gaben angefangen sind.« Luther 1522, 9. 

270 Auf die Anschlussfähigkeit der christlichen Gnadenlehre an Anerkennungstheorien macht Lauster 
aufmerksam; Lauster 2016, 463. 

271 Auch die erste zwischenmenschlich reziproke Anerkennung geschehe, so Honneth, zwar in einer 
ringenden Form, werde jedoch letztlich freiwillig gegenseitig gegeben. Der Kontext des Ringens 
ergibt sich dabei aus einer als konflikthaft gedeuteten Auseinandersetzung mit dem Anderssein 
des Gegenübers. Der Prozess der Anerkennung setze voraus, dass die_der Andere eben als Ande
re_r mit eigenen Grenzen erlebt werde, erst damit werde die_der Andere zum Subjekt. Hegels An
erkennung sei daher kein intersubjektiver Zustand, sondern ein kommunikativer Spannungsbo
gen. Werde liebende Anerkennung nicht frei gegeben, entspreche sie nicht dem Muster, dass das 
Subjekt sich der Erfüllung der Bedürfnisse sicher sein könne – es binde dann die Erfüllung der 
Bedürfnisse an die eigene Fähigkeit, diese zu erwirken. Honneth 2016, 170. Honneth spricht vom 
»Kampf« um die Struktur der Gesellschaft, im vorliegenden Fall um die Strukturen der jeweiligen 
Gemeinden und Kirchen. Anerkennung ergibt sich nicht frei. Vgl. Honneth 2016, 264–266. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

dern eine freie reziproke Zusage.272 Reziprok ist sie, da auch der Mensch »Ja« zu Gottes 
»Ja« sagen muss.273 

Die wertschätzende Anerkennung der Einzelnen ist zwar äußerst wichtig für die 
Identitätsbildung und die Ermöglichung von Handlungsräumen innerhalb der Gesell

schaft. Fehlt diese Anerkennung aber zeitweise, verlieren sich die Subjekte dennoch 
nicht völlig, so meine Folgerung aus der Empirie.274 Die Bedrohung der Missachtung 
auf das eigene Selbstverhältnis unterscheidet sich qualitativ also deutlich, je nachdem 
ob die Subjekte sich in einer liebenden Gottesbeziehung wissen.275 Indem meine Inter

viewpartner_innen mittels des Verweises auf Gottes Handeln narrativ Kohärenz in ihrer 
Lebenserzählung schaffen, ist ihre Stabilität weniger stark durch menschliche Miss

achtung gefährdet.276 Eine derartige Kohärenzbildung erlaubt auch, fragmentarisch zu 
bleiben und keine idealisierte Authentizität darstellen zu müssen, dies aufgrund des 
Wissens um die menschliche Angewiesenheit und damit verbundene Verletzlichkeit.277 
Auf der Anerkennungsstruktur der Liebe beruhend können sich die Einzelnen von 
Gott gesehen wissen und in verletzlichen Momenten darauf besinnen.278 Bieler und 
Gutmann fassen diese zentrale Erfahrung zusammen: 

»Das Glück des Augenblicks gehört zusammen mit der protestantischen Grund- 
erfahrung eigener Begrenztheit als Befreiung von Größenfantasien, vom Zwang einer 
Selbstverwirklichung durch eigenes Streben und Wollen – zu der Freiheit, die eigene 
Person in einer Weise zu entfalten, die sich immer schon aufgehoben weiß in einem 
Grund, den sie nicht selber setzt, aber von dem sie immer vertrauensvoll anneh
men kann, dass sie durch diesen Grund wohlwollend gehalten und getragen wird. 
Die reformatorische Theologie hat diesen Zusammenhang ausformuliert als den in 

272 Die Anerkennung im Muster der Liebe zeichnet sich dadurch aus, dass sie das Subjektsein, die 
Einzigartigkeit sowie die Angewiesenheit des Gegenübers zuerkennt. Reziprok ist die Zusage des
halb, da Glauben als Gottes Wirken und Rechtfertigungsgeschehen, Gottes Ja und das Ja des Men

schen zu diesem Geschehen nicht zu trennen sind und zugleich im Menschen stattfinden. Vgl. 
Luther 1522, 10. 

273 Die grundsätzliche Spannung der Reziprozität angesichts des »ganz anderen« Gottes, der nicht 
zum Grund menschlicher Subjektivität reichen kann, was Fragen zum Subjektsein Gottes aufwirft, 
haben Bieler und Gutmann mit Fokus auf die homiletische Arbeit betrachtet; Bieler und Gutmann 
2008, 112–117. 

274 Vgl. Honneth 2016, 278–279. 
275 Vgl. Honneth 2016, 214–215. 
276 Lauster geht in seinen Ausführungen zu Anerkennung und Rechtfertigung sogar darüber hinaus; 

er schreibt: »Der Mensch weiß sich von woanders her angenommen, bevor er sich selbst annehmen 
kann.« Lauster 2016, 467. 

277 Zur Kohärenzbildung in Lebenserzählungen und der Möglichkeit, diese fragmentarisch zu gestal
ten, vgl. Bieler 2014, 24 sowie Bieler 2017, 186. »Die Aufmerksamkeit für das verletzliche Leben ver
langt nach Erzählweisen, die der Erfahrung des Fragmentarischen Raum geben. Der Zwang zum 
widerspruchsfreien und bruchlosen Erzählen wird entsprechend aufgegeben.« Gerade vor dem 
Hintergrund erlebter Gewalt ist diese Offenheit für Fragmentarität sehr bedeutend. 

278 Dies verstehe ich vor allem als ein Entrinnen aus der Erfahrung der schmerzhaften Objektivierung, 
wie sie in Kap. 5 an mehreren Stellen ausgeführt wurde. Vgl. Bieler 2017, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 265 

der Gottesgemeinschaft begründeten Zusammenhang von Freiheit und Rechtferti
gung.«279 

Vielleicht könnte man sogar davon sprechen, dass manchmal die Selbstbeziehung des 
Selbstvertrauens kraft der ganz persönlichen Gottesbeziehung transzendiert wird. Das 
Selbstvertrauen kann sozusagen aus zwischenmenschlichen Bezügen zeitweise ausge

lagert werden, wodurch Angriffe auf die Person jenes Selbstverhältnis weniger angrei

fen. Bieler und Gutmann folgend: Im Rechtfertigungsgeschehen könne sich die einzelne 
Person noch einmal in einem anderen Licht sehen und befreit werden vom »Zwang der 
Selbstverwirklichung«.280 

Sie stellen in ihren Überlegungen zur Predigt im Lichte des Rechtfertigungsge

schehens diese grundsätzliche Unterschiedenheit menschlicher Anerkennung und 
göttlichen Angesehenwerdens, das über das reine Selbstverhältnis hinausweist, dar: 

»Das menschliche Personsein coram Deo konstituiert sich zuallererst nicht durch un
sere Leistungen, sondern dadurch, dass wir von Gott angesehen werden.«281 

Diese Freiheit, die sich aus dem Angesehenwerden speist, zeigt ihre ermächtigende und 
subversive Kraft sowie ihre Resilienz gerade dort, wo Menschen nicht die Anerkennung 
bekommen, die nötig wäre, um Selbstachtung und Handlungsmacht erlangen zu kön

nen.282 In den Narrationen der Interviews zeigt sie sich konkret dort, wo die Pfarrer_in

nen einen Weg fanden, in der Verkündigung und im Pfarrberuf zu arbeiten, obwohl An

erkennung im Muster des Rechts und der Solidarität – unter anderem durch Kirchenge

setze und Gemeindebeschlüsse – verhindert wurde (Kap. 5.1.1.7 und 5.1.2.3). Dieser Weg 
war mitunter sehr beschwerlich – die Diskriminierung soll mit dieser Perspektive nicht 

279 Bieler und Gutmann 2008, 90. 
280 Bieler und Gutmann 2008, 90. 

»Die Gewissheitserfahrung, dass das Leben in Gott aufgehoben ist, macht den Menschen frei da
von, den Grund seines Daseins und Lebensvollzugs selber legen zu wollen. Der Mensch erfährt 
das eigene Leben von einer Macht und einem Sinn getragen, über die er nicht verfügt und den er 
seinem Leben selber nicht beilegen kann – und auch nicht muss.« Bieler und Gutmann 2008, 91. 

281 Bieler und Gutmann 2008, 87. 
282 Hier kann also ein Denkanstoß für die theologische Arbeit zur Frage nach dem Handeln des Sub

jekts in festen Strukturen, also auch innerhalb einer Gesellschaft und einer Organisation liegen, 
die sich auch in den verschiedenen Ausführungen zur Zwei-Reiche-Lehre immer wieder andeu
ten. Die Frage der Handlungsmöglichkeiten des Subjekts innerhalb des Staates haben Butler und 
Athanasiou sehr treffend artikuliert: »What needs to be done or undone in order to use the dis
cursive space of the state and other normative apparatuses as spaces for articulating alternative 
versions of intelligibility? Is there a way that non-normative subjects, lives, and intimate ties could 
be legally, culturally, and effectively recognized but also lived beyond the normative propriety and 
exclusionary proprietariness that govern the operations of liberal recognition? […] This all depends 
on our ability to function as subjects who can instrumentalize state power without becoming sub
jugated by it. […] And to what extent must there be a mode of political agency that is unhinged 
from state power in order to make critical interventions into its domain? Some believe that gay 
marriage is precisely such an instrumental use of state power, but the question remains open for 
me whether the activist effort to claim gay marriage rights is not a way of submitting to regulatory 
power and seeking to become more fully ordered by its norm.« Butler und Athanasiou 2013, 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

verharmlost werden –, aber die Betreffenden wurden dabei nie gänzlich handlungsun

fähig. Im Gegenteil, sie haben sogar weiterhin einen Anteil zur Veränderung der Kirche 
beigetragen. Dass sie sich selbst mit Wertschätzung begegnen, legt die Grundlage dafür, 
in ihrer Verkündigung anderen mit einem »liebenden Blick« zu begegnen.283 

Man könnte auch davon sprechen, dass die Pfarrer_innen die ihnen geschehene 
Missachtung queerten, indem sie mit ihren Selbstdeutungen den Diskriminierenden – 
sowohl einzelnen Personen als auch den Strukturen – die Macht nahmen; präziser for

muliert ermöglicht die erfahrene Befreiung ihnen diese Machtbeschränkung.284 Dieses 
Trotzen gegenüber Strukturen der Macht wird von den Interviewten m.E. nicht immer 
bewusst vollzogen, dennoch hat es in seinen Auswirkungen verändernde Kraft. Hier 
sehe ich die auch körperliche Erfahrung der oben benannten Gewissheitserfahrung am 
Werk, ohne dass diese immer kognitiv als solche interpretiert und erläutert wird.285 Das 
Zusammenfallen von Selbsterleben, Agency und Glauben im Rechtfertigungsgeschehen 
macht sich hier deutlich bemerkbar.286 Ich zitiere noch einmal aus Luthers Vorrede zum 
Römerbrief: 

»Und solche Zuversicht und Erkenntnis göttlicher Gnade macht fröhlich, trotzig und 
lustig gegen Gott und alle Kreaturen: das macht der Heilige Geist im Glauben. Daher 
wird der Mensch ohne Zwang willig und voller Lust, jedermann Gutes zu tun, jeder
mann zu dienen, allerlei zu leiden, Gott zu Liebe und zu Lob, der einem solche Gnade 
erzeigt hat. Daher ist es unmöglich, Werk und Glauben zu scheiden, ja so unmöglich, 
wie Brennen und Leuchten vom Feuer nicht geschieden werden kann.«287 

Der aktive Umgang mit einem Leben in Strukturen des Zwangs und der Unterdrückung, 
der Heteronomie, ist ein klassisches Motiv biblischer Befreiungserzählungen.288 Die 
Gnade Gottes nimmt der Heteronomie, dem Beherrscht-Werden durch äußere Zwänge, 
die alleinige Macht über die Selbstkonstitution des Subjekts und ermächtigt dadurch 
Einzelne sowie Gruppen und Kollektive, aus Strukturen auszubrechen und an der es

chatologischen Vision aktiv teilzuhaben. Die Zustimmung der Einzelnen zu diesem 
Gnadengeschehen schreibt jene agentisch in die Gesamterzählung ein. Die strenge 

283 Mit Rückgriff auf Levinas und Kuhlmannerörtern Bieler und Gutmann, wie das Hören der Recht
fertigungsbotschaft das eigene Selbstverständnis und darin auch die Begegnung mit der_dem An
deren verändert; Bieler und Gutmann 2008, 104. 

284 Zur Abnahme von Macht und dem Queeren von Diskriminierung vgl. Butler 2018, 86. Die vorher
gehenden Beobachtungen zur Agency in den Interviewerzählungen zeigen, wie der Prozess der 
Machtnahme durchaus aktiv-agentisch zu verstehen ist. 

285 Vgl. Bieler und Gutmann 2008, 17. 
286 Vgl. Lauster 2016, 469. 
287 Angepasst in heutiges Deutsch. Wortlaut der WA: »Und solch zuversicht und erkentnis Gottlicher 

gnaden, macht frolich, trotzig und lustig gegen Gott, und alle Creaturn, wilchs der heylig geyst 
thut ym glawben, Do her on zwang, willig und lustig wirt yderman guttis zu thun, yderman zu die
nen, allerley zu leyden, Gott zu liebe und lob, der yhm solch gnad erzeygt hat, also, das unmuglich 
ist werck vom glawben scheyden, also unmuglich, als brennen und leuchten vom fewr mag ge
scheyden werden.« Luther 1522, 10. 

288 Allen voran die Exoduserzählung. Zur Heteronomie im paulinischen Werk vgl. Zimmermann 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 267 

Dualität von Autonomie und Heteronomie löst sich auf: Zwar gibt es die entmächti

gende Erfahrung der Heteronomie, die Herauslösung aus der Machtlosigkeit ist aber 
nicht das völlig autonom handelnde Subjekt, sondern dasjenige Subjekt, das sich in die 
Beziehung zu Gott zu begeben vermag.289 Die interviewten Pfarrer_innen betten das 
Leben in der Heteronomie als ganz alltägliche Kontingenzerfahrung in ihre Narration 
ein, ohne sich ohnmächtig machen zu lassen, und schildern sich zugleich weiterhin in 
Beziehung – zu Gott und ihren Mitmenschen. Schlussfolgernd ist es in der Interpreta

tion dieser Erzählungen nötig, Identität fragmentarisch zu verstehen – und mit einem 
offenen Kohärenzbegriff in der narrativen Konstruktion von Identität zu arbeiten.290 
Bieler schreibt im Anschluss an Henning Luther: 

»Die Erfahrung des fragmentierten Selbst wird unterbrochen durch den Zuspruch 
der Rechtfertigung, ohne völlig aufgelöst oder zum Verschwinden gebracht zu wer
den. Das Rechtfertigungsgeschehen kann so als heilsame Selbstentfremdung oder 
vielleicht auch heilsame Fragmentierung verstanden werden.«291 

Wenn sich Rechtfertigung im Glauben ereignet, ist von einer beidseitigen Interaktion 
auszugehen, was auch in den Interviewerzählungen aufscheint.292 Für die Seelsorge be

nennt Bieler die Stärke des Bewusstmachens nahbarer Gottesverständnisse und der Ver

gegenwärtigung der »Affizierbarkeit Gottes«, die sich in den biblischen Erzählungen zei

ge.293 Manche Interviewpartner_innen greifen in ihren Schilderungen einer Gotteser

fahrung in der Krise auf derartige Gottesbilder zurück. Frau Tohm etwa spricht davon, 
sich getragen gewusst zu haben. Gott wird nicht mitleidend, aber dennoch mitfühlend 
dargestellt. Genau darin beweist das genutzte Gottesbild unter Umständen eine Stärke 
– denn Gott kann auch dort noch tragen, wo die Befragten sich selbst nicht mehr tra

gen können. Weil sie sich angenommen wissen, können die Befragten die doxa Gottes 
erleben und somit – trotz einer möglicherweise stark beschädigten Selbstachtung und 
Selbstschätzung – mit weniger Angst leben, sie können in der Folge wieder aktiv handeln 
und mit Agency auch ihre eigene Geschichte »im Fluss« erzählen.294 

289 Vgl. Bieler und Gutmann 2008, 76. 
290 Vgl. Bieler 2014, 24. Zum Zusammenhang von Begehren und notwendig inkohärenten Identitäts- 

verständnissen: Butler 2001 [1997], 140. 
291 Bieler 2014, 21. 
292 Vgl. Lauster 2016, 468. 
293 Vgl. Bieler 2017, 67–89, hier insbesondere 81: »Die anthropomorphe und anthropopathische Got

tesrede, die wir in der Hebräischen Bibel entdecken können, sollte nicht einfach historisierend 
(überholte Gottesbilder) oder psychologisierend (›das sind alles nur Projektionen‹) oder um eines 
vermeintlich rationalen Gottesbegriffs willen ›wegerklärt‹ werden. Vielmehr kann die Rede vom 
affizierbaren Gott als metaphorische Rede die wirksame, dynamische und auf Gerechtigkeit aus
gerichtete Liebe Gottes auf eine Weise zum Ausdruck bringen, dass sie in den Leidenschaften und 
Verstrickungen menschlichen Lebens wirksam werden kann.« 

294 Ich nutze hier den Begriff der doxa in Anlehnung an die »Kavodologie« Frettlöhs, um die Vielfalt 
der Bezüge und Geschlechterbilder sichtbar zu halten. Frettlöh zeigt die Vielfalt der Facetten der 
Kavod/Doxa auf und weist dabei unter anderem auch darauf hin, dass eine geschlechtergerechte 
Gotteslehre auch gerade von einem unrealistischen Authentizitätsanspruch im Sinne einer voll
ständigen Kohärenz entlasten kann, da die »Klarheit« erst noch ausstehe; Frettlöh 2006, besonders 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

Die Möglichkeit, ohne Angst zu leben, führt in der Folge zu einer höheren Sicht

barkeit der marginalisierten Gruppen und Personen oder ihrer Performativität. Auf der 
Grundlage dieser Sichtbarkeit kann möglicherweise auch jene zuvor nicht gegebene An

erkennung errungen werden.295 Vielleicht lässt sich die körperliche Erfahrung der Recht

fertigung in Beziehung zur Erfahrung von trans Personen setzen, wenn diese zum ersten 
Mal mit dem von ihnen gewählten Namen angesprochen werden und somit nicht mehr 
eine Erfahrung der Missachtung machen, sondern eine der Anerkennung. Ich vermute, 
dass das Eintreten für Anerkennung – also der Kampf um Anerkennung – sich auch aus 
der Kraft speisen kann, die aus der Erfahrung der Annahme Gottes gewonnen wird und 
hier auf diese Art heilswirksam wird. 

Angeregt durch Butlers Hinweis, dass Queerness sich gerade in Form nicht öffent

lich in den Blick genommener verkörperter Performativitäten, in Abweichungen von 
bisher nicht hinterfragten Inszenierungen findet und daher in mitunter unerwarteten 
Feldern und Handlungen, beobachte ich hier ein in der Gottesbeziehung und im Recht

fertigungsgeschehen verankertes Queeren marginalisierter Biografien und in der Folge 
auch kirchlicher Arbeitsfelder.296 Denn die Freiheit des Subjekts aus der Rechtfertigung 
wirkt auf die Kirche zurück. So kann eine Pfarrperson, die sich selbst vertraut und 

Frettlöh 2006, 148–149. Zur Metaphorik des Fließens bei Karl Barth und Martin Luther ausführlich: 
Bieler und Gutmann 2008, 71–73, darin: »Menschen, die in lähmende, bedrückende, beängstigen
de und beherrschende Geschichten verstrickt sind, werden in andere Geschichten verwickelt, die 
befreites und getröstetes Leben ermöglichen.« Bieler und Gutmann 2008, 72. Zum In-Fluss-Brin
gen eigener Geschichten siehe auch Bieler 2017, 187. 

295 Vgl. Butlers Ausführungen zur freien Wahl der Geschlechterperformance und zum Recht auf diese 
Freiheit: »Aber unabhängig davon, ob wir unser Geschlecht oder unsere Sexualität nun als gewählt 
oder gegeben betrachten, hat jeder Mensch das Recht, dieses Geschlecht und diese Sexualität zu 
beanspruchen. Und es macht einen Unterschied, ob wir diesen Anspruch überhaupt stellen kön
nen. Wenn wir von dem Recht Gebrauch machen, als das Geschlecht zu erscheinen, das wir bereits 
sind, so üben wir damit, auch wenn wir keine andere Wahl zu haben meinen, eine gewisse Frei
heit aus – wir tun aber auch noch mehr. Wenn man frei von dem Recht Gebrauch macht, zu sein, 
wer man schon ist, und eine soziale Kategorie zur Beschreibung dieser Daseinsweise beansprucht, 
dann macht man de facto die Freiheit zum Bestandteil eben jener Sozialkategorie und verändert 
diskursiv die jeweilige Ontologie. Man kann die Geschlechter, die wir zu sein beanspruchen, und 
die Sexualitäten, die wir leben, unmöglich von unserem Recht trennen, diese Realitäten öffentlich 
oder privat – oder in den vielen Schwellen, die dazwischen existieren – frei, das heißt, ohne dass 
Gewalt droht, zu behaupten.« Butler 2018, 83. 
In lesbischen und trans Communitys wird bei diesem Sachverhalt häufig Leslie Feinberg zitiert. 
So findet sich auf einem Flyer zum Programm 2021 des Spinnboden Lesbenarchivs in Berlin das 
Zitat: »Menschen aller Geschlechter haben das Recht, Feminität, Maskulinität und deren endlose 
Variationen zu erkunden, ohne dafür kritisiert oder lächerlich gemacht zu werden.« 

296 Butler 2018, 45–46. Die Marginalisierung der Interviewten muss kontextuell und intersektional 
betrachtet werden: Marginalisiert sind sie in der Kirche, da sie nicht die Mehrheit und Allgemein

heit der Pfarrer_innen ausmachen – es wurde häufig über und nicht mit ihnen gesprochen und 
geurteilt. Gesamtgesellschaftlich sind sie homo-, transfeindlichen und sexistischen Diskriminie

rungen ausgesetzt, anderen Diskriminierungen aber seltener. So sind evangelische Pfarrer_innen 
in Deutschland als meist weiße, christliche Akademiker_innen tendenziell eher nicht marginali

siert, sondern privilegiert; insbesondere Mehrfachdiskriminierungen kommen hier in den Blick. So 
spielt auch der historische und demografische Kontext eine Rolle, zum Beispiel ist das Pfarramt in 
der DDR nicht mit dem in Westdeutschland zur gleichen Zeit vergleichbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 269 

sich daher eine grundlegende Agency zuschreibt, auch widerständig mit kirchlichen 
Regeln, Ordinarien und Begegnungen – sowie mit gesamtgesellschaftlichen Tendenzen 
–, die ihre Arbeit behindern, umgehen und derart eine Legitimation außerhalb der 
Organisation Kirche finden.297 Somit kann sich die Forderung und exemplarisch auch 
die Zusage der Umkehrung und Veränderung weltlicher Kräfteverhältnisse aus dem 
zweiten Korintherbrief verwirklichen: »Lass dir an meiner Gnade genügen; denn meine 
Kraft ist in den Schwachen mächtig«.298 Auch wenn diese Zusage breiter zu verstehen 
ist als nur im Sinne menschlicher Anerkennungsökonomien, lässt sich darin doch auch 
der gesellschaftsverändernde Aspekt der Anerkennung sehen.299 Legt man nämlich 
Honneths ethischen Anspruch zugrunde, dass sich eine Gesellschaft daran messen 
müsse, wie sie mit den Forderungen nach Anerkennungen durch Marginalisierte um

gehe, so ermöglicht sich durch die auf der Gottesbeziehung gründende Agency – weil 
nämlich die zwischenmenschliche Anerkennung nicht mehr die alleinige Grundlage 
von Identität und Handlungsmacht bildet – Nachfolge als gesellschaftsveränderndes 
und organisationsveränderndes Potenzial der Rechtfertigung.300 Das gerechtfertigte 
und frei handelnde Subjekt kann als solches – ob als Pfarrperson oder Laie ist dabei 
nicht relevant – zu einem widerständigen Moment und Korrektiv innerhalb der Kirche 
werden. 

In den Interviews kann nachvollzogen werden, dass die in kirchlichen Institutionen 
erlebte Homo-, Trans- und Interfeindlichkeit, die sich gerade in der erwähnten Verun

möglichung von Sichtbarkeit und Sprache auswirkt, nicht mehr das letzte Wort hat – der 
Macht zwischenmenschlicher Interaktionen zum Trotz.301 Jede kontingente Identitäts

beschreibung bekommt coram Deo eine Erweiterung der coram hominibus ermöglichten 
Identifizierungen. Das Risiko der Verkennung wird damit zwar nicht genommen, aber 

297 Hermelink 2014a, 202–203. 
298 2. Kor. 12,9-10: »Und er hat zu mir gesagt: Lass dir an meiner Gnade genügen; denn meine Kraft 

ist in den Schwachen mächtig. Darum will ich mich am allerliebsten rühmen meiner Schwachheit, 
damit die Kraft Christi bei mir wohne. Darum bin ich guten Mutes in Schwachheit, in Misshand

lungen, in Nöten, in Verfolgungen und Ängsten um Christi willen; denn wenn ich schwach bin, so 
bin ich stark.« Zitiert nach Luther 1984 (2006). 

299 Emcke 2000, 343. 
300 Vgl. Honneth 2016, 310. Emcke schreibt hierzu: »Anerkennungsdiskurse haben jedoch nicht nur 

die Schutzfunktion für ansonsten ausgelieferte Minderheiten, sie stellen auch eine Form der ge
sellschaftlichen Selbstverständigung über unsere moralischen und politischen Standards dar. In 
ihnen manifestiert und korrigiert sich das gesellschaftliche Verständnis von Recht und Unrecht, 
von normativer und faktischer Gleichheit, aber auch unsere Vorstellung davon, wer wir sind. 
Wer wir sind, macht sich nicht nur an unserer Herkunft und unseren Praktiken fest, sondern auch 
am Umgang mit Andersdenkenden, sowohl am Respekt vor anderen kulturellen Überzeugungen 
und Lebensformen, als auch am Umgang mit den eigenen stereotypen Vorurteilen, mit dem Un
recht der Vergangenheit, auf der die Gegenwart nicht zur Ruhe kommt. Anerkennungsdiskurse 
sind ein unabgeschlossenes, gesellschaftliches Projekt: Sie verändern nicht nur unser Verhältnis 
zu Abweichendem und Andersdenkenden, sondern darin auch zur vermeintlichen Norm und zu 
uns selbst.« Emcke 2000, 342–343. 

301 Zur Macht zwischenmenschlicher Interaktionen auf Körper und zur grundsätzlichen Prägung von 
Körpern in den Umgebungen ihrer Bedingung vgl. Butler 2018, 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

gemindert – und somit wird Energie freigesetzt, um sich diesem Risiko auszusetzen.302 
An die Stelle der Notwendigkeit, sich durch Leistungen zu beweisen, wie sie unter an

derem von Söderblom für lesbische Frauen in der Kirche aufgezeigt wurde, tritt die be

dingungslose Annahme Gottes, und dadurch bestärkt können Kämpfe um Anerkennung 
geführt werden.303 

Als Bewegung ist der Weg von der Anerkennung über die Identifizierung bis hin zur 
Handlungsfähigkeit – im Pfarramt konkret als Erarbeitung von Gestaltungsfreiräumen 
– immer auch ein Ringen um die Befreiung von struktureller Macht. Dies kann für Pfarr

personen auch heißen, dass sie Deutungsmöglichkeiten, die aus ihren eigenen Erfah

rungen als LGBTIQ* herrühren, zur Sprache bringen und in ihre Verkündigungsarbeit 
einfließen lassen.304 So sprechen einige Interviewte davon, dass sie mit ihrer Erfahrung, 
lgbtiq* zu leben, auch ein Charisma, eine besondere Gabe mitbrächten, oder davon, dass 
sie Räume öffnen würden. Die betreffenden Pfarrpersonen halten Räume dabei nicht um 
der Selbstverwirklichung willen offen, sondern um Beziehungsgeschehen im Lichte des 
Evangeliums zu ermöglichen.305 Insofern sie aufgrund ihrer Erfahrungen unerwartete 
Inszenierungen bieten, reflektieren sie ihr Verhalten und leisten somit einen entschei

denden Anteil der pfarramtlichen Arbeit, nämlich die eigenen Gottesbilder zu überprü

fen und bewusst zu halten (Kap. 5.1.1.7).306 
Ein wichtiges Narrativ, das mit der verändernden Kraft und der Annahme Gottes ar

beitet, ist das des Stolzes, englisch »pride«, das ich hier in einen Zusammenhang mit der 
in den Interviews erwähnten »Gabe« (»Charisma«) stelle. Wenn die Pfarrpersonen ihre 
lgbtiq* Identität explizit im Rahmen ihrer pfarramtlichen Tätigkeit als Gabe bezeichnen, 
beinhaltet dies vielleicht auch Stolz auf und Freude über diese Besonderheit; die Erfah

rung, »anders« zu sein, bekommt eine positive Konnotation (Kap. 5.2.3). Der Theologe 
Andrew Yip beobachtet dieses Narrativ generell bei »lgb« Gläubigen, die ihre Religion 
und ihre Sexualität bewusst nicht trennen. Im spezifischen Stolz, »derart« von Gott ge

schaffen zu sein und Gott bei sich zu wissen, liege eine große Stärke für Transformati

on und Gerechtigkeitssuche. Dabei sei das Ziel nicht einfach die Inklusion von lgbtiq* 
Personen in religiöse Bereiche, sondern es gehe um die Intersektion von Queerness und 
Religion. In Bezug auf intersektionale Identitätsverständnisse und Identitätspolitiken 
schreibt Yip: 

302 Wenn Anerkennungen ein Stiftungsmoment – also eine Zuschreibung der Identifizierung – be
inhalten, sind sie riskant. Vgl. zum Risiko der Verkennung Bedorf 2010, 154–156. Zu den konkreten 
und körperlichen Gefährdungen und »Bedingungen des Erscheinens«: Butler 2018, 58. 

303 Vgl. zum Topos des Sich-Beweisens durch besonders gutes Handeln Söderblom 2002, 50. Zum Un
terschied der Akzeptanz von Handlungen und Identität: Jakobsen und Pellegrini 2004, 76. 

304 »Die Seelsorge kann auch der Ort sein, in der biblische Gottesvorstellungen und theologische Kon
zepte in elementarisierter Form ins Gespräch eingebracht werden, nicht um Menschen auf indok
trinierende Weise zu belehren, sondern um Deutungsräume zu erweitern, in denen das Leben 
coram Deo verstanden und die befreiende Kraft des Evangeliums zum Ausdruck gebracht werden 
kann.« Bieler 2017, 73. 

305 Bieler und Gutmann 2008, 132. 
306 Vgl. Bieler 2017, 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Praktisch-theologische Diskussion 271 

»In the case of LGB religious actors, this identity politics is more than a human polit
ical strategy for resistance and change. It also has a salient spiritual significance and 
symbolism because of the belief that God is on their side as a god who delivers peo
ple from oppression, in line with the divine vision of justice, inclusivity, and fairness. 
This belief that God and other significant religious figures (e.g., Jesus and Muhammad) 
are on their side significantly emboldens their spirit, strengthens their resilience, and 
expands their individual and collective agency for change.«307 

Demnach handelt es sich bei der Gabe, als die das eigene Geschlecht oder die eigene Se

xualität verstanden werden kann, sowohl um eine Ressource, die der konkreten Gemein

de dient, als auch – beides im Sinne von 1. Korinther 12, 7-11, der von Gott geschenk

ten Gnadengaben – um eine Quelle der Kraft und Erkenntnis, die Teil der Arbeit an der 
christlichen Gesamtvision ist. 

Die interviewten lgbtq* Pfarrpersonen bringen eine eigene Grundlage im Glauben 
mit und häufig eine tiefe Gottesbeziehung. Zusammen mit dem dargestellten Konzept 
der überschneidenden Anerkennung – also beispielsweise gerade als Lesbe christlich zu 
sein, statt christlich und lesbisch als zwei Anteile zu sehen – benötigt es m.E. eine kon

sequente Erweiterung des Amtsbegriffs um Verkörperung und körperliche Erfahrun

gen.308 Vor dem Hintergrund der Verkörperung von Verkündigung erscheint mir die 
Diskussion um eine deutliche Differenzierung von Person und Amt zwar aufgrund des 
Schutzes der Person verständlich, aber nur begrenzt anwendbar. Da Begehren und Ge

schlecht aufgrund der komplexen Anerkennungsdynamiken und deren Auswirkungen 
auf die Handlungsfähigkeit letztlich signifikante Anteile der Persönlichkeit und der Sub

jektwahrnehmung sind, sind sie entsprechend nicht von der Verkündigung – als inter

personales und verkörpertes Geschehen – zu trennen. 

307 Yip 2015, 136. 
308 Ähnliches findet sich in Theologien, die die Fähigkeit bestimmter sinnlicher Wahrnehmungen, wie 

Sehen oder Hören, mit in die Füllung des Amtsbegriffs nehmen. An einem Beispiel: Eine Person, 
die sehr gut hört, aber nicht sieht, nimmt die Welt anders wahr als eine, die sieht, aber nur durch
schnittlich hört. Als nicht sehende Person ist sie aber in einer auf Sehen orientierten Welt margi

nalisiert und hat eventuell auch deshalb einen anderen Zugang zu biblischen Geschichten. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

