260

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

einer Tradition protestantischer Verkiindigungs- und Bildungsarbeit.>° Als solcher be-
wegt er sich insofern in den geschilderten Anerkennungsdynamiken, als die Pfarrperso-
nen mit ihrer sexuellen Orientierung und ihrer Geschlechtsidentitit — nicht trotz — ein
Teil dieser Tradition sein méchten.

6.3 Rechtfertigung

Die vorgestellten Theorien zu Anerkennung, Authentizitit, Identifizierung und
Handlungsfihigkeit sind allesamt Theorien iiber Beziehungsgeschehen und itber Sub-
jekte in Beziehungen und Strukturen, welche sowohl ermdglichen als auch einengen.
Vor diesem Hintergrund deute ich die in den Erzdhlungen erschaffenen Freiriume
der Einzelnen auch als Rechtfertigungsgeschehen, das aus einengenden Strukturen
der Macht befreit, die verhindern, dass sich das Subjekt als mit sich im Reinen und
handlungsfihig erleben kann.>"

Unter Rechtfertigungsgeschehen verstehe ich, anschlieflend an Bieler und Gut-
mann, die Herstellung eines »Beziehungsgeschehens«, das an die Stelle »todlicher

»? Die in diesem Beziehungsgeschehen entiuferte Liebe

Beziehungslosigkeit« tritt.
des geoffenbarten Gottes ist die gottliche Wesensiuflerung und damit zugleich immer
ultimativ frei gegeben.”* In Form der unverdienten, véllig frei geschenkten Liebe er-
moglicht sich im derartigen Beziehungsgeschehen heilschaffende Wirklichkeit. Dabei
gehe es, so Bieler und Gutmann, letztlich nicht um die Subjektbildung im Sinne einer
individualisierten Identititsformung, sondern »Subjektwerdung im Lichte des Recht-
fertigungsgeschehens« beinhalte immer schon eine eschatologische Perspektive.**
Entsprechend den vorherigen Ausfithrungen ist davon auszugehen, dass Anerken-
nung im Muster der Wertschitzung ebenso notwendig fiir die Ausitbung des Pfarrberu-
fes ist wie die rechtliche Anerkennung durch die Ordination.>* Die mitunter vorgetra-
gene Forderung nach Zuriickhaltung beim 6ffentlichen Zeigen der eigenen Lebensform

250 Vgl. Hildenbrand 2016, 62—64. Das Pfarrhaus mache exemplarisch die »Totalrolle«sichtbar, Kless-
mann 2012, 125.

251 Foucault folgend gehe ich davon aus, dass jeder Raum, in dem sich Interaktion ereignet, und jegli-
ches Beziehungsgeschehen immer machtvoll gegliedert ist. Dies sagt nichts tiber dessen Qualitit
aus, sondern besagt zuerst nur, dass in jeder Interaktion sowohl die Moglichkeit von Unterdrii-
ckung als auch von Befreiung besteht. »Es stimmt nicht, dass es in einer Gesellschaft Leute gibt,
die die Macht haben, und unterhalb davon Leute, die iiberhaupt keine Macht haben. Die Macht
istin der Form von komplexen und beweglichen strategischen Relationen zu analysieren, in denen
niemand dieselbe Position einnimmt und nichtimmer dieselbe behalt.« Foucault 2005b, 805-806.

252 Bieler und Gutmann 2008, 21.

253 Bieler und Gutmann erldutern Barths und Cremers Verstindnis der Selbstmitteilung Gottes der-
art: »Gott gibt sich in seinem Wesen als Liebe zu verstehen, und gerade darin als Ausdruck seiner
Freiheit—denn Liebe ereignet sich aus Freiheit und in Freiheit, oder sie ist nicht Liebe.« Bieler und
Gutmann 2008, 68.

254 Bieler und Gutmann 2008, 101 sowie Bieler und Gutmann 2008, 97.

255 Dass die Ordination an sich nicht genligt, zeigt sich in der Notwendigkeit des Vertrauens, das wie-
derum weder allein an die Ordination noch an die Unauffilligkeit gebunden werden kann, wie
oben ausgefiihrt.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

oder der eigenen Geschlechtsreprisentation ist daher je nach Kontext auch als Missach-
tung einzustufen.® In der Folge kann auch von einem Recht auf Sichtbarkeit gespro-
chen werden.”” Angesichts eines solchen Rechts auf Sichtbarkeit und Reprisentation
mochte ich noch einmal auf das Konzept der Normalisierung sowie auf die Frage nach
queeren Auswegen aus den Kimpfen nach Anerkennung zuriickkommen und in den Dia-
log mit der Rechtfertigungslehre bringen. Butler fithrt im Anschluss an Sedgwick aus,
dass es mitunter eine Notwendigkeit gebe, eine »queere Flucht« aus dem Ringen nach
Anerkennung zu erlangen, um Lebbarkeit jenseits von Uberwachung und Uberpriifung
zu erlangen.*® Diese kénne zum Beispiel auch recht paradox im ansonsten heteronor-
mativ verankerten Sprechakt der EheschlieRung geschehen, wenn dieser eine begehrte
Sexualitit jenseits der 6ffentlichen Anerkennung ermégliche.

Es scheint in den Erzihlungen der befragten Pfarrer_innen genau solche Momente
queeren Herauslsens aus den Zwingen ihrer Umgebung zu geben, die ich als hochpo-
tente Momente der Befreiung lese und in den Horizont einer Theologie der Rechtferti-
gung stellen mochte. Die heilschaffende Zuwendung Gottes bedeutet auch: Die Subjekte
sind bereits gesehen, bevor sie sich Sichtbarkeit erkimpfen konnen und miissen. In der
Erkenntnis dessen, dass sie im Beziehungsgeschehen der Rechtfertigung schon immer
gesehen und grundlegend anerkannt sind, erlangen sie Agency, die wiederum zu radi-
kalen Anderungen unterdriickender Strukturen fithren kann. Statt der von Althaus-Reid
beschriebenen »eviction« von Subjekten aus der Theologie konnen sich die Pfarrer_in-
nen in die Geschichte ihrer Kirche einschreiben.”” Sich von dem Streben nach mensch-
licher Anerkennung zu befreien, kann namlich nicht nur als aktives queeres Ausbrechen
und damit Handeln eines Subjekts geschehen; eine solche Befreiung kann im Glauben
auch das Gnadengeschehen zwischen Gott und den Einzelnen sein, verbunden mit der
Kraft, Subjekte aus Zwingen menschlicher Anerkennungsdynamiken zu 6sen.**® Damit

256 »Die Unterdriickung als sUnsichtbarmachen< dufert sich in einer Verweigerung der offentli-
chen, legitimen, d.h. bekannten und vor allem rechtlich anerkannten Existenz, wie auch in einer
Stigmatisierung, die nirgends so deutlich wird, wie wenn die Bewegung Sichtbarkeit fordert. Man
mahnt sie zur >Diskretion< oder zu eben der Verheimlichung, zu der die Homosexuellen fiir ge-
woéhnlich gezwungen sind.« Bourdieu 2013, 202.

257 Vgl. Butler 2018, 80-81. Entscheidend ist hier, welches Institutions- und Kirchenverstandnis zu-
grunde gelegt wird. Wird Kirche als demokratische Grofie verstanden, geht damit ein Recht auf
Teilhabe einher, welches wiederum Sichtbarkeit benétigt. Diese Zusammenhinge wurden bereits
in den Anerkennungstheorien dargelegt. Ahnlich, aber mit einer Verschiebung hin zu einer Ethik
der Performativitat arbeitet Judith Butler im Anschluss an Hannah Arendt damit. Vgl. Butler 2018,
82.

258 »Anerkennung scheint zwar eine wichtige Voraussetzung fir ein lebbares Leben zu sein, sie kann
aber auch den Zwecken der Uberpriifung, Uberwachung und Normalisierung dienen, so dass ei-
ne queere Flucht notwendig wird, um die Lebbarkeit gerade jenseits von ihr zu erreichen.« Butler
2018, 85. Auch Emcke weist darauf hin, dass kollektive Identititen zwar fiir die Kimpfe um Aner-
kennung geeignet seien, »aber nicht als Zuhause« Emcke 2013, 183.

259 Althaus-Reid 2000, 74.

260 Der Rahmen der Anerkennung ist damit bereits verschoben, es handelt sich weder um rechtliche
noch um wertschitzende Anerkennung. Die Kirche stellt den institutionellen Rahmen fiir die Sub-
jektivierung der Pfarrer_innen, da jegliche Subjektivierung »lebensweltlich verwurzelte und insti-
tutionell gerahmte Praxis« ist. Als interpersonales Geschehen ist Anerkennung immer in Macht-
systeme eingebettet. Die Gottesbeziehung und die Rechtfertigung, die ja gerade keine forensische

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [

261


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

ist den betreffenden Personen kein weltliches Recht verschafft und auch ihr Leben noch
nicht gesichert, aber eine Moglichkeit der Existenz gegeben, die Raum fiir verindern-
des Handeln ldsst und sie zugleich vom Druck befreit, diese Herauslosung immer alleine
und selbst erwirken zu miissen. Die Befreiung ihrer selbst hingt in der Folge nicht mehr
einzig an ihren personlichen Kimpfen um Anerkennung. Indem die Pfarrer_innen ih-
re Erlebnisse deutend in den Horizont Gottes riicken, behalten sie die Definitionshoheit
iiber die Erzihlung und erfahren narrative Agency durch diese Offnung zur Transzen-
denz.*" Da sie das eigene Leben auch in den Horizont von Transzendenzerfahrungen
stellen, weiten sie die Moglichkeiten queeren Ausbrechens und l6sen es aus der Erfah-
rung der Einschrinkung.*®*

Hier wird die Relevanz der personlichen Gottesbeziehung fiir den Pfarrberuf kon-
kret.*® So zeigt sich in den biografischen Erzihlungen, dass die Pfarrpersonen dann Ge-
lassenheit schildern und Agency erkennbar ist, wenn sie ihr Begehren und ihr Geschlecht
nicht als Hindernis in ihrer Spiritualitit erleben. Das entspricht Honneths Theorie zum
Umgang des Subjekts mit sich selbst. Durch die Erfahrung der liebevollen Zuwendung
und der erlernten Gewissheit, dass fiir die eigenen Bediirfnisse Sorge getragen werde,
entwickele sich die »Fahigkeit zum Alleinsein«, die Ausdruck einer »individuellen Selbst-
beziehung« sei, des Selbstvertrauens. Das Subjekt konne sich dann entspannt auf sich
selbst beziehen.?** Mitunter betonen die interviewten Pfarrer_innen, diese spirituelle
Gewissheit habe Seelsorgegespriche, intensive Lektiire oder die Erarbeitung exegeti-
scher Landschaften benétigt, sie haben sich entsprechend mit ihrem Gottesverstindnis
auseinandergesetzt.>®

Das basale Selbstvertrauen (Liebe) der Interviewten scheint nicht von den kirchli-
chen und gesellschaftlichen Missachtungen gefihrdet worden zu sein. Das grundlegen-
de Wissen, ein von Gott anerkanntes »Ich« zu haben, konnte offenbar von der Frage nach
dem individuellen, an Leistung und Identifizierung gebundenen Wert (Recht und So-
lidaritit) entkoppelt werden, und die Missachtungen stellen derart keine existenziel-
le (die Identitit und Handlungsmacht betreffende) Gefahr mehr dar.**® Die Verletzun-

—institutionelle — Rechtsprechung ist, beschrankt sie allerdings nicht. Vgl. zur Institution Honneth
2018, 204. Vgl. zum Problem der alltagssprachlichen Belegung des Begriffs »Rechtfertigung« Bie-
ler und Gutmann 2008, 19-21.

261 Vgl. Lucius-Hoene 2012, 43. Zum Kontext der gelebten Theologie als reflektierte Bezugnahme auf
eigenes Erleben und Lebensrealitat: Miiller 2019, 39. Hier zeigt sich auch die Deutungshoheit tiber
die Beziehung (im vorliegenden Fall die Beziehung zu Gott), auf die Honneth aufmerksam macht;
Honneth 2018, 229.

262 Zur Ermoglichung transzendenter Erfahrungen im Kontext der Rechtfertigung vgl. Bieler und Gut-
mann 2008, 89.

263 Zur Religiositat von Pfarrer_innen und ihrer biografischen Verortung vgl. Dressler und Feige 2017.

264 Honneth 2016, 167-169.

265 Hier bekommt die Notwendigkeit theologisch fundierter Exegesen und Ausarbeitungen erneut
Gewicht — da diese sich auch in den individuellen Gottesbeziehungen als wirkmachtig erweisen
konnen. Vgl. zur vermittelten Gottesrede in der Seelsorge Bieler 2017, 72—73.

266 Die Befragten greifen hierbei auf die typische Metaphorik des Getragen- und Gehalten-Seins und
aufBilder der Geborgenheit zuriick, wie sie sich auch in der Psychoanalyse fir erste Anerkennungs-
beziehungen findet. Vgl. Honneth 2016, 160—162. Leistung und Identifizierung sind zudem, im Sin-
ne des Taylor'schen Suchens nach Authentizitit als Lebensaufgabe, miteinander verwoben.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

gen und Fremdbilder werden zwar zu einem Teil ihrer eigenen Selbstwahrnehmung, sie
werden aber nicht zum alleinigen Inhalt des Selbstbildes.?*” Aus diesem Grund sehe ich
einen Kontrast zwischen klassischen Anerkennungsbeziehungen unter Menschen und
dem Rechtfertigungsgeschehen als Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch.
Denn Menschen sind letztlich nie in der Lage, die gesamte Person anzuerkennen, da —
mit Bedorfs Begrifflichkeit der verkennenden Anerkennung - jede Anerkennung immer
auch Verkennung beinhaltet.**® Die grundsitzlich verschiedene Form menschlicher An-
erkennung und géttlicher Gnade beschreibt Martin Luther in seiner Vorrede zum R&-
merbrief:

»So tut doch die Gnade so viel, dass wir fiir ganz und voll gerecht vor Gott gerechnet
werden. Denn seine Gnade teilt und stiickt sich nicht, wie die Gaben tun, sondern
nimmt uns ganz und gar auf in die Huld, um Christi, unseres Fiirsprechers und Mitt-
lers, willen, und darum weil in uns die Gaben angefangen haben.«**°

So ermoglicht die rechtfertigende Gnade Gottes die Freiheit von der Angewiesenheit
auf die wertschitzende Anerkennung anderer Menschen und die Méglichkeit, sich
trotzdem als mit sich selbst im Reinen zu erleben. Diese Selbstwahrnehmung kann in
Form eines Authentizititserlebens als Folge gelingender Anerkennungsbeziehungen
gelten (Kap. 6.2.2).77°

Einzig die Angewiesenheit auf liebende Anerkennung bleibt — jene aber wird nicht
erkimpft und erworben, sondern frei reziprok gegeben.?”” Im Glauben an Gottes Erlo-
sungshandeln steht hier fiir die Einzelnen kein Ringen um liebende Anerkennung, son-

267 Vgl. Emcke 2000, 246. Zur Einschreibung fremder Bilder in das Selbstbild beschreibt Bieler die
Erfahrung der Verletzlichkeit durch den Moment des Angeschaut-Werdens; Bieler 2017, 49.

268 Die grundsatzliche Verkennung erweist sich auch als bestiarkendes Moment in der Rede von Gott:
Jede Rede von Gott bleibt Stiickwerk und darin Verkennung —dass sie aber nie ein Ganzes abbilden
kann, darin liegt auch ihre Freiheit.

269 Angepasstin heutiges Deutsch. Wortlaut der WA: »So thut doch die Gnade so viel, das wir ganz und
fur vol gerecht fur Gott gerechnet werden. Denn seine gnade teilet und stuecket sich nicht, wie die
gaben thun, sondern nimpt uns gantz und gar auffin die hulde, umb Christus unsers Fursprechers
und Mittlers willen, und umb das in uns die Gaben angefangen sind.« Luther 1522, 9.

270 Aufdie Anschlussfiahigkeit der christlichen Gnadenlehre an Anerkennungstheorien macht Lauster
aufmerksam; Lauster 2016, 463.

271 Auch die erste zwischenmenschlich reziproke Anerkennung geschehe, so Honneth, zwar in einer
ringenden Form, werde jedoch letztlich freiwillig gegenseitig gegeben. Der Kontext des Ringens
ergibt sich dabei aus einer als konflikthaft gedeuteten Auseinandersetzung mit dem Anderssein
des Gegeniibers. Der Prozess der Anerkennung setze voraus, dass die_der Andere eben als Ande-
re_r miteigenen Grenzen erlebt werde, erst damit werde die_der Andere zum Subjekt. Hegels An-
erkennung sei daher kein intersubjektiver Zustand, sondern ein kommunikativer Spannungsbo-
gen. Werde liebende Anerkennung nicht frei gegeben, entspreche sie nicht dem Muster, dass das
Subjekt sich der Erfillung der Bediirfnisse sicher sein konne — es binde dann die Erfiillung der
Bediirfnisse an die eigene Fahigkeit, diese zu erwirken. Honneth 2016, 170. Honneth spricht vom
»Kampf« um die Struktur der Gesellschaft, im vorliegenden Fall um die Strukturen der jeweiligen
Gemeinden und Kirchen. Anerkennung ergibt sich nicht frei. Vgl. Honneth 2016, 264—266.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [

263


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

*7 Reziprok ist sie, da auch der Mensch »Ja« zu Gottes

dern eine freie reziproke Zusage.
»Ja« sagen muss.>”

Die wertschitzende Anerkennung der Einzelnen ist zwar duflerst wichtig fur die
Identititsbildung und die Erméglichung von Handlungsraumen innerhalb der Gesell-
schaft. Fehlt diese Anerkennung aber zeitweise, verlieren sich die Subjekte dennoch
nicht véllig, so meine Folgerung aus der Empirie.””* Die Bedrohung der Missachtung
auf das eigene Selbstverhiltnis unterscheidet sich qualitativ also deutlich, je nachdem
ob die Subjekte sich in einer liebenden Gottesbeziehung wissen.””” Indem meine Inter-
viewpartner_innen mittels des Verweises auf Gottes Handeln narrativ Kohirenz in ihrer
Lebenserzihlung schaffen, ist ihre Stabilitit weniger stark durch menschliche Miss-
achtung gefihrdet.?”® Eine derartige Kohirenzbildung erlaubt auch, fragmentarisch zu
bleiben und keine idealisierte Authentizitit darstellen zu missen, dies aufgrund des
Wissens um die menschliche Angewiesenheit und damit verbundene Verletzlichkeit.*””
Auf der Anerkennungsstruktur der Liebe beruhend konnen sich die Einzelnen von
Gott gesehen wissen und in verletzlichen Momenten darauf besinnen.?”® Bieler und

Gutmann fassen diese zentrale Erfahrung zusammen:

»Das Gliick des Augenblicks gehort zusammen mit der protestantischen Grund-
erfahrung eigener Begrenztheit als Befreiung von GréfRenfantasien, vom Zwang einer
Selbstverwirklichung durch eigenes Streben und Wollen — zu der Freiheit, die eigene
Person in einer Weise zu entfalten, die sich immer schon aufgehoben weifd in einem
Crund, den sie nicht selber setzt, aber von dem sie immer vertrauensvoll anneh-
men kann, dass sie durch diesen Grund wohlwollend gehalten und getragen wird.
Die reformatorische Theologie hat diesen Zusammenhang ausformuliert als den in

272 Die Anerkennung im Muster der Liebe zeichnet sich dadurch aus, dass sie das Subjektsein, die
Einzigartigkeit sowie die Angewiesenheit des Gegeniibers zuerkennt. Reziprok ist die Zusage des-
halb, da Glauben als Gottes Wirken und Rechtfertigungsgeschehen, Cottes Ja und das Ja des Men-
schen zu diesem Geschehen nicht zu trennen sind und zugleich im Menschen stattfinden. Vgl.
Luther 1522, 10.

273 Die grundsatzliche Spannung der Reziprozitit angesichts des »ganz anderen« Gottes, der nicht
zum Grund menschlicher Subjektivitét reichen kann, was Fragen zum Subjektsein Gottes aufwirft,
haben Bieler und Gutmann mit Fokus auf die homiletische Arbeit betrachtet; Bieler und Gutmann
2008, 112-117.

274 Vgl. Honneth 2016, 278-279.

275 Vgl. Honneth 2016, 214—215.

276 Lauster geht in seinen Ausfithrungen zu Anerkennung und Rechtfertigung sogar dariiber hinaus;
erschreibt: »Der Mensch weifs sich von woanders herangenommen, bevor ersich selbstannehmen
kann.« Lauster 2016, 467.

277 Zur Kohdrenzbildung in Lebenserzahlungen und der Méglichkeit, diese fragmentarisch zu gestal-
ten, vgl. Bieler 2014, 24 sowie Bieler 2017, 186. »Die Aufmerksambkeit fiir das verletzliche Leben ver-
langt nach Erzahlweisen, die der Erfahrung des Fragmentarischen Raum geben. Der Zwang zum
widerspruchsfreien und bruchlosen Erzdhlen wird entsprechend aufgegeben.« Gerade vor dem
Hintergrund erlebter Gewalt ist diese Offenheit fiir Fragmentaritat sehr bedeutend.

278 Diesversteheichvorallemals ein Entrinnen aus der Erfahrung der schmerzhaften Objektivierung,
wie sie in Kap. 5 an mehreren Stellen ausgefiihrt wurde. Vgl. Bieler 2017, 50.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

der Gottesgemeinschaft begriindeten Zusammenhang von Freiheit und Rechtferti-
gung.«*”?

Vielleicht kénnte man sogar davon sprechen, dass manchmal die Selbstbeziehung des
Selbstvertrauens kraft der ganz personlichen Gottesbeziehung transzendiert wird. Das
Selbstvertrauen kann sozusagen aus zwischenmenschlichen Beziigen zeitweise ausge-
lagert werden, wodurch Angriffe auf die Person jenes Selbstverhiltnis weniger angrei-
fen. Bieler und Gutmann folgend: Im Rechtfertigungsgeschehen konne sich die einzelne
Person noch einmal in einem anderen Licht sehen und befreit werden vom »Zwang der
Selbstverwirklichung«.*

Sie stellen in ihren Uberlegungen zur Predigt im Lichte des Rechtfertigungsge-
schehens diese grundsitzliche Unterschiedenheit menschlicher Anerkennung und
gottlichen Angesehenwerdens, das iitber das reine Selbstverhiltnis hinausweist, dar:

»Das menschliche Personsein coram Deo konstituiert sich zuallererst nicht durch un-
sere Leistungen, sondern dadurch, dass wir von Gott angesehen werden.«<*®'

Diese Freiheit, die sich aus dem Angesehenwerden speist, zeigt ihre ermichtigende und
subversive Kraft sowie ihre Resilienz gerade dort, wo Menschen nicht die Anerkennung
bekommen, die nétig wire, um Selbstachtung und Handlungsmacht erlangen zu kén-
nen.*®* In den Narrationen der Interviews zeigt sie sich konkret dort, wo die Pfarrer_in-
nen einen Weg fanden, in der Verkiindigung und im Pfarrberuf zu arbeiten, obwohl An-
erkennung im Muster des Rechts und der Solidaritit — unter anderem durch Kirchenge-
setze und Gemeindebeschliisse — verhindert wurde (Kap. 5.1.1.7 und 5.1.2.3). Dieser Weg
war mitunter sehr beschwerlich — die Diskriminierung soll mit dieser Perspektive nicht

279 Bieler und Gutmann 2008, 90.

280 Bieler und Gutmann 2008, 90.

»Die Gewissheitserfahrung, dass das Leben in Gott aufgehoben ist, macht den Menschen frei da-
von, den Grund seines Daseins und Lebensvollzugs selber legen zu wollen. Der Mensch erfahrt
das eigene Leben von einer Macht und einem Sinn getragen, liber die er nicht verfiigt und den er
seinem Leben selber nicht beilegen kann —und auch nicht muss.« Bieler und Gutmann 2008, 91.

281 Bieler und Gutmann 2008, 87.

282 Hier kann also ein Denkanstof? fiir die theologische Arbeit zur Frage nach dem Handeln des Sub-
jekts in festen Strukturen, also auch innerhalb einer Gesellschaft und einer Organisation liegen,
die sich auch in den verschiedenen Ausfithrungen zur Zwei-Reiche-Lehre immer wieder andeu-
ten. Die Frage der Handlungsmaoglichkeiten des Subjekts innerhalb des Staates haben Butler und
Athanasiou sehr treffend artikuliert: "What needs to be done or undone in order to use the dis-
cursive space of the state and other normative apparatuses as spaces for articulating alternative
versions of intelligibility? Is there a way that non-normative subjects, lives, and intimate ties could
be legally, culturally, and effectively recognized but also lived beyond the normative propriety and
exclusionary proprietariness that govern the operations of liberal recognition?[..] This all depends
on our ability to function as subjects who can instrumentalize state power without becoming sub-
jugated by it. [..] And to what extent must there be a mode of political agency that is unhinged
from state power in order to make critical interventions into its domain? Some believe that gay
marriage is precisely such an instrumental use of state power, but the question remains open for
me whether the activist effort to claim gay marriage rights is not a way of submitting to regulatory
power and seeking to become more fully ordered by its norm.« Butler und Athanasiou 2013, 83.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [

265


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

verharmlost werden —, aber die Betreffenden wurden dabei nie ginzlich handlungsun-
fihig. Im Gegenteil, sie haben sogar weiterhin einen Anteil zur Verinderung der Kirche
beigetragen. Dass sie sich selbst mit Wertschitzung begegnen, legt die Grundlage dafiir,
in ihrer Verkiindigung anderen mit einem »liebenden Blick« zu begegnen.?*?

Man kénnte auch davon sprechen, dass die Pfarrer_innen die ihnen geschehene
Missachtung queerten, indem sie mit ihren Selbstdeutungen den Diskriminierenden —
sowohl einzelnen Personen als auch den Strukturen — die Macht nahmen; priziser for-
muliert erméglicht die erfahrene Befreiung ihnen diese Machtbeschrinkung.?®* Dieses
Trotzen gegeniiber Strukturen der Macht wird von den Interviewten m.E. nicht immer
bewusst vollzogen, dennoch hat es in seinen Auswirkungen verindernde Kraft. Hier
sehe ich die auch korperliche Erfahrung der oben benannten Gewissheitserfahrung am
Werk, ohne dass diese immer kognitiv als solche interpretiert und erliutert wird.”® Das
Zusammenfallen von Selbsterleben, Agency und Glauben im Rechtfertigungsgeschehen
macht sich hier deutlich bemerkbar.?®® Ich zitiere noch einmal aus Luthers Vorrede zum
Romerbrief:

»Und solche Zuversicht und Erkenntnis gottlicher Gnade macht frohlich, trotzig und
lustig gegen Cott und alle Kreaturen: das macht der Heilige Geist im Glauben. Daher
wird der Mensch ohne Zwang willig und voller Lust, jedermann Gutes zu tun, jeder-
mann zu dienen, allerlei zu leiden, Gott zu Liebe und zu Lob, der einem solche Gnade
erzeigt hat. Daher ist es unmoglich, Werk und Glauben zu scheiden, ja so unmoglich,
wie Brennen und Leuchten vom Feuer nicht geschieden werden kann.«**’

Der aktive Umgang mit einem Leben in Strukturen des Zwangs und der Unterdriickung,
der Heteronomie, ist ein klassisches Motiv biblischer Befreiungserzihlungen.?®® Die
Gnade Gottes nimmt der Heteronomie, dem Beherrscht-Werden durch duflere Zwinge,
die alleinige Macht iiber die Selbstkonstitution des Subjekts und ermichtigt dadurch
Einzelne sowie Gruppen und Kollektive, aus Strukturen auszubrechen und an der es-
chatologischen Vision aktiv teilzuhaben. Die Zustimmung der Einzelnen zu diesem
Gnadengeschehen schreibt jene agentisch in die Gesamterzihlung ein. Die strenge

283  Mit Rickgriff auf Levinas und Kuhlmannerortern Bieler und Gutmann, wie das Héren der Recht-
fertigungsbotschaft das eigene Selbstverstindnis und darin auch die Begegnung mit der_dem An-
deren verdndert; Bieler und Gutmann 2008, 104.

284 Zur Abnahme von Macht und dem Queeren von Diskriminierung vgl. Butler 2018, 86. Die vorher-
gehenden Beobachtungen zur Agency in den Interviewerzdhlungen zeigen, wie der Prozess der
Machtnahme durchaus aktiv-agentisch zu verstehen ist.

285 Vgl. Bieler und Gutmann 2008, 17.

286 Vgl. Lauster 2016, 469.

287 Angepasstin heutiges Deutsch. Wortlaut der WA: »Und solch zuversicht und erkentnis Gottlicher
gnaden, macht frolich, trotzig und lustig gegen Gott, und alle Creaturn, wilchs der heylig geyst
thutym glawben, Do her on zwang, willig und lustig wirt yderman guttis zu thun, yderman zu die-
nen, allerley zu leyden, Cott zu liebe und lob, der yhm solch gnad erzeygt hat, also, das unmuglich
ist werck vom glawben scheyden, also unmuglich, als brennen und leuchten vom fewr mag ge-
scheyden werden.« Luther 1522, 10.

288 Allenvorandie Exoduserzahlung. Zur Heteronomie im paulinischen Werk vgl. Zimmermann 2016.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

Dualitit von Autonomie und Heteronomie lost sich auf: Zwar gibt es die entmichti-
gende Erfahrung der Heteronomie, die Herauslosung aus der Machtlosigkeit ist aber
nicht das vollig autonom handelnde Subjekt, sondern dasjenige Subjekt, das sich in die
Beziehung zu Gott zu begeben vermag.?®® Die interviewten Pfarrer_innen betten das
Leben in der Heteronomie als ganz alltigliche Kontingenzerfahrung in ihre Narration
ein, ohne sich ohnmichtig machen zu lassen, und schildern sich zugleich weiterhin in
Beziehung — zu Gott und ihren Mitmenschen. Schlussfolgernd ist es in der Interpreta-
tion dieser Erzihlungen notig, Identitit fragmentarisch zu verstehen — und mit einem
offenen Kohirenzbegriff in der narrativen Konstruktion von Identitit zu arbeiten.*°
Bieler schreibt im Anschluss an Henning Luther:

»Die Erfahrung des fragmentierten Selbst wird unterbrochen durch den Zuspruch
der Rechtfertigung, ohne vollig aufgeldst oder zum Verschwinden gebracht zu wer-
den. Das Rechtfertigungsgeschehen kann so als heilsame Selbstentfremdung oder
vielleicht auch heilsame Fragmentierung verstanden werden.«*”'

Wenn sich Rechtfertigung im Glauben ereignet, ist von einer beidseitigen Interaktion

auszugehen, was auch in den Interviewerzihlungen aufscheint.”?

Fiir die Seelsorge be-
nennt Bieler die Stirke des Bewusstmachens nahbarer Gottesverstindnisse und der Ver-
gegenwirtigung der »Affizierbarkeit Gottes, die sich in den biblischen Erzihlungen zei-
ge.”® Manche Interviewpartner_innen greifen in ihren Schilderungen einer Gotteser-
fahrung in der Krise auf derartige Gottesbilder zuriick. Frau Tohm etwa spricht davon,
sich getragen gewusst zu haben. Gott wird nicht mitleidend, aber dennoch mitfithlend
dargestellt. Genau darin beweist das genutzte Gottesbild unter Umstinden eine Stirke
— denn Gott kann auch dort noch tragen, wo die Befragten sich selbst nicht mehr tra-
gen konnen. Weil sie sich angenommen wissen, kénnen die Befragten die doxa Gottes
erleben und somit - trotz einer moglicherweise stark beschidigten Selbstachtung und
Selbstschitzung — mit weniger Angst leben, sie konnen in der Folge wieder aktivhandeln
und mit Agency auch ihre eigene Geschichte »im Fluss« erzihlen.”*

289 Vgl. Bieler und Gutmann 2008, 76.

290 Vgl. Bieler 2014, 24. Zum Zusammenhang von Begehren und notwendig inkohdrenten Identitits-
verstandnissen: Butler 2001 [1997], 140.

291 Bieler 2014, 21.

292 Vgl. Lauster 2016, 468.

293 Vgl. Bieler 2017, 67—89, hier insbesondere 81: »Die anthropomorphe und anthropopathische Got-
tesrede, die wir in der Hebraischen Bibel entdecken kénnen, sollte nicht einfach historisierend
(iiberholte Gottesbilder) oder psychologisierend (:das sind alles nur Projektionen<) oder um eines
vermeintlich rationalen Cottesbegriffs willen swegerklart werden. Vielmehr kann die Rede vom
affizierbaren Gott als metaphorische Rede die wirksame, dynamische und auf Gerechtigkeit aus-
gerichtete Liebe Gottes auf eine Weise zum Ausdruck bringen, dass sie in den Leidenschaften und
Verstrickungen menschlichen Lebens wirksam werden kann.«

294 Ich nutze hier den Begriff der doxa in Anlehnung an die »Kavodologie« Frettldhs, um die Vielfalt
der Beziige und Geschlechterbilder sichtbar zu halten. Frettl6h zeigt die Vielfalt der Facetten der
Kavod/Doxa auf und weist dabei unter anderem auch darauf hin, dass eine geschlechtergerechte
Cotteslehre auch gerade von einem unrealistischen Authentizitdtsanspruch im Sinne einer voll-
stindigen Koharenz entlasten kann, da die»Klarheit«erst noch ausstehe; Frettloh 2006, besonders

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [

267


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt

Die Moglichkeit, ohne Angst zu leben, fithrt in der Folge zu einer héheren Sicht-
barkeit der marginalisierten Gruppen und Personen oder ihrer Performativitit. Auf der
Grundlage dieser Sichtbarkeit kann moglicherweise auch jene zuvor nicht gegebene An-
erkennung errungen werden.*” Vielleicht lisst sich die kérperliche Erfahrung der Recht-
fertigung in Beziehung zur Erfahrung von trans Personen setzen, wenn diese zum ersten
Mal mit dem von ihnen gewéhlten Namen angesprochen werden und somit nicht mehr
eine Erfahrung der Missachtung machen, sondern eine der Anerkennung. Ich vermute,
dass das Eintreten fiir Anerkennung — also der Kampf um Anerkennung - sich auch aus
der Kraft speisen kann, die aus der Erfahrung der Annahme Gottes gewonnen wird und
hier auf diese Art heilswirksam wird.

Angeregt durch Butlers Hinweis, dass Queerness sich gerade in Form nicht 6ffent-
lich in den Blick genommener verkérperter Performativititen, in Abweichungen von
bisher nicht hinterfragten Inszenierungen findet und daher in mitunter unerwarteten
Feldern und Handlungen, beobachte ich hier ein in der Gottesbeziehung und im Recht-
fertigungsgeschehen verankertes Queeren marginalisierter Biografien und in der Folge
auch kirchlicher Arbeitsfelder.®® Denn die Freiheit des Subjekts aus der Rechtfertigung
wirkt auf die Kirche zuriick. So kann eine Pfarrperson, die sich selbst vertraut und

Frettloh 2006, 148-149. Zur Metaphorik des FliefSens bei Karl Barth und Martin Luther ausfiihrlich:
Bieler und Gutmann 2008, 71-73, darin: »Menschen, die in lihmende, bedriickende, bedngstigen-
de und beherrschende Geschichten verstrickt sind, werden in andere Geschichten verwickelt, die
befreites und getrostetes Leben ermoglichen.« Bieler und Gutmann 2008, 72. Zum In-Fluss-Brin-
gen eigener Geschichten siehe auch Bieler 2017, 187.

295 Vgl. Butlers Ausfithrungen zur freien Wahl der Geschlechterperformance und zum Recht auf diese

Freiheit: »Aber unabhangig davon, ob wir unser Geschlecht oder unsere Sexualitat nun als gewéhlt
oder gegeben betrachten, hat jeder Mensch das Recht, dieses Geschlecht und diese Sexualitat zu
beanspruchen. Und es macht einen Unterschied, ob wir diesen Anspruch ilberhaupt stellen kén-
nen. Wenn wir von dem Recht Gebrauch machen, als das Geschlecht zu erscheinen, das wir bereits
sind, so (iben wir damit, auch wenn wir keine andere Wahl zu haben meinen, eine gewisse Frei-
heit aus — wir tun aber auch noch mehr. Wenn man frei von dem Recht Gebrauch macht, zu sein,
wer man schon ist, und eine soziale Kategorie zur Beschreibung dieser Daseinsweise beansprucht,
dann macht man de facto die Freiheit zum Bestandteil eben jener Sozialkategorie und verandert
diskursiv die jeweilige Ontologie. Man kann die Geschlechter, die wir zu sein beanspruchen, und
die Sexualitaten, die wir leben, unmoglich von unserem Recht trennen, diese Realitaten 6ffentlich
oder privat —oder in den vielen Schwellen, die dazwischen existieren — frei, das heifst, ohne dass
Gewalt droht, zu behaupten.« Butler 2018, 83.
In lesbischen und trans Communitys wird bei diesem Sachverhalt hiufig Leslie Feinberg zitiert.
So findet sich auf einem Flyer zum Programm 2021 des Spinnboden Lesbenarchivs in Berlin das
Zitat: »Menschen aller Geschlechter haben das Recht, Feminitat, Maskulinitit und deren endlose
Variationen zu erkunden, ohne dafur kritisiert oder lacherlich gemacht zu werden.«

296 Butler 2018, 45-46. Die Marginalisierung der Interviewten muss kontextuell und intersektional
betrachtet werden: Marginalisiert sind sie in der Kirche, da sie nicht die Mehrheit und Allgemein-
heit der Pfarrer_innen ausmachen — es wurde haufig iiber und nicht mit ihnen gesprochen und
geurteilt. Gesamtgesellschaftlich sind sie homo-, transfeindlichen und sexistischen Diskriminie-
rungen ausgesetzt, anderen Diskriminierungen aber seltener. So sind evangelische Pfarrer_innen
in Deutschland als meist weifde, christliche Akademiker_innen tendenziell eher nicht marginali-
siert, sondern privilegiert; insbesondere Mehrfachdiskriminierungen kommen hierin den Blick. So
spieltauch der historische und demografische Kontext eine Rolle, zum Beispiel ist das Pfarramtin
der DDR nicht mit dem in Westdeutschland zur gleichen Zeit vergleichbar.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

sich daher eine grundlegende Agency zuschreibt, auch widerstindig mit kirchlichen
Regeln, Ordinarien und Begegnungen — sowie mit gesamtgesellschaftlichen Tendenzen
—, die ihre Arbeit behindern, umgehen und derart eine Legitimation auflerhalb der
Organisation Kirche finden.?” Somit kann sich die Forderung und exemplarisch auch
die Zusage der Umkehrung und Verinderung weltlicher Krifteverhiltnisse aus dem
zweiten Korintherbrief verwirklichen: »Lass dir an meiner Gnade geniigen; denn meine

2% Auch wenn diese Zusage breiter zu verstehen

Kraft ist in den Schwachen michtig«.
ist als nur im Sinne menschlicher Anerkennungsékonomien, lisst sich darin doch auch
der gesellschaftsverindernde Aspekt der Anerkennung sehen.”® Legt man nimlich
Honneths ethischen Anspruch zugrunde, dass sich eine Gesellschaft daran messen
miisse, wie sie mit den Forderungen nach Anerkennungen durch Marginalisierte um-
gehe, so erméglicht sich durch die auf der Gottesbeziehung griitndende Agency — weil
nimlich die zwischenmenschliche Anerkennung nicht mehr die alleinige Grundlage
von Identitit und Handlungsmacht bildet — Nachfolge als gesellschaftsverinderndes
und organisationsverinderndes Potenzial der Rechtfertigung.’*® Das gerechtfertigte
und frei handelnde Subjekt kann als solches — ob als Pfarrperson oder Laie ist dabei
nicht relevant — zu einem widerstindigen Moment und Korrektiv innerhalb der Kirche
werden.

In den Interviews kann nachvollzogen werden, dass die in kirchlichen Institutionen
erlebte Homo-, Trans- und Interfeindlichkeit, die sich gerade in der erwidhnten Verun-
moglichung von Sichtbarkeit und Sprache auswirkt, nicht mehr das letzte Wort hat — der

Macht zwischenmenschlicher Interaktionen zum Trotz.>**

Jede kontingente Identitits-
beschreibung bekommt coram Deo eine Erweiterung der coram hominibus ermoglichten

Identifizierungen. Das Risiko der Verkennung wird damit zwar nicht genommen, aber

297 Hermelink 2014a, 202—203.

298 2. Kor. 12,9-10: »Und er hat zu mir gesagt: Lass dir an meiner Gnade geniigen; denn meine Kraft
istin den Schwachen méchtig. Darum will ich mich am allerliebsten rithmen meiner Schwachheit,
damit die Kraft Christi bei mir wohne. Darum bin ich guten Mutes in Schwachheit, in Misshand-
lungen, in Noten, in Verfolgungen und Angsten um Christi willen; denn wenn ich schwach bin, so
bin ich stark.« Zitiert nach Luther 1984 (2006).

299 Emcke 2000, 343.

300 Vgl. Honneth 2016, 310. Emcke schreibt hierzu: »Anerkennungsdiskurse haben jedoch nicht nur

die Schutzfunktion fiir ansonsten ausgelieferte Minderheiten, sie stellen auch eine Form der ge-
sellschaftlichen Selbstverstandigung iiber unsere moralischen und politischen Standards dar. In
ihnen manifestiert und korrigiert sich das gesellschaftliche Verstindnis von Recht und Unrecht,
von normativer und faktischer Gleichheit, aber auch unsere Vorstellung davon, wer wir sind.
Wer wir sind, macht sich nicht nur an unserer Herkunft und unseren Praktiken fest, sondern auch
am Umgang mit Andersdenkenden, sowohl am Respekt vor anderen kulturellen Uberzeugungen
und Lebensformen, als auch am Umgang mit den eigenen stereotypen Vorurteilen, mit dem Un-
recht der Vergangenheit, auf der die Gegenwart nicht zur Ruhe kommt. Anerkennungsdiskurse
sind ein unabgeschlossenes, gesellschaftliches Projekt: Sie verandern nicht nur unser Verhiltnis
zu Abweichendem und Andersdenkenden, sondern darin auch zur vermeintlichen Norm und zu
uns selbst.« Emcke 2000, 342—343.

301 Zur Macht zwischenmenschlicher Interaktionen auf Kérper und zur grundsatzlichen Prigung von
Korpern in den Umgebungen ihrer Bedingung vgl. Butler 2018, 88.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [

269


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Florence Haneke: Queer leben im Pfarramt
gemindert — und somit wird Energie freigesetzt, um sich diesem Risiko auszusetzen.**
An die Stelle der Notwendigkeit, sich durch Leistungen zu beweisen, wie sie unter an-
derem von Soderblom fiir lesbische Frauen in der Kirche aufgezeigt wurde, tritt die be-
dingungslose Annahme Gottes, und dadurch bestirkt kdnnen Kimpfe um Anerkennung
gefithrt werden.*®

Als Bewegung ist der Weg von der Anerkennung tiber die Identifizierung bis hin zur
Handlungsfihigkeit — im Pfarramt konkret als Erarbeitung von Gestaltungsfreiriumen
— immer auch ein Ringen um die Befreiung von struktureller Macht. Dies kann fiir Pfarr-
personen auch heifien, dass sie Deutungsmoglichkeiten, die aus ihren eigenen Erfah-
rungen als LGBTIQ* herrithren, zur Sprache bringen und in ihre Verkiindigungsarbeit
einflieflen lassen.>®* So sprechen einige Interviewte davon, dass sie mit ihrer Erfahrung,
lgbtiq* zu leben, auch ein Charisma, eine besondere Gabe mitbrichten, oder davon, dass
sie Riume 6ffnen wiirden. Die betreffenden Pfarrpersonen halten Riume dabei nicht um
der Selbstverwirklichung willen offen, sondern um Beziehungsgeschehen im Lichte des
Evangeliums zu erméglichen.>® Insofern sie aufgrund ihrer Erfahrungen unerwartete
Inszenierungen bieten, reflektieren sie ihr Verhalten und leisten somit einen entschei-
denden Anteil der pfarramtlichen Arbeit, nimlich die eigenen Gottesbilder zu itberprii-
fen und bewusst zu halten (Kap. 5.1.1.7).>%¢

Ein wichtiges Narrativ, das mit der verindernden Kraft und der Annahme Gottes ar-
beitet, ist das des Stolzes, englisch »pride«, das ich hier in einen Zusammenhang mit der
in den Interviews erwihnten »Gabe« (»Charismac) stelle. Wenn die Pfarrpersonen ihre
lgbtiq* Identitit explizit im Rahmen ihrer pfarramtlichen Titigkeit als Gabe bezeichnen,
beinhaltet dies vielleicht auch Stolz auf und Freude iiber diese Besonderheit; die Erfah-
rung, »anders« zu sein, bekommt eine positive Konnotation (Kap. 5.2.3). Der Theologe
Andrew Yip beobachtet dieses Narrativ generell bei »Igb« Glaubigen, die ihre Religion
und ihre Sexualitit bewusst nicht trennen. Im spezifischen Stolz, »derart« von Gott ge-
schaffen zu sein und Gott bei sich zu wissen, liege eine grofRe Stirke fiir Transformati-
on und Gerechtigkeitssuche. Dabei sei das Ziel nicht einfach die Inklusion von Igbtiq*
Personen in religiose Bereiche, sondern es gehe um die Intersektion von Queerness und
Religion. In Bezug auf intersektionale Identititsverstindnisse und Identititspolitiken
schreibt Yip:

302 Wenn Anerkennungen ein Stiftungsmoment — also eine Zuschreibung der Identifizierung — be-
inhalten, sind sie riskant. Vgl. zum Risiko der Verkennung Bedorf 2010, 154—156. Zu den konkreten
und kérperlichen Gefahrdungen und »Bedingungen des Erscheinens«: Butler 2018, 58.

303 Vgl.zum Topos des Sich-Beweisens durch besonders gutes Handeln Séderblom 2002, 50. Zum Un-
terschied der Akzeptanz von Handlungen und Identitat: Jakobsen und Pellegrini 2004, 76.

304 »Die Seelsorge kann auch der Ortsein, in der biblische Gottesvorstellungen und theologische Kon-
zepte in elementarisierter Form ins Gesprach eingebracht werden, nicht um Menschen auf indok-
trinierende Weise zu belehren, sondern um Deutungsraume zu erweitern, in denen das Leben
coram Deo verstanden und die befreiende Kraft des Evangeliums zum Ausdruck gebracht werden
kann.« Bieler 2017, 73.

305 Bieler und Gutmann 2008, 132.

306 Vgl. Bieler 2017, 88.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Praktisch-theologische Diskussion

»In the case of LGB religious actors, this identity politics is more than a human polit-
ical strategy for resistance and change. It also has a salient spiritual significance and
symbolism because of the belief that God is on their side as a god who delivers peo-
ple from oppression, in line with the divine vision of justice, inclusivity, and fairness.
This belief that Cod and other significant religious figures (e.g., Jesus and Muhammad)
are on their side significantly emboldens their spirit, strengthens their resilience, and
expands their individual and collective agency for change.«**’

Demnach handelt es sich bei der Gabe, als die das eigene Geschlecht oder die eigene Se-
xualitit verstanden werden kann, sowohl um eine Ressource, die der konkreten Gemein-
de dient, als auch - beides im Sinne von 1. Korinther 12, 7-11, der von Gott geschenk-
ten Gnadengaben — um eine Quelle der Kraft und Erkenntnis, die Teil der Arbeit an der
christlichen Gesamtvision ist.

Die interviewten lgbtq* Pfarrpersonen bringen eine eigene Grundlage im Glauben
mit und hiufig eine tiefe Gottesbeziehung. Zusammen mit dem dargestellten Konzept
der tiberschneidenden Anerkennung - also beispielsweise gerade als Lesbe christlich zu
sein, statt christlich und lesbisch als zwei Anteile zu sehen — benétigt es m.E. eine kon-
sequente Erweiterung des Amtsbegriffs um Verkérperung und kérperliche Erfahrun-
gen.>*® Vor dem Hintergrund der Verkérperung von Verkiindigung erscheint mir die
Diskussion um eine deutliche Differenzierung von Person und Amt zwar aufgrund des
Schutzes der Person verstindlich, aber nur begrenzt anwendbar. Da Begehren und Ge-
schlecht aufgrund der komplexen Anerkennungsdynamiken und deren Auswirkungen
aufdie Handlungsfihigkeit letztlich signifikante Anteile der Personlichkeit und der Sub-
jektwahrnehmung sind, sind sie entsprechend nicht von der Verkiindigung - als inter-
personales und verkorpertes Geschehen - zu trennen.

307 Yip 2015, 136.

308 Ahnliches findetsichin Theologien, die die Fahigkeit bestimmter sinnlicher Wahrnehmungen, wie
Sehen oder Horen, mit in die Fillung des Amtsbegriffs nehmen. An einem Beispiel: Eine Person,
die sehr gut hort, aber nicht sieht, nimmt die Welt anders wahr als eine, die sieht, aber nur durch-
schnittlich hort. Als nicht sehende Person ist sie aber in einer auf Sehen orientierten Welt margi-
nalisiert und hat eventuell auch deshalb einen anderen Zugang zu biblischen Geschichten.

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele - [

2N


https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dolorg/10.14361/9783839409848-024 - am 14.02.2026, 12:47:34. /dele



https://doi.org/10.14361/9783839409848-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

