Uwe Wesel
Zur Methode der Rechtsgeschichte*

I. Uber die allgemeine Situation der Rechtsgeschichte

In seiner Privatrechtsgeschichte der Neuzeit schreibt Franz Wieacker: »Die
Verinderung, welche die eigentliche Entdeckung der Rechtsgeschichte und ihre
Emanzipation von der Rechtsdogmatik im Bewufltsein der Rechtswissenschaft
selber hervorgerufen haben, 1st gar nicht zu iibersehen«. Und er fihrt fort: »In
Gang gesetzt durch die historische Rechtsschule, hat sie paradoxerweise
zugleich das Programm einer geschichtlichen Rechtsdogmatik als positive Wis-
senschaft endgiiltig zu Grabe getragen. «!

In der Tat, das Ergebnis ist paradox. Die Rechtsgeschichte beginnt ihre Arbeit
am Beginn des 19. Jahrhunderts mit dem Programm der historischen Schule. Sie
versteht sich als geschichtliche Rechtswissenschaft. Recht wird im Gegensatz
zum nach ihrer Meinung unhistorischen Vernunftrecht des 18. Jahrhunderts
bestimmt als das Ergebnis einer geschichtlichen Entwicklung. Allein aus ihr
kann es abgeleitet und festgestellt werden. Der Jurist muff danach auch und
eigentlich in erster Linie Historiker sein. Nur in Kennntnis der historischen
Entwicklung des Rechts kann er im Einzelfall die richtige Entscheidung treffen.
Damit hat es begonnen. Und wo stehen wir heute?

Wir haben auf der einen Seite eine zur selbstindigen Wissenschaft entwickelte
und hoch spezialisierte Rechtsgeschichte mit einer tiberwaltigenden Menge von
historischen Informationen iiber Recht. Auf der anderen Seite steht eine von ihr
vollig getrennt arbeitende Rechtswissenschaft und Rechtspraxis mit einer
inzwischen ebenfalls uniibersehbar gewordenen Menge von Informationen iiber
das Recht der Gegenwart, in denen zwar das Recht der Vergangenheit zu einem
groflen Teil mit enthalten ist, aber als historische Substanz weder erkannt noch
reflektiert wird. Rechtsgeschichte und Rechtswissenschaft sind getrennt. Die
Entwicklung der Rechtsgeschichte war von Anfang an — seit dem Siegeszug der
historischen Schule — verbunden mit einer Enthistorisierung des Rechts. Das
Ergebnis ist paradox?. Wo ist die Erklarung?

Diese Entwicklung im Recht ist kein besonderes Problem der Jurisprudenz. Sie
1st Teil eines allgemeinen Prozesses, den Joachim Ritter 1961 analysiert hat®. Er
hat beschrieben, wie den — historischen — Geisteswissenschaften beim Aufbau
der biirgerlichen Gesellschaft die Aufgabe zugefallen ist, durch eine totale

* Vollstindiger Text der auf dem 20. Deutschen Rechtshistorikertag in Tiibingen am 1. Oktober
1974 1n verkiirzter Form vorgetragenen wissenschaftlichen Mitteilung.

! Franz Wieacker, Privatrechtsgeschichte der Neuzeit, (2. Aufl. 1967) S. 423.

2 Ebenso, »Paradoxie«, im allgemeinen Zusammenhang des Historismus, Franz Schnabel, zitiert ber
Joachim Ritter, nichste Anm., S. 39 A. 35.

3 Joachim Rutter, Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft. In: Jahres-
schrift 1961 der Gesellschaft zur Férderung der Westfilischen Wilhelms-Universitat zu Miinster,
S. 20—35. Dazu: Helmut Schelsky, Einsamkeit und Freiheit (1963) S. 280-283 und Jiirgen Haber-
mas, Zur Logik der Sozialwissenschaften (1967) S. 20 f.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

338

Historisierung das Verhiltnis der Menschen zu ihrer Vergangenheit zu relati-
vieren und zu asthetisieren. Sie waren das Organ der Gesellschaft, das ihre
Geschichtslosigkeit kompensierte, die verhaltensregelnden Fesseln der Tradi-
tion 18ste, eine Distanz zur Vergangenheit schaffte, die das Handeln von den
Bindungen an die Tradition freisetzte und es enthistorisierte. Diese durch den
Historismus bewirkte Enthistorisierung ermoglichte erst die Entwicklung der
modernen Industriegesellschaft, denn nur so konnten die Natur- und Handlungs-
wissenschaften mit thren Techniken der Naturbeherrschung und der Steuerung
des sozialen Lebens die Rolle der Orientierung im Handeln ibernehmen. Der
Historismus hatte die Funktion, die Verdrangung der Geschichte aus dem
Handeln wissenschaftlich zu legitimieren, die Menschen aus der Geschichte
freizusetzen, sie verfigbar zu machen und dem modernen Produktionsprozefl
zuzufiihren. Am Ende dieser Entwicklung standen auf der einen Seite die
Geisteswissenschaften, deren historisches Denken keinen Handlungsbezug hat,
und auf der anderen die Natur- und Sozialwissenschaften, deren Handlungs-
techniken keinen Bezug zur Geschichte haben. Erst seit emniger Zeit bewegen
sich beide wieder aufeinander zu.

Die Enthistorisierung hat aber noch eine andere, eine ideologische Funktion. Sie
dient der Aufrechterhaltung des gesellschaftlichen Status quo. Nachdem das
Biirgertum seine ckonomische Herrschaft weitgehend durchgesetzt hatte, kom-
pensierte es seit der Mitte des letzten Jahrhunderts seinen Verzicht auf die poli-
tische Macht mit der Darstellung der Geschichte. Sie konnte thm nur noch Erin-
nerung sein an jenen gemeinsamen Kampf, mit dem ihm die Durchsetzung der
dkonomischen Herrschaft gelungen war, und an die alten und altesten Zeiten,
in denen Biirgerfreiheit sich im Keim entwickelt hatte oder in denen die antike
Republik eine ehrwiirdige Legitimation fiir die Gegenwart darstellte. Der
Kampf war nun zu Ende. Jede Weiterentwicklung wire eine Bedrohung der
burgerlichen Wirtschaftsform gewesen, eine Bedrohung des endlich allgemein
anerkannten freien biirgerlichen Eigentums an den Produktionsmitteln und des
freien Arbeitsvertrages. Also waren die Verhaltnisse der biirgerlichen Produk-
tion 1m Selbstverstandnis der Biirger unabanderlich geworden, bestimmt durch
Naturgesetze, unabhingig vom Einflufl der Zeit. »Es sind ewige Gesetze«,
schreibt Marx im »Elend der Philosophie«, »welche stets die Gesellschaft zu
regieren haben. Somit hat es eine Geschichte gegeben, aber es gibt keine
mehr. «*

Die Bedeutung der Enthistorisierung in der Entwicklung des Rechts im
19. Jahrhundert hat Georg Lukdcs dargestellt. In seiner Schrift iiber
» Geschichte und Klassenbewufltsein« beschreibt er, wie die biirgerliche Klasse
in threr revolutiondren Periode, im Kampf um das Naturrecht, noch davon
ausgegangen war, dafl die Rationalitit des Rechts zugleich seinen Inhalt
bestimmt. Erst nachdem sie wenigstens teilweise gesiegt hatte und die Arbeiter-
klasse als Gefahr fiir die Zukunft erkannt war, habe das biirgerliche Recht die
von der historischen Schule entwickelte Auffassung ibernommen, dafl der
Inhalt des Rechts etwas rein Faktisches sei, unerfafbar von seinen formalen
Kategorien. Vom Naturrecht bleibe nur noch der Gedanke erhalten, dafl das
formmelle System des Rechts einen liickenlosen Zusammenhang bilde. Seine
inhaltliche Rationalitat werde beseitigt, Recht zu einem formalen Kalkulations-
system, mit dessen Hilfe man die notwendigen juristischen Folgen von Hand-
lungen exakt errechnen konne, enthistorisiert, inhaltlich mysterios, gehe den

4 Karl Marx, Das Elend der Philosophie, MEW 4.139.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

Juristen als solchen nichts an, und die wirkliche Grundlage der Rechtsentste-
hung, die Anderung der Machtverhiltnisse der Klassen, verschwimme und
verschwinde in der Verkliarung ewiger, historischer KulturwerteS.

Die Rechtsgeschichte hat diese Entwicklung ohne Widerspruch hingenommen.
Sie hat die Enthistorisierung entweder bereitwillig akzeptiert oder — und das
wohl zu einem beachtlichen Teil —sie iberhaupt nicht wahrgenommen. Metho-
denfragen haben fiir sie seit dem Programm der historischen Schule keine grofle
Rolle gespielt, nur Nebenfragen wurden diskutiert — wie die des begrifflichen
Instrumentariums in der Germanistik, der Interpolationen in der Romanistik —
oder die eigene Bedeutungslosigkeit beklagt. Im Gegensatz zu anderen Wissen-
schaften, die von gegensatzlichen Auffassungen in Methodenfragen stark
erschiittert wurden, teilte man sich die Provinzen, schied sich in eine germani-
stische und in eine romanistische Abteilung, und im iibrigen herrschte iiber die
Grundlage der wissenschaftlichen Arbeit ein unbewufiter tacitus consensus
omnium. Methodenfragen zu diskutieren, die die Grundlage der Wissenschaft
betrafen, war unfein, galt als unhistorisch, gehorte nicht zum Fach. Man muf3te
dafiir philosophisch werden. Das lehnte man ab. Man hielt es mit Friedrich
Engels, der in der Einleitung zur englischen Ausgabe der »Entwicklung des
Sozialismus« mit einer gewissen Sympathie den Satz zitiert: The proof of the
pudding is in the eating®. Nur wenige Ausnahmen bestitigen die Regel.

Die am meisten imponierende ist Gerbard Dulckeit, in seiner »Philosophie der
Rechtsgeschichte« (1950). Er ist Hegelianer. Recht ist fiir ihn der objektivierte
freie Wille und Rechtsgeschichte die Verwirklichung dieses Begriffs des Rechts,
die Verwirklichung dieses objektivierten freien Willens. Sie geht vor sich als die
logische Entwicklung der allgemeinsten Voraussetzungen des freien Willens.
Diese Voraussetzungen sind das Eigentum, die Verantwortung und die —
moglichst freie — Bindung in der Gemeinschaft. Rechtsgeschichte geht somit vor
sich in drei dialektischen Stufen, die von der Auflenwelt des Rechts (Eigentum)
nach innen (Verantwortung) und wieder nach auflen (Gemeinschaftsverhiltnis-
se) fihrt, also vom Eigentum nach innen zu den subjektiven Elementen des
Rechts, die sich danach entwickeln, wie Vorsatz und Fahrlissigkeit, und dann
wieder nach auflen zu den Gemeinschaftsverhiltnissen der Familie, des wirt-
schaftlichen Zusammenlebens und des Staates. Eine groflartige Konstruktion.
Ahnlich, wenn auch nicht mit dieser gedanklichen Schirfe, hatte sich kurz
vorher Heinrich Mitters geduflert’. Sie blicben wieder fiir viele Jahre die einzi-
gen, die sich — nach dem Schrecken des letzten Krieges, nach dem , Versagen®
der Wissenschaft im Faschismus — zum Problem geworden waren.

Im iibrigen war die Rechtsgeschichte — ohne methodische Reflexion — damit
beschiftigt, die juristischen Quellen des historischen Rechts zu ordnen und
herauszugeben, sein formales Regelwerk soweit wie moglich zu erschlieffen und
auf seine Urspriinge zuriickzufithren. Sie ist vorwiegend formale Textkritik
und formale Interpretation, vorgenommen mit minutioser Akribie und subtilem
Geschick auf dem hochsten Niveau der wissenschaftlichen Prizision im Detail.
Dieser bewunderswerten Rationalitit ihrer Techniken, ihres Handwerkszeugs,
steht allerdings gegeniiber eine ebenso bewunderswerte Irrationalitit im
Bewufitsein {iber die methodische Grundlage und das Ziel dieser Wissenschaft,
ein Bewufltsein, das mehr eine Stimmung ist, ein Gefiihl vom Recht als einer

5 Georg Lukdcs, Geschichte und Klassenbewufitsein (1923, Ndr. 1970) S. 204—207

5 Friedrich Engels, Einleitung zur englischen Ausgabe der »Entwicklung des Sozialismus von der
Utopte zur Wissenschaft«, MEW 22.296.

7 Hemrich Mitters, Vom Lebenswert der Rechtsgeschichte, 1947. Eine neuhegeliamische Position
schon: Walther Schénfeld, Vom Problem der Rechtsgeschichte, 1927.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

339


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

340

eigenstindigen geistigen Gréfle der abendlandischen Geschichte, wie das Scho-
ne, Gute und Wahre. Mit diesem mehr oder weniger unbewuf3ten Idealismus
verbinden sich haufig positivistische Stimmungen. In Erinnerung an Max
Weber geht man davon aus, dafl Wissenschaft nicht politisch werden darf,
sondern nur festzustellen hat, was ist, also, was in den Quellen steht.

Nur vereinzelt, in letzter Zeit allerdings zunehmend, findet sich sozialge-
schichtliches Denken, wie es heute in der allgemeinen Geschichte etwa von
Hans-Ulrich Webler vertreten wird. So hat Wolfgang Kunkel immerhin schon
1952 eine Abhandlung tber die »Herkunft und soziale Stellung der romischen
Juristen« geschrieben. Ganz selten sind Arbeiten auf der Grundlage einer
bewufiten und konsequenten materialistischen Geschichtsauffassung. Die
bekannteste ist Francesco de Martinos »Storia della costituzione romana«8,
Aber es liberwiegt auch heute noch der unbewuflte Idealismus, dessen verbale
Spuren in der Regel zu finden sind in den Einleitungen zu Lehr- und Handbii-
chern®. Wenn man bedenkt, was hier, in der zweiten Halfte des 20. Jahrhun-
derts, auch im akademischen Unterricht unseren jungen Juristen noch zuge-
mutet wird, dann erinnert man sich an Julius Langbehn, den Rembrandtdeut-
schen, der in dhnlichem Zusammenhang — allerdings in die falsche Richtung —
den Seufzer ausgestoflen hat: »Die jetzige deutsche Jugenderziehung ist eine
Art von bethlehemitischem Kindermord.«1® Wen wundert es, daf} die Kinder
seit einiger Zeit kaum noch bereit waren, nach Bethlehem zu kommen?

II. Die methodischen Lebren Franz Wieackers

Den Vorwurf der Theorielosigkeit muff man jedoch fir die Gegenwart

einschrinken. Es ist das grofle Verdienst Franz Wieackers, die methodologische

Redlichkeit der Disziplin erhalten zu haben. In mehreren Abhandlungen hat er

in den letzten Jahren mit bewundernswerter Hartnickigkeit immer wieder

diese Frage behandelt, im Prinzip zwar die einmal eingeschlagene Richtung
eingehalten, aber seine Haltung im Laufe der Zeit auch leicht verindert!!. Ich
werde versuchen, das Wesentliche wiederzugeben.

Wieacker meint, der Rechtshistoriker dirfe wertende, geschichts- oder rechts-

philosophische Vorentscheidungen nicht treffen, sondern misse vorurteilslos an

seine Arbeit gehen. Deshalb lehnt er zum Beispiel Dulckerts hegelianisches

System ab. Das ist die Entscheidung fiir den Positivismus, also fiir eine Tatsa-

chenforschung, die sich auf die Ermittlung der dufleren Erscheinungen der

Wirklichkeit beschrinkt: Rechtsgeschichte als Wirklichkeitswissenschaft. In sei-

nen ersten beiden Abhandlungen geht er dabei —im Anschluf} an Sten Gagnér!?

8 Francesco de Martino, Storia della costituzione romana, § Binde (1951—1967). Vgl. dazu Wolf-
gang Kunkel, SZ 72 (1955) S. 297—301 und SZ 77 (1960) S. 370-375. Wertere Werke sind genannt
ber Max Kaser, Das rémische Privatrecht, Erster Abschnitt (2. Aufl. 1971) S. 10 A.14. Zu erginzen
sind noch: Marxisusche Beitrdge zur Rechtsgeschichte. Wissenschaftliche Schriftenreihe der

Humboldt-Universitit zu Berlin 1968, hg. v. H. Kiintschke, ]. Melzer, H. Schrider, W. Sellnow.

Nachweise bet: Arbeitsgruppe (T Blanke, G. Béhme, T Huth, U. Miickenberger, E. Stamm, R.

Wahsner, H. Wrobel), Knitik der biirgerlichen Rechtsgeschichte, K] 1973, S. 109-129.

10 Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen (11. Aufl. 1890) S. 94.

11 Der gegenwirtige Stand der Disziplin der neueren Privatrechtsgeschichte, Eramon Maridakis
(1963) S. 339—366 (Eranion); Nouzen zur rechtshistorischen Hermeneutik. Nachrichten der
Akademie der Wissenschaften in Géttingen, philosophisch-lustorische Klasse, 1963 (Notizen);
Bemerkungen zur rechtshistorischen Hermeneutik. In: Das Problem der Interpretation. Mainzer
Universititsgesprache 1964, hg. von H. Miiller und P Schneider, S. s—13 (Bemerkungen); Privat-
rechtsgeschichte der Neuzeit (2. Aufl. 1967) S. 13—25 (PGN); Artikel » Rechtsgeschichte« in: Das

Fischer Lexikon, Recht (1971} S. 137—152 (Fischer-Lexikon).
12 Zu Stetn Gagnér vgl. Eramon S. 345 A.25, 354.

o

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

— von neopositivistischen Vorstellungen aus, die er in dieser klaren Form dann
spiter wohl wieder aufgegeben hat zugunsten eines nicht genauer beschrie-
benen allgemeinen Positivismus.

Auf der Grundlage seines positivistischen Verbots philosophischer Vorentschei-
dungen stellt Wieacker dann die Frage nach dem Verhiltnis von Geschichte und
Rechtsgeschichte. Was unterscheidet diese Disziplin von der allgemeinen
Geschichte? Gibt es eine methodische Eigenstandigkeit der Rechtsgeschichte?
Die Hegelianer, Gerbard Dulckeit und vor thm schon Walter Schéonfeld, hatten
es leicht. Fiir sie ergab sich die Eigenstindigkeit der Rechtsgeschichte aus der
Selbstandigkeit der Rechtsidee gegeniiber dem absoluten Geist. Allgemeine
Geschichte war die Entwicklungsgeschichte des absoluten Geistes, Rechtsge-
schichte die der Rechtsidee. Das sind jedoch philosophische Vorentscheidungen,
die Wieacker nicht akzeptiert. Fiir ihn ergibt sich die Eigenstandigkeit aus der
Notwendigkeit der Rechtserfahrung. Anders als der Historiker der allgemeinen
Geschichte muf3 der Rechtshistoriker als Jurist eine eigene Erfahrung von Recht
haben, ohne die er die Rechtsgeschichte nicht verstehen kann, so wie ein Kunst-
historiker ein Kunstdenkmal anders interpretiert als ein normaler Historiker,
weil er eben eigene Erfahrung von Kunst hat.

Diese Losung zeigt, welches die andere Grundlage seiner methodischen Uberle-
gungen ist. Es ist die Lésung Diltheys, der, nachdem Kant in der Kritik der
reinen Vernunft die Frage beantwortet hatte, wie reine Naturwissenschaft
moglich ist, die Antwort suchte auf die Frage, wie sind historische Geisteswis-
senschaften moglich. Seine Antwort lautete: durch eigene geschichtliche Erfah-
rung, also durch die historische Identitit des Subjekts. »Auch ich bin histo-
risch.«13 Dementsprechend lautet Wieackers Begriindung fiir die Eigenstindig-
keit der Rechtsgeschichte: » Auch ich denke juristisch«.

Nachdem er in dieser Weise das Gebiet der Disziplin eingegrenzt hat, wendet
er sich den Methoden der rechtshistorischen Arbeit zu, auch hier auf der Grund-
lage der geisteswissenschaftlichen Hermeneutik, und zwar in sehr starker
Anlehnung an Hans-Georg Gadamer.

Gadamer steht in der Nachfolge Diltheys und Heideggers'®. Seine Herme-
neutik ist die konsequente Vollendung der bisherigen Entwicklung in der
Auffassung des historischen Geistes seit Hegel. Dieser Geist steht bei Hegel
noch auflerhalb des historischen Einzelgeschehens, ist objektiv, wird aber im
weiteren Verlauf der Entwicklung der deutschen idealistischen Philosophie —
iber Dilthey, Husserl, Jaspers und Hetdegger — immer starker in den einzelnen
historischen Prozef} mit einbezogen, immer starker mit subjektiven Elementen
angereichert. Auf dem Weg der Philosophie seit Hegel hat sich die Objektivitat
fortschreitend verengt, ist das Hegelsche Denken immer stirker versubjekti-
viert, sind die auflerhistorischen Beziige immer weiter verdringt worden,
und dieser Weg endet bei Gadamer in einer totalen Subjektivitit des histori-
schen Geistes. War es bei Hegel noch der absolute objektive Geist und bei
Dilthey das Leben, die die Orientierung gaben fiir die Beurteilung in der
Geschichte, und war es bei Jaspers und dem frihen Hetdegger die Existenz, so
st Geschichte flir Gadamer nur noch in sich selbst begriindet, wird das erken-

13 Zu Dilthey vorziiglich: Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode (2. Aufl. 1965)S. 205—215.
Dort auch S. 215 f. zur Intentionalitit, auf dic sich Wicacker bezieht mit der »Intention auf
Recht«, z. B. Notizen S. 8—10. Wieackers Begriindung der Eigenstindigkeit: Eranion S. 356-360,
Notizen S. s—10, PGN S. 15 f.

Y Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, 2. Aufl. 1965. Eine sehr gute Darstellung ber:
Walter Schulz, Philosophic i der verinderten Welt (1972) S. 531-541.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir

3471


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

342

nende Subjekt selbst zum wesentlichen Teil der Geschichte, die durch den inter-
pretatorischen Akt des Erkennens aufgenommen und weitergefiihrt wird.
Diesen aktiven Teil des Verstehens nennt Gadamer Applikation. Und darmn
besteht seine eigentliche Leistung, ndmlich in der Feststellung, dafl jedes
Verstehen handlungsbezogen ist, dafl jede Interpretation historischer Zeugnisse
notwendig verbunden ist mit Uberlegungen zum eigenen Handeln in der
Gegenwart, oder, wie Habermas es formuliert, mit der Artikulierung eines
handlungsorientierenden Selbstverstindnisses'®. Der historische Prozef} ist fiir
ihn die sich immer wieder neu vollziehende Applikation im historischen Verste-
hen, Handeln immer reflektiert am Bisherigen. Und so ergibt sich im stindigen
Aufgreifen und Umformen des Vorgedachten die Wirkungsgeschichte des
menschlichen Geistes.

Wirkungsgeschichte ist fir Gadamer die notwendige Erginzung zum Begriff
der Applikation, ist die ununterbrochene Abfolge von Applikationen im histori-
schen Prozef}, fir den Rechtshistoriker leicht verstindlich, wenn er daran
denkt, wie ein juristischer Text immer wieder neue Wirkungen gehabt hat, von
seiner Entstehung etwa in der romischen Kaiserzeit, uber das Mittelalter, die
Glosse, bis in die Neuzeit, den Usus modernus, das Pandektenrecht und bis in
die modernen Kodifikationen des Zivilrechts, und dabei regelmiflig die Inter-
pretation der folgenden Zeit auf der der jeweils vorangehenden aufbaut.

Mit dieser neuen Hermeneutik wird die alte Konzeption der Geisteswissen-
schaften entscheidend verindert, ergibt sich ein neues Verhiltnis von Theorie
und Praxis. Die neue Hermeneutik ist handlungsbezogen. Die bisherigen
Geisteswissenschaften waren rein kontemplativ, asthetisch. Die Handlungs-
orientierung ergab sich aus der Verengung des objektiven zum subjektiven
Geist. Erst der subjektive Geist wurde selbst wieder Triger von Handlung. Wie
wichtig diese Verinderung fiir die Geisteswissenschaften sein kann, erkennt
man, wenn man an ihre Rolle bei der Enthistorisierung der sogenannten Hand-
lungswissenschaften denkt, die Joachim Rutter so klar beschrieben hat. Die
Enthistorisierung war auch die Folge der objektivistischen Haltung der Geistes-
wissenschaften. Sie ist durch Gadamer iiberwunden worden. Deshalb erklart er
auch ausdriicklich, seine Hermeneutik sei universal, sei nicht nur eine neue
Grundlage fur die Geisteswissenschaften (die damit eine neue Handlungsorien-
tierung erhalten), sondern beanspruche auch Geltung fiir das Verstehen in den
Sozialwissenschaften (fiir die dadurch die historische Dimension eréffnet
wird).

Im ibrigen ist die Hermeneutik Gadamers mit ihrer Beschreibung des techni-
schen Procedere des historischen Verstehens als tastende, hin- und hersuchende,
riickbeziehende und immer wieder sich erneut vergewissernde und priifende
Methode ~ auf threm Weg von einem Teil des Textes zum Ganzen und von
diesem wieder zuriick zu seinem Teil, so wie er fiir die Hermeneutik schon von
Dilthey beschrieben worden war —im iibrigen ist diese Methode klar entgegenge-
setzt der unhistorischen, grammatisch-systematischen Methode des friithen
Wittgenstein, der ein strenger Logiker ist. Der Archetyp dieses suchenden und
tastenden Verstehens ist wegen ihrer Abstraktion von der historisch-zeitlichen
Distanz die Ubersetzung aus einer fremden lebenden Sprache, der »hermeneu-
tische Grenzfall«, wie sie Habermas genannt hat1é.

Wieacker {ibernimmt nun fiir die Rechtsgeschichte diese Vorstellungen Gada-
mers zum Teil, zum Teil erginzt er sie durch besondere Techniken, die nach

'S Jiirgen Habermas, Zur Logik der Sozialwissenschaften (1967) S. (7o.
16 Jirgen Habermas, (Anm. 15) S. 152.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

seiner Auffassung speziell fiir die rechtshistorische Arbeit notwendig sind, und
zum Teil lehnt er Gadamers Vorstellungen entschieden ab. Er ibernimmt die
iibersetzende Methode des Verstehens, sozusagen die inventio der Hermeneu-
tik, und erginzt sie durch die zusdtzliche Forderung der Typenbildung. Er Giber-
mmmt die Vorstellung der Wirkungsgeschichte. Aber er lehnt es ab, im rechtshi-
storischen Verstehen eine Applikation zu sehen.

Er iibernimmt die hermeneutische inventio. In ithrer Methode des Tastens, Hin-
und Hersuchens und einer stindig riickbeziehenden Priifung erkennt er die
Arbeitsweise des Rechtshistorikers. Er erginzt diese Methode durch die Forde-
rung nach Typenbildung, die sich fir thn aus seiner positivistischen Primisse
ergibt. Die Pramisse fihrt zur Forderung nach einem begrifflichen Instrumenta-
rium, das variabel ist und experimentell iberprift werden kann. Wie verstehe
ich das juristische Problem in einem alten Text, wenn man damals méglicher-
weise grundsatzlich anders strukturierte Denkformen hatte als heute? Es ist das
besonders in der rechtshistorischen Germanistik bekannte Problem der ange-
messenen Begriffsbildung. Wieacker geht wieder aus von der eigenen Erfah-
rung. Sie zeige, dafl es eine zwar grofle, aber letztlich doch begrenzte Zahl von
Typen juristischer Problemlosungen gibe, Rechtsbegriffe, Rechtsinstitute, die
tiberall und immer wieder auftauchen, zum Beispiel das Institut der Ehe, des
Hausverbandes, des Hausvermogens, der Erbfolge, des Eigentums usw. Er
vermeidet es ausdriicklich bewuf3t, sie — das ist die Terminologie Max Webers
— als Idealtypen zu bezeichnen. Er nennt sie Sachstrukturen, in Anlehnung an
Welzels »Sachlogische Strukturen«. Mit diesem Instrumentarium mufi der
Rechtshistoriker versuchen, die historischen Zeugnisse zu verstehen.

Dieses Instrumentarium versteht Wieacker als eine Art positivistisches Hand-
werkszeug. Es sei keine philosophische Vorentscheidung, wenn der Rechtshisto-
riker sich mit ihm an die Arbeit mache, um festzustellen, ob es dem historischen
Material angemessen sei. Er sieht das in Analogie zu einem naturwissenschaftli-
chen, physikalischen Experiment. Hier ist seine Anniherung an den Neopositi-
vismus, aber auch der Einfluf Poppers zu spiren, wenn er davon ausgeht,
endgiiltige Sicherheit tiber das Gelingen dieses hermeneutischen Experiments,
wie er es ausdriicklich nennt, werde es nie geben, sondern nur eine sehr hohe
Wahrscheinlichkeit dafiir, daf man etwas richtig verstanden habe!”.

Fir die Typenbildung hat Wieacker spater noch eine andere Begriindung gege-
ben. Er raumt ein, dafl Rechtsgeschichte wie jede Geschichtswissenschaft histo-
risch-individualisierend vorgehen miisse, nicht normativ-dogmatisch wie die
Rechts- und Sozialwissenschaften. Sie sei aber Geschichte von — mindestens
moglicherweise — normativ verlaufenden Prozessen. Deshalb brauche sie dhn-
lich wie die Sozial- oder Wirtschaftsgeschichte auch typische Deutungsmodelle,
mit anderen Worten: Modelle, die etwa in der Mitte liegen zwischen dem Indi-
viduellen der historisch-individualisierenden Geisteswissenschaften und dem
Allgemeinen der normativ-dogmatischen Handlungswissenschaften?®.

Er ibernimmt von Gadamer weiter den Begriff der Wirkungsgeschichte. Fiir
die sich auf einem alten juristischen Text {iberlagernden Interpretationen, von
denen die meisten in irgendeiner Form auf den jeweils vorhergehenden
aufbauen, ist dieser Begriff ja in der Tat sehr geeignet, zum Beispiel auch dafiir,

17 Notizen, S. 13—18. Allerdings spricht er im Gegensatz zu Popper auch von » Verifizieren«: Bemer-
kungen S. 6.

18 Fischer-Lexikon S. 16. Diese Rickertsche Unterscheidung von Geschichte und Sozialwissen-
schaften 1st aber nun wirklich iiberholt, vgl. Hans-Ulrich Webler, Geschichte als Historische
Sozialwissenschaft (1973) S. 13 und Anm. 12 aufS. 37.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir

343


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

344

den schon von Bett: formulierten »Kanon der Autonomie« des Textes noch
priziser zu formulieren, also das Gebot, eine Quelle nur aus den Vorstellungen
ihrer eigenen Zeit zu verstehen und nicht aus ithrer Wirkungsgeschichte. Aber,
und das ist nun, wie man leicht erkennt, fiir das Selbstverstindnis der Disziplin
von einiger Bedeutung, nach anfinglichem Zogern weigert sich Wieacker anzu-
nehmen, rechtshistorisches Verstehen sei mit Applikation verbunden. Es ist fiir
thn nur kontemplativ, nicht applikativ?®.

Diese Weigerung ist bemerkenswert. Einmal mufl es natiirlich vom Standpunkt
der Gadamerschen Hermeneutik auf den ersten Blick unmoglich erscheinen,
Wirkungsgeschichte ohne Applikation anzunehmen. Darauf wiirde Wieacker
zu Recht erwidern, die Wirkungsgeschichte sei von thm ja auch nur akzeptiert
worden fiir die Geschichte der juristischen Zeugnisse, die selbst zur Rechtsan-
wendung gehoren. Im Bereich der Rechtsanwendung gibe es selbstverstindlich
auch fiir thn Applikation,aber fiir die geschichtliche Betrachtung der Entwick-
lung dieser Rechtsanwendung weder Applikation noch Wirkungsgeschichte. Sie
sei rein kontemplativ. Er weigert sich also insgesamt, fir das rechtshistorische
Verstehen die Substanz der Gadamerschen Hermeneutik, nimlich Wirkungsge-
schichte und Applikation, zu Gbernehmen. Gerade am Beispiel der Rechtsge-
schichte hat Gadamer allerdings seine Vorstellungen entwickelt. Sehen wir uns
seine Griinde an.

Gadamer beruft sich auf einen Vortrag Ernst Forsthoffs aus dem Jahre 1940
tiber »Recht und Sprache«?%. Darin erklirt Forsthoff, es gibe in der Jurispru-
denz keinen Unterschied zwischen dogmatischem und historischem Denken.
Der Fehler der historischen Schule sei es nur gewesen, philologisch, antiquarisch
zu denken und — in subjektiver Auslegung — mehr am urspriinglichen Willen des
Gesetzgebers interessiert zu sein als an einer sinnvollen Anwendung des
Gesetzes in der Gegenwart. Grundsitzlich sei thr Programm richtig gewesen.
Recht konne nur historisch verstanden werden, auch fiir seine dogmatische
Anwendung. Was Recht ist, kénne man nur verstehen aus seiner Entwicklung,
in der sich im geschichtlichen Wandel der urspriingliche Sinngehalt eines
Rechtssatzes verdndert habe bis zu seiner gegenwirtigen Bedeutung.

Diesen Gedanken ergianzt Gadamer in die andere Richtung. Nicht nur dann
gehe es um Applikation, wenn der Rechtsdogmatiker von der Vergangenheit
her in die Gegenwart denkt, um zu erkennen, was Recht ist und wie er zu
entscheiden hat, sondern auch, wenn der Rechtshistoriker von der Gegenwart
her in die Vergangenheit sicht. Thm gehe es zwar nur um den urspriinglichen
Sinn. Aber er kann ihn nicht erkennen, ohne sich den Wandel der Verhiltnisse
bewuflt zu machen. Auch er mufl tun, was der Richter tut: unterscheiden den
urspriinglichen Sinngehalt des Gesetzes und den heutigen, in dessen Vorver-
standnis er als Gegenwirtiger lebt. Auch Gadamer sieht selbstverstindlich
einen Unterschied in der Tiatigkeit des dogmatischen Juristen und des Rechtshi-
storikers. Aber dieser Unterschied ist fiir ihn nicht grundsitzlicher Natur, sei
nicht qualitativ, sondern eher quantitativ und von der jeweiligen Blickrichtung
her zu sehen. Entscheidend sei, dafl auch historische Erkenntnis nur so vor sich
gehen konne, dafl in jedem Fall die Vergangenheit in ithrer Kontinuitit mit der
Gegenwart gesehen wird. Dieses Verhiltnis von Vergangenheit und Gegenwart

19 Wirkungsgeschichte: Eramon S. 359 f., Nouzen S. 4, 8—1o0. Autonomie des Textes: Eramion S.
362 f., Notizen S. 10. Applikation: anfingliches Schwanken in Eramon S. 357 A. s4und S. 359 1,
Ablehnung seit Nouizen S. g, 12.

20 Gadamer (Anm. 13) zur Applikation: S. 292323, zur jurisuschen und rechtshistorischen Herme-
neutik : ab S. 307 Ernst Forsthoff, Recht und Sprache (Ndr. 1964) S. 1—17

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

in der juristischen Hermeneutik ist fiir ihn nun kein Sonderfall, sondern ein
Modell fiir alles Verstehen, das immer ein historisches ist. Jede Umsetzung im
Verstehen ist eine Vermittlung mit der Gegenwart.

Schon vor Wieacker hatte dieser Grundsatz der Hermeneutik Gadamers seine
Gegner gefunden. Emilio Betti war der erste. Er ist unter den Rechtshistorikern
derjenige, der sich am meisten mit methodischen Fragen befafit hat. Von
Anfang an haben ihn Auslegungsfragen interessiert, und spater hat er sich fast
ausschliefllich mit der allgemeinen Methodik der Geisteswissenschaften beschaf-
tigt. Er ist Hegelianer, Objektivist, und steht in entschiedenem Gegensatz zu
der subjektivistischen Existenzphilosophie Jaspers’, Heideggers und Gadamers.
Selbstverstandlich muf er sich gegen die Annahme von Applikation im histori-
schen Verstehen erkldren. Selbstverstindlich steht fiir thn der objektive Geist
auflerhalb des historischen Getiimmels. Alles andere, das ist seine Begriindung,
wiirde der subjektiven Willkiir Tir und Tor offnen2l. Alfred Heuss, der
Gottinger Historiker, hat thm zugesummt. Denn die Gleichsetzung von histori-
schem und dogmatischem Verstchen wiirde bedeuten, das menschliche Leben
schon in seiner Gegenwart zu historisieren?2.

Wieacker kann diese Begriindung nicht iibernehmen. Das wiirde sein Verbot
philosophischer Vorentscheidungen verletzen. Er gibt eine eigene Begriindung.
Und leitet sie ab aus seiner — schr vorsichtig formulierten und im Grunde nur
vorlaufig konzipierten, aber doch eindeutigen — Rechtstheorie. Recht ist fiir
ithn, in enger Anlehnung an Hans Welzel, ethisch begriindet, letztlich doch auch
Gberpositiv, tibergeschichtlich, und zwar begriindet im personlichen Gewissen
und damit in der individuellen Verantwortung??. Also lautet seine Begriindung
fiur die Ablehnung der Applikation in der Rechtsgeschichte: Der Rechtshisto-
riker teilt mit dem Rechtsdogmatiker zwar das Interesse an Recht, nicht aber
dessen Verantwortung. Er habe nicht dessen Verantwortung fiir die Richtigkeit
im praktischen 6ffentlichen Handeln des Juristen der Gegenwart?4.

Die Interpretationstitigkeit des Rechtshistorikers ist also kontemplativ. Sie
besteht darin, mit dem Instrumentarium der historischen Typen, der Sachstruk-
turen, das Material der Geschichte abzutasten und immer wieder das eigene
Begriffsinventar zu Uberpriifen. Aber was ist nun das Ergebnis, wenn es nicht
die Applikation sein darf? Das Ergebnis — und das ist nicht ohne Bedeutung fiir
die Beurteilung dieser Methode — beschreibt Wieacker mit den folgenden
Worten: »Im fortschreitenden Gelingen solcher Interpretationen, vielleicht erst
in der Arbeit vieler Generationen, vergewissern wir uns moglicherweise zuneh-
mend einer auflergeschichtlichen oder iibergeschichtlichen Rechtserfahrung —
und das 1st das Gliick, das der Rechtshistoriker in den besten Stunden seiner
Arbeit erfihrt. «25

Soweit die Zusammenfassung der methodischen Lehren Franz Wieackers. Es ist
noch nachzutragen, dafl er zuletzt (1971) in der Rechtsgeschichte auch einen
Teil der Sozialgeschichte gesehen hat. Insoweit sei sie die Geschichte der Verge-
sellschaftungsformen, Besitzverfassungen, sozial anerkannten Verhaltensregeln
und ihrer sozialpsychologischen Voraussetzungen?¢. Das konnte eine gewisse

o

Emilio Betu, Die Hermeneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften (1962) S. 48—52.

In semem letzten grofien Werk, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenscha f-

ten, 1967, 1st cr darauf micht noch einmal eingegangen. Vgl dort S. 492 A. 4.

22 Alfred Heuss, Zur Hermeneutik des historischen und juristisch normativen Satzes, Studi Bettr o
(1962) S. 151=172, vgl. bes. S. 159.

23 PGNS. 609—619.

24 Notizen S. 1 2.

35 Bemerkungen S. 13, Vgl. Nouzen S. 19 und 22.

26 Fischer-Lexikon S. 137 f.

IP 218.73.218.38, am 19.01.2026, 28:10:33. lich gaschil
Inhalts I for oder

Erlaubnis Ist

345


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

346

Abkehr bedeuten von seinem bisher stark geistesgeschichtlichen Programm.
Sicher ist das nicht. Und ausfihrlicher hat er dazu noch nicht wieder Stellung
genommern.

In diesen letzten drei Jahren aber haben sich andere geduflert, teils zustimmend,
teils kritisch. Die Erschiitterungen im Selbstverstindnis der Wissenschaft durch
die Studentenrevolte der sechziger Jahre hatten mit der iblichen Phasenver-
schiebung schliefilich auch die Rechtsgeschichte erreicht. Eine kurze Schilde-
rung in der zeitlichen Reihenfolge:

Zustimmung hat Wieacker bei Max Kaser gefunden. In die zweite, 1971
erschienene Auflage seines Handbuchs zum rémischen Privatrecht hat er einen
kurzen Abschnitt iiber methodische Fragen aufgenommen. Darin fihrt er aus,
Rechtsgeschichte konne sich nicht nur auf die Beschreibung der dufieren Tatsa-
chen des Rechtslebens beschrinken, sondern miisse auch thre Ursachen untersu-
chen. Aber sie habe sich, und hier beruft er sich auf Wieacker, von geschichts-
oder rechtsphilosophischen Vorentscheidungen freizuhalten??. Und ein wesent-
liches Element der Methode Wieackers, der Gedanke von Sachstrukturen, ist
von Theo Mayer-Maly bestitigt worden. Sie sind fiir ihn allerdings von vorn-
herein zeitlos, iibergeschichtlich, tauchen immer wieder auf, weil das Reservoir
juristischer Konstruktionsméglichkeiten notgedrungen begrenzt sei.?®

Dieter Simon stellt fest, Rechtsgeschichte habe sozialgeschichtliche Bedingun-
gen fiir die Rechtsentwicklung aufzuzeigen, wenn man ihre Aufgabe im
Hinblick auf eine Gesellschaftstheorie bestimme, neigt also dazu, ihre Aufgabe
fur die Zukunft nicht so sehr in der Dogmengeschichte, sondern im wesentli-
chen in der Sozialgeschichte zu sehen. Er widerspricht Wieacker in der Bestim-
mung des Gegenstandsbereichs. Die sehr personliche Erfahrung des rechtshisto-
risch arbeitenden Juristen von Recht sei dafiir kein ausreichendes Kriterium.
Nur das, was von ciner historischen Gesellschaft selbst jeweils als Recht ange-
sehen worden ist, konne auch von der Rechtsgeschichte nur als historisches
Recht bezeichnet werden. Und er ergianzt diese Abgrenzung dann durch die
Forderung, Rechtsgeschichte habe aber auch zu untersuchen das gesamte zur
Verfiigung stehende nomologische (das heifit: regelhafte, in Regeln zu fassende)
Wissen {iber Ordnungs- und Organisationssysteme menschlicher Gesellschaft,
also auch Gegenstinde, die wir heute als rechtliche betrachten, die man damals
aber nicht als Recht angesehen hat??.

In einer ausfithrlichen, in einigen Einzelheiten angreifbaren, im Grunde aber
richtigen »Kritik der biirgerlichen Rechtsgeschichte«, die sich natiirlich auch
gegen die Auffassungen Franz Wieackers wendet, hat nun 1973 eine Arberts-
gruppe von Juristen aus Gieflen und Frankfurt die bisherige geistesgeschicht-
lich-idealistische Arbeitsweise in der Rechtsgeschichte ideologiekritisch ange-
griffen®. Sie haben auf die Enthistorisierung hingewiesen, die mit dieser
Methode verbunden ist, und gefordert, durch eine materialistische Geschichts-
theorie auch hier die notwendige historische Orientierung im Handeln wieder-
herzustellen. Diese neue Rechtsgeschichte habe zur Aufgabe die radikale Rick-
gewinnung eines Bewufltseins von den historischen und damit auch von den
gegenwirtigen Bedingungen und Moglichkeiten kollektiver emanzipatorischer
Praxis innerhalb der sozialistischen Bewegung. Diese Aufgabe konne sie nur

27 Max Kaser, Das romische Privatrecht (Anm. 8) S. 10.

28 Theo Mayer-Maly, Die Wiederkehr von Rechtsfiguren, JZ 1971 S. 1—3.

29 Dieter Simon, Artikel »Rechtsgeschichte« in: Handlexikon zur Rechtswissenschaft, hg. v. Axcl
Gorlitz (1972) S. 8, 315 f.

30 Anm.g.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

dadurch erfiillen, daf sie nicht weiter die Idee eines tiberzeitlichen und tiberge-
schichtlichen unwandelbaren Rechts verfolge, sondern die Gegenwart als
geschichtliche Etappe begreife, die in Wandlung begriffen und bewuflter solida-
rischer Verinderung zuganglich sel.

Ahnlich hat sich — in einer sehr personlich gefafiten und eher wissenschaftsso-
ziologisch orientierten Kritik — Hans Erich Troje geduflert. Er fragt den Rechts-
historiker, wie er es eigentlich rechtfertige, die Frage nach der Unterdriickung
von Unterdriickten nicht zu stellen. Diese Art von Rechtsgeschichte mache die
Unterdriickten jedenfalls nicht frei3®.

Peter Landau hat die Frage untersucht, ob fiir Karl Marx Rechtsgeschichte
iiberhaupt als Einzelwissenschaft moglich ist. In sehr griindlicher Interpretation
besonders der »Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie« — dem
Rohentwurf des »Kapitals« aus den Jahren 1857 und 1858 — stellt er fest32: Fiir
Marx gibt es Ungleichzeitigkeiten, Disproportionen, wie er sie nennt, in der
Entwicklung der materiellen Produktion und der Produktionsverhiltnisse. Und
auflerdem sind bei gleicher Entwicklung der Produktivkrifte verschiedene
gesellschaftliche und rechtliche Losungen in der Gestaltung der Produktions-
verhiltnisse moglich. Damit kommt Peter Landau zu dem Schlufl: Auch fiir
Marx ist Rechtsgeschichte als selbstindige Disziplin moglich.

Ich komme zum Schlufl dieses Uberblicks. Und berichte von einer eher schon
praktischen Konsequenz der bisherigen Entwicklung, die mir typisch zu sein
scheint. Sie besteht in der Erginzung eines Adjektivs in der letzten Auflage des
Lehrbuchs der Deutschen Rechtsgeschichte von Mitters und Lieberich. In der
12. Auflage von 1972 hiefl es: »Sie (die Rechtsgeschichte, U. W.) zeigt, unter
welchen politischen und sozialen Bedingungen sich die Rechtsnormen bilden
und wie diese selbst wieder auf den Geschichtsverlauf zurickwirken, wie die
Geschichte oft nichts anderes st als die Verwirklichung des Rechts«. Dieser Satz
war in der Kritik der Arbeitsgruppe zitiert und — in seinem weiteren Kontext
— angegriffen worden. In der 13. Auflage von 1974 hat Lieberich das Wort
»wirtschaftlichen« erginzt, so dafl es jetzt die politischen, wirtschaftlichen und
sozialen Bedingungen sind, unter denen sich Rechtsnormen bilden. Immerhin.
Wir werden uns im folgenden die Frage zu stellen haben, ob das geniigt.

II1. Kritik der Lebhren Wieackers

Uberlegungen fiir die Zukunft haben einzusetzen in der Kritik der Gegenwart.
Sollen wir so arbeiten, wie Franz Wieacker es formuliert hat? Es gibt dagegen
viele Bedenken.

Seine Lehre ist die Kombination positivistischer, hermeneutischer, idealty-
pisch-strukturalistischer und idealistischer Elemente. Lift sich das eigentlich
methodisch alles miteinander vereinbaren? Da ist zunichst das Nebeneinander
von positivistischen Forderungen und idealistischen Vorstellungen.

Auf der einen Seite fordert Wieacker, Rechtsgeschichte habe sich von philoso-
phischen Vorentscheidungen freizuhalten. Sei sie Wirklichkeitswissenschaft.
Fir den Rechtshistoriker gibe es kein Zuriick hinter einen illusionslosen
Neopositivismus.

Auf der anderen Seite steht das methodische Ziel, sich im hermeneutischen
Experiment zunehmend einer auflergeschichtlichen oder tbergeschichtlichen

31 Hans Erich Troje, Rechtsgeschichte: Was kdnnen wir tun? in: Recht und Politik 1974, S. 1017
32 Peter Landau, Karl Marx und die Rechtsgeschichte, TR 41 (1973) S. 361—371.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

347


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

348

Rechtserfahrung zu vergewissern, indem Problemstrukturen in Sicht kommen,
die — in einem bedingten Mafle, aber immerhin — der Geschichtlichkeit
enthoben sind. Das fortschreitende Gelingen dieses Vergewisserns ist fiir
Wieacker jenes Gliick, das der Rechtshistoriker in den besten Stunden seiner
Arbeit erfihrt. Also: Wenn er nicht feststellen kann, daf§ es iibergeschichtliche
Rechtserfahrungen gibt, dann hat er Pech. Denn iibergeschichtliche Rechtser-
fahrung ist gut.

Der Positivismus hat in diesem Zusammenhang die Aufgabe, die empirische
Erforschung der Einzelfragen zu legitimieren. Die idealistische Konzeption
betrifft den ibergreifenden Entwicklungszusammenhang, der sich aus dem
Begriff des Geistes selbst ergibt. Wieacker schreibt dazu: »Im Lichte dieser
Forderung sind die Geschichtsmetaphysik Hegels, Schellings und Croces, die
Idealtypik Max Webers und die Hermeneutik Bettis (mehr oder weniger revi-
sionsbedtrftige) Fassungen ein und desselben unverzichtbaren Problems der
Rechtsgeschichte.« Und er erginzt, ohne diesen 1dealistischen Zusammenhang
sel die empirische, positivistische Forschung vollkommen nutzlos33.

Es ist ein ganz normaler Idealismus, die Uberzeugung, daf es Vorstellungen,
Ideen von Recht und Gerechtigkeit gibt, die allen Menschen zu allen Zeiten
gemeinsam gewesen sind und, das ist natirlich nicht so ganz unwichtig,
gemeinsam bleiben werden. Es ist allerdings, nach so vielen Erfahrungen des
Scheiterns idealistischer Geschichtskonzeptionen und nach der Konfrontation
mit der Herausforderung der materialistischen Geschichtsauffassung, es ist ein
Idealismus, der formuliert ist auf der letzten noch iibriggebliebenen und stark
differenzierten Position, nachdem die anderen aus intellektueller Redlichkeit
schon lingst geraumt werden muflten. Ein Idealismus mit schlechtem Gewissen.
Ein Idealismus, der im Grunde einsieht, daf er historisch am Ende ist, der aber
trotzdem nicht aufgeben will. Wieacker sagt es selbst ausdriicklich: » Wer immer
wieder die Abhingigkeit geltenden Rechts von historischen, politischen und
sozialen Zufillen erfihrt, wird leicht daran verzweifeln, in ihm noch geschicht-
liche Erscheinungen der Gerechtigkeit selbst zu erkennen und schlief8lich in
threm Feldzeichen nur mehr den bekannten >Fetzen Tuch< sehen. Nur ein
bestandig aktiver praktischer Rechtsglaube wird von diesen Ermiidungserschei-
nungen der Wirklichkeitserfahrung bewahren. «34

Es spricht also alles fiir eine Desillusionierung, gegen die unsichtbare Flagge.
Aber die Desillusionierung ist schlecht. Sie ist eine Gefahr. Deshalb mufl man
glauben. Fir den Rechtshistoriker jedenfalls, schrieb er in den hermeneutischen
Notizen, gibt es kein Zuriick hinter einen illusionslosen Neopositivismus. Desil-
lusionierung ist schlecht. lllusionsloser Neopositivismus ist gut. Ist da nicht ein
Widerspruch? Rechtsgeschichte ist positivistische Wirklichkeitswissenschaft. Ist
da nicht schon wieder einer? Positivismus und Idealismus lassen sich eben nicht
miteinander vereinbaren. Das Ergebnis ist hiufig, wie hier, ein Idealismus mit
kulturpessimistischen Nuancen. Und Kulturpessimismus ist bekanntlich, und
nicht die Desillusionierung, eine wirkliche Gefahr3s.

Aber nicht nur der idealistische Grundgedanke der Methode Franz Wieackers
ist mit seiner positivistischen Forderung nach einem Verzicht auf philosophi-
sche oder rechtsphilosophische Vorentscheidungen unvereinbar. Auch sein her-
meneutischer Ansatz widerspricht dem.

Das zeigte sich schon bei der Abgrenzung der Rechtsgeschichte zur allgemeinen

33 Eranion S. 355.
34 PGNS. 570 f.
S Friez Stern, Kulturpessimismus als polinsche Gefahr, 1963. Vgl. noch PGN S, 25.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

Geschichte. Fiir Wieacker ergibt sich ihre Eigenstindigkeit aus der Notwendig-
keit von Rechtserfahrung fiir das rechtshistorische Verstehen, also aus einer
Anwendung und Ubertragung der Diltheyschen Hermeneutik der historischen
Geisteswissenschaften auf den Sachbereich Recht. Diltheys Begriindung fiir die
Moglichkeit geisteswissenschaftlicher Erkenntnis — das erkennende Subjekt
bezieht sich auf einen Objektbereich, mit dem es die Strukturen der Subjekti-
vitdt teilt — wird auf die spezielle Situation der Geschichte des Rechts iibertra-
gen, librigens in einer fiir diese Hermeneutik durchaus zuldssigen Weise. Und
es ist dies selbstverstindlich auch eine fiir eine rechtshistorische Methodik
grundsitzlich mogliche Entscheidung. Aber es ist eine philosophische Vorent-
scheidung, niamlich dariiber, dafl Recht eine rein geistige, ideale Qualitit hat.
Das ergibt sich aus der Annahme der Subjektidentitit zwischen Rechtshisto-
riker als verstehendem und dem historischen Recht als dem verstandenen Geist.
In Ankniipfung an idealistische Traditionen kann diese besondere Stellung von
Subjekt und Objekt bei Dilthey so gedeutet werden, als begegnete der Geist in
den Objektivationen des Geistes sich selbst?6. Ubertragen auf die Rechtsge-
schichte bedeutet es: Das Recht ist eine Objektivation des Geistes. Recht kann
aber, philosophisch gesehen, durchaus etwas anderes sein. Zum Beispiel
Produkt der materiellen Produktionsverhiltnisse3”. Wieackers hermeneutische
Abgrenzung ist also nicht nur eine philosophische, sondern auch noch eine
rechtsphilosophische Vorentscheidung. Beides ist dem wirklichkeitswissen-
schaftlichen Rechtshistoriker verboten. Der hermeneutische Ansatz Wieackers
ist mit seiner positivistischen Forderung nicht vereinbar.

Wir haben davon auszugehen, dafl Wieacker diese Widerspriiche kennt, und
deshalb die Frage zu stellen, warum er sie in Kauf nimmt. Wo ist der Grund fiir
diese methodologische Kontamination? Einen Hinweis auf die Antwort gibt
eine andere Eigenheit seiner Methode, die mit dieser Widerspriichlichkeit in
enger Beziehung steht, nimlich die teilweise auflerordentlich starke Unklarheit
und bisweilen irrefihrende Unschirfe in der Darstellung seiner methodischen
Entscheidungen.

Er beruft sich auf die Hermeneutik Gadamers. Aber seine Hermeneutik ist —
nach der Ablehnung von Wirkungsgeschichte und Applikation im historischen
Verstehen — nicht die Gadamersche, sondern, wie gezeigt, die von Wilhelm
Dilthey (den er nicht nennt). Er beruft sich fiir seine Typenbildung auf die sach-
logischen Strukturen bei Hans Welzel. Seine Sachstrukturen stehen aber den
Idealtypen Max Webers viel niher als den sachlogischen Strukturen Welzels.
Jene haben wie bei Wieacker experimentellen, heuristischen Charakter, sind
von vyornherein nur Denkmodelle, die immer wieder tberprift werden
miissen38 Diese aber haben ontologischen Charakter, auch als Schranke fiir
den Gesetzgeber??, stehen also auflerhalb jeglichen Experiments. Wieacker
beruft sich auf den Neopositivismus und erhartet diesen Hinweis durch seine
naturwissenschaftliche Terminologie bei der Beschreibung des hermeneutischen
Experiments?®. In Wirklichkeit aber ist er mit seiner suchenden und tastenden
Methode vom Physikalismus der Wiener Schule ebensoweit entfernt wie Gada-

w

6 Jiirgen Habermas, (Anm. 15) S. 96.

37 Karl Marx, Das Kapital, Band 1, MEW 23.643 A. 73.

38 Die Lehre der Idealtypen ist entwickelt 1n dem 1904 geschriebenen Aufsatz tiber » Die »Objek tivi-
tite sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntmis« in: Max Weber, Gesammclte
Aufsitze zur Wissenschaftslehre (5. Aufl. 1968) S. 190-214.

? Hans Welzel, Naturrecht und matenale Gerechuigkert (2. Aufl. 1955)S. 197

Nouzen S. 15—17

s W
°

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

349


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

350

mers Hermeneutik von der grammatisch-logischen Methode des frithen Wirs-
genstein.

Diese Unschirfe hat ihren Grund. Ein Mann, der wie kein anderer seines Faches
die Schwierigkeiten sicht, die sich bisher jedem klar formulierten Versuch einer
einheitlichen posttivistischen oder idealistischen Wissenschaftstheorie entge-
gengestellt haben, zogert bei der Formulierung seiner eigenen Position. Er sicht
die Einwinde und beschrinke sich auf Andeutungen. Er sieht die Problematik
einer eindeutigen Entscheidung fiir eine 1dealistische Geschichtsauffassung und
differenziert sie in hermeneutische Teilentscheidungen (Abgrenzung zur allge-
meinen Geschichte) und sehr vorsichtig formulierte allgemeine idealistische
Vorstellungen (allmihliches Vergewissern einer iiberzeitlichen Rechtserfah-
rung). Um den Weg dorthin moglichst objektiv zu gestalten, wird gegen 1deali-
stische Ubertreibungen in groflen kreisenden Linien fiir die wissenschaftliche
Technik eine positivistische Barriere aufgestellt (hermeneutisches Experiment),
die nebenbei im Ernstfall auch noch dazu dienen kann, unter Hinweis auf ithr
Verbot philosophischer Vorentscheidungen jeden Angriff auf den eigentlichen
Inhalt der Lehre zunichst einmal im Namen der objektiven Wissenschaft abzu-
wehren. Wissenschaftslogisch ist diese Kombination nicht méglich. Wissen-
schaftshistorisch hat sie grofie Vorginger. Ich meine vor allem Max Weber, mit
dem Wieacker mehr verbindet, als er auf den ersten Blick ahnen l3fit.

Mit Max Weber verbindet ithn nicht nur die Entscheidung fir eine heuristische
Typenbildung. Sie hat im ubrigen bei beiden dhnliche Griinde. Max Weber
versuchte, mit seinen Idealtypen das Abgleiten der Sozialwissenschaft in natur-
wissenschaftliche Gesetzesglaubigkeit und in geisteswissenschaftliches Indivi-
dualisieren zu vermeiden. Sie sind fiir ihn ein Kompromif}, ebenso wie sie fiir
Wieacker der Ausweg sind aus dem vermeintlichen Dilemma eines Gegensatzes
von Gesetzmafigkeit des Rechts und individuellem Charakter der Geschichte.
Mit Max Weber verbindet ihn dariiber hinaus die Entscheidung fiir die Wert-
freiheit (Verbot von philosophischen Vorentscheidungen) auf der einen Seite
und eine letztlich idealistische Grundposition auf der anderen. Beiden
gemeinsam ist die pessimistische Neigung zu methodischer Unschirfe. Mit Max
Weber verbindet ithn das BewufStsein von den Schwierigkeiten bei der Verteidi-
gung seiner Grundentscheidung fir eine idealistische Geschichtsauffassung.
Beide haben das methodische Konzept, unhaltbar gewordenen idealistische
Positionen zu riumen, und die Uberzeugung von der Notwendigkeit des
Widerstands gegen die materialistische Geschichtsauffassung, mit der sich beide
tibrigens nie direkt, sondern immer nur indirekt auseinandergesetzt haben. Und
mit Max Weber verbindet ihn die Ablehnung jeglicher Handlungsorientierung
in der Wissenschaft.

Die Ablehnung der Gadamerschen Applikation durch einen Rechtshistoriker ist
im Grunde genommen schwer zu verstehen, zumal dann, wenn auch fiir thn die
Enthistorisierung der Rechtswissenschaft ein Mierfolg der Rechtsgeschichte
ist. Die Hermeneutik Gadamers ist eine imponierende Spitkonstruktion des
deutschen Idealismus, konsequent in der Vollendung einer immer tiefer in die
Subjektivitit fithrenden Entwicklung und bewundernswert in der Wiederher-
stellung einer traditionsgebundenen Handlungsorientierung. Bettrs Ablehnung
ist konsequent. Er 1st Objektivist. Wieackers Begriindung dagegen, der Rechts-
historiker habe nicht die Verantwortung fir die Richtigkeit im praktischen
offentlichen Handeln des Juristen der Gegenwart, kann kaum iberzeugen.
Haben wir diese Verantwortung wirklich nicht? Zu welchem Zweck halten wir
Lehrveranstaltungen in Rechtsgeschichte? Und aus welchem Grunde sind wir

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

der Meinung, sie miisse wieder stirker in die Ausbildung von Juristen integriert
werden? Gibt es eine stirkere Verantwortung fir die Richtigkeit im praktischen
offentlichen Handeln des Juristen der Gegenwart als die Verantwortung derje-
nigen, die diese Juristen ausbilden?

Es gibt in der Tat sehr starke Bedenken gegen die Ubernahme der Gedanken
Gadamers in die Rechtsgeschichte. Aber sie richten sich gegen die bisherige
geisteswissenschaftliche Hermeneutik als Ganzes. Die Einwinde sind
bekannt4t. Ich fasse sie kurz zusammen. Die Hermeneutik bewirkt einen
Riickzug in die Innerlichkeit, der der 6ffentlichen Verantwortung des Rechtshi-
storikers widerspricht. Hermeneutik als Nacherleben, Hineinversetzen, Hin-
einvertiefen ist verbunden mit dem Fehlen jeglicher allgemeiner Kriterien fiir
das Verstehen geschichtlicher Zusammenhinge, mit dem Fehlen von Kriterien,
die auflerhalb dieser subjektiven Reflexion liegen. Sie gehort in den nicht mehr
herstellbaren sozialen Zusammenhang des sehr personlichen Verhaltnisses von
Meister und Schiiler, in dem der Schiiler der Autoritit des Meisters folgend
bereit ist, sich in dessen Erfahrungen einzuleben. Es ist ein Verstehen, das zwar
in dieser Form durch den einen Schiiler nachvollziehbar, aber nicht allgemein
nachpriifbar ist und damit ungeeignet fiir Forschung und Lehre an unseren
heutigen Hochschulen, in denen Wissenschaft nicht mehr Privatangelegenheit
des einzelnen ist, sondern als 6ffentliche Gemeinschaftsaufgabe betrieben wird.
»Es ist in diesem Zusammenhangx, schreibt Ernst Forsthoff iber die Hermeneu-
tik, »nicht ohne Interesse, daf§ in der griechischen Antike der Hermeneus nicht
sowoh!| Ausleger und Erklarer als vor allem Kiinder, Herold war und als solcher
das Vorrecht der Unverletzlichkeit genofl.«#? Es ist dieser Verkiindungscharak-
ter der Hermeneutik, der sie fiir uns in dieser Form unbrauchbar macht. Wissen-
schaft ist Produktivkraft geworden, hat Steuerungsfunktionen erhalten fiir
Wirtschaft und Gesellschaft und ist nicht mehr unverletzliche Weissagung.

Es kommen andere Bedenken hinzu. Die bisherige Hermeneutik ist wesentlich
rickwirtsgewendet, traditionsgebunden, konservativ, indem sie Vorstrukturen
des Verstehens (Heidegger), Vorurteile (Gadamer) als legitime Bedingungen des
Denkens anerkennt, die die Gewichte zwischen Autoritit und Vernunft zu sehr
zugunsten der Autoritit verschieben. Die Einsicht in die Vorurteilsbedingtheit
des Verstehens dient zur Rehabilitierung des Vorurteils als solchen und ist nicht
Anlaf zur Kritik. Es fehlt tiberhaupt ein Bezugssystem, das eine Kritik ermég-
licht, das den Zusammenhang in der Tradition als solchen tiberschreitet und es
erlaubt, Uberlieferung zu kritisieren. Marx und Engels haben gezeigt, wie stark
Ideologien das Selbstverstandnis bestimmen. Die Hermeneutik bleibt bei die-
sem Selbstverstindnis stehen. lhr geniigt es, iiber die Sprache das jeweilige
historische Selbstverstandnis hermeneutisch zu ermitteln. Sprache ist aber auch
ein Herrschaftsinstrument, dient auch der Legitimation wirtschaftlicher und
politischer Macht und ist insoweit ideologisch. Es geniigt also nicht festzustel-
len, was das historische Subjekt von sich selber dachte. Der Historiker mufl
dieses Selbstverstandnis auch ideologiekritisch untersuchen und fragen, welche
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Bedingungen es zur Voraussetzung hat.
Niemand hat das so klar und einfach beschrieben wie Marx und Engels in der

41 Z. B. fiirgen Habermas (Anm. 15) S. 173—180; ders., Der Universalititsanspruch der Hermencu-
tik, in: Hermeneutik und Dialektik. Hans-Georg Gadamer zum yo. Geburtstag, Hg. v. R. Bubner,
K. Cramer, R. Wichl, Band 1 (1970) S. 73—103, Albrecht Wellmer, Kritische Gesellschaftstheorne
und Positivismus (1969), S. 42—53; Walter Schulz, Philosophie in der verinderten Welt (1972) S.
165 ., 522.

32 Ernst Forsthoff, Recht und Sprache (1940, Ndr. 1964) S. 3.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

351


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

35

»Deutschen Ideologie«#3: » Wiahrend im gewohnlichen Leben jeder Shopkeeper
sehr wohl zwischen dem zu unterscheiden weif}, was jemand zu sein vorgibt,
und dem, was er wirklich ist, so ist unsre Geschichtschreibung noch nicht zu
dieser trivialen Erkenntnis gekommen. Sie glaubt jeder Epoche aufs Wort, was
sie von sich selbst sagt und sich einbildet.« Die bisherige Hermeneutik bietet fiir
solche Untersuchungen keine Moglichkeiten. Sie geniigt noch nicht einmal den
Mindestanforderungen, die sich aus den Abwandlungen der Lehren von Marx
und Engels etwa durch Kelsen, Topitsch oder Mannheim ergeben. Eine materia-
listische Hermeneutik, die das leisten konnte, steht erst in den Anfingen.**
Neben der Hermeneutik steht in Wieackers Methode der Positivismus. Und es
ist nicht zu leugnen, daf} auch er in der bisherigen Praxis der Rechtsgeschichte
tatsichlich eine entscheidende Rolle gespielt hat. Wieacker befindet sich hier
wieder in enger Nachbarschaft zu Max Weber und seiner Forderung nach Wert-
freiheit, die durch das heuristische Instrument der Idealtypen erginzt wird.
Aber es erscheint bei ihm noch fast das gesamte iibrige Spektrum der Spielarten
des neueren Positivismus. Er nennt selbst ausdriicklich den Neopositivismus.
Mit seinen Sachstrukturen nihert er sich auch dem Strukturalismus der Nach-
kriegszeit, wie er sich in struktureller Anthropologie, Linguistik und politischer
Systemtheorie entwickelt und ebenfalls bei Mayer-Maly Sympathien gefunden
hat. Und schlieflich nihert er sich mit seiner Beschreibung des hermeneutischen
Experiments im Verfahren des trial and error dem kritischen Rationalismus von
Popper und Albert. Diesen verschiedenen Spielarten gemeinsam ist der auch
von Wieacker erhobene Anspruch, voraussetzungslose Wissenschaft darzustel-
len. Sie versuchen, Geistes- und Sozialwissenschaften von metaphysischer Spe-
kulation zu befreien und nach dem Muster der Naturwissenschaften zu struk-
turieren mit dem Ziel der Exaktheit der wissenschaftlichen Erkenntris durch
Nachprifbarkeit, Wiederholbarkeit, Intersubjektivitit und moglichst weitge-
hende Ausschaltung des Qualitativen zugunsten des Quantitativen und Bere-
chenbaren. Sie erheben alle den Anspruch, unpolitisch zu sein, sind grundsitz-
lich induktiv, analytisch, experimentell und unsystematisch, weil sie bewuf3t auf
einen ubergreifenden Zusammenhang verzichten. Sie stehen damit im Gegen-
satz zu Idealismus und Materialismus, die beide in threm Selbstverstindnis poli-
tisch sind und grundsitzlich deduktiv, synthetisch, historisch und systematisch.
Der methodische Positivismus ist in allen seinen Spielarten unhistorisch. Das
gilt im Endergebnis auch fiir Poppers Theorie der Randbedingungen®s und ist
fiir uns als Rechtshistoriker der erste schwerwiegende Einwand.

Ohne Zweifel hat der historische Positivismus in der Vergangenheit seine
Verdienste gehabt, auch und besonders in der Rechtsgeschichte. Wir haben ihm
zu verdanken eine nun fast vollstindige Sammlung und Sichtung des unmit-
telbar juristischen historischen Materials, ohne die wir nicht weiterarbeiten
konnten und auf der wir aufbauen miissen. Aber, und das ist nur eine andere
Formulierung der eben getroffenen Feststellung, der Positivismus sei unhisto-
risch, er hat sich weitgehend nur an den dufleren Erscheinungen orientiert, wie
Wieacker es ja auch ausdriicklich formuliert hat. Das hat nicht nur zur Folge,
dafl man eben nur dic Teile in der Hand hat und nicht das einigende Band,
sondern das hat auch noch eine andere Folge.

Die Beschriankung historischer Arbeit auf die Feststellung der dufleren Erschei-
nungen fithrt nimlich notwendigerweise zur Selbsttiuschung iiber die Moglich-
3 MEW 3.49.

4 Hans Jérg Sandkiihler, Praxis und Geschichtsbewufitsein (1973) S. 398-407
45 Vgl Walter Schulz (Anm. 14) S. 84-86.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

keit, philosophische Vorentscheidungen zu vermeiden. Wissenschaft wird zur
Ideologie. Wir kennen das aus der praktischen Jurisprudenz. Der juristische
Positivismus lebte von der Illusion, der Jurist konne Entscheidungen treffen
ohne eigene Wertungen im Wege rein logischer Deduktion aus dem System der
Rechtsnormen. Diese Illusion haben wir inzwischen iberwunden, ohne aller-
dings bis jetzt zu wissen, woher der Jurist denn nun die Kriterien fiir die
notwendigen eigenen Entscheidungen nehmen soll.

Ahnlich ist es in der allgemeinen Geschichte. Langsam wird sich auch dort das
Bewufitsein durchsetzen, daff man ohne eigene philosophische Vorentscheidun-
gen nicht feststellen kann, wie es nun eigentlich gewesen ist¢. In den Sozialwis-
senschaften ist der Streit um den Positivismus schon seit vielen Jahren im
Gange*’. Und die dort von positivistischer Seite vorgeschlagenen Losungen
haben lingst nicht mehr die alte Uberzeugungskraft der Weberschen Wertfrei-
heit, die noch einmal fiir immerhin mehr als ein halbes Jahrhundert die Diskus-
sion beenden konnte. Sie entschwinden fiir die historische Arbeit in die sehr
formalistische und praktisch nutzlose Theorie Poppers von den sogenannten
Randbedingungen?s.

Und so bleibt auch hier als entscheidender — zweiter — Einwand gegen das
Programm des Positivismus die schon von Herbert Marcuse formulierte
meisterhafte Kritik an Max Weber, dafl eben die angeblich reine wertfreie
wissenschaftliche Begriffsbildung gar nicht méglich ist und immer schon mit
unbewufter philosophischer und politischer Wertsetzung verbunden gewesen
ist. Marcuse hat das gezeigt an einem der abstraktesten der von Max Weber
benutzten Begriffe, an seiner »Rationalitat«4%. Er hat gezeigt, welches die poli-
tische Funktion solcher angeblich wertfreien abstrakten wissenschaftlichen
Begriffe ist, nimlich philosophisch-politische Apologetik, ideologische Vertei-
digung des politischen Status quo. Die Rationalitdt bei Max Weber dient der
Apologie des Konkurrenzkapitalismus, die sich im Fortgang der Analyse — in
»Wirtschaft und Gesellschaft« — zur politischen Denunziation und Anklage
entwickelt unter dem schiitzenden Dach des Postulats wissenschaftlicher Wert-
freiheit. Wissenschaft wird zur Ideologie, weil sie sich nicht selbst ideologiekri-
tisch in Frage stellt.

Ob Wertfreiheit oder illusionsloser Neopositivismus: Das gleiche gilt auch fiir
die Rechtsgeschichte. Die Beschrinkung auf die Ermittlung und ordnende Sich-
tung des formalen Bestandes abstrakter Normen in einer historischen Zeit und
ihrer jeweiligen Verdnderung im geschichtlichen Wandel muf} in gleicher Weise
mindestens ebenso ideologisch und apologetisch bleiben, solange man davon
absieht, die dahinter liegenden sozialen Konflikte zu analysieren, solange man
nur die juristischen Erscheinungen betrachtet und nicht das gesellschaftlich
Wesentliche, nur die Form und nicht den Inhalt, solange man, mit anderen

46 Jetzt auch Ansitze ber Hans-Ulrich Webler (Anm. 18) S. 57 f., 69 f., 72 und 1n manchen der
Beitrdge der von ihm herausgegebenen Sammelbinde: Geschichte und Psychoanalyse (1971),
Geschichte und Soziologie (1973) und Geschichte und Okonomue (1973).

Theodor W. Adorno u. a., Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie (1969). Ein vorziigli-
cher Bericht — auch iiber die Fortsetzung auf der Frankfurter Tagung 1969 — ber Walter Schulz
(Anm. 14) S. 158—178. Sehr klar, auf dem Stand von 1967: Margherita von Brentano, Die unbe-
scherdene Philosophie. Der Streit um die Theorie der Sozialwissenschaften, Das Argument, Heft
43 (1967) S. 102-116.

Walter Schulz (Anm. 14) S. 84-87.

Sein 1964 auf dem Heidelberger Soziologentag gehaltener Vortrag in: Herbert Marcuse, Kultur
und Gesellschaft, Band 2 (1965) S. 107—129 (»Industrialisterung und Kapitalismus im Werk Max
Webers«).

4

S

4

@

4

°

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

353


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

354

Worten, vergifit, dafl das Recht ebensowenig eine eigene Geschichte hat wie
etwa die Religions°. Ein Beispiel soll das verdeutlichen.

Es wiirde keineswegs ausreichend sein, bei der Darstellung der Entwicklung der
Vertragsfreiheit im 19. Jahrhundert nur zu beschreiben, wie sie sich gegen
feudale Bindungen und merkantil-absolutistische Reglementierungen zu
Beginn des Jahrhunderts allmihlich durchgesetzt und bis zum Ende des Jahr-
hunderts behauptet hat. Eine positivistische Geschichtsschreibung hitte in der
Tat nur die einzelnen Regelungen darzustellen, ihre Verinderung und deren
zeitlichen Ablauf zu beschreiben, wie also und wann und wo im allgemeinen
Vertragsrecht, im Arbeits-, Miet-, Boden- und Gewerberecht alte Bindungen
und staatliche Reglementierung aufgehoben worden sind und privatvertragli-
che Freiheit hergestellt wurde. Dies allein wiirde dem Programm einer wirk-
lichkeitswissenschaftlichen Rechtsgeschichte entsprechen, die sich nur an den
eindeutigen Fakten orientiert, als die man die dufleren Erscheinungen einer
angeblich eigenstindigen Rechtsentwicklung betrachtet: Die Darstellung einer
fortschreitenden Entwicklung der Freiheit im Vertragsrecht.

Aber nicht einmal Franz Wieacker ist in seiner eigenen rechtshistorischen
Arbeit bereit, diese methodische Forderung zu erfiillen. Er schildert den Hinter-
grund und soziale KonflikteS!. Die Pandektenwissenschaft sei insofern ein
Werkzeug zur Aufrechterhaltung gesellschaftlichen Unrechts gewesen. Die
Vertragsfreiheit hitte zur Folge gehabt die bewufite und ausdriickliche Unter-
privilegierung der Lohnarbeit. Dieses Unrecht sei jedoch nicht zuriickzyfiihren
auf die romanistischen Urspriinge des Pandektenrechts. Die Pandektenwissen-
schaft habe vielmehr unabhingig davon notwendigerweise allgemein dem Geist
der Zeit unterlegen. Man konne ihr aber den Vorwurf machen, dafl sie den
Mifibrauch des abstrakten Privatrechts nicht verhindert habe.

Die Urteile Wieackers sind zum Teil unzutreffend. Das war nicht ein
Mifibrauch abstrakten Rechts. Das war seine normale Funktion. Der abstrakte
Charakter des romischen Privatrechts beruhte doch gerade darauf, dafl unter
romischen Biirgern schon in republikanischer Zeit sich die Momente der einfa-
chen Warenwirtschaft entwickelt hatten. Deshalb wurde es auch als Rechtsform
der modernen biirgerlichen Warenwirtschaft rezipiert. Idealisierter Ausdruck
dieser modernen Warenwirtschaft war eine Dreieinigkeit gerade von abstrak-
ten Freiheitsrechten, nimlich des Eigentums, der Freiheit und der Gleichheit,
die in dieser Form auch zuerst von den italienischen, englischen und franzosi-
schen Okonomen des 17. und 18. Jahrhunderts formuliert worden sind52,

Eine erschopfende Untersuchung und Darstellung der Vertragsfreiheit — die
Wieacker ibrigens dort nicht beabsichtigte — hitte diesen Hintergrund zu
untersuchen und darzustellen, und auch das millionenfache namenlose Leid, das
diese Freiheit den Arbeitern und Bauern gebracht hat, und die wirtschaftliche
Funktion der sogenannten Bauernbefreiung33. Und in der Tat konnte man an
dieser Stelle dann auch noch die Frage stellen, ob hier nicht doch in gewisser
Weise von diesen Arbeitern und Bauern wie von den Biirgern eine iiberzeitliche
oder iibergeschichtliche Erfahrung von Recht gemacht, oder ob nur ein Jahr-
hundert lang, wie Wieacker meint, abstraktes Recht miflbraucht worden ist. Ob
der Zweck dieser Abstraktion nicht von vornherein doch gerade gewesen ist,
50 Karl Marx und Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, MEW 3.63.

51 PGN S, 442 f.

52 Karl Marx, Grundrisse der Knitik der poliuschen Okonomie (Rohentwurf), Ndr. o. [. (1967) S.
915 f.

53 Eine sehr gute Darstellung jetzt ber Andreas Kaiser, Zum Verhiltmis von Vertragsfreiheit und
Gesellschaftsordnung wihrend des 19. Jahrhunderts, Diss. Berlin 1972.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

das in eine juristische Form zu bringen, was das Kommunistische Manifest schon
1848 als ihren Inhalt beschrieben hat: »Die Bourgeoisie, wo sie zur Herrschaft
gekommen, hat alle feudalen, patriarchalischen, idyllischen Verhiltnisse zer-
stort. Sie hat die buntscheckigen Feudalbande, die den Menschen an seinen
natiirlichen Vorgesetzten kniipften, unbarmherzig zerrissen und kein anderes
Band zwischen Mensch und Mensch iibriggelassen als das nackte Interesse, als
die gefiihllose bare Zahlung.«54 Selbstverstindlich hatte die neue Freiheit auch
ithre positive Bedeutung, war sie Teil der Weiterentwicklung der Produktiv-
krifte, war sie damit auch Ursache der spiter einsetzenden relativen Verbesse-
rung der Lage der Arbeiter. Und es ist durchaus moglich und wahrscheinlich,
dafl sie im Einzelfall damals schon fiir manchen bisher leibeigenen Bauern eine
Erldsung gewesen ist. Aber sie war eben auch, und das darf jedenfalls nicht
verschwiegen werden, das auflerordentlich wirksame Instrument einer vorher
nicht bekannten Ausbeutung der Arbeiter und der freigesetzten Bauern durch
das Kapital.

Entscheidend bleibt: Die positivistische Beschrinkung rechtshistorischer Arbeit
auf die Feststellung des formalen Bestandes abstrakter Normen, auf die
Darstellung der dufleren Erscheinungen des Rechts, hier also auf die Darstel-
lung der einzelnen Rechtsinstitute und die zeitliche Abfolge ihrer Verinderung
in der allmihlichen Durchsetzung der Vertragsfreiheit wire auf jeden Fall ideo-
logisch und apologetisch. Wir kommen nicht darum herum, gleichzeitig die
zugrunde liegenden wirtschaftlichen Interessen und sozialen Konflikte zu ana-
lysieren und festzustellen, wem das formale Regelwerk im Endergebnis geniitzt
und wem es geschadet hat. Die Analyse sozialer Konflikte aber ist ohne eine
mindestens wertbeziehende Interpretation, ohne philosophische oder rechts-
philosophische Vorentscheidungen nicht méglich. Also ist die positivistische
Forderung irrefihrend. Niemand bestitigt das deutlicher als Franz Wieacker
selbst. Methodisch bestitigt er es mit einer konservativ-idealistischen Grund-
einstellung, die neben seiner positivistischen Forderung steht, auf philosophi-
sche Vorentscheidungen zu verzichten. Und praktisch bestitigt er es, wie das
Beispiel der Vertragsfreiheit zeigt, in seiner eigenen rechtshistorischen
Arbeit.

IV. Vorschlage fiir die Zukunft

Nachdem wir nun festgestellt haben, daff der illusionslose Positivismus eine
Illusion gewesen ist, miissen wir uns fragen, welche andere methodische Grund-
lage wir fiir unsere Arbeit finden konnen.

Wir stehen zunichst vor der Alternative einer idealistischen oder materialisti-
schen Methode, also vor der Frage, ob wir fiir unsere kiinftige Arbeit metho-
disch davon ausgehen wollen, dafl das Verhalten, das die Geschichte gestaltet,
von Ideen bestimmt ist, genauer gesagt: vom »Fortschritt des menschlichen
Geistes«, und dafl diese Ideen wiederum auf dem Wege rein geistiger Prozesse
den handelnden Personen eingegeben werden®s, die im Fall der Entstehung und
Verdnderung von Recht noch, wie wir gesehen haben, von einer besonderen
Qualitat sind, oder ob wir den materiellen Produktionsprozef als Grundlage
der gesamten Geschichte, die jeweiligen okonomischen Verhiltnisse als die

34 Karl Marx und Friedrich Engels, Manifest der Kommunistischen Parter, MEW 4.464.
55 Joseph A. Schumpeter, Geschichte der 6konomischen Analyse (1965) S. 545.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

355


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

356

reale Grundlage ansehen sollen, aus der der gesamte Uberbau der rechtlichen
und politischen Einrichtungen sowie der religidsen, philosophischen und sonsti-
gen Vorstellungen eines jeden Zeitabschnitts in letzter Instanz zu erkliren ist56,
also wie Karl Marx es in der wohl bekanntesten Zusammenfassung des histori-
schen Materialismus 1859 im Vorwort zur »Kritik der Politischen Okonomie«
formuliert hat: »Es ist nicht das Bewufitsein der Menschen, das ihr Sein, sondern
umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewufitsein bestimmt.«57

Es gibt im ibrigen scheinbar noch eine dritte Moglichkeit. Als Beispiel sei die
theoretische Position Hans-Ulrich Wehblers genannt®. Er sieht die von Marx
und Engels entwickelte materialistische Geschichtsauffassung an als die bisher
beste Forschungs- und Erkldrungsstrategie zur Erfassung der wechselseitigen
Verschriankung von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen, Gesell-
schaft und Wirtschaft, Herrschaft und Ideologie. Diese Verschrinkung sei
jedoch so eng, daff man es offen lassen konne, und logischerweise auch offen
lassen miisse, ob in diesem Prozefl das entscheidende Agens der Geschichte
wirklich im Okonomischen zu sehen sei. Man kann dies als ein Konglomerat
von materialistischen und idealistischen Ansdtzen bezeichnen. Es ist eine plura-
listische Methode. In dhnlicher Form findet sie sich auch schon bei Max
Weber.

Auch Max Weber sicht die starken Einfliisse 6konomischer Bedingungen auf
Kultur und Gesellschaft. Seine Losung fiir die entschiedene Bekimpfung der
materialistischen Geschichtsauffassung besteht darin, dafl er die Suprematie des
Okonomischen bestreitet und die Meinung vertritt, es gebe aufier den 6konomi-
schen noch zahllose andere Determinanten. Er nennt politische und religiose,
klimatische und geographische®®. Die beiden letzten hat man aber ohnehin zum
Bereich der materiellen Produktion, also zum 6konomischen Bereich zu zihlen.
Wir konnen sie vernachldssigen. Sein beriihmtestes Beispiel stammt aus dem
Bereich der Religion. Es ist nicht nur zur Beurteilung Max Webers wichtig. Es
ist sozusagen die cause célebre der idealistischen Geschichtsauffassung gewor-
den, seit siebzig Jahren immer wieder genannt als — im Grunde einziger ernst-
hafter — Einwand gegen die materialistische. Sehen wir sie uns etwas genauer
an.

In seinem Aufsatz »Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus«
hat er die These vertreten, der von Calvin geprigte asketische Protestantismus
habe entscheidenden Einfluf} gehabt auf die von ihm als Rationalisierungs-
prozefl verstandene Entwicklung des modernen Kapitalismusé®. Ideen kdnnen
also in entscheidender Weise Produktivkrifte und Produktionsverhiltnisse
beeinflussen und verindern, nicht nur umgekehrt. Das ist seine These. Ich
nenne nur einen Einwand, der allein schon zeigt, wie fragwiirdig sie ist.

Er stammt von Jirgen Kocka und ist grundsitzlicher, methodologischer
Natur®l. Max Weber sieht die Wirklichkeit als ein Chaos von Kausalbezie-
hungen, als »heterogenes Kontinuum«. Sie kann fiir ihn nur dadurch struk-
turiert werden, dafl durch sehr personliche Entscheidung und aufgrund sehr

«

8 Friedrich Engels, Anu-Diihring, MEW 20. 25.

MEW 13.8 f.

Hans-Ulrich Webler (Anm. 18) S. 54, 72.

? In der »Objektivitit« (Anm. 38} S. 166~170.

0 Max Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, 1. Band (2. Aufl. 1972) S. 17—206.

61 Jiirgen Kocka, Karl Marx und Max Weber im Vergleich, in: Geschichte und Okonomie, hg. v.
Hans-Ulrich Wehler (1973) S. 6062, 66. Vgl. noch Leo Strauss, Naturrecht und Geschichte
(1956) S. 60—62.

©mot »
® N

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

personlicher Wertideen die Auswahl des Wesentlichen getroffen wird®2. Da nun
die Stoffauswahl durch Wertentscheidung bedingt wird, ist es allerdings das
Ergebnis mindestens teilweise auch. So jedenfalls hier. Max Weber bewegt sich
von vornherein nur im begrenzten Rahmen der Untersuchung des Puritanismus
und seiner Tendenz zum asketischen Leistungsprinzip. Daneben steht aber, von
ihm nicht behandelt, der Pietismus, der auf den gleichen religiosen Ideen, auf
der gleichen protestantischen Ethik beruht, aber gerade nicht zu niichterner
Askese und Arbeitsethos gefiihrt hat wie der Puritanismus. Zur Erklirung dieses
Unterschieds miifite Weber nun weitere Griinde fiir das Umschlagen calvinisti-
scher Religiositiat in weltoffene Tiichtigkeit suchen. Diese Griinde miifiten
jedenfalls auflerhalb der gemeinsamen Grundlage der protestantischen Ethik
liegen und erkldren, wie sie einmal in aktives wirtschaftliches Handeln und das
andere Mal in die passive Innerlichkeit fihren kann.

Nichts liegt niher als die Annahme, dafl es eben doch 6konomische Ursachen
gewesen sind, die den Ausschlag gegeben haben fur die Verbreitung des Calvi-
nismus. Er breitete sich aus, weil er auch als direkte Legitimation des kapitalisti-
schen Leistungsprinzips dienen konnte, weil also der Satz: »Ich will, dieweil ich
kann«, den Jacob Fugger der Altere schon vorher in weltlicher Prosa gespro-
chen hatte, nun endlich erhoben worden war in die Sprache der protestanti-
schen Ethik. Die cause célebre der idealistischen Geschichtsauffassung endet
doch wohl eher mit dem gelungenen Anscheinsbeweis des Gegenteils. Aber
sehen wir uns um im eigenen Bereich der Rechtsgeschichte. Bestimmt hier das
Bewufltsein das Sein oder das gesellschaftliche Sein das Bewufitsein? Zwei
Beispiele sollen das verdeutlichen.

Nehmen wir die Vertragsfreiheit im 19. Jahrhundert. Hat die Vertragsfreiheit
allein als Idee die phantastische Entwicklung der Produktivkrifte in diesen
einhundert Jahren verursacht? Oder war das Prinzip der Vertragsfreiheit die
notwendige Folge und Ursache zugleich der seit Jangem angelegten Entwick-
lung von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen? Wenn es die Idee
war, die hier allein die Ursache gesetzt hat, dann ist schwer einzusehen, warum
dann die fiirchterlichen Folgen fiir Millionen von Arbeitern und Bauern nicht
ideell mitbedacht worden sind und die Idee sich nicht insofern einfach hitte
einschranken konnen im Angesicht so groflen Leides. Wenn es aber die
Entwicklung der Produktivkrifte war, die hier die treibende Kraft gewesen ist,
der Aufbau von Groflindustrie und Grofilandwirtschaft, dann war das Elend die
notwendige »Abstinenz«, namlich die Anspannung der Kraft von Millionen bei
duflerster Verknappung des Konsums zugunsten der Investition, dann war es
die Voraussetzung fiir die stiirmische Industrialisierung, und die Vertragsfrei-
heit war nur das unerlidfiliche juristische Instrument zu ihrer Durchsetzung, das
mit der Idee der Freiheit zugleich das gesellschaftliche Unrecht ideologisch
verdeckte.

Oder denken wir an die Rezeption des romischen Rechts. Warum hat am Ende
des Mittelalters, zu Beginn der Neuzeit, das romische Recht fast Gberall in
Europa die einheimischen Rechte verdringt? Das war ein sehr langwieriger und
komplexer Vorgang, und es ist nicht leicht, eine einfache Antwort zu geben.
Wieacker sieht in thm im wesentlichen einen Prozefl der Verwissenschaftli-
chung des Rechtswesens. Die Rezeption ist fiir ihn die erfolgreiche Durchset-
zung der rationalen, iberregionalen und unparteiischen Rechtspflege, die
damals in die Hinde von juristischen Fachleuten kam, die von ortlichen und

62 In der »Objektivitit« (Anm. 38) S. 172—185.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

357


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

358

standischen Interessen weitgehend unabhingig und durch ihre formale geistige
Technik dem weniger rationalen, weniger berechenbaren alten Recht iiberlegen
waren. Diese wissenschaftliche Rationalitit sei es gewesen, durch die das romi-
sche Recht seine Uberlegenheit begriindete®3.

Wirtschaftliche Gritnde dagegen hitten keine Rolle gespielt. Diese Meinung sei
frither teilweise vertreten worden. Danach habe sich das romische Recht durch-
gesetzt, weil es den Verkehrserfordernissen einer zunehmenden Differenzierung
des sozialen und wirtschaftlichen Lebens an der Schwelle der Neuzeit besser
entsprochen habe als das mittelalterliche Recht. Das sei jedoch falsch und Gber-
holt. Denn das romische Recht sei nicht eigentlich wirtschaftsfreundlich gewe-
sen, jedenfalls nicht in hoherem Mafle als das alte deutsche Recht. Es sei aber
in einem hoheren Mafle rational, fortgeschritten und biegsam gewesen, und
darin habe seine Uberlegenheit bestanden®*.

Die Frage ist nicht so ganz unwichtig. Auch Wieacker weif} das. Es geht immerhin
um einen Prozef, den man als den wichtigsten bezeichnen kann in der europi-
ischen Rechtsentwicklung der Neuzeit, der sich iiber mehrere Jahrhunderte
erstreckte, sich in seinen Anfingen im 12. Jahrhundert entwickelt und sich erst
im 1. und 16. Jahrhundert vollendet hat. Wieacker stellt fest: Wirtschaftliche
Griinde waren es nicht. Es war die Rationalitit, die wissenschaftliche Qualitit,
mit anderen Worten: Es war die formale geistige Uberlegenheit, also ein
geistiger Vorgang. Die idealistische Geschichtsauffassung ist gerettet. Die mate-
rialistische wird der ewigen Verdammnis anheimgegeben: Sie ist lingst iiber-
holt.

Wir stoflen hier allerdings auf einen interessanten Begriff. Eigentlich haben wir
ihn schon lange erwartet, seitdem wir in methodischen Fragen eine sehr weitge-
hende Ubereinstimmung mit Max Weber gefunden haben: die Rationalitit. Sie
ist die zentrale Kategorie seiner Darstellung von » Wirtschaft und Gesellschaft«.
Sie hat bei beiden eine ihnliche Funktion. Bei Max Weber ist sie eine sehr
formale und angeblich wertfreie wirtschaftliche Kategorie, die in Wirklichkeit
die Wertentscheidung fiir die Verteidigung des Konkurrenzkapitalismus ver-
deckt. Bei Franz Wieacker ist sie eine sehr formale, geistige und juristische
Kategorie, die in Wirklichkeit die Erkenntnis der wirtschaftlichen Ursachen
dieses Vorganges verdrangt. Wichtiger als diese Gemeinschaft ist hier aller-
dings, dafl Max Weber im Gegensatz zu Wieacker den 0Okonomischen
Charakter dieser Kategorie erkannt hat.

Seit Max Weber wissen wir, dafl Rationalitit eine fundamentale wirtschaftliche
Funktion hat, daf} Berechenbarkeit und Voraussehbarkeit auch und gerade im
Recht fiir die Entwicklung von Groflhandel und Manufaktur, Groflindustrie
und Grofllandwirtschaft von entscheidender Bedeutung waren. Koénnen wir,
unter Berufung auf die Eigenstindigkeit der Rechtsgeschichte, einfach daran
vorbeigehen? Ist es nicht auch fiir uns selbstverstandlich, daf} die damals in der
mittelalterlichen Gesellschaft und besonders in den Stidten einsetzende Ent-
wicklung zu einer kapitalistischen Form der Produktionsverhiltnisse der Grund
gewesen ist fiir die Aufnahmebereitschaft gegeniiber einem in dieser rationalen
Form strukturierten romischen Recht, einer Aufnahmebereitschaft iibrigens, die
Wieacker als solche erkennt und die er besonders in den Stidten feststellt®s. Die
Rationalitdt, insofern hat Wieacker recht, war Bedingung der Assimilation des
romischen Rechts. Grundlage dieser Assimilation aber war die in der mittelal-

63 PGNS. 123—-152, vgl. bes. S. 131 f., 148, 151.
64 PGNS. 150 f.
65 PGNS. 143 f.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

terlichen Gesellschaft im Keim angelegte Entwicklung zur kapitalistischen
Wirtschaft. Die Ubernahme des rémischen Rechts hatte nur den Vorteil, daf§
hier in ausgearbeiteter Form schon ein wissenschaftliches Recht vorhanden war,
das sonst erst von den Juristen des ausgehenden Mittelalters selbst muhselig
hitte geschaffen werden miissen®. Das romische Recht war, wie Friedrich
Engels es in einem Brief an Karl Kautsky formuliert hat, vollendetes Recht der
einfachen, vorkapitalistischen Warenproduktion, die aber auch die Rechtsver-
haltnisse der kapitalistischen Periode meist einschliefit: » Also, was unsere Stad-
tebiirger bei ihrem Aufkommen brauchten, und im heimischen Gewohnheits-
recht nicht fanden.«57 Auch bei konservativen Wirtschaftshistorikern wiirden
wir nur kopfschiittelnder Verwunderung begegnen, wenn wir ihnen erklirten:
Wirtschaftliche Griinde fiir die Rezeption des rémischen Rechts hat es nicht
gegeben. Es war seine Rationalitat.

Lassen wir es mit diesen beiden Beispielen geniigen. Sie zeigen sehr deutlich —
fir zwei nicht unbedeutende Abschnitte der Rechtsgeschichte — die Notwendig-
keit einer Entscheidung fiir die materialistische Theorie. Aufler dieser Evidenz
von Beispielen gibt es wohl Griinde, die fiir die eine oder andere Losung sprechen.
Sie sind jedoch nicht wissenschaftslogischer, sondern wissenschaftspolitischer
Natur, beruhen auf Wertentscheidungen, wie Max Weber sie genannt hat. Wir
stehen eben heute vor der Erkenntnis, dafl nicht nur die Stoffauswahl, sondern
auch die Wahl der wissenschaftlichen Methode von Wertentscheidungen
abhingt.

Wer konservativ gestimmt ist, wird sich in der Regel fiir die idealistische
Geschichtsauffassung entscheiden, zum einen, weil sie — mindestens in der
Rechtsgeschichte — auch bisher vertreten wurde, und zum anderen, weil es keine
bessere ideologische Stiitze gibt fiir die Erhaltung materieller Gesellschafts-
strukturen als den Hinwels auf ewige geistige Werte, die es zu bewahren gelte.
Es gibt Ausnahmen. Es gibt konservative Wissenschaftler, die selbstbewuft sind,
die Verteidigung der kapitalistischen Wirtschaftsverfassung auf den Grundla-
gen einer materialistischen Geschichtsauffassung zu fithren, wie z. B. Joseph
Schumpeterss.

Wer progressiv gestimmt ist, wird sich in der Regel fiir die materialistische
Geschichtsauffassung entscheiden, weil die Kritik des Bestehenden, die eine der
Voraussetzungen ist fiir seine Verinderung, heute von hier aus am besten zu
leisten ist. Das erklart sich aus der ideologischen Struktur der kapitalistischen
Gesellschaft, deren Entdeckung das grofle Verdienst von Kar! Marx und Fried-
rich Engels ist. Nur von hier aus ist es moglich, hinter die dufleren Erscheinun-
gen, zum Kern der Wirklichkeit vorzudringen, wie es die beiden Beispiele
gezeigt haben. Im ibrigen gibt es auch hier Ausnahmen. Es gibt progressiv
gestimmte Wissenschaftler, die zuriickschrecken vor der Entscheidung fiir die
materialistische Geschichtsauffassung, weil dies in unserer Gesellschaft und
besonders wieder heute verbunden sein kann mit erheblichen Nachteilen. Sehr
schnell ist nimlich in den letzten Jahren wegen der starken Verbreitung dieser
Theorie im Anschluff an die Studentenrevolte der sechziger Jahre die Forderung
nach Wissenschaftspluralismus auch zum sehr personlichen Kampfbegriff gegen
ihre Vertreter geworden, indem man die Theorie als einseitig, dogmatisch oder
sogar unwissenschaftlich und wissenschaftsfremd bezeichnet hat und ihren Aus-
schlieflichkeitsanspruch beklagt. Das Notwendige dazu ist von Margherita von

56 Joseph A. Schumpeter (Anm. 55) S. 132 f.
67 MEW 36.167 (26. 6. 1884); vgl. noch Joseph A. Schumpeter (Anm. 55)S. 132 f.
68 Joseph A. Schumpeter (Anm. 55) S. 544—549.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

359


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

360 Brentano gesagt worden®®. Folge dieser Vorwiirfe ist sehr leicht die Benachteili-
gung bel der Anstellung im offentlichen Dienst, der in der Gegenwart die
Grundlage der gesamten wissenschaftlichen Arbeit auch in der Rechtsge-
schichte ist. Die zunehmende Diskussion um die sogenannte Verfassungsfeind-
lichkeit von sogenannten Radikalen zeigt das mit ausreichender Deutlich-
keit.

Es ist allerdings die Frage des Methodenpluralismus noch abschliefend zu eror-
tern, also die Frage zu beantworten, ob wir wirklich vor der Alternative stehen,
uns endgiltig fiir die eine oder andere Geschichtsauffassung entscheiden zu
miissen. Dabei konnen wir aufler acht lassen, dafl er gegenwiirtig als hochschul-
politischer Kampfbegriff verwendet wird. Er hat durchaus seriose Vorganger.
Wir haben Max Weber schon genannt. Den Methodenpluralismus — besser:
Methodenrelativismus — kennzeichnet das Nebeneinander der beiden Theorien,
der jederzeit mogliche Wechsel von der einen zur anderen, die Beliebigkeit der
Wahl. Beide werden aly gleichwertig nebeneinander gestellt. Es wird der
Entscheidung im Einzelfall Gberlassen, auf welche man als Erklirungsmodell
zuriickgreifen will. Oder man geht noch weiter, wie Hans-Ulrich Wehbler, und
erklirt, die Verschrinkung von Wirtschaft, Politik und Kultur sei so eng, daf}
man Ursache und Wirkung nicht mehr auseinanderhalten konne. Auch das lduft
hinaus auf eine sehr grofle (» Wert«-)Freiheit in der Erklirung von Einzelfillen.
Wir kennen das. Wir befinden uns wieder im Positivismus. In dieser Gestalt ist
er zuerst von Max Weber entwickelt worden, und zwar als subtilere Form der
Widerlegung des marxistischen historischen Materialismus, leicht zu erkliren
aus der Situation in Deutschland vor dem ersten Weltkrieg, als wegen der
standig wachsenden Macht der Arbeiterbewegung eine totale Ablehnung ihrer
theoretischen Lehre als taktisch unklug erscheinen mufite.

Wie immer im Positivismus werden auch hier die eigenen Wertentscheidungen
implicit, in verdeckter und unausgesprochener Weise in die wissenschaftliche
Arbeit eingebracht. Diese Widerspriichlichkeit ist ausreichend dargelegt. Es
kommt hinzu die fast totale Beliebigkeit der Theoriebildung im Einzelfall. Auf
der einen Seite fiihrt sie zum dezisionistischen »Pathos der Entscheidung fiir die
nackte Entschiedenheit« (Karl Léwith), auf der anderen zur allgemeinen
Verfiigbarkeit und Hilflosigkeit von Wissenschaft. Dezisionismus und Verfiig-
barkeit von Wissenschaft fanden sich auf dem spezifisch deutschen Weg in den
Faschismus!. Deshalb verbietet sich uns eine Entscheidung fiir diese dritte
Moglichkeit. Allenfalls als wissenschaftsorganisatorische Forderung ist der Plu-
ralismus logisch einwandfrei, also die Vorstellung eines geordneten Nebenein-
anders von Wissenschaftlern mit verschiedenen methodischen Ansitzen. In die-
ser Form richtet er sich an die Instanzen der Wissenschaftsverwaltung und
fordert sie auf, dafiir zu sorgen, daf} bei der Zuweisung von Sach- und Personal-
mitteln alle methodischen Richtungen gleichmifig berticksichtigt werden und
niemand aus politischen Grinden benachteiligt wird.

Im tibrigen handelt es sich auch um ein Scheinproblem. Der methodologische
Pluralismus beruht nimlich auf der Annahme, idealistische und materialistische
Geschichtsauffassung seien dogmatisch und nicht, wie man es fiir die Wissen-

9 Margherita von Brentano, Wissenschaftspluralismus. Zur Funktion, Genese und Kritik emes
Kampfbegriffs; Das Argument, Heft 66 (1971) S. 476—493.

70 Georg Lukdcs, Die Zerstérung der Vernunft (1962) S. 521, §24.

7t Zum Dezisiomismus vgl. den Artikel von Hasso Hoffmann in: Historisches Wérterbuch der Philo-
sophie, hg. v. J. Ritter, 2. Band (1972) S. 160 f. Zur Verfiigbarkeit von »wertfreier« Wissenschaft
und Faschismus: Wolfgang Fritz Haug, Der hilflose Antifaschismus (3. Aufl. 1970) S. 121-135.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

schaft fordert, »frei, offen, kritisch«.72 Diese Annahme ist falsch. Abgesehen
davon, daf sich in ihr der alte Irrtum der Wertfreiheit wiederholt, darf darauf
verwiesen werden, dafl beide Theorien ihren methodischen Ansatz in genii-
gender Weise stindig reflektiert und immer wieder eingeschrinkt haben. Das
ist fiir die materialistische Geschichtsauffassung noch darzustellen.

Das bisherige Ergebnis der Ausfiihrung in diesem Abschnitt ist folgendes: Wir
gingen aus von der Alternative der materialistischen und idealistischen
Geschichtsauffassung auf der einen Seite und einer pluralistischen auf der ande-
ren. Der Pluralismus erwies sich als das von uns schon vorher behandelte und
abgelehnte Programm des Positivismus. Die cause célebre der idealistischen
Geschichtsauffassung wurde zum Anscheinsbeweis des Gegenteils. Bessere Bei-
spiele gibt es nicht. Die beiden von uns fiir die Rechtsgeschichte behandelten
erbrachten eine starke Evidenz fiir die materialistische Methode.

Es ist also an der Zeit, auch fiir die rechtshistorische Arbeit davon auszugehen,
dafl grundsitzlich richtig ist, was Karl Marx in seinem Abrif} des historischen
Materialismus, im Vorwort zur »Kritik der politischen Okonomie« beschrieben
hat”3, dafl nimlich »Rechtsverhiltnisse wie Staatsformen weder aus sich selbst
zu begreifen sind noch aus der sogenannten allgemeinen Entwicklung des
menschlichen Geistes, sondern vielmehr in den materiellen Lebensverhiltnissen
wurzeln ...« und dafl das Verhiltnis von Wirtschaft und Gesellschaft kurz so
formuliert werden kann:

»In der gesellschaftlichen Produktion ihres Lebens gehen die Menschen bestimmte,
notwendige, von ithrem Willen unabhingige Verhiltnisse ein, Produktionsverhiltnisse, die
einer bestmmten Entwicklungsstufe ihrer materiellen Produktvkrifte entsprechen. Die
Gesamtheit dieser Produktionsverhiltnisse bildet die skonomische Struktur der Gesell-
schaft, die reale Basis, worauf sich ein juristischer und politischer Uberbau erhebt und
welcher bestimmte gesellschaftliche Bewufltseinsformen entsprechen. Die Produktions-
weise des materiellen Lebens bedingt den sozialen, politischen und geistigen Lebensprozef}
iiberhaupt. Es ist nicht das Bewuf8tsein der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr
gesellschaftliches Sein, das ihr Bewufltsein bestimmt. Auf einer gewissen Stufe ihrer
Entwicklung geraten die materiellen Produktivkrifte der Gesellschaft in Widerspruch mit
den vorhandenen Produktionsverhiltnissen oder, was nur ein juristischer Ausdruck dafiir
1st, mit den Eigentumsverhiltnissen, innerhalb deren sie sich bisher bewegt hatten. Aus
Entwicklungsformen der Produktivkrifte schlagen diese Verhiltnisse in Fesseln derselben
um. Es tritt dann eine Epoche sozialer Revolution ein. Mit der Veranderung der skonomi-
schen Grundlage wilzt sich der ganze ungeheure Uberbau langsamer oder rascher um. In
der Betrachtung solcher Umwalzungen mufl man stets unterscheiden zwischen der mate-
riellen, naturwissenschaftlich treu zu konstatierenden Umwiilzung in den 6konomischen
Produktionsbedingungen und den juristischen, politischen, religiosen, kiinstlerischen oder
philosophischen, kurz, ideologischen Formen, worin sich die Menschen dieses Konflikts
bewufit werden und ihn ausfechten. Sowenig man das, was ein Individuum ist, nach dem
beurteilt, was es sich selbst diinkt, ebensowenig kann man eine solche Umwilzungsepoche
aus ithrem Bewufitsein beurteilen, sondern muf} vielmehr dies Bewufitsein aus den Wider-
spriichen des materiellen Lebens, aus dem vorhandenen Konflikt zwischen gesellschaftli-
chen Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen erkliren. Eine Gesellschaftsforma-
tion geht nie unter, bevor alle Produktivkrifte entwickelt sind, fiir die sie weit genug ist,
und neue, hdhere Produktionsverhiltnisse treten nie an die Stelle, bevor die materiellen
Existenzbedingungen derselben im Schof} der alten Gesellschaft selbst ausgebriitet worden
sind. Daher stellt sich die Menschheit immer nur Aufgaben, die sie l6sen kann, denn
genauer betrachtet wird sie stets finden, dafl die Aufgabe nur entspringt, wo die ma-
teriellen Bedingungen ihrer Losung schon vorhanden oder wenigstens im Prozef ihres
Werdens begriffen sind. In groflen Umrissen konnen asiatische, antike, feudale und
modern biirgerliche Produktionsweisen als progressive Epochen der 6konomischen Gesell-
schaftsform bezeichnet werden. Die biirgerlichen Produktionsverhiltnisse sind die letzte

72 Nachweise bet Margherita von Brentano (Anm. 69) S. 478 f.
73 MEW 13.8 .

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

361


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

362

antagonistische Form des gesellschaftlichen Produktionsprozesses, antagonistisch nicht im
Sinne von individuellem Antagonismus, sondern eines aus den gesellschaftlichen Lebens-
bedingungen des Individuums hervorwachsenden Antagonismus, aber die im Schof} der
biirgerlichen Gesellschaft sich entwickelnden Produktivkrifte schaffen zugleich die mate-
riellen Bedingungen zur Lésung dieses Antagomismus. Mit dieser Gesellschaftsformation
schliefit daher die Vorgeschichte der menschlichen Gesellschaft ab.«

Im Rahmen dieser Abhandlung ist die fertige Formulierung einer materialisti-
schen Methode fiir die Rechtsgeschichte nicht méglich. Die bisherige Methode
hat immerhin mehr als einhundertfiinfzig Jahre gebraucht. Thre Kritik steht
notwendigerweise im Mittelpunkt der Formulierung einer neuen. Deren Ausge-
staltung im einzelnen mufl der Arbeit der Zukunft iiberlassen bleiben. Wir
haben uns hier auf die Beschreibung des dufleren Rahmens zu beschrinken.

Die materialistische Rechtsgeschichte muff das Schwergewicht ihrer Arbeit in
der Erforschung des Inhalts der rechtlichen Regelungen sehen, nicht mehr wie
bisher den Akzent auf ihre duflere Form legen. Rechtsverhiltnisse sind in
Rechtsform iibersetzte soziale Machtverhiltnisse?. Thre duflere Form kann
auch durch andere Faktoren bestimmt sein, hiufig durch den Inhalt oder die
Form vorhergehenden Rechts. Sie kann iiber lingere Zeit die gleiche bleiben,
wihrend ihr Inhalt und ihre Funktion sich vollstindig wandeln. So konnte das
neue Kredit- und Bankwesen des aufkommenden Kapitalismus ohne weiteres
mit dem Instrumentarium des romischen Darlehens und depositum irregulare
entwickelt werden. Die Rechtsinstitute blieben im wesentlichen &uflerlich
unverdndert. Thre wirtschaftliche Funktion hatte sich véllig verdndert: Sie
dienten jetzt der Erhéhung der Umlaufgeschwindigkeit des Geldes mit inflatio-
nistischer Tendenz, sofern sich die Warenmenge nicht in gleicher Weise
vermehrte’. Eine Dogmengeschichte der dufleren Form der Rechtsinsti-

tute wird kaum eine Veranderung bemerken.
Die materialistische Theorie hat bisher manche Wandlungen durchgemacht, so

wie auch die idealistische Geschichtsauffassung — von Hegel bis zu Gadamer —
sich sehr verindert hat. Es handelt sich dabei immer um verschiedene
Antworten auf die Frage, wie die jeweilige Grundlage — Geist oder Produktion
— auf die geschichtliche Entwicklung einwirkt. Die idealistische Geschichtsauf-
fassung hat sich dabei ziemlich gradlinig entwickelt. Im wesentlichen ist in ihr
der Bereich des Objektiven, wie schon beschrieben, immer weiter einge-
schrinkt, das Subjektive immer stirker betont worden. Das wird zusammen-
hingen mit dem Zerfall des allgemeinen Konsensus in der birgerlichen Gesell-
schaft seit der zweiten Hailfte des letzten Jahrhunderts. Innerhalb der materiali-
stischen Theorie hat es eine solche ziemlich gleichmiflige Entwicklung nicht
gegeben. Sie hat bis heute eher einen Zick-Zack-Kurs genommen, den wir im
einzelnen nicht verfolgen kénnen. Es ging hauptsichlich um zwei Fragen.

Zunichst wurde die Entwicklung der 6konomischen Produktion diskutiert, die
Entwicklung der Basis selbst und nicht die Frage, wie sich ihre Verinderungen
auf das Bewuftsein auswirken. Dabei dachte man wegen der engen Verbindung
von Theorie und Praxis im Marxismus nicht so sehr an die Vergangenheit,
sondern mehr an die nichste Zukunft. Es ist selbstverstindlich, dafl diese
Diskussion in starker Abhingigkeit von der jeweiligen Situation der Arbeiter-
bewegung zu schen ist. Die Lehre der Zweiten Internationale vor dem ersten
Weltkrieg war geprigt durch die ruhige Zuversicht der selbstzufriedenen
Fiihrung einer stindig wachsenden Arbeitermacht. Daraus erklirt sich ihre

7% Gustav Radbruch, Klassenrecht und Rechtsidee, Zeitschrift fiir soziales Recht 1 (1929) S. 75.
78 Vgl. Joseph A. Schumpeter (Anm. 55) S. 402—408.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

Vorstellung einer eher evolutionir deterministisch-mechanistischen Entwick-
lung von Wirtschaft und Gesellschaft. Bernstein, Plechanow und Kautsky waren
sich letztlich — trotz mancher Unterschiede — darin einig?¢. Erst in der revolu-
tiondren Phase um den ersten Weltkrieg hat man sich wieder besonnen auf die
von Hegel als biirgerlich-revolutiondre Denkform entwickelte Dialektik, die
von Marx im revolutioniren Vormirz als proletarisch-revolutionire Denk-
form tibernommen worden war. Danach ist Geschichte auch und in erster Linie
antagonistisch, wie Marx es im Vorwort zur »Kritik der politischen Okonomie«
beschrieben hat. Sie bewegt sich nicht immer gleichférmig, sondern wird unter-
brochen von starken Erschiitterungen im Kampf antagonistischer Prinzipien. Es
ist das Verdienst von Karl Korsch und Georg Lukdcs, diesem Gedanken wieder
zum Durchbruch verholfen zu haben?”.

Zum anderen ging es, damit zusammenhingend, um die Frage, wie denn nun
dieses sich so oder so bewegende gesellschaftliche Sein von Produktivkriften
und Produktionsverhiltnissen das Bewufitsein bestimmt, wie sich aus der
Skonomischen Struktur die politischen, juristischen und kulturellen Institutio-
nen und Normen ergeben. Auch fur die Geschichte des Rechts ist dieser Prozef§
nicht im Bild einer einfachen Mechanik zu sehen, die sofort und allein in einer
Richtung wirkt. Es gibt Verzogerungen, ortliche und zeitliche Disproportio-
nen’. Das Denken der Menschen ist hiufig noch an vorhergehenden
Formen der Produktionsverhiltnisse orientiert, bleibt hingen in eingewurzel-
ten Gewohnheiten und folgt einer méglicherweise schnelleren Entwicklung von
Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen nur langsam nach. Das kann zu
einem Nebeneinander fuhren eines fortgeschrittenen Standes der Produktion
und iiberholten Denkformen, zu unegalen Verhiltnissen. Entsprechende Dis-
proportionen, in umgekehrter Weise begriindet, kennt Gbrigens auch die ideali-
stische Geschichtsauffassung. So hat Franz Wieacker festgestellt, dafl sich die
Ideen in der geschichtlichen Wirklichkeit des Rechts nicht immer rein ausge-
driickt und ohne Verzdgerungen und Widerstinde durchgesetzt haben, und daf§
sich die Verzogerungen erkliren aus dem Reibungswiderstand des Gedankens
am zihen Stoff der dufleren Gegebenheiten??.

Und es gibt wohl auch Riickwirkungen auf die Produktionsverhiltnisse, auch
und gerade von iberholten oder zeitlich angemessenen juristischen Denkfor-
men und Normen®°. Durch diese Rickwirkungen kénnen in begrenztem Mafle
und besonders fiir kiirzere Zeit auch die Produktionsverhiltnisse wieder beein-
flult, erhalten oder verindert werden. In seinen »Altersbriefen« — gerichtet an
Adressaten der Zweiten Internationale, um ihrem Vulgirmarxismus entgegen-
zuwirken — hat Friedrich Engels diese Wechselwirkungen in der Weise beschrie-
ben, daf} die 6konomischen Verhiltnisse »in letzter Instanz« die geschichtliche
Entwicklung bedingen. Mehr habe weder Marx noch er selbst je behauptet8!.

76 Karl Korsch, Marxismus und Philosophie (2. Aufl. 1966) S. 97—108.

77 Karl Korsch, Marxismus und Philosophie (1923) und Georg Lukdcs, Geschichte und Klassenbe-
wufltsein (1923). Vgl. I. Rodriguez-Lores und I. Frese, im Art. »Dialektik«, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, hg. v. Joachim Ritter, Band 2 (1972) S. 210 f.

78 Karl Marx, Einleitung zur Kritik der politischen Okonomie, MEW 13.640; dazu fir die Rechtsge-
schichte Peter Landan (Anm. 32) S. 361 {.

79 PGNS. 21.

80 Friedrich Engels in einem Brief vom 27. 10. 1890 an Conrad Schmidt, MEW 37.491 f.; vgl. dazu

Gustav Radbruch (Anm. 74) S. 76 f.

MEW 37.462—465 (an Joseph Bloch vom 21. 9. 1890), MEW 39.205—207 (an Walter Borgius vom

25. 1. 1894); ebenso Friedrich Engels Einleitung zu Karl Marx »Klassenkimpfe in Frankreich

1848—1850« (1895) MEW 22.509 f. Vgl. noch die Briefe: MEW 37.411, 37.436 {., 37.490-494,

38.308, 39.20§—207. Zum Problem: Hans-Ulrich Webler (Anm. 18) S. 5254, 72 . und S. 84 A.

62 mit weiterer Literatur. Sehr kritisch dazu: Karl Korsch, Karl Marx (2. Aufl. 1969) S. 189-196.

©

8

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

363


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

364

Wenn in diesem Sinn die politischen Begebenheiten und die juristischen und
kulturellen Normen zuriickzufiihren sind auf Wirkungen von in letzter Instanz
okonomischen Ursachen, dann ist es auch selbstverstindlich, daf} der Zufall und
personliche Eigenschaften einzelner Personen durchaus Bedeutung haben kon-
nen fiir die Erklirung von Einzelerscheinungen. Als mogliche Bedingungen
historischer Entwicklung werden sie allerdings gegeniiber den &konomischen
Faktoren um so mehr in den Hintergrund treten miissen, je grofier der Zeitraum
ist, den man betrachtet82.

Auflerdem sind auch bei gleichen 8konomischen Bedingungen durchaus unter-
schiedliche gesellschaftliche, rechtliche und politische Lésungen moglich. Das
hat in sorgfiltiger Analyse des »Rohentwurfs« zum Kapital, fiir die Rechtsge-
schichte vor kurzem Peter Landan gezeigt®?. Zusammenfassend kommen wir
daher fiir diese zweite Frage zu folgendem Ergebnis: Es gibt keine Moglichkeit,
aus gegebenen okonomischen Bedingungen mechanisch zwingend einen juristi-
schen, politischen und kulturellen Uberbau abzuleiten. Die historische Analyse
hat umgekehrt die Aufgabe, diese Erscheinungen unter Beriicksichtigung zeitli-
cher und ortlicher Disproportionen, moglicher Wechselwirkungen und person-
licher oder zufilliger Besonderheiten auf ihren 6konomischen Kern zuriickzu-
fiihren.

Und schliefllich sind noch einige Bemerkungen notwendig zur Frage der Zeit in
der Rechtsgeschichte. Ich meine damit das Problem ihrer Einteilung und Glie-
derung und der Differenzierung der Methode nicht nur im Hinblick auf die
verschiedene Grofle der Zeitraume, sondern auch auf die verschiedenen zeitli-
chen Stufen der Entwicklung. Recht ist in seiner Entwicklung in grofien Zeitab-
schnitten uneingeschrinkt abhingig von der Entwicklung der Produktion.
Rechtsgeschichte hat sich also in ihrer Zeiteinteilung zu orientieren an den
grofleren Abschnitten der Wirtschaftsgeschichte, an den Zeiten der langen
Wellen der Konjunktur oder der langen Schwingungen des Bevolkerungswachs-
tums und an den Zeiten langer Dauer, der longue durée, d. h. an Epochen von
gleichbleibender wirtschaftlicher Struktur, die sich in der Vergangenheit regel-
miflig tiber Jahrhunderte hinweg erstreckten®?. Je grofler der untersuchte Zeit-
raum, desto enger wird, wie gesagt, die Bindung der rechtshistorischen Analyse
an die okonomische sein. Aber auch hier sind weitere Differenzierungen
notwendig. Der historische Materialismus ist nimlich mit seinem klassischen
Instrumentarium stringent nur auf die Rechtsgeschichte des 19. und 20. Jahr-
hunderts anzuwenden®s.

In der kapitalistischen Gesellschaft ist der Demiurg des Okonomischen zur
beherrschenden Instanz des gesamten Lebens geworden. Die Abstraktion der
Warenform, ihr Fetischcharakter, die Ideologisierung des gesamten politischen
Lebens und auch des Rechts haben in ihr in klassischer Reinheit gewirkt. Fiir
vorkapitalistische Gesellschaften dagegen ist das Instrumentarium der histori-
schen materialistischen Analyse teilweise zu verindern und verfeinern. In ihnen
hat es diese starke Immanenz und Verschleierung des Okonomischen nicht
gegeben. Deshalb wird es weniger einfach sein, ihre 6konomischen Implika-

82 Friedrich Engels \n emnem Brief an Joseph Bloch vom 21. 9. 1890, MEW 37.463, Karl Korsch
(Anm. 76) S. 96 A. 30.

83 Anm. 32.

84 Vgl Hans-Ulrich Webler (Anm. 18), S. 18—21.

85 Zum folgenden: Georg Lukdcs (Anm. 5) S. 377-379; Hans-Ulnich Wehbler (Anm. 18) S. 31 f., 46;
Jisrgen Kocka (Anm. 61) S. 67 f.; Peter Landan (Anm. 32)S. 369 f.; vgl. 1. i. Karl Marx, Einleitung
zur Kritik der politischen Okonomie, MEW 13.636 f., und seine beiden Briefe, der eine wohl vom
November 1877 an die Redaktion der »Otetschestwennyje Sapisti«, MEW 19.112, und der andere
vom 28. 12, 1846, MEW 27.457.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

tionen aufzuzeigen, ganz abgesehen von den Schwierigkeiten, die darin liegen,
daf} ihre Wirtschaftsgeschichte noch gar nicht ausreichend erforscht ist. Es
werden andere Kategorien fiir ihre Analyse notwendig sein. Denn das klassische
Instrumentarium der materialistischen Theorie ist von Karl Marx entwickelt
worden bei der Untersuchung der kapitalistischen Gesellschaft. Fiir die Analyse
von Produktion und Recht z. B. im Altertum wird man sicherlich nicht vom
Begriff der Ware ausgehen konnen, auch wenn sie damals schon in einfacher
Form entwickelt war. Die Frage mufl noch genauer untersucht werden. Mogli-
cherweise wird es wirklich das Eigentum an Sklaven gewesen sein, so wie es im
Mittelalter das Grundeigentum gewesen ist, das heute als 6konomische Grofie
in der alles beherrschenden Kategorie der Ware und ihres Wertes aufgegangen
ist. In der Antike konnte es wohl eine dhnliche Rolle gespielt haben, wie die
Ware in der kapitalistischen Gesellschaft. Jedenfalls wird auch die Rechtsge-
schichte den historischen Materialismus auf die alten Gesellschaften viel behut-
samer anwenden als auf die letzten einhundertfunfzig Jahre.

Mit dieser Methode aber hat die Rechtsgeschichte fiir die Zukunft wieder die
Chance, die Trennung von historischem und juristischem Denken zu iberwin-
den. Wir haben am Anfang gesehen, welche ideologische Funktion die Enthisto-
risierung des Denkens hat. Eine Rechtsgeschichte auf der Grundlage der mate-
rialistischen Theorie wird in der Lage sein mitzuarbeiten an der Entideologisie-
rung des Rechts, die ohne Uberwindung der Enthistorisierung nicht méglich
ist.

Die Spaltung der Gesellschaft in Klassen im 19. Jahrhundert war eine Folge der
Entwicklung der Produktion. Solange die Arbeit zur Erhaltung der Existenz die
gesamte Zeit der groflen Mehrzahl der Menschen in Anspruch nimmt, solange
teilt sich die Gesellschaft notwendig in Klassen, ndmlich in eine arbeitende und
eine andere, die sich das Mehrprodukt aneignet und die gemeinsamen Angele-
genheiten betreibt, wie Verwaltung, Arbeitsleitung, Justiz, Wissenschaft und
Kunst. Das Gesetz der Arbeitsteilung liegt der Klassenteilung zugrunde. Frei-
heit und Selbstverwirklichung fiir alle Menschen ist in erster Linie auch die
Frage der Entwicklung der Produktivkrifte, des Reichtums an Giitern und der
freien Zeit. Seit dem Beginn der Industrialisierung ist dieser Reichtum stark
gewachsen und die freie Zeit grofler geworden. Die Produktionsverhiltnisse
haben sich allerdings nicht grundlegend geidndert. Thre kapitalistische Struktur
ist immer noch die gleiche. Auch die Verteilungsprobleme sind noch nicht
gelost, aber sie sind nicht mehr so driangend wie am Anfang. Der Staat hat sich
zwischen die Klassen geschoben, die Antagonismen gemildert und organisiert
den Kapitalismus®. Das bedeutet auch eine gewisse Verschiebung der Macht-
verhiltnisse, die es mindestens teilweise ermoglicht, dem Stand der Produktiv-
krifte entsprechend ideologische Strukturen aufzuldsen. Jedenfalls ist die
damals notwendige Enthistorisierung heute 6konomisch nicht mehr erforder-
lich. Wir konnen versuchen, sie zu beseitigen.

Ein solcher Versuch muf zum Ziel haben die Verbindung von rechtshistorischer
und juristischer Arbeit in der aktuellen Entscheidung. Am einzelnen Fall muf}
die historische Entwicklung der Rechtsverhiltnisse in Verbindung gebracht
werden mit der Entwicklung von Wirtschaft und Gesellschaft. Das bedeutet fiir
die Lehre in der Rechtsgeschichte die Umkehrung der bisherigen Methode:
Nicht die Exegese cines alten Textes ist der Ausgangspunkt fiir einen ange-
hingten Vergleich mit dem geltenden Recht, sondern ein aktueller Rechtsfall

86 Der Begriff »Organisierter Kapitalismus« stammt von Rudolf Hilferding. Vgl. sein Referat: Orga-
nisierter Kapitalismus, Protokoll des Parteitags der SPD 1n Kiel 1927.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir

365


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

366

mufl Anlaf} sein fiir die Untersuchung der Vergangenheit. Seine Losung ist zu
suchen auf der Grundlage einer ckonomischen Analyse des Rechts der Vergan-
genheit und der kinftigen Moglichkeiten. Das bedeutet nicht, daff die dufleren
Grenzen des formalen Regelwerks im Recht unbeachtlich wiren. Im Gegenteil.
Sie sind haufig auch und gerade der Schutz der Schwachen®”. Aber innerhalb
des gesetzlichen Rahmens, der ziemlich weit ist, wie wir alle wissen, miissen wir
versuchen, bisher verdeckte irrationale Wertentscheidungen auf eine inhaltlich
rationale und offengelegte Grundlage zu stellen. Ein Beispiel soll das erldu-
tern.

In seinem Urteil Gber die partielle Verfassungswidrigkeit des Vorschaltgesetzes
fiir ein niedersichsisches Gesamthochschulgesetz hat das Bundesverfassungsge-
richt auch die juristische Entwicklung des deutschen Hochschulrechts ausfiihr-
lich behandelt®®. Es untersucht die Frage, ob sich aus der Geschichte der
Universitit ein Grund dafiir ergibt, dafl ihre korporationsrechtliche Ausrich-
tung auf die Gruppe der ordentlichen Professoren als wesentlicher Bestandteil
eines Grundrechts der Wissenschaftsfreiheit verfassungsrechtlich geschiitzt und
damit einer Verinderung durch den Gesetzgeber entzogen ist. Nach seinen
Untersuchungen ist das nicht der Fall. Sowoh! vor wie wihrend und nach der
preuflischen Hochschulreform von 1810 sei der Einfluf} des Staates sehr stark
gewesen. Lange Zeit habe es auch noch nach Humboldt weder eine Satzungsau-
tonomie noch echte Selbstverwaltung gegeben. Auch von der Weimarer Verfas-
sung sei die staatliche Universititshoheit nicht berihrt worden. Deshalb sei in
Art. 5 Abs. 3 des Grundgesetzes eine Garantie einer bestimmten Organisations-
form nicht enthalten und die Gruppenuniversitit grundsitzlich verfassungsmi-
Big. Allerdings miifiten die Hochschullehrer wegen ihrer besonderen Verant-
wortung fiir den Sachbereich Wissenschaft bei Entscheidungen, die Forschung
und Lehre unmittelbar betreffen, die Mehrheit bzw. mindestens die Hilfte der
Stimmen erhalten. Eine andere Regelung verstofle gegen den Gleichheitsgrund-
satz, weil die anderen Gruppen eine ungleich mindere Verantwortung zu
tragen hatten.

Ein wesentlicher Fehler dieser Entscheidung besteht darin, dafl sie die histori-
sche Entwicklung nur positivistisch nach den oberflachlichen Erscheinungen
beurteilt und den grundlegenden Wandel in der Funktion von Wissenschaft
vollig aufler acht 1afl¢, der die Universitit in diesem Jahrhundert stark verin-
dert hat. Nicht einmal zu ihrer gegenwirtigen konomischen Bedeutung wird
etwas gesagt. Versuchen wir, das nachzuholen.

Humboldts Berliner Lehranstalt war eine typische Einrichtung des frithen Libe-
ralismus. Sie war zum einen gerichtet gegen die Einbindung des einzelnen in die
Gruppenorganisation innerhalb der Universitit, also gegen das mittelalterliche
und hiufig klerikale »Zunftwesen«. Zum anderen war sie gerichtet gegen die
Tendenz des merkantilistischen und absolutistischen Staates, die Universitdten
zu Fachschulen fir die Ausbildung von akademisch gebildeten Staatsdienern zu
degradieren, also gegen die Einschrinkung der Freiheit, die dem einzelnen in
der Universitit von auflen, vom Staat drohte. Mit anderen Worten: Sie war
gerichtet gegen die von innen drohende Erstarrung in scholastischer Gelehr-
samkeit und gegen die von auflen drohende Verschulung. Die Probleme haben
sich insofern wenig geiandert. Erstarrung in scholastischer Gelehrsamkeit: Das
war die Akademie, an der nicht gelehrt wird. Verschulung: Das war die Fach-
schule, an der nicht mehr geforscht wird. Humboldts Programm war dagegen

87 Ernst Fraenkel, Zur Soziologie der Klassenjustiz (1927, Ndr. 1968) S. 32—35.
88 BVerfG, Urteil vom 29. 5. 1973, NJW 1973.S. 1176—1190.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

die Einheit von Forschung und Lehre. Und die institutionelle Inkarnation der
Freiheit des einzelnen war das Amt des ordentlichen Professors, der einsam im
Inneren der Universitit und frei von dufleren Eingriffen mehr als eineinhalb
Jahrhunderte die deutsche Wissenschaft bestimmt hat. Einsamkeit und Freiheit
des ordentlichen Professors, mdglichst weitgehende Autonomie und Einheit von
Forschung und Lehre. Das war Humboldts Universitit. Sie’konnte ihre grofien
Leistungen erbringen, weil sie damals in vollendeter Weise Gbereinstimmte mit
dem friithen Liberalismus, der im wesentlichen geprigt war von der Vorstellung
des einzelnen Unternehmers, der ebenfalls in volliger Freiheit im Inneren seines
Betriebs und weitgehend frei von einschrinkenden Einflissen staatlicher Wirt-
schaftspolitik sich um seine Geschifte kiimmern konnte.

Mit dem Fortschreiten der Akkumulation und Konzentration des Kapitals aber
veridnderte auch die Wissenschaft ihre Funktion. Sie wurde immer stirker
direkt in den Produktionsprozef} einbezogen, mit Betriebsmitteln von frither
ungeahntem Umfang, wurde selbst Produktivkraft. Aber wihrend der organi-
sierte Kapitalismus im iibrigen ckonomischen Bereich lingst zu einer staatli-
chen Globalsteuerung iibergegangen war, blieb die Universitit organisiert wie
ein Familienbetrieb des frithen 19. Jahrhunderts. Das konnte nicht mehr ratio-
nell funktionieren, zumal die Ordinarienuniversitit mit ihrer individualisti-
schen Struktur ungeeignet war fiir eine ibergreifende Planung.

Das war der ockonomisch zwingende Grund fiir die Einfihrung von Prisidial-
verfassung, Einheitsverwaltung und Fachbereichssystem. Die Studentenrevolte
bot nur den dufleren Anlafl, die giinstige Gelegenheit. Nur in dieser Organisa-
tionsform ist den Universititen Planung moglich von Forschung und Lehre, die
Globalsteuerung auch im Bildungsbereich mit seinen jihrlichen Ausgaben von
vielen Milliarden Mark. Nur in dieser Form kann die Organisation von Kapita-
lismus auch in diesem Bereich iiberhaupt funktionieren.

Einheitsverwaltung bedeutete die Vereinigung von akademischer Verwaltung
und Wirtschaftsverwaltung, der Verwaltung von Fakultiten, die im wesentli-
chen die Lehre, und von Instituten, die im wesentlichen die Forschung verwal-
ten. Nur in der Person des ordentlichen Professors, gleichzeitig Mitglied der
Fakultit und Direktor eines Instituts, war die Einheit von Forschung und Lehre
bisher — individuell — institutionalisiert. Nun wurde sie auf gemeinschaftliche
Organe ibertragen, auf Fachbereiche. Und hier stellte sich das Problem der
Mitbestimmung.

Die Beteiligung aller Gruppen der Universitit an den Entscheidungen ihrer
Organe, die nun gemeinsam Forschung und Lehre verwalteten, war ebenfalls in
erster Linie ein okonomisches Problem, dessen Losung davon abhingt, inwie-
weit es gelingt, geniigend finanzielle Mittel bereitzustellen, um die Mitwirkung
zu ermoglichen. Auch hier ist Freiheit der Menschen auch und in erster Linie
abhingig vom Stand der Produktivkrifte, vom allgemeinen Wohlstand. Demo-
kratisierung ist auch in der Wissenschaft eine Chance zusitzlicher Freiheit und
zusidtzlicher Innovationen. Aber nur bei entsprechender Freistellung von bishe-
rigen Verpflichtungen ist beispielsweise das nichtwissenschaftliche Personal in
der Lage, sich ausreichend zu informieren, um bei den Entscheidungen
mitwirken zu konnen. Freistellung von Verpflichtungen ist nur moglich, wenn
Ersatzkrifte eingestellt werden. Zusitzliche Einstellungen kosten Geld. Hier
liegt die entscheidende Frage. Das Bundesverfassungsgericht hat sie nicht
erkannt.

Entsprechende Mittel sind heute vorhanden. Jedenfalls ist das die Entscheidung
mehrerer Landesregierungen in der Bundesrepublik. Mit zusatzlicher Zeit kann

IP 218.73.218.38, am 19.01.2026, 28:10:33. lich gaschil
Inhalts I for oder

Erlaubnis Ist

367


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

368

sich auch das nichtwissenschaftliche Personal auf die Entscheidung von Fragen
vorbereiten, die Forschung und Lehre unmittelbar betreffen. Entscheidungen
dariiber sind ja auch staatlichen Behorden moglich, die ebenfalls nicht die
Qualifikation von Hochschullehrern haben, auf die das Bundesverfassungsge-
richt es fir die Annahme der besonderen Verantwortung im wesentlichen
abstellt. Qualifikationen braucht man fiir die Durchfiihrung von Forschung und
Lehre. Fur die Entscheidung tiber Fragen, die Forschung und Lehre betreffen,
braucht man Sachkenntnis, die man mit zusitzlicher Zeit erwerben kann. Es ist
ein rein ckonomisches Problem, dem kein Verfassungsrang zukommt. Das indi-
viduelle Grundrecht der Wissenschaftsfreiheit betrifft die geistige Fretheit bei
ihrer Durchfiihrung, ist ein Grundrecht auf Meinungsfreiheit iiber die Inhalte
von Forschung und Lehre, betrifft den Bereich des » Unabstimmbarenc, iiber
den mehrheitlich nicht abgestimmt werden kann und darf.8®

Das Bundesverfassungsgericht hat die Frage der Anderung der Universitits-
struktur schon in dem Teil seines Urteils falsch behandelt, in dem es die Ablo-
sung der Ordinarienuniversitdt durch die Gruppenuniversitat fir grundsatzlich
zuldssig erklart. Es erklart die Anderung fiir zuldssig. Es sagt nicht, dafl sie
notwendig war. Der Mangel der historischen ckonomischen Analyse hat hier
die Weiche gestellt fur die anschliefende Einschrankung, die mit der beson-
deren Verantwortung der Hochschullehrer begrindet wird. Weil das Gericht
diese Analyse vernachlissigt hat, kann es nicht erkennen, dafl die Anderung
S6konomisch zwingend geboten war. Das Gericht halt sie fiir zulissig, gibt aber
zu erkennen, dafl der Gesetzgeber damit die Grenze seiner Gestaltungsfreiheit
fast iiberschritten hat. Es hat nicht erkannt, dafl er schon lingst hitte handeln
missen, dafl die Reform iiberfillig war. Aus dieser zogernden Beurteilung der
Hochschulreform kommt es zu seiner Einschriankung, in der sich dann auch
noch der Mangel an 6konomischer Analyse der Gegenwart konkretisiert.

Das Gericht hat sich also mit einem Scheinproblem befaft. Es hat falsch
entschieden, weil es die 6konomische Analyse im historischen Bereich und fir
die Gegenwart vernachlissigt hat. Um es in einem Vergleich zu sagen, der wie
alle Vergleiche nur bedingt richtig ist, aber den Vorteil hat, deutlich zu sein: Es
ist dasselbe, wie wenn es die uneingeschrinkte Mitbestimmung in Grofibe-
trieben wegen Verstofles gegen den Gleichheitsgrundsatz ablehnt, weil es ideo-
logisch fixiert ist an der anachronistischen Vorstellung des einzelnen Unterneh-
mers im Familienbetrieb, der allein eine besondere Verantwortung trigt, weil
er angeblich eine besondere Leistung erbracht hat.

An solchen 1deologischen Fixierungen hat die Wissenschaft einzugreifen. Hier
liegt auch fiir die Rechtsgeschichte die Aufgabe der Zukunft. Rechtsverhiltnisse
sind in Rechtsform iibersetzte soziale Machtverhiltnisse. Wir leben in einer
kapitalistischen Gesellschaft. In ihr hat eine gewisse Verschiebung der Macht-
verhiltnisse zugunsten derjenigen stattgefunden, die nicht im Besitz von
Produktionsmitteln sind. Die Verschiebung hat keine grundsitzliche Anderung
herbeigefiihrt. Es gibt immer noch grofles soziales Unrecht. Aber sie ist auch
nicht unerheblich. Sie bietet fiir die Wissenschaft die Moglichkeit, entsprechend
dem Stand der Produktivkrifte ideologische Strukturen abzubauen, die soziales
Unrecht verstiarken und eine Verianderung der Produktionsverhiltnisse verhin-
dern. Das wird die kapitalistische Grundstruktur der Gesellschaft unangetastet
lassen. Es ist auch nicht Aufgabe von Wissenschaft, von Rechtswissenschaft oder
Rechtsgeschichte, das zu dndern. Es ist aber auch nicht ithre Aufgabe, einer
Veranderung dauernd im Wege zu stehen.

89 Minderheitenvotum der Richter Rupp-v. Briinneck und Dr. Simon, NJW 1973, S. 1185.

1P 216.78.216.36, am 19.01.2026, 23:10:33, ©
Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1974-4-337

