6 Frauenrechte und Religionsfreiheit

Die Bedeutung von Geschlecht, Kultur und Religion fiir die Frage der universa-
len Geltung von Menschenrechten wird besonders deutlich in der Kontroverse
um Frauenrechte und Religionsfreiheit. Hier kollidieren politische Forderungen
gegen Geschlechterdiskriminierung mit solchen nach der stdrkeren Beriicksichti-
gung kultureller und religioser Anspriiche, was sich etwa am Beispiel der Kopf-
tuchfrage zeigt (z.B. Amir-Moazami 2007, Berghahn/Rostock 2009, von Braun/
Mathes 2007, Sauer/Strasser 2009). Im Rahmen meiner Untersuchung stellt sich
nun die Frage, wie iiberhaupt Konflikten dieser Art mit einem universalen Mal}-
stab begegnet werden kann. Dieses Kapitel widmet sich daher der Aufgabe, die
Kontroverse genauer zu analysieren und Nussbaums diesbeziigliche Position
aufzuarbeiten und zu diskutieren. Dabei greift es auf zentrale Uberlegungen der
vorangegangenen Kapitel zuriick. Wihrend es allerdings in den Diskussionen
um Universalismus und Sékularismus vor allem darum ging, solche Einwinde zu
erortern und kritisch auf Nussbaum anzuwenden, die parallel aus feministischer,
interkultureller und sé@kularismuskritischer Perspektive vorgebracht werden, liegt
der Fokus an dieser Stelle stirker auf der Kollision dieser Perspektiven, die bis-
lang lediglich kurz angesprochen wurden (mit Blick auf Konflikte zwischen Kul-
tur und Geschlecht: Kap. 3.3).

Im Folgenden soll in einem ersten Schritt die Kontroverse um Frauenrechte und
Religionsfreiheit im Allgemeinen erdrtert werden (6.1).] Unter Riickgriff auf die
bisherige Diskussion werde ich zunichst die von einigen feministischen Theo-
rien vertretene einseitige Losung solcher Konflikte zu Gunsten von Frauenrech-

1 Hinzuweisen ist an dieser Stelle noch einmal darauf, dass sich die Diskussion erstens
ausschlieBlich auf Frauenrechte und damit auf einen Ausschnitt mit Blick auf Fragen
der geschlechtsbezogenen Diskriminierung bezieht. Zweitens werden nur solche Posi-

tionen einbezogen, fiir die Frauenrechte erkennbare Relevanz besitzen. Vgl. Kap. 1.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

ten als sékularistisch zuriickweisen und zeigen, dass und wie sich Nussbaum ih-
ren Grundprinzipien nach von solchen Theorien unterscheidet — was ihren An-
satz in vielerlei Hinsicht tiberzeugend macht. Allerdings treten auch hier wieder
einige der bereits angesprochenen Schwierigkeiten hervor. Ausgehend von die-
ser allgemeinen Einordnung und Einschédtzung Nussbaums soll ihre Position in
einem zweiten Schritt anhand von zwei Konfliktbeispielen konkreter und an-
schaulicher gemacht werden (6.2). Ich greife dafiir zum einen Nussbaums Kritik
an einem Burkaverbot auf und zum anderen ihr Plddoyer fiir ein Verbot von Fe-
male Genital Cutting (F GC)Z. Die Gegeniiberstellung dieser beiden Fille ist auf-
grund der unterschiedlichen Urteile (einmal die Kritik von Verboten und im an-
deren Fall die Forderung eines Verbots) besonders aufschlussreich. Sie verdeut-
licht den Charakter ihres Ansatzes in seiner Kombination aus universaler Grund-
befihigung und auf Pluralitidt gerichteter Entscheidungsfreiheit und verstirkt zu-
dem die These eines Wandels in ihrem Ansatz hin zu einer stirker libertdren Po-
sition. Im dritten Teil dieses Kapitels werde ich dann abschlieBend aufzeigen,
wie sich in der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit wesentliche
Diskussionsstringe der Uberlegungen der vorangegangenen Kapitel biindeln

(6.3).

6.1 DIE KONTROVERSE VOR DEM HINTERGRUND DER
UNIVERSALISMUS- UND SAKULARISMUSDEBATTEN

In der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit verweben sich zentra-
le Fragen und Problematiken der Universalismus- und Sédkularismusdebatte. So
beziehen sich feministische Forderungen hiufig auf eine Idee universaler Frau-
enrechte, die sie durch religiose Anspriiche gefdhrdet sehen. In ihrer Kritik an
solchen Anspriichen neigen einige in sikularistischem Impetus zu einer verall-
gemeinernden Verurteilung von Religion an sich. Nicht selten geht das mit einer
vorrangigen Problematisierung nicht-,westlicher® religioser Traditionen einher,
was deutlich macht, dass Kultur ebenfalls eine wichtige Rolle in dieser Kontro-
verse zukommt (das zeigt sich deutlich an der bereits zitierten Kopftuchdebatte,
in der es um das Tragen des muslimischen Kopftuchs als einer nicht-,westlichen*
Praktik geht). Eine zentrale Frage der gesamten Kontroverse besteht demnach
darin, welche Normen angesichts der (religiosen und kulturellen) Pluralitit von
Vorstellungen vom Guten als universale Grundlage politischen Handelns gelten

2 Zu der Schwierigkeit einer angemessenen Bezeichnung und Ubersetzung siehe in
Kap. 6 FN 23.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 257

konnen und wie viel Raum der pluralen Ausgestaltung etwa mit Blick auf Ge-
schlechterfragen eingerdumt werden kann und muss. Bei der Erdrterung des
Konflikts zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit soll daher auf die vo-
rangegangenen Uberlegungen zuriickgegriffen werden.

6.1.1 Probleme der Vernachlassigung
von Religion in feministischen Diskursen

Aus feministischer Perspektive ist darauf aufmerksam gemacht worden, dass ge-
schlechtsspezifische Diskriminierungen oft religios begriindet wurden und wer-
den. Insofern liegt es nahe, religiose Praktiken und Traditionen zu kritisieren, wo
sie zur Begriindung von Diskriminierung beitragen. Es stellt sich aber die Frage,
wie weit eine solche Kritik gehen sollte bzw. darf.

Einige Feministinnen, die vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion als
,sdkularistisch® zu charakterisieren sind, ziehen aus der Beobachtung religios
begriindeter Diskriminierung von Frauen die sehr weitgehende Schlussfolge-
rung, dass ein grundlegender Konflikt zwischen Frauenrechten und Religionen
besteht und Religionen vor allem als Quelle der Diskriminierung von Frauen zu
betrachten sind.” Manche nehmen sogar an, Religion sei als solche ausschlief3-
lich eine Bedrohung von Frauenrechten und Grund geschlechtsbezogener Gewalt
(z.B. Pollitt 2001).4 Dies ist freilich eine Zuspitzung, die nur wenige vertreten.
Die meisten nehmen keine solche starke negative Wertung von Religion vor und
wiirdigen Religionsfreiheit grundsitzlich als wichtig, auch wenn sie oft in Kon-
flikt zu Frauenrechten gerate (so z.B. Okin 1998, 342). Dennoch stofen letztlich
viele Theoretikerinnen, wenn auch in anderer Tonlage, in dasselbe Horn. So
klingt etwa auch in Susan Moller Okins Analyse, dass ,,die meisten Weltreligio-
nen und Kulturen patriarchal strukturiert waren bzw. dies immer noch sind und
manche es zunehmend wieder werden®, an, dass Religion an sich problematisch

3 Ahnlich, aber davon zu unterscheiden sind Kritikerinnen, die sich selbst als religios
bezeichnen und nicht Religion an sich, sondern bestimmte religiose Formen als Prob-
lem sehen. Sie konnen nicht sinnvoll als sdkularistisch bezeichnet werden, wenngleich
sie in der Schirfe ihrer Kritik vielen sikularistisch-feministischen Ansichten gleichen
(z.B. Ayaan Hirsi Ali 2005). Ich werde darauf in der Erorterung von Nussbaums Posi-
tion zuriickkommen, da diese Perspektive bei ihr nicht beriicksichtigt wird.

4 Vgl. die dhnlich starke These einer allgemeinen Bedrohung von liberalen Werten und
Menschenrechten durch Religion bei Bertrand Russell u.a.: Kap. 4.2.1.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sei (Okin 1998, 323). > Ahnlich legt das auch Clare Chambers nahe, die Religio-
nen tendenziell als bedrohlich fiir Frauenrechte einschétzt (Chambers 2008 Kap.
4). Auffillig ist weiterhin, dass es vielen im Wesentlichen um die Bedrohung
von ,westlich‘-sdkularen Annahmen von Frauenrechten geht (vgl. Beattie 2005,
69), weswegen vor allem nicht-,westliche* religiose Praktiken in den Fokus der
Kritik geraten (hiufiger Bezugspunkt ist dabei der Islam, z.B. Okin 1998, 323f.).
Daran zeigt sich, dass auch hier Kultur eine relevante Rolle spielt — die Kontro-
verse ist insofern eng verwoben mit der Frage nach Konflikten zwischen Kultur
und Geschlecht (vgl. Kap. 3.3).

Ausgehend von einer solchen Analyse betonen Okin u.a. den universalen
Anspruch von Frauenrechten und deren Vorrang gegeniiber partikularen religio-
sen Anspriichen (Okin 1998, 323). Demnach sollen liberale Staaten dort, wo Re-
ligionsfreiheit und Frauenrechte kollidieren, Entscheidungen zu Gunsten der
Frauenrechte treffen und entsprechende Manahmen zur Einschrinkung religio-
ser Uberzeugungen und Praktiken ergreifen — und zwar weiter reichend, als es in
vielen liberalen Staaten der Fall ist (Chambers 2004). Das Pliddoyer fiir eine stér-
kere Durchsetzung von Frauenrechten gegen Religion muss dabei nicht notwen-
dig mit einer expliziten Kritik von Religion verkniipft sein. Auch die Forderung
nach umfassender individueller Autonomie (z.B. bei Chambers 2004) lduft in der
politischen Konsequenz zwangsldufig darauf hinaus, kulturelle und religiose
Praktiken stirker zu begrenzen (und beispielsweise das Tragen von religidsen
Schleiern zu verbieten). Problematisiert wird insbesondere auch die Idee religio-
ser (aber auch kultureller) Gruppenrechte, die Ausnahmen von allgemeinen Ge-
setzen beinhalten — diese Idee, die den Blick auf den Diskriminierungsaspekt ,re-
ligiose (oder kulturelle) Minderheit® richtet, blende die Diskriminierungen inner-
halb solcher Gruppen, etwa gegeniiber Frauen, oft aus (siehe z.B. den Band von
Eisenberg/Spinner-Halev 2005 und darin besonders den Aufsatz von Okin).

Solche — sikularistischen — Positionen sind in mehreren Hinsichten problema-
tisch. Zunéchst einmal fillt auf, dass sie ein unzutreffend homogenes Bild von
Religion zeichnen, gegen welches auf die Diversitit von Religionen verwiesen

5 Okin ist fiir viele Kritiker und Kritikerinnen das typische Beispiel fiir eine Position,
die kulturelle und religiose Vielfalt zu wenig beriicksichtigt. Tatsédchlich kommt sie zu
dem Schluss, dass Frauenrechten im Konfliktfall groeres Gewicht gegeben werden
sollte, und sie scheint ihre Argumentation als Gegengewicht zu Positionen zu verste-
hen, die Religionsfreiheit stirker betonen (Okin 1998). Dennoch muss man sie wie
angedeutet von radikal religionsfeindlichen Positionen unterscheiden, insofern sie Re-

ligionsfreiheit grundsitzlich als wichtig erachtet.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 259

werden muss sowie nicht zuletzt darauf, dass Religionen sehr unterschiedliche
Verstdndnisse der Rolle von Frauen beinhalten. So konnen Religion und Frauen-
rechte durchaus vereinbar sein, was auch feministische Theologien der verschie-
denen Religionen zeigen (z.B. Schiissler Fiorenza 1988 fiir eine christliche femi-
nistische Theologie, Plaskow 1990 fiir eine jiidische und Wadud 1999 fiir eine
muslimische). Mehr noch ist darauf aufmerksam gemacht worden, dass Religion
als Medium fiir Verénderung (und nicht [nur] als Antagonist von Frauenrechten)
wirken kann und als solches genutzt werden sollte (Packer 2003, 173).

Problematisch ist weiterhin, dass hdufig die Bedeutung, die Religion und die
damit verbundenen Praktiken fiir viele Menschen und eben auch fiir Frauen ha-
ben, unterschitzt wird. Uberzeugend wurde von Schirin Amir-Moazami u.a. ge-
zeigt, dass man religiose Verschleierungen nicht einfach als Diskriminierung
von Frauen kritisieren sollte, sondern deren Bedeutung fiir die Frauen genauer in
den Blick nehmen muss, was eine wesentlich komplexere Analyse erfordert
(Amir-Moazami 2007, von Braun/Mathes 2007, Gole 1995). Birgit Rommelspa-
cher weist zudem darauf hin, dass sich durch die aktive Inbesitznahme des
Schleiers durch junge Frauen eine Veridnderung in der Bedeutung vollziehe
(Rommelspacher 2009, 404). Einige feministische Ansitze, so scheint es, waren
bzw. sind oft iiberméBig kritisch gegeniiber Religion (vgl. Sands 2008), was zu
einer auf Konflikte verkiirzten Wahrnehmung des Verhéltnisses von Frauenrech-
ten und Religion fiihrt.

Ein Problem solcher vereinfachter Wahrnehmungen ist zudem strategischer
Art. Radhika Coomaraswamy macht darauf aufmerksam, dass es fiir die Entfal-
tung der emanzipatorischen Kraft feministischer Ansdtze nicht hilfreich sei, bi-
polare Kategorien zu errichten, da es einer Allianz bediirfe, die die kulturellen
und religiosen Verschiedenheiten iiberschreitet (Coomaraswamy 1994). Dafiir ist
aber, anders als in der sikularistischen feministischen Position, eine grundlegen-
de Offenheit fiir verschiedene kulturelle und religiose Zugangsweisen auf der
Basis von respektvollem Austausch nétig (vgl. Packer 2003, Spivak 2008). Das
erfordert eine kritische Distanz zu den eigenen Vorstellungen und Werten, die
bei dieser Position fehlt oder zumindest zu wenig ausgeprigt ist. Die kulturelle
und weltanschauliche Prigung und Riickbindung der von ihr ins Feld gefiihrten,
als universal veranschlagten Frauenrechte wird oft zu wenig kritisch reflektiert
(vgl. zur interkulturellen Skepsis gegeniiber universalen Menschenrechten Kap.
3.3, sowie zur Problematik vermeintlich neutraler sédkularer Ansitze Kap. 5.2).6

6 Dabei wird die Idee universaler Menschenrechte keineswegs grundsitzlich unkritisch
iibernommen, gerade Okin kritisiert diese mit Blick auf die Vernachlédssigung von

Frauen in vielen Menschenrechtsansitzen und deren diesbeziiglich nur vermeintliche

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Es stellt sich nun die Frage, wie eine alternative feministische Position aussehen
kann. Aus den vorangegangenen Uberlegungen ist zu schliefen, dass sie in ihrer
Kritik zuriickhaltender sein und sich stirker um ein Verstdndnis anderer Sicht-
weisen bemiihen muss (vgl. die Uberlegung im Zusammenhang von Kultur und
Geschlecht in Kap. 3.3). Saba Mahmood gibt dazu einen sinnvollen Anstof,
wenn sie — mit Blick auf ihre eigene Auseinandersetzung mit frommen Frauen-
bewegungen und wohl auch auf ihre eigene diesbeziigliche Entwicklung — for-
dert, dass wir dafiir offen sein sollten, ,,dass die Erforschung nicht-liberaler Be-
wegungen [wie eben bestimmter Frommigkeitsbewegungen, C.M.] unsere politi-
schen und analytischen Gewissheiten verdndert” (Mahmood 2006, 209).7 Sie
verbindet damit das Plddoyer, andere Moglichkeiten von gutem Leben in Erwi-
gung zu ziehen und zu respektieren, und zwar auch solche, die nicht im liberalen
Sinn autonom sind.

Zugleich darf eine solche Offnung nicht in ein politisches Laissez-faire miin-
den. Es ist wichtig, dennoch iiber einen Mafistab zu verfiigen, der darauf zielt, al-
len Menschen ein gutes Leben zu ermdglichen, und der als Grundlage fiir eine
Kritik an der Diskriminierung aufgrund von Geschlecht, aber auch von Religion
dienen kann (vgl. Kap. 3.3). Es stellt sich somit erneut die Frage, wie ein solcher
Mafstab — angesichts der Herausforderung durch die Kontroverse um Frauen-
rechte und Religionsfreiheit — aussehen kann und als wie iiberzeugend Nuss-
baums Vorschlag einer universalen Fihigkeitenliste diesbeziiglich gelten kann.

6.1.2 Die Analyse eines Dilemmas bei Nussbaum ...

Nussbaum widmet sich in ihren Texten ausfiihrlich der Problematik von Kon-
flikten zwischen Frauenrechten bzw. der Gleichstellung der Geschlechter (sex
equality) und Religionsfreiheit. Im Zentrum ihrer Auseinandersetzung steht das
Pliadoyer, dass bei Konflikten zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit bei-
de Seiten ernst genommen werden sollten, da sowohl die gleiche Befdhigung
von Frauen als auch Religionsfreiheit ein zentrales Anliegen liberaler Staaten
seien (WHD, 187f.). Solche Konflikte seien daher dullerst schwer zu 16sen und
man miisse mehr noch von einem Dilemma fiir den liberalen Staat sprechen.

Neutralitdt (Kap. 3.2). Die kulturelle und weltanschauliche Riickbindung aber ver-
nachlassigt sie (Kap. 3.3).
7 Wie in der Einleitung angesprochen iibersetze ich englischsprachige Zitate immer

dann, wenn ich sie in eigene Sitze integriere. Vgl. Kap. 1.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 261

»[A] dilemma is created for the liberal state. On the one hand, to interfere with the free-
dom of religious expression is to strike a blow against citizens in an area of intimate self-
definition and basic liberty. Not to interfere, however, permits other abridgments of self-
definition and liberty.“ (WHD, 168)

Diese These ldsst sich im Wesentlichen aus den in den vorangegangenen Kapi-
teln erdrterten Anliegen ableiten: Zum einen formuliert Nussbaum das Ziel, dass
eine liberale Konzeption alle Personen gleichermaBen respektieren (und das
hei3t grundlegend befdhigen) miisse, ohne Bevorzugungen oder Benachteiligun-
gen aufgrund von Zuschreibungen wie ,Geschlecht® (oder ,Rasse‘ 0.4.). Diskri-
minierungen, die dem entgegenstehen, seien zu kritisieren (Kap. 2.2.1, 2.2.5),
und zwar auch, wenn sie den Bereich der Familie — oder eben von Religion — be-
treffen (Kap. 2.9). Zum anderen erachtet es Nussbaum fiir wichtig, die Pluralitit
von Vorstellungen vom Guten anzuerkennen. Das zeigt sich in der Bedeutung
von individueller Entscheidungsfreiheit (Kap. 2.4), in dem Selbstverstdndnis als
politische Konzeption (Kap. 2.5), in der Idee der methodischen Offenheit in der
Begriindung (Kap. 2.6) sowie in dem Bemiihen, interkulturelle Diversitit als
Herausforderung fiir die Universalitit ernst zu nehmen und kulturell verschiede-
ne Konkretionen der Fihigkeitenliste zu fordern (Kap. 2.7).8 Die Bedeutung von
Pluralitét zeigt sich zudem in ihrer Auseinandersetzung mit Gewissensfreiheit, in
deren Zusammenhang sie herausstreicht, wie wichtig die Suche nach Sinn, die
oft in Religionen geschehe, fiir das gute Leben sei. Daher solle fiir jeden und je-
de moglichst weitgehende Religionsfreiheit gewidhrt werden und Religionen
selbst miissten respektiert werden (Kap. 4). Nussbaum pléddiert dementsprechend
dafiir, beide Seiten anzuerkennen und von einem Dilemma auszugehen, welches
nicht einfach zu der einen oder anderen Seite aufgelost werden konne: ,,[I]t is
difficult, rather than easy.“ (PD, 108)

Noch deutlicher zeigt sich Nussbaums Position anhand ihrer Abgrenzung zu an-
deren feministischen Ansétzen, die solche Konflikte ihrer Einschédtzung nach zu
einseitig betrachten. Pointiert richtet sie sich dabei gegen sikularistische und tra-
ditionalistische Positionen (vgl. Kap. 4.2.1). Deren gemeinsame Schwierigkeit
sei, dass sie ganz bestimmte, ndmlich patriarchale Religionsbedeutungen zum
MaBstab von Religion erheben wiirden und alternative, etwa feministische, reli-

8 Die bisherigen Uberlegungen haben mehr noch nahelegt, dass ihr Bemiithen um die
Ermoglichung von Pluralitdt zunimmt (Kap. 3), diesen Wandel werde ich in der Dis-

kussion der Beispiele noch stérker herausarbeiten.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

giose Stimmen vernachlédssigten (WHD, 185f.). Im Ergebnis jedoch schlédgt sich
das in ihren Positionen nahezu gegensitzlich nieder.

Der sikularistische Feminismus, so Nussbaums iiberzeugende Analyse, ver-
einfache den Konflikt, indem er religiose Anspriiche Frauenrechten grundsitz-
lich nachordne (WHD, 174f.), und zwar auf der Basis eines undifferenzierten
Bildes von Religion als patriarchaler Bedrohung von Frauenrechten:

,Indeed, the secular feminist tends to view religion itself as irredeemably patriarchal, and
a powerful ally of women’s oppression throughout the ages. She is not unhappy to muzzle

it, and does not see it as doing a whole lot of good in anyone’s life.” (WHD, 175)

Nussbaum analysiert eine solche Haltung bei vielen feministischen Ansitzen,
auch wenn diese sich in der Ausdriicklichkeit und Reichweite ihrer Kritik unter-
schieden. Sie zdhlt dazu nicht nur jene, die Religion ausdriicklich kritisieren,
sondern ebenfalls solche, die ihre Abwertung durch das Ignorieren von Religion
in ihren Texten ausdriicken (WHD, 174f., FN 16),9 und sowohl jene, die Religi-
onsfreiheit kaum Respekt entgegenbringen, als auch solche, die Gewissensfrei-
heit an sich respektieren, Religionen aber nur innerhalb der Grenzen sehr enger
liberaler Normen zulassen wollen (WHD, 175f.).

Siakularistischer Feminismus, so die zentrale Kritik, vernachléssige die Be-
deutung von Religionsfreiheit fiir das gute Leben auch und gerade von Frauen
und ignoriere die Diversitit religioser Traditionen (vgl. die Kritik in Kap. 4.2.1).
Religion diirfe aber nicht grundsitzlich als patriarchale Bedrohung verurteilt
werden (WHD, 181f.). Vielmehr miisse man anerkennen, dass Religion fiir viele
Frauen eine Quelle ihres feministischen Engagements ist. Als Beispiel nennt
Nussbaum die indische Frauenorganisation SEWA (Self Employed Women’s
Association), in der sich Frauen gegen (religiose) Geschlechterhierarchien enga-
gieren — und dafiir Religion gerade als Grundlage heranziehen (WHD, 178f., PD,
106f.). Weiterhin verweist sie auf feministische Perspektiven in verschiedenen
Religionen (WHD, 183) und erneut auch auf ihre eigene religiose, namlich libe-
ral-jiidische Tradition, die sich zum Feminismus bekenne (JLR, WHD, 182).
Gegen einen genuinen Zusammenhang von Religion und der Begriindung von
patriarchaler Gewalt spreche somit, dass Religion Feminismus stiitzen kann. Au-
Berdem erinnert Nussbaum daran, dass viele sikulare Bewegungen selbst patri-
archal (gewesen) sind und sie macht deutlich, dass man auch angesichts dessen
von keinem so linearen Kausalverhiltnis zwischen Religion und patriarchaler

9  Als Beispiele fiir explizite Kritikerinnen nennt sie Okin und Mary Becker und fiir je-

ne, die Religion ignorieren, Alison Jaggar und Catharine MacKinnon.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 263

Gewalt ausgehen kann (JRL, 31). Dort, wo frauendiskriminierende religiose
Praktiken bestehen, miisse sich die (notwendige) Kritik daher auf die spezifi-
schen Akteure und Praktiken richten, nicht auf Religion an sich:

[ TThe criticisms we may make of ,religious practices® and ,religious discourse‘ will be
criticisms of human beings, often vying for political power, they do not presuppose that
any of these religions has an unchanging and unchangeable core of misogyny, or even that
the misogynistic elements are religiously central rather than political in origin.” (RW,
104"

Als entgegengesetztes Extrem zum sékularistischen Feminismus werden von
Nussbaum Ansichten kritisiert, die sie unter den Begriff des traditionalistischen
Feminismus fasst. Sie versteht darunter Positionen, die religiose und kulturelle
Traditionen jeglichen (liberalen) Frauenrechten vorordnen und behaupten, dass
die Traditionen am besten vermittelten, was fiir Frauen (und deren gutes Leben)
eigentlich wichtig sei (WHD, 176f.). Problematisch sei daran vor allem, dass so
auch Einschrinkungen der Grundbefihigung von Frauen legitimiert wiirden,
eben weil deren universale Bedeutung nicht anerkannt wird (WHD, 186). Dar-
tiber hinaus werde (ebenso wie im sikularistischen Feminismus) die innerreligi-
ose Diversitit nicht beriicksichtigt. Der traditionalistische Feminismus sei letzt-
lich dem nicht-feministischen oder sogar anti-feministischen Traditionalismus
nicht fern. Nussbaum fillt es hier folglich schwer, die Bezeichnung ,Feminis-
mus‘ iiberhaupt zuzugestehen — dennoch rdumt sie ein, dass es dieser Position in
gewisser Weise ebenfalls um das Wohl von Frauen gehe (eben verstanden ge-
mil der verschiedenen kulturellen Traditionen: WHD, 176f.) und dass sie mit
anderen Feminismen ,,gewisse gemeinsame Ziele im Bereich materiellen Wohl-
stands* teile (WHD, 185).

Diese Abgrenzungen verdeutlichen Nussbaums tiberzeugende Stofrichtung, bei-
de Seiten des Konfliktes ernst zu nehmen. Besonders plausibel und wichtig er-
scheint, dass sie dabei die Bedeutung von Religion fiir Frauen betont und es ver-
urteilt, den Konflikt nur als einen zwischen religiosen Gruppen einerseits und
Frauen andererseits zu betrachten, bei dem der liberale Staat die Aufgabe hiitte,
die Frau von der religiosen Unterdriickung zu befreien (vgl. Kap. 6.1.1). Nicht
zuletzt vor dem Hintergrund der vorangegangenen Diskussionen erweist es sich

10 Exemplarisch setzt sich Nussbaum in PD mit Okin auseinander, der sie (wie viele an-
dere auch, siehe Kap. 6 FN 5) vorwirft, dass sie in ihren Aussagen zu wenig differen-

ziere und suggeriere, Religion sei per se patriarchal (PD, 106f.).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

als notwendig, die Pluralitit von Vorstellungen vom Guten zu respektieren und
verschiedene Lebensmodelle zu erméglichen, ohne jedoch das Bemiihen um ei-
nen (in irgendeiner Form) universalen Mafstab fiir politisches Handeln und in-
terkulturelle und -religiose Kritik aufzugeben (vgl. Kap. 3 und 5).

Kritisch anzumerken ist allerdings, dass Nussbaum in der Herausarbeitung
ihrer Position als einer Alternative in einigen Aspekten selbst vereinfachend
vorgeht. So werden jene Kritikerinnen nicht thematisiert, die dhnlich harsche
Kritik und Forderungen wie die sdkularistische Position formulieren, dies aber
nicht auf Religion per se beziehen und sich vielmehr selbst als religios bezeich-
nen. Solche Positionen konnen nicht sinnvoll als sékularistisch bezeichnet wer-
den, dennoch miissten ihre Forderungen aus Nussbaums Sicht ebenso zuriickge-
wiesen werden. Da solche Kritikerinnen von vielen als besonders iiberzeugende
Stimmen wahrgenommen werden, wire es hilfreich, auf sie eigens einzugehen
(siehe auch Kap. 6.2.1).

Auch in der Darstellung des traditionalistischen Feminismus fillt eine Undif-
ferenziertheit auf, denn Nussbaum subsumiert darunter so unterschiedliche An-
sichten wie die von Ashis Nandy und Christina Sommers (WHD, 176 FN 19).
Beiden gemeinsam ist, dass sie bestimmte liberal-feministische Ideale ablehnen.
Allerdings bezieht sich Sommers auf den US-amerikanischen Kontext und rich-
tet sich als Konservative gegen bestimmte feministische Entwicklungen in ihrer
Gesellschaft, gegeniiber denen sie ein anderes (traditionelleres) Geschlechterbild
stark macht.'' Dagegen liegt bei postkolonialen Positionen wie der von Nandy
der Schwerpunkt darauf, die Universalitit der liberalen (,westlichen‘) Vorstel-
lungen zu Frauenrechten in Frage zu stellen und demgegeniiber den Eigenwert
(anderer) religioser Traditionen und die Diversitit von Lebensmodellen (fiir
Minner und Frauen) hervorzuheben. Nussbaum spricht die Verschiedenheit der
Perspektiven zwar kurz an (WHD, 177), der unterschiedliche Impetus ist fiir sie
letztlich jedoch nicht relevant, denn aus ihrer Sicht eint beide das gleiche Prob-
lem, eben dass sie liberal-feministische Ideen ablehnen. Auf diese Weise wird
sie den Positionen und ihren Anliegen jedoch nicht gerecht. Das zeigt sich noch
klarer, wenn man ihre Kritik in den Kontext der allgemeineren Uberlegungen
zum universalismuskritischen, vermeintlich einheitlich kulturrelativistischen
Feminismus stellt (vgl. Kap. 3.3): Es scheint keineswegs so zu sein, dass dessen
Forderung einfach darin besteht, dass sich eine gesellschaftliche Ordnung nur
(oder vor allem) auf Vorstellungen innerhalb ihrer Gemeinschaft berufen sollte
und moralische Anspriiche von auflen von Anfang an suspekt seien (so Nuss-
baum: WHD, 176). Vielen geht es nicht um eine grundsétzliche Ablehnung von

11 Zur Einordnung von Sommers in die feministische Debatte siche z.B. Baehr 2012.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 265

Kritik an geschlechterdiskriminierenden kulturellen Traditionen, sondern vor al-
lem um die Forderung nach mehr kritischer Selbstreflexion universalistischer
Ansitze und einen differenzierteren Blick auf verschiedene Moglichkeiten des
guten Lebens von Frauen (vgl. Kap. 3.3 sowie konkreter die Diskussion zu FGC:
Kap. 6.2.2). Diese Position kommt bei Nussbaum nicht vor bzw. wird sie impli-
zit als problematisch zuriickgewiesen (was die allgemeine Analyse bestérkt, dass
sie bestimmte Einwinde nicht genug beriicksichtigt: Kap. 3.3). Das aber ist zum
einen deswegen nicht iiberzeugend, weil diese Position als eine anerkannt wer-
den miisste, die (ebenso wie Nussbaum) den dilemmatischen Charakter der Kon-
flikte aufzeigt, zum anderen erscheint es unklug, nicht genauer zu priifen, ob und
welche Anregungen sie fiir den Umgang mit Konflikten zwischen Frauenrechten
und Religionsfreiheit geben konnte. Dem soll nun im Folgenden weiter nachge-
gangen werden.

6.1.3 ... und ihr Vorschlag zu seiner ,L6sung*

Ausgehend von ihrer Analyse, dass Konflikte zwischen Frauenrechten und Reli-
gionsfreiheit als Dilemmata betrachtet werden miissen, erdrtert Nussbaum wei-
ter, wie die Losung solcher Konflikte aussehen soll. Als Verfahren schligt sie
den im Kontext von Religions- bzw. Gewissensfreiheit bereits erlduterten Ab-
wiagungsprozess (balancing test) vor. Demnach soll der liberale Staat zum einen
fragen, in welchen Konflikten iiberhaupt ein relevanter ,religioser’ Anspruch
vorliegt, das heifit einer, der die Gewissensfreiheit betrifft. Zum anderen muss er
dann fiir jeden Fall eines solchen, die Gewissensfreiheit betreffenden Anspruchs
abwigen, ob dem ein zwingendes Staatsinteresse (compelling state interest) ge-
geniibersteht, das prinzipiell gilt und keine Ausnahmen erlaubt (wie etwa die
Gewihrung der Grundbefihigung), oder ob der religiose Anspruch stirker wiegt
als das konkurrierende Interesse (WHD, 198-212, vgl. Kap. 4.4.2 zum balancing
test, wo Nussbaum z.B. Sicherheit im Unterschied zur Grundbefihigung als ein
nur bedingt wichtiges Interesse einstuft). Bei Konflikten zwischen Frauenrechten
und Religionsfreiheit scheint oftmals ein solches zwingendes Staatsinteresse zu
bestehen — nd@mlich wenn die Grundbefdhigung von Frauen bedroht wird. Nuss-
baum verweist daher in diesem Zusammenhang in WHD noch einmal ausdriick-
lich auf die universale Geltung des ,,Prinzips der Befidhigung jeder Person‘
(WHD, 188, 202, vgl. Kap. 2.2.1) und auf die Bedeutung des ,,Prinzips der mo-
ralischen Bedingung® (principle of moral constraint), wonach Anspriiche, die
die Grundbefihigung von Menschen einschrinken (etwa indem sie Frauen dis-
kriminieren) kritisiert und staatlich zuriickgewiesen werden miissen (WHD, 190-
193). Religiose Anspriiche, so ihr klares Plddoyer, miissen (wie alle anderen

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

auch) dort begrenzt werden, wo sie die Grundbefdhigung von Frauen behindern:
,»We should refuse to give deference to religion when its practices harm people
in the areas covered by the major capabilities.” (WHD, 192)

Zugleich hilt Nussbaum wie erortert aber auch Religions- bzw. Gewissens-
freiheit fiir wichtig und erachtet sie mehr noch als einen zentralen Aspekt der
Grundbefihigung. Dementsprechend riickt sie hier nun die Gewissensfreiheit
von Frauen in den Fokus: Um diese zu gewihren, miisse man einerseits kritisch
priifen, ob die von religiosen Gruppen vertretenen Anspriiche den religiosen Fa-
higkeiten ihrer Mitglieder (auch und gerade der Frauen) dienen, und zwar mit
Blick auf jede einzelne Person (WHD, 188). Wo das nicht der Fall ist (und bei-
spielsweise die Grundbefihigung Einzelner verhindert wird), seien sie zu kriti-
sieren und miissten gegebenenfalls durch staatliche Eingriffe eingeschrinkt wer-
den (laut Nussbaum ist das z.B. der Fall bei FGC, siehe Kap. 6.2.2). Anderer-
seits sollte man religiose Anspriiche aber respektieren, wenn sie als Anspriiche
der Frauen selbst erkennbar sind (und somit ihrer Gewissensfreiheit entsprechen)
—und zwar selbst dann, wenn dies in den Augen anderer eine Einschrinkung ih-
res guten Lebens bedeutet. Das heifit, wenn vorausgesetzt werden kann, dass ei-
ne Frau in grundlegender Hinsicht befihigt ist, dann muss es eine liberale Ge-
sellschaft Nussbaum zufolge ermoglichen, dass sie aus religiosen Griinden auch
eine Lebensform wihlt, die dem widerspricht, was andere unter Frauenrechten
verstehen: ,,[I]f women fully in possession of the capabilities on the list want to
choose a traditional gender-divided mode of life, I believe that any good political
liberalism should create spaces for them to do so.“ (AACM, 123) Um das zu
gewihren und Gewissensfreiheit zu ermoglichen, konne es sogar mitunter sinn-
voll sein, Ausgleichsregelungen, das hei3t Ausnahmen von allgemeinen Geset-
zen, zu schaffen, beispielsweise mit Blick auf das Tragen einer Burka, das Nuss-
baum zufolge nicht verboten werden sollte (ausfiihrlich dazu in Kap. 6.2.1, vgl.
zu Ausgleichsregelungen allgemein Kap. 4.4.2).

Nussbaum zufolge sind Einschrinkungen von Frauenrechten zugunsten der
Gewissensfreiheit also dort, aber nur dort legitim, wo sie die Grundbefdhigung
nicht bedrohen. Im Zentrum aller Entscheidungen stehen die einzelnen Individu-
en und deren Grundbefidhigung (die die Gewissensfreiheit einschlieBt).12 Aufga-

12 Daran wird noch einmal deutlich, dass Nussbaum den Schwerpunkt in der politischen
Beriicksichtigung von Religionen auf das Individuum legt, auch wenn sie gemein-
schaftlichen Aspekten ausdriicklich Bedeutung beimisst (vgl. auch die Diskussion in
Kap. 5.1). ,,Although religious functioning is usually relational and interactive [...],

and although it often involves shared goals and ends, the capabilities involved are im-

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 267

be des Staates sei es, unter dem Vorzeichen dieser Schwerpunktsetzung gewis-
senhaft abzuwigen, welche Seite im jeweiligen Konfliktfall schwerer wiegt — die
der proklamierten Frauenrechten oder die der vorgebrachten religiosen Ansprii-
che.

»[Alny solution to the dilemma created when religion and sex equality clash must be
complex, relying on the ability of judges and other political actors to balance multiple fac-
tors with discernment.” (WHD, 239)

Das Pladoyer, dass nur eine komplexe Abwigung den dilemmatischen Konflik-
ten gerecht werden kann, ist ebenso wie Nussbaums Analyse prinzipiell duferst
plausibel, nicht zuletzt weil eine solche Abwigung eine Differenzierung in der
Beurteilung verschiedener Konflikte ermoglicht. (Zu welchen Urteilen das bei
ihr im Konkreten fiihrt, machen die beiden Beispielfille anschaulich, die ich im
Folgenden erortern werde: Kap. 6.2.) Allerdings dringt sich die Frage auf, wie
tiberzeugend die damit verbundene Annahme ist, dass sich auf diese Weise Lo-
sungen fiir fast alle Fille finden lassen und dass es sich dabei tatsdchlich um
,Losungen‘ handelt, die fiir beide Seiten befriedigend sind und die in der Regel
keine ,.tragischen Momente beinhalten (WHD, 211). Dies erscheint schon des-
wegen unplausibel, weil die Charakterisierung als Dilemma gerade suggeriert,
dass man solche Konflikte nicht im eigentlichen Sinn ,l6sen‘ kann, weil keine
Losung beiden Seiten gerecht wird, und, so konnte man ergénzen, dass die meis-
ten Losungen durchaus ,tragische* Momente enthalten. Man muss daher iiberle-
gen, ob Nussbaum die Konflikte moglicherweise zu schnell und zu einfach auf-
l1ost. In diese Richtung zielt auch ein von Gayatri Spivak erhobener Einwand:
Nussbaum, so ihr Vorwurf, strebe zu schnell Losungen an anstatt zuerst bei den
Spannungen der Konflikte stehen zu bleiben und gegebenenfalls anzuerkennen,
dass einige nicht an sich ,gelost® werden kénnen. Mit einer solchen Losungsori-
entierung aber werde sie den Betroffenen nicht gerecht: ,,Obwohl sie sicherlich
die Situation von armen Frauen verstehen mochte, ist ihr eigentliches Ziel, dafiir
die bestmogliche Theorie zu entwickeln* (Spivak 2008, 81).13

portant for each, and it is each person who should be allowed access to these capabili-
ties.“ (WHD, 188, Herv. i.0.)

13 Ausklammern mochte ich die weitergehende Kritik Spivaks, Nussbaum agiere damit
im Sinne des internationalen ,Oben‘. Dies ist mindestens einseitig, da sie eine sehr
kritische Haltung gegeniiber dominanten internationalen Ansitzen, wie dem 6kono-

misch-utilitaristischen, einnimmt (vgl. Kap. 2.3.3).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Diese Schwierigkeit zeigt sich auch am Aspekt der Tragik, den Nussbaum
selbst ins Spiel bringt, indem sie darauf aufmerksam macht, dass es zu tragi-
schen Konflikten kommen kann, wenn auf beiden Seiten eines Konflikts die
Grundbefihigung betroffen ist (vgl. Kap. 2.2.4). Hier konnte man zunéchst mei-
nen, dass sie damit doch anerkennt, dass mitunter tiefergehende Spannungen
existieren, die nicht befriedigend aufgelost werden konnen. Tatsdchlich geht sie
aber auch bei tragischen Konflikten (dhnlich wie bei Dilemmata) davon aus, dass
sie sich in der Regel 16sen lassen und die Losungen nur duflerst selten selbst wei-
ter tragische Momente beinhalten (vgl. ebd.). Dementsprechend kommen auch in
ihrer Darstellung der Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit
kaum Fille dieser Art Vor.14 Vielmehr gewinnt man den Eindruck, dass in den
meisten Konflikten die Grundbefihigung nur auf einer Seite betroffen ist. In den
in WHD betrachteten Fillen ist das auf der Seite der Frauenrechte (WHD, 212) —
die hier geforderten Einschrinkungen religioser Anspriiche seien keine
»schwerwiegende Beeintrichtigung®, die die Gewissensfreiheit verletzen wiirde
(WHD, 222, vgl. Kap. 4.4.2 zam balancing test, wo die ,,schwerwiegende Beein-
trachtigung* als wesentliches Kriterium fiir die Verletzung der Gewissensfreiheit
genannt wird). In NRI hingegen kommen umgekehrt ausschlieflich solche Fille
zur Sprache, bei denen Nussbaum zufolge nur die Gewissensfreiheit in grundle-
gender Weise eingeschrinkt ist, nicht aber Frauenrechte. (Dieser Unterschied ist
m.E. ein Indiz fiir eine Entwicklung bei Nussbaum, siehe dazu Kap. 6.2.3.)

Es stellt sich die Frage, ob Nussbaums Darstellung hier nicht zu vereinfacht
ist und ob es angesichts der oft kontroversen Vorstellungen vom Guten und der
tiefen Bedeutung religioser Uberzeugungen fiir viele Menschen nicht nahelie-
gend ist, dass es einige solcher tragischen Momente gibt. Diesbeziiglich er-
scheint die Kritik von Spivak, dass sie Spannungen oft zu schnell iibergeht, be-

14 Ein Fall, den Nussbaum doch schildert und der zeigt, dass sie tragische Momente
nicht generell ausschlief3t, ist das Schicksal der indischen Muslima Hamida Khala, die
solche tragischen Kosten tragen musste. Khala ndmlich habe (gerade auch durch frau-
enrechtlich motivierten) liberalisierenden sozialen Druck ihre vormals sehr strikte re-
ligiose Uberzeugung aufgegeben — was sie zutiefst erschiittert und verletzt habe.
Riickblickend sehe Khala zwar eine Reihe positiver Aspekte in dieser Entwicklung,
vor allem in Bezug auf die gesellschaftliche Gesamtsituation, zugleich betone sie aber
weiter, dass diese Verdnderung fiir sie personlich ein groBes Opfer bedeutet habe
(WHD, 236-238). Darin zeige sich, so Nussbaum, ein tragisches Moment, welches
nicht zuletzt deutlich mache, dass auch die minimalen Anforderungen des Fahigkei-
tenansatzes potenziell Tragik beinhalten (WHD, 238). Dieses Beispiel stellt wie ge-

sagt aber einen Einzelfall dar.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 269

rechtigt. Man konnte ndmlich durchaus fordern, dass stirker gepriift werden
muss, wie befriedigend die Losungen wirklich sind, um dann vermutlich zu er-
kennen und anzuerkennen, dass sie hdufiger tragische Momente enthalten. Diese
Uberlegung schlieft an die Diskussion der vorangegangenen Kapitel an, in de-
nen kritisch darauf hingewiesen wurde, dass Nussbaum Einwinde und damit
auch bestimmte Positionen mitunter zu schnell abweist und nicht ernst nimmt
(Kap. 3.2,, 3.3 und 5.2). Auch in ihrer Losungssuche, so scheint es, widmet sie
manchen Positionen und deren Problemen nicht genug Aufmerksamkeit und
auch hier ist das als problematisch zu werten: Denn ein solches Vorgehen, das
Spannungen und tragische Konflikte tibergeht, nimmt diejenigen Menschen, de-
nen daraus eine Einschrinkung ihres guten Lebens erwichst, mit ihren Proble-
men nicht ernst und bringt ihnen letztlich nicht genug Respekt entgegen (vgl. die
Kritik in Kap. 3.2, 3.3 und 5.2). Diese These werde ich nun im Folgenden an
zwei Beispielen konkretisieren und veranschaulichen.

6.2 DIE BEISPIELE DER BURKA UND DES
FEMALE GENITAL CUTTING BEI NUSSBAUM

In ihrer Auseinandersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit diskutiert
Nussbaum eine Reihe von Beispielen. Zwei Fille, die sie ausfiihrlich erortert,
sollen hier herausgegriffen werden, um ihre Grundprinzipien und ihren Lo-
sungsvorschlag zu veranschaulichen und zu konkretisieren: muslimische Ver-
schleierungen und die Praktik des Female Genital Cutting (FGC). Diese beiden
sind besonders interessant, weil Nussbaum bei ihnen zu unterschiedlichen Ein-
schiatzungen und Urteilen kommt, was auf den ersten Blick widerspriichlich er-
scheinen kann: So geht sie einerseits im Zusammenhang ihrer Auseinanderset-
zung mit Gewissensfreiheit in NRI auf das Burkaverbot als ein Beispiel fiir die
Bedrohung von Gewissensfreiheit aufgrund mangelnder Selbstkritik ein und
weist Frauenrechtsforderungen, die sich auf ein solches Verbot richten, in ihre
Grenzen. Andererseits pladiert sie (in verschiedenen Texten unterschiedlich stark
und weitgehend) fiir ein Verbot von FGC und fiihrt dafiir Frauenrechte als aus-
schlaggebendes Kriterium an.

Im Folgenden sollen Nussbaums Argumente in beiden Fiéllen genauer be-
trachtet und diskutiert werden, zuerst jene gegen ein Verbot des Burkatragens
(6.2.1) und anschlieBend jene fiir ein Verbot weiblicher Beschneidung bzw. Ge-
nitalverstimmelung (6.2.2). Ich werde mich dabei jeweils auf einige zentrale
Aspekte beschrinken, die fiir die Gesamtfrage nach der Plausibilitdt von Nuss-
baums Position zu Frauenrechten und Religionsfreiheit von Relevanz sind. Im

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

dritten Schritt werde ich die beiden Fille dann genauer miteinander vergleichen
und zeigen, dass sie keinen Widerspruch darstellen. Vielmehr sind die unter-
schiedlichen Urteile vor allem auf verschiedene Konfliktkonstellationen zuriick-
zufiihren, in denen jeweils eine andere Gewichtung zwischen universaler Grund-
befidhigung und Entscheidungsfreiheit stattfindet. Dariiber hinaus kann man an
ihnen aber auch eine weitere Entwicklung in Nussbaums Ansatz hin zu einer
stiarker libertdren Position ablesen (6.2.3).

6.2.1 Kritik am Burkaverbot

Nussbaum hat sich in den vergangenen Jahren mehrfach zu der Frage religios
begriindeter Verschleierung von Frauen geiuBert. Thre Uberlegungen sind maf-
geblich als Reaktion auf 6ffentliche Debatten und rechtliche Entwicklungen in
einigen europdischen Staaten zu verstehen.'” Sie erschienen als eigene Fragestel-
lung erstmals als Kolumne in der New York Times unter dem Titel Veiled Thre-
ats? (VT)16 und wurden von ihr dann in NRI aufgegriffen und in einen breiteren
Kontext philosophischer Uberlegungen zu Gewissensfreiheit gestellt (vgl. NRI,
xi). Burkaverbote und burkafeindliche Positionen werden hier als Beispiel fiir
einseitige, zu wenig reflektierte Kritik und mangelnde Selbstpriifung eingefiihrt
und zuriickgewiesen (NRI, 104, vgl. Kap. 4.3.2)."7

Im Zentrum von Nussbaums Auseinandersetzung steht die Burka, eine mus-
limische Ganzkorperverschleierung mit nur einem vergitterten Schlitz fiir die
Augen, denn sie ist der Schlagwortgeber in der 6ffentlichen Debatte (wenngleich
die Anzahl burkatragender Frauen in Europa verschwindend gering ist). Die
Diskussion betrifft aber, wie sie betont, ebenso den Nigab (NRI, 247 FN 1), ei-
nen Gesichtsschleier mit einem Schlitz fiir die Augen. (Auch der Niqab ist in Eu-
ropa nicht hédufig anzutreffen, aber doch zumindest ofter als die Burka; dennoch

15 Im Fokus ihrer Kritik steht das Verbot in Frankreich (vgl. auch schon Kap. 4.3.2 zur
Kritik der franzosischen Laizitit), sie bezieht sich aber auch auf Debatten in anderen
europdischen Staaten wie Belgien, Italien, Grofbritannien, Deutschland und Spanien.

16 Auch in LC (also zwei Jahre vor VT) vertritt Nussbaum bereits eine klare Position zu-
gunsten des Burkatragens, es findet aber keine ausfiihrliche Diskussion statt, sondern
die Burka ist ein Beispiel zur Veranschaulichung bestimmter Prinzipien, wie z.B. der
Nicht-Etablierung (LC, 14).

17 Allerdings geht Nussbaum auch in NRI kaum auf die wissenschaftliche Debatte zu
Kopftuch und Burka ein, was nicht zuletzt die Einordnung der Argumentation in be-
stehende (feministische, aber auch andere) Diskurse erschwert, da der Gegner bzw.

die Gegnerin oft unklar bleibt.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 271

dreht sich die 6ffentliche Debatte in der Regel um die Burka.) Nussbaum bezieht
sich damit auf die umfassendsten Formen muslimischer Verschleierung und be-
schrinkt sich in ihrer Forderung nach Respekt gerade nicht auf weniger stark
verhiillende Formen wie das Kopftuch. Dadurch ist ihre Auseinandersetzung
weiterreichend als die vieler anderer, da im Rahmen der seit ldngerer Zeit inten-
siv gefithrten Kopftuchdebatte zwar bereits hdufig dafiir argumentiert wurde,
dass das muslimische Kopftuch keine Gefdhrdung grundlegender Frauenrechte
darstellt,18 das Tragen der Burka jedoch meistens auflen vor gelassen (so in fast
allen Beitrdgen in Berghahn/Rostock 2009) oder sogar ausdriicklich abgelehnt
wird (z.B. Maclure/Taylor 2011, 46).

In NRI analysiert und diskutiert Nussbaum nun fiinf Argumente, die fiir ein
Burkaverbot angefiihrt werden. Da sie nicht alle einen Frauenrechtsbezug haben,
sind sie fiir die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit jedoch unter-
schiedlich relevant. So zielen die ersten beiden Argumente auf Sicherheit und
Transparenz; hier steht also nicht das Wohl der Burkatrigerinnen im Zentrum,
sondern das Gemeinwohl des Staates, welches durch das Tragen einer Burka ge-
fahrdet scheint. Zum einen, so das zitierte Argument, sei es fiir die Sicherheit
notwendig, dass Menschen an offentlichen Plitzen ihr Gesicht zeigen (NRI,
105), zum anderen erfordere die Beziehung von Biirgern und Biirgerinnen unter-
einander, sich gegenseitig ins Gesicht und in die Augen blicken zu konnen.
Nussbaum zufolge sind beide Argumente inkonsistent, da sie andere Gesichts-
verhiillungen, die vergleichbare Gefahren bzw. Schwierigkeiten darstellen, nicht
verbieten bzw. ihnen Ausnahmen einrdumen (als Beispiele nennt sie die Klei-
dung bei bestimmten Berufen wie Arzten oder Football-Spielern: NRI, 106f.,
sowie schlichtweg Sonnenbrillen: NRI, 112). Besonders deutlich werde die In-
konsistenz am franzosischen Verhiillungsgesetz, das sehr viele Ausnahmen fiir
andere Verhiillungen festschreibt, wodurch man den Eindruck gewinnt, dass le-
diglich die muslimischen verboten werden sollen (NRI, 135). Es wére aber
Nussbaum zufolge gerade umgekehrt notwendig, Ausnahmen aus religiGsen
Griinden zu gewihren (vgl. Kap. 4.3.2 fiir ihre Kritik am franzosischen Laizis-
mus sowie Kap. 4.4.2 fiir die Idee von Ausgleichsregelungen).19 Zudem hilt sie

18 Einen guten Uberblick iiber diese Debatte bietet der Band von Sabine Berghahn und
Petra Rostock (2009). Hingewiesen sei auch auf die aufschlussreiche vergleichende
Untersuchung zu Diskursen in Frankreich und Deutschland von Schirin Amir-Moaza-
mi (2007).

19 Als Zugestindnis an die Sicherheit sei es zwar legitim, zu fordern, dass Fotos auf

Ausweisen und Fiihrerscheinen das gesamte Gesicht zeigen. Aber auch dies sollte von

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

es fiir lacherlich, anzunehmen, dass ein Terrorist eine Burka tragen wiirde (NRI,
107). Dariiber hinaus sei die Erkennbarkeit als Individuum mit einer Burka
durchaus gegeben, und zwar durch Stimme und Korpersprache (NRI, 112).20
Beide Argumente rechtfertigten daher kein Verbot der Burka, auch wenn sie sich
auf Griinde beziehen, die grundsitzlich als zwingende Staatsinteressen in Frage
kommen (vgl. Kap. 4.4.2).

Interessanter fiir die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit sind
die drei folgenden Argumente, die die Burkatrdgerinnen und ihr (antizipiertes)
Wohl in den Mittelpunkt riicken. Das erste Argument betrifft den Vorwurf einer
Objektivierung der Frau: Die Burka stehe symbolisch fiir die médnnliche Herr-
schaft im Islam und ermutige Menschen ,.eine Frau als bloes Objekt zu betrach-
ten und zu behandeln (NRI, 114). Auch das ist laut Nussbaum inkonsistent —
sofern man nicht ebenso andere, dhnlich objektivierende Praktiken (etwa im Zu-
sammenhang der Schonheitschirurgie) verurteilt, was viele Burkakritikerinnen
und -kritiker nicht machen (NRI, 115f.). Daraus konnte man die Forderung ab-
leiten, Konsistenz durch eine insgesamt restriktivere Politik zum Schutz von
Frauenrechten herzustellen. Nussbaum strebt jedoch einen anderen Schluss an,
ndmlich einen in allen Hinsichten, auch mit Blick auf das Burkatragen, groleren
Respekt fiir die Entscheidungsfreiheit. Ihres Erachtens sollte man stirker auf
Uberzeugung statt auf Restriktionen setzen: ,,The way to deal with sexism, in
this case as in all, is by persuasion and example, not by removing liberty.*“ (NRI,
116) Insbesondere diirfe man nicht vergessen einzubeziehen, ,,was Frauen, die
eine Burka tragen, selbst dariiber sagen, was sie bedeutet” (NRI, 118, Herv. i.0.)
Mehr noch miisse man nicht nur ein Verbot ablehnen, sondern schon in der Kri-
tik vorsichtig sein und priifen, ob sie konsistent ist und ob sie mit dem notwendi-
gen Respekt gegeniiber Burkatrigerinnen erfolgt.

Mit dem Vorwurf der Objektivierung ist das weitere Argument verbunden,
dass Frauen die Burka aus Zwang tragen wiirden. Dem hélt Nussbaum entgegen,
dass viele Frauen die Burka selbst withlen und ein solcher Vorwurf in seiner Ge-
neralisierung typischerweise von Menschen vorgetragen werde, die ,.keine Ah-
nung von den Lebenslagen dieser oder jener einzelnen Frau haben® (NRI, 122).
Im Hintergrund dessen sind ihre Thesen zu sehen, dass erstens Frauen, die

anderen Technologien wie Augenerkennung und Fingerabdruck abgeldst werden, so-
bald diese entsprechend nutzbar sind (NRI, 108f.).

20 Es liefe sich diskutieren, wie vergleichbar diese Fille jeweils wirklich sind. Bei-
spielsweise konnte man einwenden, dass man sein Gegeniiber bitten konnte, die Son-
nenbrille wihrend eines Gesprichs abzunehmen, was bei der Burka nicht ohne Weite-

res moglich wire. Das werde ich hier aber nicht weiterverfolgen.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 273

grundlegend befihigt sind, selbst entscheiden konnen, ob sie einer Norm folgen
wollen (WHD, 153, vgl. Kap. 6.1.3), und dass man zweitens grundsitzlich res-
pektieren muss, wenn Menschen einzelne Fihigkeiten und ihre Autonomie zu
Gunsten einer (religiosen) Autoritdt einschrinken (NRI, 128, Kap. 2.5.2). Es
verwundert etwas, dass Nussbaum im Zusammenhang der Burkadebatte nicht
auf diese Thesen rekurriert, zumal sich in ihnen ein wesentlicher Diskussions-
punkt verbirgt, nimlich die Frage der Freiwilligkeit, auf die ich im Folgenden
noch zuriickkommen werde. Sie selbst thematisiert an dieser Stelle zum einen
nur die Frage korperlichen Zwangs — und pléddiert dann wieder dafiir, dass die
Kritik inkonsistent sei, da man andere korperliche Gewalt gegen Frauen oft nicht
kritisiere (NRI, 122-124). Zum anderen geht sie auf den Sonderfall von Kindern
und Jugendlichen ein. Auch hier kommt sie zu dem Schluss, dass das Tragen ei-
ner Burka nicht problematischer sei als viele andere elterliche Entscheidungen,
die schlieBlich oftmals einen gewissen Zwang auf Kinder ausiibten, etwa was die
Kleidung betrifft oder die Wahl der Freunde oder der Schule (NRI, 124f.). Ein-
greifen solle der Staat nur in Féllen, in denen ,,ein grofles Risiko fiir die korperli-
che Gesundheit und die Sicherheit” besteht (NRI, 124) oder wenn dauerhaft
wichtige Tatigkeiten (functionings) beeintrichtigt werden (ebd., 124f. — als Bei-
spiel dafiir nennt sie die Ablehnung von Bluttransfusionen bei Zeugen Jehovas,
die der Staat nur bei Erwachsenen, nicht in Bezug auf Kinder respektieren soll,
vgl. Kap. 4.4.2, zudem gelte das auch bei FGC, siehe unten Kap. 6.2.2).

Das fiihrt schlielich zum Argument der Gesundheit, wonach das Tragen ei-
ner Burka eben ein solches ,grofles Risiko* fiir die grundlegende Fihigkeit der
Gesundheit sei. In Nussbaums Augen ist das ,,vielleicht das diimmste Argu-
ment*, schlieBlich verhiille man den Korper oft gerade zum Schutz der Gesund-
heit, wohingegen Kleidung, die viel Haut unbedeckt lisst, dermatologisch prob-
lematischer sei (NRI, 129). Das Tragen einer Burka konne nicht als Beeintrich-
tigung der Grundbefihigung eingeschitzt werden — weswegen auch dieses letzte
Argument ins Leere laufe. Dariiber hinaus sei es ebenfalls inkonsistent, insofern
Beeintrichtigungen, die man der Burka unterstellen konnte (wie etwa Bewe-
gungsfreiheit), ebenso durch andere Kleidungsstiicke (wie etwa High Heels)
verursacht wiirden, die man nicht gleichermaf3en kritisiere (NRI, 130).

Abschlieend greift Nussbaum die Frage auf, ob die Argumente, wenn nicht
einzeln, so doch in ihrer Gesamtheit einen Grund fiir ein Burkaverbot darstellen
konnten (NRI. 131). Auch das weist sie aber zuriick, da eine solche ,,Kombinati-
onsstrategie* nur angewandt werden konne, wenn in den einzelnen Argumenten
etwas Wahrheit stecke — was in Bezug auf die Burka nicht der Fall sei. Nahelie-
gender wire es, aus einer solchen Strategie ein Verbot von Kleidung wie High
Heels oder von Schonheitsoperationen abzuleiten, da diese tatsdchlich ein Ge-

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sundheitsrisiko darstellten und zur Verobjektivierung von Frauen beitriigen
(NRI, 131f1.).

Nussbaum zufolge miissen bestehende Verbote des Tragens einer Burka also kri-
tisiert und Forderungen nach Verboten (seien sie mit Frauenrechten oder anderen
Argumenten begriindet) zuriickgewiesen werden. Sie respektierten nicht die Ge-
wissensfreiheit und zeugten von einer moralisch problematischen Voreinge-
nommenheit zugunsten des Eigenen und der Diskriminierung von Fremdem so-
wie von mangelnder Selbstkritik: ,,Equal respect for conscience requires us to re-
ject them.* (NRI, 131)

Weiterhin sei es (gerade im Hinblick auf Sicherheitsfragen) strategisch un-
klug, sich derart despektierlich gegeniiber muslimischen Glaubensiiberzeugun-
gen zu verhalten, da man damit auch jene Muslime und Muslimas verstimme,
mit denen man sonst im Sinne der Sicherheit zusammenarbeiten konnte und soll-
te: ,,Inclusion is not just a gesture of respect, it is also a strategy of prudence.*
(NRI, 111) Demgegeniiber pldadiert Nussbaum in diesem Zusammenhang noch
einmal nachdriicklich dafiir, dass sich eine Gesellschaft stirker darum bemiihen
sollte, Menschen so zu befihigen, dass sie moglichst freie Entscheidungen tref-
fen konnen. Auch im Fall der Burka solle man nicht auf Verbote und auch nicht
vor allem auf Kritik zielen, sondern stattdessen den Schwerpunkt auf die Schaf-
fung von ,,Ausstiegsmoglichkeiten* durch die Férderung von Alternativen nicht
zuletzt durch Bildungsangebote und die Schaffung gleicher Chancen legen: ,.If
people think that women wear the burqga only because of coercive pressure, let
them create ample opportunities for them, at the same time enforce laws making
primary and secondary education compulsory, and then see what they actually
do.” (VT)

Diese Ablehnung eines Burkaverbots ist im Wesentlichen ein Urteil mit uni-
versalem Anspruch, es ist jedoch an eine mehr oder weniger vorhandene Grund-
befdhigung aller Biirgerinnen und Biirger gebunden. Dementsprechend kann es
laut Nussbaum in bestimmten Kontexten gute Griinde fiir ein temporires Verbot
von Verschleierungen geben, etwa wenn wie in der Tiirkei zur Zeit der Einfiih-
rung des Verbots unverschleierte Frauen Schikanen und Gewalt ausgesetzt wa-
ren (NRI, 129). Ein Verbot konne in solchen Situationen notwendig sein, um den
notigen Freiraum zu schaffen, damit Frauen tiberhaupt die Moglichkeit haben,
sich unverschleiert in der Offentlichkeit zu bewegen. Allerdings sollte es nur so
lange gelten, bis dieser Freiraum geschaffen ist — und insgesamt sei es, trotz sei-
ner kontextuellen Berechtigung, letztlich nicht optimal, eben weil es mit einer
Einschrinkung von Freiheit verbunden ist (NRI, 129). Das universale Ziel, wel-
ches Nussbaum sowohl mit ihrer Kritik an Verboten als auch mit der Legitimie-

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 275

rung kontextueller Verbote verfolgt, ist die Verwirklichung der Religionsfreiheit
von Frauen.

Nussbaums Position ist vor dem Hintergrund der Kontroverse um Frauenrechte
und Religionsfreiheit grundsétzlich erst einmal iiberzeugend, nicht zuletzt weil
sie auf die Notwendigkeit einer kritischen Reflexion des eigenen Standpunkts
abzielt und die Anerkennung der Perspektive burkatragender Burkabefiirworte-
rinnen fordert. Berechtigt erscheint zudem die Kritik an Inkonsistenzen in der
Argumentation fiir ein Burkaverbot (vgl. fiir dhnliche Argumente z.B.: Rom-
melspacher 2009 mit Verweis auf von Braun/Mathes 2007, Ahmed 2011).

Allerdings muss man kritisch fragen, ob sie die in den Verbotsforderungen
angesprochenen Schwierigkeiten ernst genug nimmt. Als Indiz dafiir, dass das
nicht der Fall ist, konnte man es werten, dass sie sich in ihrer Argumentation
nicht mit Muslimas auseinandersetzt, die fiir ein Burkaverbot eintreten (siehe
z.B. fiir Vertreterinnen in der franzosischen Debatte Spohn 2013). Dies wire
aber im Sinne einer differenzierteren systematischen Auseinandersetzung hilf-
reich (vgl. Kap. 6.1.2: es sind dann eben nicht nur sékularistische Feministinnen,
gegeniiber deren Einwidnden Nussbaum sich abgrenzt). Auerdem wire eine sol-
che Auseinandersetzung insofern sinnvoll, als Verbotsforderungen, wenn sie von
Muslimas vorgebracht werden, fiir viele eine besondere Uberzeugungskraft ha-
ben, weil unterstellt wird, dass sie sozusagen aus einer Innenperspektive die Si-
tuation besser beurteilen konnten (vgl. die Problematisierung dessen bei
Mahmood 2008). Eine solche Unterstellung kann man durchaus zuriickweisen —
nicht nur, weil sie durch Positionen muslimischer Frauen, die ein Verbot ableh-
nen, relativiert wird (z.B. al-Hibri 1999, Ahmed 2011), sondern vor allem auch,
weil die Begriindung fiir oder gegen ein Verbot, und das heift, die Auswirkun-
gen auf das Wohl der Einzelnen, ausschlaggebend sein muss. Es ist zu vermuten,
dass das auch Nussbaums implizites Argument ist, welches zu explizieren sie
nicht fiir n6tig zu halten scheint. Damit vernachlissigt sie jedoch, dass solchen
Positionen, zumindest in der gesellschaftlichen Wirkung, eine besondere Rolle
zukommt. Zur Plausibilisierung ihrer Thesen wire es wichtig, darauf einzugehen
und die Kritik auch diesbeziiglich auszufiihren.

Es lieBe sich weiter iiberlegen, wie iiberzeugend Nussbaums Begriindung in-
haltlich ist. Besonders schwierig erscheint es, dass sie die Bedeutung sozialen
Zwangs vernachlissigt: In vielen frauenrechtlichen Uberlegungen wird als ein
zentrales Argument gegen Verschleierungen angefiihrt, dass Frauen durch sozia-
len Zwang zum Tragen von Schleiern genétigt wiirden (z.B. Schwarzer 2002,
vgl. Holzleithner 2009, Wiese 2009, 232f.). Nussbaum thematisiert das in NRI
jedoch nicht, wohl auch weil sie meint, dies iiber BildungsmafBinahmen 16sen zu

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

konnen. Dementsprechend wurden in Kommentaren zu VT mehrfach Zweifel
gedulert, ob sie die Moglichkeit zur freien Entscheidung nicht iiberschitze und
ob sie die Problematik von Frauen in solchen Situationen ernst genug nehme. !
Damit in Zusammenhang ist zudem die grundsitzliche Kritik zu sehen, sie sei zu
unkritisch gegeniiber der Einschrinkung von Frauen durch religiose Traditionen
(z.B. Okin 1999b, 121f., vgl. Kap. 4.5 zu ihrer Kritik an Nussbaums Verweisen
auf das liberale Judentum).

Abgewogen werden muss daher erstens, ob Nussbaum in ihrer Analyse den
Zwang unterschétzt und zweitens, was das fiir ihre Losung im Sinne einer stédrke-
ren Befdhigung anstelle von Restriktionen bedeutet. Was erstens die Analyse be-
trifft, kann man feststellen, dass die Parallelitit des zentralen Inkonsistenz-
Arguments nicht vollig klar ist. So scheint eben doch ein Unterschied zu beste-
hen zwischen modischen Zwingen und dem Zwang, den eine Familie oder reli-
giose Gruppe beziiglich des Tragens einer Burka ausiiben kann (nicht zuletzt
weil Religionsfragen eine besondere Bedeutung fiir das gute Leben zukommt,
wie Nussbaum selbst hervorhebt). Zweifel, ob der Staat wirklich die Grundbef-
higung so gut gewihrt bzw. iiberhaupt gewihren kann, dass freie Entscheidun-
gen moglich sind, erscheinen daher berechtigt. Dass Nussbaum das vernachlis-
sigt, obwohl sie der Diskriminierung von Frauen in anderen Kontexten mehr
Aufmerksamkeit schenkt, ldsst sich wohl teilweise mit ihrem Fokus auf die Stiir-
kung von Gewissensfreiheit und die Kritik an zu wenig reflektierten Positionen
erkldren. Teilweise diirfte es allerdings auch dem oben problematisierten Bemii-
hen um klare Losungen geschuldet sein (vgl. Kap. 6.1.3). In jedem Fall miissten
diese Schwierigkeiten stirker in die Uberlegungen aufgenommen werden.

Dennoch ist ihre Losung, zweitens, im Wesentlichen plausibel. Die Alterna-
tive, namlich eine schérfere, in ein Verbot miindende Verurteilung, ist nicht nur
nicht besser, sie ist sogar selbst problematisch — und zwar zum einen, weil tat-
sdchlich davon auszugehen ist, dass Frauen sich fiir eine Verschleierung ent-
scheiden (Gole 1995).22 Das Verbot von Verschleierungen schrinkt damit die
Gewissensfreiheit jener Frauen ein. Zum anderen ist fraglich, ob jenen Frauen,
die zum Burkatragen gezwungen werden, mit einem Verbot geholfen ist. Es
spricht einiges dafiir, dass sich durch ein Verbot der Zwang fiir diese Frauen

21 Auf den Internetseiten der New York Times findet sich eine Reihe von Reaktionen,
die diese Zweifel ausdriicken (URL = http://opinionator.blogs.nytimes.com/2010/07/
11/veiled-threats/, letzter Abruf am 2.3.2017).

22 Eindriicklich demonstriert das auch der Film ,,Nigab Hors-la-loi* der Filmemacherin
Agnés De Feo, in dem eine Reihe von Frauen interviewt werden, die selbstbewusst
und engagiert fiir den Nigab und die Burka eintreten (NIQAB HORS-LA-LOI 2011).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 277

noch verschirft und letztlich zu einem Ausgehverbot fiihrt (vgl. Spohn 2013). Es
ist daher im Sinne von Frauenrechten iiberzeugend, einen Befihigungsansatz
und nicht Restriktionen zu verfolgen.

Nussbaums Losung ist somit in vieler Hinsicht iiberzeugend — dennoch kann sie
nicht als vollstindig befriedigend beurteilt werden, da fiir einige Frauen, die un-
ter starkem sozialen Zwang stehen, ein Verbot eben doch hilfreich sein konnte.
Dieses Moment der Unlosbarkeit bzw. der Unmoglichkeit, allen relevanten An-
spriichen gerecht zu werden, sollte man offenlegen. Denn wenn man dies nicht
macht und stattdessen wie in NRI u.a. suggeriert, man habe nun eine allgemein
befriedigende Losung gefunden, die aus ,verniinftiger® Sicht unkontrovers ist,
dann wird man damit zum einen denjenigen nicht gerecht, denen diese Losung
nicht niitzt und fiir die sie moglicherweise sogar tragisch ist (eben weil sie unter
starkem Zwang stehen und in ihrer Grundbefdhigung eingeschrinkt werden).
Zum anderen nimmt man auch all jene nicht ernst, die (mit guten Griinden) ent-
sprechende Einwinde formulieren. Wenngleich beides nicht dazu fiihren sollte,
eine andere politische Losung zu favorisieren, wire es im Sinne des gleichen
Respekts wichtig, anzuerkennen und deutlich zu machen, dass diese Perspekti-
ven relevant sind (vgl. die Diskussion in Kap. 3 und Kap. 5). Dafiir aber, so kann
man nun unter Rekurs auf die bisherige Diskussion weiter iiberlegen, wire es
notwendig, dass die Konzeption von Normen, auf deren Basis das Urteil geféllt
wird, in sich offener bzw. dynamischer und weniger festgelegt ist. Eine solche
dynamische Konzeption wiirde ndmlich selbst stirker fordern, die getroffenen
Urteile und dementsprechend auch die vorgeschlagenen Losungen als vorldufig
und unvollkommen zu betrachten (vgl. Kap. 3.3), was nicht zuletzt auch hiel3e,
die Spannungen und das tragische Potenzial, das diese Losungen aufgrund der
Unmoglichkeit, allen Einzelféllen gleichermallen gerecht zu werden, beinhalten,
anzuerkennen (vgl. Kap. 6.1.3).

6.2.2 Die Forderung eines Verbots von Female Genital Cutting

Ein zweites Beispiel fiir Konflikte zwischen Frauenrechten und Religionsfreiheit
ist der Fall der ,weiblichen Genitalbeschneidung® (female genital cutting - FGC),
mit dem sich Nussbaum vor allem in dlteren Texten ausfiihrlich auseinander-
setzt, insbesondere in Judging Other Cultures. The Case of Genital Mutilation
(JOC, als viertes Kapitel in SSJ aufgenommen), aber auch in WHD und RW.
Anders als bei der Burka fordert sie diesbeziiglich selbst ein Verbot und fiihrt da-
fiir eine Reihe jener Argumente an, die sie mit Blick auf Verschleierungen bei

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

anderen kritisiert.” So vertritt sie die Ansicht, dass man diese Praktik immer als
erzwungen betrachten miisse und dass der diesbeziiglich bestehende Zwang nicht
vergleichbar sei mit anderen Schonheitszwéngen wie Didten o.d. (JOC, 123).
Auflerdem miisse die Praktik der FGC als Ausdruck minnlicher Herrschaft ge-
wertet werden (JOC, 124). Ausschlaggebend dafiir, FGC zu verbieten, erscheint
aber vor allem das Argument, dass bei allen Formen von FGC (von verschiede-
nen Arten der Klitoridektomie bis hin zur Infibulation) die Grundbeféhigung ir-
reversibel eingeschrinkt werde, was bei dem von Befiirwortern und Befiirworte-
rinnen zum Vergleich herangezogenen Beispiel von Didten nicht der Fall sei
(JOC, 123). Durch den korperlichen Eingriff entstehe eine unwiderrufliche
Schidigung von Grundfihigkeiten, ndmlich der Fihigkeit zu Sexualitidt und po-
tenziell auch der Gesundheit.

,[1]t seems plausible for governments to ban female genital mutilation, even when prac-
ticed by adults without coercion: for, in addition to long-term health risks, the practice in-
volves the permanent removal of the capability for most sexual pleasure, although indi-
viduals should of course be free to choose not to have sexual pleasure if they prefer not
to.“ (WHD, 94)

23 Schon die Bezeichnung dieser Praktik driickt eine Positionierung aus (vgl. Saharso
2009, 17, La Barbera 2009). So wird Nussbaums kritische Perspektive allein darin
deutlich, dass sie von Female Genital Mutilation (FGM), und damit von , Verstimme-
lung* spricht, was eine klare Ablehnung signalisiert. Die entgegensetzte Position einer
klaren Entproblematisierung dieser Praktik wird in der von manchen verwendeten Re-
de von ,Beschneidung® im Sinne von circumcision deutlich, die auf einen Respekt
dieser Praktik hindeutet und nicht zuletzt eine Ahnlichkeit zu ménnlicher Beschnei-
dung nahelegt. Nussbaum lehnt diesen Begriff gerade wegen dieser Ahnlichkeit ab
(SSJ, 119) und tatsdchlich muss man feststellen, dass sich die Eingriffe in ihrer kor-
perlichen Reichweite unterscheiden und die Parallelisierung problematisch erscheint
(vgl. auch La Barbera 2009, 488). Aber auch der Begriff der Verstiimmelung ist zwei-
felhaft, wenn man in einen Dialog mit Vertretern und Vertreterinnen dieser Praktik
treten mochte. Einige schlagen im Bemiihen um einen weniger wertenden Begriff da-
her die Bezeichnung Female Genital Cutting (FGC) vor (Saharso 2009, 17, vgl. auch
La Barbera 2009, 489). Dies scheint sinnvoll zu sein, sofern man eine zwar Kritische,
aber in der Kritik doch zuriickhaltende Position verfolgt, wie ich sie im Folgenden be-
firworten werde. Da die Differenz im Deutschen jedoch schwierig wiederzugeben ist
und cutting ebenfalls als ,Beschneidung’ iibersetzt wird (siche die Anmerkung der
Ubersetzerin von Saharsos Text, Saharso 2009, FN 1), werde ich im Folgenden den

englischen Begriff Female Genital Cutting oder die Abkiirzung FGC verwenden.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 279

Von besonderer Relevanz ist fiir Nussbaum also erstens der Eingriff am Korper,
weil er die Unwiderruflichkeit der Einschrinkung manifestiere (im Unterschied
zu Diidten ebenso wie zum Burkatragen). Zweitens ist entscheidend, dass es sich
um einen korperlichen Eingriff handelt, der die Grundbefihigung betrifft: So un-
terscheide sich FGC von anderen korperlichen Eingriffen bei Kindern wie dem
Stechen von Ohrlochern, die keine zentralen Fihigkeiten betreffen (NRI, 125).
Da es sich also um einen solch gravierenden Eingriff handele, hilt Nussbaum ein
Verbot fiir notwendig. Sie setzt dabei offenbar voraus, dass keine Frau sich frei-
willig dafiir entscheiden wiirde, woraus folgt, dass jede Behauptung dessen als
adaptive Priferenz verstanden wird, das heil3t als eine, bei der sich die Frau iiber
ihre eigentlichen Wiinsche tiauscht (vgl. Kap. 2.3.2).24

Nussbaum verurteilt in diesem Zusammenhang ,traditionalistisch-feministische*
Positionen, die ein Verbot ebenso wie eine starke Kritik mit Verweis auf deren
,westlichen‘ Ursprung ablehnen und dabei nicht zuletzt die von ihr zuriickgewie-
senen Vergleiche mit ,westlichen‘ Praktiken wie Didten anfithren (JOC, 120-
125). Thr Zugestindnis, eine symbolische Operation, bei der die sexuelle Fihig-
keit nicht beeintrdchtigt wird, fiir legitim zu erkldren (JOC, 126), weist aber da-
rauf hin, dass sie sich nicht vollig gegeniiber der kulturellen und religiosen Be-
deutung dieser Praktik verschlieBt. Sie unterscheidet sich damit von Positionen,
die selbst einen symbolischen Schnitt ablehnen (vgl. zu der Skizze solcher Posi-
tionen La Barbera 2009, 486).

Diese Haltung ist auf den ersten Blick plausibel und die Verurteilung ,tradi-
tionalistisch-feministischer* Positionen tiberzeugend. Denn tatsdchlich muss man
feststellen, dass Kritiker und Kritikerinnen eines FGC-Verbots in ihrem Bestre-
ben, ein solches Verbot als ,westlich® zu entlarven, oftmals einseitig urteilen und
vernachlédssigen, dass viele Frauen ihre Beschneidung als Gewalt erfahren haben
(vgl. die Darstellung bei Saharso 2009, 22-24). Dennoch muss man auch Nuss-
baums Position in gewisser Weise Einseitigkeit (zugunsten eines Verbots) und
mit Blick auf ihre eigenen Argumente zur Burkadebatte Inkonsistenz vorwerfen:
So kann man es durchaus als in ihrem Sinn inkonsistent bezeichnen, wenn sie als
,westliche® Parallele zu FGC nur die relativ unproblematische Praktik von Dii-
ten in Erwigung zieht — schlieBlich gébe es andere Praktiken, die dem Vergleich
besser gewachsen wiren, da sie ebenfalls irreversible korperliche Eingriffe vor-

24 Ahnlich argumentiert Nussbaum in SSJ und WHD in Bezug auf die indische Praktik
der Sati (die in einigen indischen Religionsgemeinschaften praktizierte rituelle Ver-
brennung von Frauen nach dem Tod des Mannes): ,,[I]ts voluntariness is generally su-
spect“ (WHD, 192 FN 43, SSJ, 89).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

nehmen und grundlegende Fihigkeiten einschrinken konnen. Maria Caterina La
Barbera verweist etwa iiberzeugend auf die Vergleichbarkeit mit kosmetischen
Praktiken wie Brustimplantaten und Designervaginas (La Barbera 2009, 496f).25
Dariiber hinaus ist nicht absolut gewiss, wie eindeutig FGC eine Einschrinkung
von Grundfihigkeiten darstellt, die ein gutes Leben in jedem Fall verunmoglicht.
So erortert beispielsweise Fuambai Ahmadu, es sei nicht vollig klar, dass eine
Beschneidung die weibliche sexuelle Befriedigung verhindere, was sie mit dem
Verweis auf beschnittene Frauen belegt, mit denen sie gesprochen hat (Ahmadu
2007, 280, vgl. auch La Barbera 2009, 497). Solche Innenperspektiven rundweg
als adaptive Priferenzen zu betrachten und daran ankniipfende Uberlegungen als
kulturrelativistisch zuriickzuweisen, ohne das Gespridch und die direkte Ausei-
nandersetzung mit ihnen zu suchen, ist meines Erachtens problematisch.

Ahnlich schwierig und unplausibel ist es, wenn Nussbaum behauptet, es gebe
keine religiose Grundlage fiir FGC und man konne das entsprechende Moham-
med-Zitat nicht in diesem Sinn deuten (JOC, 125). Dass es Menschen gibt, die
FGC aus religiosen Griinden fiir sich fiir wichtig erachten, miisste Nussbaums
Grundannahmen zu individueller Gewissensfreiheit entsprechend Grund genug
sein, sie als religiose Uberzeugung anzuerkennen (unabhingig davon, ob sie
dann politisch toleriert werden oder nicht). Insgesamt gewinnt man hier den Ein-
druck, dass Nussbaum die Bedeutung, die diese Praktik fiir manche Frauen hat,
nicht ernst genug nimmt. Genau darauf aber zielt die Kritik zumindest einiger
jener Positionen, die Nussbaum als ,traditionalistisch-feministisch® ablehnt —
dass man diese Bedeutung stirker anerkennen miisse und in der Kritik vorsichti-
ger sein solle (z.B. Pui-Lan 2004). Dieses Anliegen, denke ich, ist wichtig und
sollte ernst genommen werden.

Interessant ist nun, dass sich in NRI keine solche allgemeine Verurteilung
(mehr) findet. Im Gegenteil kann man Nussbaums Bemerkung zu FGC dort eher
so deuten, dass sie nur fiir ein Verbot fiir Kinder pladiert: ,,[I]t is reasonable to
argue that female genital mutilation practiced on minors should be illegal if it is
a form that impairs sexual pleasure or other bodily functions.* (NRI, 125, Herv.
C.M.) Fir Erwachsene, so ldsst sich schlieen, fordert sie kein generelles Ver-
bot, sondern geht von der Mdglichkeit einer freien Entscheidung fiir FGC aus.
Fiir diesen Schluss spricht auch, dass die Aussage im Kontext einer weiterge-

25 Auch Chambers weist auf diese Inkonsistenz hin. Im Gegensatz zu der StoBrichtung
meiner Darstellung vertritt sie aber das Argument, Nussbaum miisse auch in anderen
Hinsichten stirkere Eingriffe fordern und ihre libertdre Haltung aufgeben (Chambers
2004).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 281

henden Erorterung zu Kindern und Jugendlichen als Sonderfall steht. Dabei
kommt Nussbaum zu dem Ergebnis, dass Eltern zwar generell iiber die Belange
ihrer Kinder (gerade auch in religiosen Fragen) entscheiden sollten, dass die
grundlegende Ausbildung der zentralen Fahigkeiten jedoch nicht in Frage ge-
stellt werden darf. So seien staatliche Eingriffe bei Minderjdhrigen immer dann
gerechtfertigt, wenn die Grundbefihigung irreversibel eingeschrankt wird (NRI,
124f£.), was bei der Burka nicht der Fall sei (siche oben), bei Praktiken wie FGC
(und der Bluttransfusion) aber durchaus.”® Erwachsene, die grundlegend befihigt
sind, sollten dagegen in ihren Entscheidungen, sofern sie nur sie selbst betreffen,
respektiert werden. Ausdriicklich formuliert sie diese Position nur in Bezug auf
die Verweigerung von Bluttransfusionen bei Zeugen Jehovas, es scheint mir aber
naheliegend, sie auf FGC zu iibertragen. Nicht zuletzt wire das grundsitzlich
konsistenter mit Blick auf ihre aktuelle Position zu Gewissensfreiheit. Insgesamt
deutet das auf einen Wandel zu einer stérker libertdren Position hin, die (auch in
der Einschitzung von FGC) einen klareren Fokus auf Gewissensfreiheit legt
(siehe dazu Kap. 6.2.3).

Folgt man dieser Interpretation, besteht Nussbaums aktuelle Position zu FGC
darin, fiir Kinder ein Verbot zu fordern, fiir Erwachsene jedoch zu Gunsten der
Gewissensfreiheit nicht. Ahnlich wie beim Burkatragen lige der Schwerpunkt
dann auf der Stirkung der Grundbefihigung und es wire davon auszugehen,
dass grundbefihigte Menschen in der Lage sind, entsprechende Entscheidungen
zu treffen. Erneut lieB3e sich dann fragen, ob dies geniigt und ob die Zwinge, de-
nen Frauen unterliegen, nicht unterschitzt werden. Und erneut muss sorgsam
abgewogen werden, welche Losung insgesamt als besser zu beurteilen ist. So be-
steht zum einen die Gefahr, dass auch erwachsene Frauen FGC nur unter (sozia-
lem) Zwang praktizieren. Zum anderen ist zu bedenken, dass selbst das begrenz-
te Verbot fiir Kinder noch eine Einschrinkung der Gewissensfreiheit einiger dar-
stellt (weil die Praktik in der Regel im Kindesalter vollzogen werden soll). Eine
Verbotsforderung fiir und -beschrinkung auf Minderjdhrige scheint dennoch ei-

26 In diesem Zusammenhang macht sie auch den Unterschied zu ménnlicher Beschnei-
dung noch einmal deutlich. Diese bringe keine vergleichbare Einschrinkung zentraler
Fahigkeiten mit sich: ,,Male circumcision seems to me all right, however, because I do
not see solid evidence that it interferes with adult sexual functioning; indeed it is now
known to reduce susceptibility to HIV/AIDS.“ (NRI, 125) Wie umstritten die Frage
der Beeintrichtigung durch minnliche Beschneidung aber tatsédchlich ist, hat die De-
batte in Deutschland im Sommer 2012 gezeigt (vgl. z.B. Heil/Kramer 2012). Ange-
sichts dessen wire zu iiberlegen, ob Nussbaums Position nicht auch diesbeziiglich

vereinfacht ist und Spannungen tibergeht.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

nen sinnvollen Kompromiss darzustellen. Die Forderung einerseits ist durch die
Starke des korperlichen Eingriffs gerechtfertigt, die es so dringlich macht, un-
freiwillige Beschneidung zu verhindern. Die Beschrinkung auf Kinder anderer-
seits signalisiert das Bemiihen, die Bedeutung dieser Praktik zumindest in gewis-
sem Mal} anzuerkennen. Auch der symbolische Schnitt, den Nussbaum befiir-
wortet, konnte das ausdriicken. Es miisste allerdings noch deutlicher gemacht
werden, dass damit tatsdchlich eine Anerkennung der Bedeutung ausgedriickt
werden soll.

Nussbaums spitere Position ist im Vergleich zu ihrer frithen Position nicht nur
gemdl ihrer Annahmen zu Gewissensfreiheit konsequenter, sie wird auch der
Komplexitit der Situation besser gerecht.27 Allerdings machen die Schwierigkei-
ten in der Analyse und Beurteilung von FGC erneut deutlich, dass es trotzdem,
schlicht grundsitzlich, nicht moglich scheint, in Fillen dieser Art eine allgemein
befriedigende Losung zu finden. Daher ist es wichtig, die bleibenden Schwierig-
keiten bzw. Unsicherheiten als solche anzuerkennen und in diesem Sinn stéirker
als Nussbaum zum einen die Notwendigkeit eines fortzusetzenden Dialoges zu
betonen und zum anderen — als Voraussetzung dessen — den der Losung zu
Grunde gelegten Kriterienkatalog als einen weiter zu diskutierenden Vorschlag
zu verstehen. Nicht zuletzt muss man auch hier davon ausgehen, dass jede vor-
geschlagene Losung ein hohes tragisches Potenzial hat und nicht allen gerecht
werden kann (vgl. die Uberlegungen zur Burka: Kap. 6.2.1).

6.2.3 Drei Konstellationen des Konflikts und ihre Einschétzung

Nussbaum kommt in den beiden erérterten Féllen zu unterschiedlichen Urteilen
— zum einen zur Ablehnung eines Verbots (beziiglich des Tragens einer Burka)
und zum anderen zu der Forderung eines Verbots (ndmlich von FGC, zumindest
bei Kindern). Das stellt nicht, wie eingangs erwogen, einen Widerspruch dar,
sondern ist das schliissige Ergebnis von Nussbaums Abwigung zwischen Frau-
enrechten und Religionsfreiheit und der verschiedenen Gewichtung von Grund-
befdhigung und Entscheidungsfreiheit entsprechend der jeweiligen Konstellation

27 Auch La Barbera, die Nussbaums Position kritisch diskutiert, wendet sich selbst letzt-
lich vor allem gegen das Verbot in Bezug auf erwachsene Frauen, wenngleich sie
Verbotsforderungen im Gesamten problematisiert (La Barbera 2009, 501f.). Bei Kin-
dern halten schlussendlich die meisten — mit guten Griinden — einen staatlichen Ein-
griff fiir notwendig (vgl. Saharso 2009, 19).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 283

der Konflikte. Insgesamt kann man drei Konfliktkonstellationen voneinander un-
terscheiden:

Der Konflikt kann erstens verortet werden zwischen den Interessen einer re-
ligiosen Gruppe (bzw. religiosen Personen) einerseits und einer Frau, die explizi-
te Interessen gegen die Einschrinkung ihrer eigenen Rechte durch die religiose
Gruppe duBert, andererseits. Solche Fille sind auch in Bezug auf FGC und die
Burka denkbar, ndmlich dann, wenn eine Frau sich selbst dagegen wehrt, dieser
religiosen Praktik zu folgen. Eine solche Konfliktsituation ldsst sich mit Nuss-
baum eindeutig 16sen, denn aus jeder individuenbezogenen liberalen Perspektive
muss ihr zufolge klar sein, dass Anspriiche immer nur bis an die Grenzen ande-
rer Personen gestellt werden konnen: ,,[F]ree exercise has never been interpreted
to give one person the right to impose his religious will on another.”“ (WHD,
220)

Wiirde man diese Situationsbeschreibung als Normalfall betrachten, ldge es
nahe, daraus auf einen grundlegenden Konflikt zwischen Religion und Frauen-
rechten zu schlieBen, wie das einige sidkularistisch-feministische Positionen na-
hegelegen. Das wire allerdings verkiirzt, da Religion und die Zugehorigkeit zu
einer religiosen Gruppe fiir viele Frauen wichtig ist. Dementsprechend muss man
vielmehr davon ausgehen, dass viele Frauen zwar Frauenrechte gegeniiber be-
stimmten religiosen Anspriichen fordern, es ihnen dabei aber nicht um Kritik an
Religion an sich geht, sondern um eine Veridnderung von Religion im Sinne von
Frauenrechten. Der Konflikt ist dann zweitens zwischen frauendiskriminieren-
den religiosen Stimmen einerseits und frauenrechtsbezogenen religiosen Positio-
nen andererseits zu verorten. Nussbaum nimmt dies sehr deutlich auf, wenn sie
auf die Bedeutung von Religion fiir viele Frauen und Frauenrechtsbewegungen
sowie auf feministische Entwicklungen in Religionen hinweist (vgl. ihre Ab-
grenzung zum sikularistischen Feminismus: Kap. 6.1.2). Die Losung des Kon-
flikts ist in dieser Konstellation grundsitzlich die gleiche wie im ersten Fall, der
Konflikt wird gegen die frauendiskriminierenden religiosen Anspriiche entschie-
den. Es zeigt sich aber mehr noch, dass die politische Konzeption — indem sie im
Konfliktfall jene religiosen Traditionen, die Frauenrechte bedrohen, einschréinkt
und andere religiose Traditionen auf diese Weise stirkt — auch in den religiosen
Bereich hineinwirkt. Nussbaum spricht hier von einer ,,informellen sozialen Fol-
ge* des Prinzips der moralischen Begrenzung, die dadurch entstehe, dass sich
Menschen im (intra- oder inter-)religiosen Diskurs auf dieses Prinzip beziehen
(WHD, 193). Wihrend dies unvermeidbar erscheint, wird ein direktes Eingreifen
zur Forderung einer bestimmten religiosen Vorstellung damit jedoch nicht ge-
rechtfertigt, da verschiedene religiose Formen respektiert werden sollen. Das
driickt sich beispielsweise darin aus, dass Nussbaum sich gegen eine staatliche

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Regelung etwa zur Durchsetzung weiblicher katholischer Priesterinnen aus-
spricht (immer vorausgesetzt, keine Frau ist gezwungen, der religiosen Gemein-
schaft anzugehdren: WHD, 228).

Deutlich schwieriger zu beurteilen sind drittens Fille, wo Frauen ihre Frei-
heiten im Sinne religioser Traditionen selbst einschrinken — und zwar mitunter
ausdriicklich gegen die von anderen als universal proklamierten Frauenrechte,
was sowohl in Bezug auf das Burkatragen als auch bei FGC zu beobachten ist.
Hier muss man nun erwégen, inwiefern tatsdchlich von einer freien Wahl ausge-
gangen werden kann und wo stattdessen adaptive Préferenzen angenommen
werden miissen. Im letzteren Fall wiirde man den Konflikt erneut zwischen reli-
gioser Tradition und Frauenrechten (die von der Frau nur noch nicht als ihre ei-
gentlichen Interessen erkannt wurden) verorten. Im ersten Fall dagegen verliefe
er letztlich zwischen den Interessen der religiosen Tradition einerseits (inklusive
der Frauen) und liberal-feministischen Interessen andererseits. Im Unterschied
zu einer Reihe anderer feministischer Positionen, die solche Fille generell als
adaptive Priferenzen deuten, geht Nussbaum zunehmend davon aus, dass man
die Selbsteinschriankung von Grundfihigkeiten als freie Entscheidungen respek-
tieren sollte — sofern davon auszugehen ist, dass jemand zunichst einmal grund-
legend befihigt ist. Wihrend sie in fritheren Texten noch annimmt, dass man et-
wa bei korperlichen Eingriffen (wie bei FGC) bei Erwachsenen von adaptiven
Priferenzen ausgehen muss, ist sie diesbeziiglich spéter zuriickhaltend und be-
schréinkt sich auf die Forderung, dass der Staat die grundlegende Entwicklung
der zentralen Féhigkeiten gewihren soll, was im Wesentlichen heil3t, dass er die
Grundbefihigung von Kindern schiitzen soll. Im Fall von FGC miindet das in ei-
ne Verbotsforderung fiir Kinder. In Bezug auf das Tragen einer Burka scheint ihr
nicht einmal das notwendig, da damit nicht die Entwicklung zentraler Fihigkei-
ten verhindert werde: ,,The burga (for minors) is not in the same class as genital
mutilation, since it is not irreversible and does not endanger health or impair
other bodily functions.” (NRI, 125, Herv. i.0.)

Der Blick auf diese verschiedenen Konfliktkonstellationen und ihre Bewertung
macht noch einmal die spezifische Kombination aus der Annahme universaler
objektiver Grundfihigkeiten und der Entscheidungsfreiheit gemil3 personlicher,
kultureller und religioser Pluralitit in Nussbaums Ansatz deutlich. Ziel dessen ist
es, jedem und jeder Einzelnen ein gutes Leben zu ermoglichen, wozu Nussbaum
maBgeblich auch die Freiheit zihlt, eine Entscheidung beziiglich der Vorstellung
vom Guten zu treffen — die wiederum nur moglich sei, wenn man grundlegend
befihigt ist. Das heifit, Entscheidungsfreiheit ist als Kriterium nur sinnvoll, wenn
davon auszugehen ist, dass die Grundbefidhigung gesichert ist, und sie stellt nicht

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 285

selbst das Ziel politischen Handelns dar, sondern ist auf das gute Leben ausge-
richtet.

Damit Menschen ihren verschiedenen Vorstellungen vom Guten folgen kon-
nen, soll der Staat mit Blick auf Religionen dort, aber auch nur dort, wo das
nicht gewihrt ist, eingreifen. Das gilt immer dann, wenn Menschen erkennbar
von anderen in ihren Fihigkeiten eingeschrinkt werden, sowie dann, wenn an-
zunehmen ist, dass (noch) keine Grundbefihigung vorhanden ist und etwas ihre
Ausbildung einschrinkt (vor allem bei Kindern, letztlich jedoch ebenso bei er-
wachsenen Menschen, sofern sie nicht grundlegend befihigt sind). Staatliche
Eingriffe sind dagegen nicht legitim, wenn sie lediglich auf Fremdheit und einer
aus der eigenen umfassenden Lehre begriindeten Skepsis bestehen. Diese Unter-
scheidung erlaubt es, wie die Beispiele und die Konfliktaufschliisselung zeigen,
in einer sinnvollen Weise zwischen verschiedenen Fillen zu differenzieren.

Allerdings sind in der Gewichtung der Aspekte, das heiflit in der Einschit-
zung dessen, wo Entscheidungsfreiheit einsetzt und wo eine Einschriankung der
Grundbefihigung erfolgt, Unterschiede in Nussbaums Darstellungen festzustel-
len; man konnte sogar noch einmal iiberlegen, ob sich darin nicht doch Wider-
spriiche zwischen ihren Texten zeigen. Dabei betreffen die Unterschiede nicht
die zentralen Prinzipien, denn diese bleiben gleich (ndmlich, dass jede religios
begriindete Beeintrichtigung der Grundbefihigung von Frauen kritisiert und
verboten werden muss und dass Gewissensfreiheit eine wichtige Rolle zu-
kommt); dennoch entsteht der Eindruck, dass Nussbaum in fritheren Texten ein
groBeres Gewicht auf die (universale) Grundbefihigung und Frauenrechte legt,
in spiteren dagegen auf Entscheidungs- und Gewissensfreiheit. Ein Grund dafiir
ist in der Auswahl der Fille zu sehen, die Nussbaum jeweils erortert. So disku-
tiert sie in &lteren Texten (JOC, aber auch WHD) nahezu ausschlieBlich Fille,
bei denen sie eine Einschrinkung der Grundbefihigung durch religidse bzw. kul-
turelle Traditionen feststellt (wie FGC), und sie signalisiert deutlich, fiir wie
problematisch und indiskutabel sie diese Fille hilt (was auch zu der erorterten
Kritik fiihrt, dass sie die Bedeutung und Herausforderung des Umgangs mit kul-
tureller Differenz nicht ernst genug nimmt, vgl. Kap. 3.3.3). Verstirkt wird das
noch dadurch, dass sie in diesen Texten keine Félle erortert, in denen sie klar fiir
Gewissensfreiheit pldadiert — wodurch sonst eine Art Gegengewicht geschaffen
und eine Differenzierung deutlich werden kénnte. Demgegeniiber stehen in jiin-
geren Texten wie NRI vor allem solche Fille zur Diskussion, bei denen Nuss-
baum die religiosen Normen nicht als Einschrinkung der Grundbefihigung beur-
teilt und das Gewicht auf die Ermoglichung der Gewissensfreiheit legt (wie bei
der Burka). Der weiterhin zumindest teilweise fiir problematisch erachtete Fall
von FGC wird demgegeniiber in NRI nur am Rand angesprochen und die Forde-

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

rung eines Verbots beschrinkt sich zudem auf Kinder. Ein weiterer Grund fiir
die unterschiedliche Gewichtung in der Beurteilung kann in den verschiedenen
StoBrichtungen der Texte gesehen werden: Wihrend es in WHD und SSJ um die
Verteidigung des universalen Maflstabes gegen kulturrelativistische Aufwei-
chungen geht, richtet sich NRI auf die Verteidigung der Gewissensfreiheit, vor
allem gegen sikularistische Bedrohungen. Da nun aber sowohl in fritheren Tex-
ten als auch in NRI Urteile zu Verschleierungen und FGC gefillt werden, liegt
als dritter, damit verbundener Grund nahe (wie in der Diskussion zu FGC vorge-
schlagen), zumindest teilweise auch von einer Entwicklung bzw. von einem
Wandel Nussbaums hin zu einer stirker libertdren Position auszugehen. Dafiir
spricht, dass sich ihr Urteil in Bezug auf Verschleierungen ebenfalls verschiebt:
Zwar fordert sie in SSJ kein Verbot, dennoch stellt sie Verschleierungen in einen
Zusammenhang mit anderen problematisierten Praktiken (z.B. in der Einleitung:
SSJ, 17). AuBlerdem passt ein solcher Wandel zu der allgemeinen Verdnderung
des Verhiltnisses von Fahigkeit und Tétigkeit bei Gesundheit und anderen Fi-
higkeiten — auch hier plddiert Nussbaum spiter fiir mehr Respekt gegeniiber
Selbsteinschriankungen (eben als freien Entscheidungen) und betont den Charak-
ter der Fihigkeit im Unterschied zur Tétigkeit noch stirker (Kap. 2.4.2).

Die Feststellung einer solchen Entwicklung ist nicht zuletzt fiir die Bewer-
tung sowohl von Nussbaums Urteilen zu der Kontroverse um Frauenrechte und
Religionsfreiheit als auch von ihrem ganzen Ansatz relevant. Wie die Diskussion
der Beispiele nahelegt, erscheint ihre spitere Position konsistenter und ange-
sichts der Anforderungen kultureller und religioser Diversitidt weitaus plausibler.
Einwinde beziiglich Nussbaums ,westlicher* Uberlegenheitshaltung (vgl. Kap.
3.3) ebenso wie der Vorwurf eines vorrangig oder gar ausschlieBlich negativen
Bezugs auf Religion (z.B. Reilly 2011) treffen in vielen Hinsichten auf frithere
Texte Nussbaums (vor allem die in SSJ zusammengestellten) zu. Geht man nun
wie vorgeschlagen von einer Verdnderung aus, konnen diese Einwénde fiir ihre
spatere Position aber entkriftet werden. Mehr noch konnte man iiberlegen, ob
die Entwicklung als solche positiv zu werten ist, sofern man sie namlich als Zei-
chen der Offenheit, Selbstkritik und Reaktion auf die Auseinandersetzung mit
anderen Positionen deutet. Da jedoch eine ausdriickliche Distanzierung zu friihe-
ren Positionen gerade fehlt, bleibt nicht nur ungewiss, ob wirklich eine solche
Auseinandersetzung vorangegangen ist, sondern auch wie stark damit eine
grundsitzlich stirker selbstkritische Haltung einhergeht. Dagegen spricht so-
wohl, dass die aktuellen Positionen wieder als befriedigende ,Losungen‘ vorge-
stellt werden, als auch, dass an anderer Stelle weiter zu wenig Differenziertheit
in der Gegeniiberstellung von Eigenem und Fremden zu beobachten ist (etwa in

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENREGHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 287

der Gegeniiberstellung zwischen den USA und Europa in Religionsfragen: Kap.
5.3).

AbschlieBend mochte ich festhalten, dass Nussbaums Annahmen in ihren kon-
kreten Einzelurteilen zum Burkatragen und zu FGC im Wesentlichen iiberzeu-
gend sind. In beiden Fillen konnen die Urteile als gerechtfertigt gelten, da es
zum einen wichtiger erscheint, bei einzelnen nicht-befihigten Burkatridgerinnen
eine stirkere Grundbefidhigung zu fordern anstatt die Freiheit anderer durch ein
Verbot einzuschrianken. Zum anderen erscheint ein Verbot fiir Kinder bei FGC
aufgrund der Schwere des Eingriffs wichtiger, um zumindest zu versuchen die-
jenigen zu schiitzen, die dazu gezwungen werden.

Allerdings sollte man bei beiden diskutierten Fillen noch stéirker die auch in
den nach sorgfiltiger Abwégung gefundenen und plausiblen Urteilen bleibende
Dilemmatik anerkennen: So bleibt mit Blick auf die Burka fraglich, ob jede ein-
zelne Burkatrigerin tatsidchlich hinreichend befihigt ist, sich zu entscheiden.
Nussbaum geht nicht geniigend auf die Reichweite der Einschrankung durch
frauendiskriminierende Strukturen ein. Und was FGC betrifft, ldsst sich nicht
mit absoluter Sicherheit entscheiden, ob das gute Leben wirklich bei allen kriti-
sierten Formen so grundlegend behindert wird, wie Nussbaum annimmt. Beide
Fille beinhalten somit auch ein tragisches Potenzial, sofern erstens nicht auszu-
schlieBen ist, dass ein Verbot der Burka fiir einige Frauen, die zum Burkatragen
gezwungen werden, doch hilfreich wire, und zweitens ein Verbot von FGC Ge-
wissensiiberzeugungen in Bezug auf eine Praktik verletzt, die nicht mit letzter
Gewissheit als Einschridnkung jedes guten Lebens verurteilt werden kann. So be-
trachtet sind tragische Momente in Losungen nicht nur Einzelfille, sondern
kommen zumindest bei Konflikten dieser Art hiufig vor (vgl. die Vermutung in
Kap. 6.1.3). Das bestitigt die These, dass die gefundenen ,L.osungen‘ nur vorldu-
fig sein konnen und weiter diskutiert werden miissen — und zwar mit dem Ziel,
das gegenseitige Verstidndnis und den Respekt zu beférdern sowie zur Anerken-
nung der Losungsvorschldge (als vorldufigen) beizutragen (vgl. Kap. 3 und 5).
Dafiir ist es wichtig, stirker und ausdriicklicher als bei Nussbaum Gegenpositio-
nen einzubeziehen (vgl. Kap. 3.2) — dass das bei ihr vernachlissigt wird, veran-
schaulicht die unzureichende Auseinandersetzung sowohl mit Burkagegnerinnen
als auch mit FGC-Befiirworterinnen.

Mit der Anerkennung von Tragik in und Unvollkommenheit von Urteilen
wiirde man schlielich auch dem von Nussbaum diagnostizierten Dilemmacha-
rakter solcher Fille besser gerecht. Dieser wird dann ndmlich nicht durch Abwié-
gen in den konkreten Einzelfillen aufgelost, sondern spiegelt sich in den Ergeb-
nissen wider, die oft nicht allen Seiten gleichermaflen gerecht werden kdnnen.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

6.3 FaziT

An der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit und den damit ver-
kniipften Beispielen werden noch einmal zentrale Charakteristika von Nuss-
baums Fahigkeitenansatz sowie dessen Vorteile und Schwierigkeiten deutlich.
Uberzeugend ist zunidchst, dass es ihr mit dem Fokus auf das gute Leben und
konkret der Grundbefahigung jeder und jedes Einzelnen gelingt, sowohl Diskri-
minierungen aufgrund von Geschlecht als auch aufgrund von verschiedenen (re-
ligiosen und nicht-religiosen) Vorstellungen vom Guten zu beriicksichtigen.
Konflikte zwischen Religion und Frauenrechten betrachtet sie nicht ausschlief3-
lich als solche zwischen der Grundbefihigung von Frauen und den Anspriichen
religioser Traditionen, vielmehr weist sie darauf hin, dass Religion und die Zu-
gehorigkeit zu einer religiosen Gemeinschaft fiir viele Frauen Teil des guten Le-
bens sind. Dadurch riickt die Gewissensfreiheit der Frauen (als ein wesentlicher
Aspekt der Grundbefihigung) stirker in den Blick, was sehr plausibel ist und zu
der sinnvollen Schlussfolgerung fiihrt, dass der Schwerpunkt politischen Han-
delns auch hier auf befdhigenden MaBnahmen und nicht auf Restriktionen liegen
sollte. Aufbauend auf einer fiir alle ermoglichten Grundbefihigung soll dann in
Religions- und Gewissensfragen moglichst grof3e Freiheit gewihrt werden.

Man kann abschlieBend zum einen iiberlegen, ob Nussbaum in ihrem Bestreben,
Gewissensfreiheit zu respektieren und Religion wertzuschitzen, kritisch genug
gegeniiber frauendiskriminierenden Strukturen und Praktiken ist — was auf die
allgemeine Frage verweist, ob ihre Beschrinkung auf eine minimale Konzeption
der Grundbefihigung aus feministischer Sicht unbefriedigend bleibt (vgl. Kap.
3.2 und 3.3). Die Diskussion der Beispiele hat aber, ebenso wie die Erorterungen
der vorangegangenen Kapitel, zu dem Ergebnis gefiihrt, dass mehr Zuriickhal-
tung in der Kritik iberzeugender ist (und dass Nussbaums spétere Position daher
plausibler ist als die von ihr in SSJ u.a. vertretene). Es scheint namlich, dass eine
weitergehende (frauenrechtsbezogene) Kritik der Situation der ,betroffenen’
Frauen hiufig nicht gerecht wird. Dennoch habe ich zugleich darauf hingewie-
sen, dass Nussbaum aufgrund ihrer als befriedigend suggerierten ,Losungen‘ zu
wenig auf (bleibende) diskriminierende Strukturen und deren potenzielle Gefahr
fiir die Grundbefihigung eingeht. Aus feministischer Sicht wire es sinnvoll, sol-
che Gefahren stéirker einzubeziehen — nicht unbedingt mit der StoBrichtung mehr
Restriktionen zu schaffen, sondern schlicht um sie als solche im Bewusstsein zu
behalten und ihre Problematik anzuerkennen (was etwa durch die Integration
tragischer Momente in die Losungen geschehen kann).

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENRECHTE UND RELIGIONSFREIHEIT | 289

Zum anderen wirft die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit
erneut die Frage auf, ob Nussbaum in ihren Urteilen nicht doch einseitig , west-
lich® und tendenziell sidkularistisch ist, dhnlich wie andere Feministinnen, von
denen sie sich zu unterscheiden meint (siehe fiir diesen Vorwurf in Bezug auf
Religion z.B. Reilly 2011, 19, vgl. auch die verschiedenen kritischen Positionen
zu Geschlecht und Kultur in Kap. 3.3). Hierzu ist erstens anzumerken, dass es ihr
in ihrer umfassenden Analyse in WHD nachdriicklich darum geht, beide Seiten
ernst zu nehmen, dass sie die Bedeutung von Religion und religiosen Gemein-
schaften fiir Frauen herausstellt und schon in RW zwischen Religion als solcher
und religiosen Akteuren differenziert (Kap. 6.1.2). Dadurch unterscheidet sie
sich von sikularistischen Positionen. Dennoch kann man freilich einwenden,
dass sich dies aber in ihrer Haltung und in ihren Urteilen nicht widerspiegelt.
Tatsdchlich ist ihre Darstellung in SSJ insofern problematisch, als sie eine du-
Berst skeptische Haltung gegeniiber nicht-, westlichen®, oft religios begriindeten
Traditionen zum Ausdruck bringt, was mitunter zu einer polarisierenden Kritik
und vereinfachten Verurteilung von deren Praktiken fiihrt (und sich etwa in ih-
rem Urteil zu FGC ausdriickt). Zweitens ist auf den diesbeziiglichen Wandel in
ihrer Position hinzuweisen: In NRI betont Nussbaum nidmlich selbst nachdriick-
lich die Notwendigkeit selbstkritischer Priifung in der Beurteilung von Eigenem
und Fremdem. Weiterhin mahnt sie zur Vorsicht vor zu schnellen Urteilen oder
gar Verboten, wodurch die Abgrenzung zu sékularistischen Positionen stirker
markiert wird und sich zudem ein Unterschied zu einseitig ,westlichen* Positio-
nen zeigt. In diesem Zusammenhang steht dann auch ihre Kritik an Forderungen
nach einem Burkaverbot sowie die eingeschrinkte Verbotsforderung bei FGC.
Interessant ist drittens schlieBlich, dass sich durch das Einbeziehen von Gewis-
sensfreiheit auch die Einschidtzung des Verhiltnisses von Kultur und Geschlecht
etwas verschiebt. So scheint die frither als kulturelle Tradition scharf verurteilte
Praktik des FGC auch durch die Einordnung in den Kontext der Gewissensfrei-
heit in ihrer Bedeutung fiir das gute Leben aufgewertet und nicht mehr so ein-
deutig abgelehnt zu werden. Die Kritik an einer ,westlichen® und sikularisti-
schen Einseitigkeit Nussbaums muss daher in Bezug auf die verschiedenen Tex-
te spezifiziert werden und ist in der Gesamteinschitzung ihres Ansatzes zu rela-
tivieren.

Die Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit zeigt insgesamt, dass
Nussbaums Position mit Blick auf das Verhiltnis von Geschlecht und Religion,
aber auch Kultur, in vielem — und in ihrer aktuellen Entwicklung sogar zuneh-
mend — plausibel ist. Allerdings spiegeln sich hier auch die in den vorangegan-
genen Kapiteln aufgeworfenen Schwierigkeiten wider. So habe ich im Zusam-

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

menhang der Universalismus- und Sékularismusdebatten kritisiert, dass Nuss-
baum aufgrund ihrer Annahme einer freistehenden Konzeption zu verschlossen
gegeniiber Einwédnden und dem Diskurs mit kritischen Positionen ist (Kap. 3 und
5). Dementsprechend ist auch ihre Idee von Losungen zu vereinfacht und sta-
tisch, was, wie die Diskussion der Beispielfille gezeigt hat, dem — von Nuss-
baum plausibel als Dilemma analysierten — Charakter der beschriebenen Kon-
flikte nicht gerecht wird.

Uberzeugender wire es, zuriickhaltender in Kritik und Urteilen zu sein und
die Losungen nicht als umfassend befriedigend zu betrachten, sondern anzuer-
kennen, dass immer Schwierigkeiten und tragische Aspekte bestehen bleiben.
Das muss nicht bedeuten, jeden universalen Mafistab und jede Kritik anderer
kultureller und religioser Traditionen abzulehnen. Es geht aber darum, selbstkri-
tischer zu fragen, wie gut man die zu beurteilende Situation wirklich verstanden
hat und ob man noch zu sehr die eigenen Vorstellungen universalisiert, anstatt zu
verstehen zu versuchen, was fiir andere wirklich wichtig ist. Dies ist, im Sinne
der Idee dynamischer Universalitit, besser moglich, wenn man nicht von einer
freistehenden Konzeption ausgeht, sondern die Riickbindung an bestimmte Vor-
stellungen vom Guten als unvermeidbar anerkennt, sich aufgrund dessen stérker
dem Diskurs 6ffnet und auch radikal andere Positionen ernster nimmt.

14,02.2026, 11:43:38.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

