Kapitel 11: Die Geburt des Menschen
aus der Krise der Synthesis

Die Menschen treten stindig in einen Prozess ein, der sie
als Objekte konstituiert und sie dabei gleichzeitig ver-
schiebt, verformt, verwandelt — und der sie als Subjekt
umgestaltet.

Foucault'

35. Einleitung

Im klassischen Zeitalter war die Reprasentation mehr als nur eine mehr oder we-
niger begrenzte Weise der Offenbarung des Seienden: Sie war die Seinsweise des
Seienden selbst, welches als eine Verteilung aus Objekten und ihren Substituten
sichtbar wurde. Sein und Erkennbarkeit implizierten einander im Element der
Reprasentation. Folglich war auch der Diskurs — als die Doppelung der Repra-
sentation im Element der Zeit — nicht ein blof3 duBlerliches Medium des Wissens,
bar jeden Bezugs zum Inhalt des Wissens. Er war geradezu der Raum, in dem die
Représentation sichtbar, das Wissen entfaltet und das Seiende als eine wahre
Ordnung der Reprisentationen auseinander gefichert werden konnte. Als das
vornehmste Ziel der Erkenntnisoperationen war die Ordnung erst nach Beendi-
gung des Erkenntnisvollzugs sichtbar. Deshalb verwies sie durch den Diskurs
hindurch auf die sowohl erkenntnistheoretische als auch ontologische Figur der
Représentation.

Mit der Triibung der Représentation, der Zerstreuung der Sprache und dem
allgemeinen Zusammenbruch der Ordnung verschwindet auch der dem Sein und
dem Wissen gemeinsame Raum des Diskurses, der fiir die klassischen Wissens-
praktiken unerldsslich war. Mit dem Verschwinden dieses Raums und der damit
einhergehenden Krise der Synthesis® taucht ein ,AuBerhalb‘ der Reprisentation
auf, das im Rahmen des klassischen Wissens undenkbar gewesen wire und das
jetzt den Ort neuartiger Synthesen bereitstellt. Mit diesem ,Auflerhalb‘ der Re-
préisentation meldet sich jenes ,Auflen‘, das ein ,gemeinsames‘ Element der in-

1 ME:85.
2 Siehe Kapitel 6 dieser Arbeit.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 253

ter- und innerepochalen Diskontinuitidten abzugeben scheint und das Foucault in
seinen Versuchen der Wesensbestimmung der modernen Literatur vielfach be-
schworen hat, um diese als ein ,,Denken des AuBen‘ zu kennzeichnen.® Der neue
Wissensraum, den das neue anthropologistische Wissen voraussetzen muss und
der nicht auf die Reprisentation zurtickgehen und nicht mehr der Raum der Dop-
pelung der Représentation sein kann, spannt sich in diesem Auflen der Reprisen-
tation auf, zwischen den zwei Polen diesseits und jenseits der Reprisentation, als
der gespaltene Ort transzendentaler und positiver Synthesen.

Wihrend der klassische Wissensraum als der Raum der Doppelung der Re-
prdsentation funktionierte, ergibt sich der neue anthropologistische Wissensraum
als der Raum der Doppelung des Menschen oder der Raum der ,,Wiederholung
des Positiven im Fundamentalen*, mit dem drei weitere Doppelungen zusam-
menhdngen. In diesen vier Doppelungsfiguren finden sich ,gleichzeitig die
Seinsweise des Menschen und die sich an ihn wendende Reflexion charakteri-
siert.

Dabei sollte es nicht aus dem Blick geraten, dass es den Menschen nicht nur
in der Epoche des Menschen gibt, wie es die einseitigen und provokativen For-
mulierungen in Ordnung der Dinge — etwa: ,,Vor dem Ende des achtzehnten
Jahrhunderts existierte der Mensch nicht“® — vermuten lassen. Derlei AuBerungen
sind lediglich Ausdruck des polemischen und polarisierten Klimas des Huma-
nismusstreits im Frankreich der 60-er Jahre. Doch macht bereits die Fortsetzung
des eben zitierten Satzes auf die darin implizite Differenzierung aufmerksam: ,,Er
[d.h. der Mensch] existierte ebenso wenig wie die Kraft des Lebens, die Frucht-
barkeit der Arbeit oder die historische Mchtigkeit der Sprache.«’ Es handelt sich
also weder um den Menschen als empirische Realitdt, noch um den Menschen als
Begriff, sondern um den Menschen als Chiffre einer epistemischen Disposition
und als epistemischen Raum eines spezifischen ,anthropologistisch® genannten
Wissens, das sich erst gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts aus den Ruinen
des klassischen Diskurses konstituieren konnte.

Daher verwundert es nicht, dass es auch in den voranthropologistischen Wis-
sensepochen der Renaissance und der Klassik durchaus den Menschen und eine
ihm zugeschriebene epistemische Rolle gegeben hat, von denen selbst in Ord-
nung der Dinge die Rede ist, trotz der vielfachen und nur scheinbar gegenteiligen
Behauptung, dass der Mensch erst eine Ausgeburt unserer unmittelbaren Ver-
gangenheit sei. Deshalb muss selbst eine Archdologie der Humanwissenschaften
feststellen, dass es im klassischen Zeitalter durchaus so etwas wie eine ,,mensch-
liche Natur® gegeben hat, dafiir aber ,.kein erkenntnistheoretisches Bewusstsein
vom Menschen als solchem. Die klassische episteme gliedert sich nach Linien,

3 Siche DA in SW.
4 OD: 38l.

5 OD: 396.

6 OD:373.

7 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

die in keiner Weise ein spezifisches und eigenes Gebiet des Menschen isolieren.
Und wenn man beharrlich bleibt, wenn man dem entgegenhilt, dass dennoch
keine Epoche der menschlichen Natur mehr zugeschrieben hat, keine ihr einen
definitiveren und besser dem Diskurs zuginglichen Status gegeben hat, wird man
antworten konnen, dass der Begriff der menschlichen Natur und die Weise, auf
die er funktionierte, ausschloss, dass es eine klassische Wissenschaft vom Men-
schen gab.*®

Die jeweiligen epistemischen Gewichte dieser voranthropologistischen Men-
schentypen sind keineswegs gering’. Insgesamt handelt es sich bei einer Archio-
logie der Humanwissenschaften um eine diskontinuierliche und transformative
Geschichte des Menschen, die Foucault an der am Eingang dieses Kapitels zitier-
ten Stelle seines spiten Interviews mit Ducio Trombadori als einen Prozess
kennzeichnet, der den Menschen zugleich als Objekt konstituiert und als Subjekt
transformiert. Es handelt sich um eine Geschichte der unterschiedlichen Stellun-
gen des Menschen im Verhiltnis zu seinem eigenen Wissen.

36. Die neue Rolle der Reprdasentation

Die Doppelung des Menschen héngt unmittelbar damit zusammen, dass mit der
Triibung und Fragmentierung der Reprisentationen der Ort ihrer Synthese in
zweil Ebenen auseinander féllt: diejenige der gegeniiber der Représentation frans-
zendenten Empirizititen (Sprache, Leben, Arbeit); und diejenige des transzen-
dentalen Subjekts. Aus dieser Spaltung des Ortes der Synthese folgt die paradoxe
Figur des in seinen Doppeln verfangenen Menschen. Sobald der Gegenstand der
endlichen Erkenntnis der Mensch selbst ist, wird der paradoxe Charakter des an-
thropologistischen Wissens uniibersehbar. Denn der Mensch ist einerseits als
sprechendes, lebendes und arbeitendes Wesen ein Erkenntnisobjekt, das jenseits
der Reprisentation am Schnittpunkt der Empirizititen zusammengesetzt wird.
Andererseits taucht derselbe Mensch diesseits der Reprisentation auf: als das
endliche Subjekt, das mit Hilfe der Reprisentation zu erkennen vermag. Der
Mensch ist zugleich ,,Objekt fiir ein Wissen und [...] Subjekt, das erkennt:
Unterworfener Souverin, betrachteter Betrachter [...]«"°

Im Rahmen der neuen anthropologistischen Wissensdisposition ist der Ort
der Wahrheit nicht mehr die Reprisentation. Dieser Ort wird vielmehr von den
drei Empirizitdten— Sprache, Leben, Arbeit — gebildet, die jeweils den ontologi-
schen Herd und die positive Bedingung der Moglichkeit des Diskurses, des Le-
bendigen und der 6konomischen Vorginge abgeben. ,,Cuvier und seine Zeitge-
nossen hatten vom Leben verlangt, selbst und in der Tiefe seines Seins die Be-

8 OD: 373.

9 Aus diesem Grund sind sie in den Kapiteln 1 (Abschnitt 2) und 5 (Abschnitt 10.d)
dieser Arbeit auch gesondert besprochen worden.

10 OD: 377.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 255

dingungen der Moglichkeit des Lebendigen zu definieren. Auf die gleiche Weise
hatte Ricardo von der Arbeit die Bedingungen der Moglichkeit des Warentau-
sches, des Profits und der Produktion verlangt. Die ersten Philologen hatten sich
ebenfalls in der historischen Tiefe der Sprachen die Mdoglichkeit des Diskurses
und der Grammatik gesucht.«"'

Der neue Ort der Wahrheit der Dinge — das heif3t, des Seins und des Erschei-
nens der Worter, der Lebewesen und der Bediirfnisse — ist nicht die Reprisenta-
tion, sondern sind die drei Empirizititen. Sie sind die Quellen, aus denen die Ob-
jekte der Erkenntnis hervorgehen, um damit erst zu Erscheinungen fiir ein Be-
wusstsein zu werden. Im Rahmen des neuen Wissens ist die Reprisentation nur
noch ein Effekt. Sie ist den Dingen nachgeordnet, als die ,,mehr oder weniger
verschwommene [...] Wirkung“'® der Empirizititen auf das Bewusstsein. Als
Wirkung entspricht die Reprisentation den Objekten als ihren Ursachen. Zu
einem einheitlichen Eindruck aber wird sie erst, wenn die Mannigfaltigkeit der
genannten Wirkungen der ursidchlichen Empirizititen in einem transzendentalen
Bewusstsein iibereinkommen. Im Verhéltnis zu den Woértern, den Lebewesen und
den Bediirfnissen ist die Représentation ,kiinftig nicht mehr als eine mehr oder
weniger verschwommene, ihnen in einem Bewusstsein entsprechende Wirkung,
das sie ergreift und sie wiederherstellt.“"> Die Reprisentation wird also nicht
mehr erst in ihrer Doppelung als Diskurs zu einem Medium der Erkenntnis. Sie
wird zum ,,Medium* vielmehr im Sinne der Wirkung eines Objekts auf ein Be-
wusstsein, das heiflit: zum Medium einer begrenzten und prinzipiell nicht transpa-
renten Vermittlung des Objekts an das Subjekt. Die Ursache, die das Bewusstsein
affiziert, ist die Empirizitét und die Wirkung dieser Ursache ist die Représenta-
tion. Deshalb offenbaren die empirischen Wesen in dieser anthropologistisch
gewendeten Reprisentation nicht mehr ,,ihre Identitdt [wie in der klassischen
Epoche], sondern die duperliche Beziehung, die sie zum menschlichen Wesen
herstellen.“'* Die Reprisentation ist die blofe Erscheinung einer positiven Ord-
nung in einem Bewusstsein und die Reprisentation des Menschen nicht mehr als
Phénomen eines positiven Erkenntnisobjekts, das ein zugleich sprechendes, le-
bendes und arbeitendes Wesen ist. Sie ist ,,hinsichtlich dieses empirischen Indi-

11 OD: 378.

12 Ibid.

13 Ibid.

14 Ibid. (Hervorh. v. Verf.)) Man vergleiche diese archiologische Feststellung mit
Kants Definition der Reflexion als ,,das BewuBtsein des Verhéltnisses gegebener
Vorstellungen [d.h. Reprdsentationen] zu unseren verschiedenen Erkenntnisquellen,
durch welches allein ihr Verhiltnis unter einander richtig bestimmt werden kann.*
[,,Von der Amphibolie der Reflexionsbegriffe durch die Verwechselung des empiri-
schen Verstandesgebrauchs mit dem transzendentalen“ in Kant (1781/87): 285 (B
316/A 260).] Im Rahmen des kantischen Reflexionsbegriffs, der die Triibung der
Reprisentation voraussetzt, konnen Représentationen als solche nur iiber ihre je
einzelnen Beziehungen zum Bewusstsein (als dem Gesamtzusammenhang der ,,Er-
kenntnisquellen) sichtbar werden, um mit einander in Beziehung zu treten und so-
mit auch vergleichbar zu werden.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

viduums, des Menschen, das Phdnomen — vielleicht noch weniger: der Anschein
— einer Ordnung, die jetzt den Dingen selbst und ihrem inneren Gesetz zuge-
hort.«!

37. Die Dopplungen des Menschen

Infolge der Triibung der Reprisentation kommt also nicht nur der Sprache, son-
dern auch dem Menschen ein positives und objektives Sein zu. In der Klassik war
der Mensch das Wesen, das die Kraft hatte, sich Représentationen zu geben. Das
,»ich denke* und das ,,ich bin“ standen in einer notwendigen Verbindung zu einan-
der. Beide fanden ihren Platz im Raum der Reprisentation und im Rahmen des
universellen Ordnungswissens. ,,Der Diskurs, der im siebzehnten Jahrhundert das
,Ich denke® und das ,Ich bin‘ desjenigen miteinander verbunden hat, der ihn unter-
nahm [...] ist [...] das Wesen der klassischen Sprache geblieben [...] Der Uber-
gang vom ,Ich denke® zum ,Ich bin‘ vollzog sich im Licht der Evidenz innerhalb
eines Diskurses, dessen ganzes Gebiet und ganzes Funktionieren darin bestanden,
dafl man das, was man sich reprisentiert, und das, was ist, nacheinander glie-
dert.«!°

Mit der Triibung der Reprisentation wird jedoch das Verhéltnis der Notwen-
digkeit zwischen beiden unterbrochen, insofern sowohl das ,,Ich denke®, als auch
das ,.Ich bin“ den Raum der Représentation in zwei unterschiedliche Richtungen
tiberschreiten. Das ,,Ich denke* iiberschreitet den Raum der Reprisentation in die
Richtung eines transzendentalen Diesseits, in dem neuartige transzendentale Syn-
thesen stattfinden kénnen. Das ,,Ich bin* befindet sich auch auf3erhalb des Raums
der Reprisentation. Denn es wurzelt im empirischen Sein des Menschen, das,
anhand der drei Empirizititen (Sprache, Arbeit, Leben) den Raum der Reprisen-
tation in die Richtung einer neuartigen Tiefe iiberschreitet: ,,Der Mensch in sei-
nem eigenen Sein, mit seiner Kraft, sich Représentationen zu geben, taucht mit
einer durch die Lebewesen, die Tauschgegenstinde und die Worter bestimmten
Tiefe auf, als sie unter Aufgabe der Représentation, die bis dahin ihr natiirlicher
Sitz gewesen war, sich in die Tiefe der Dinge zuriickziehen, sich in sich selbst
gemiB den Gesetzen des Lebens, der Produktion und der Sprache drehen.!” Wie
die Sprache ist auch der Mensch selbst als ein lebendes, arbeitendes und spre-
chendes Wesen zum positiven Objekt der Erkenntnis geworden.

Doch wird dem Objekt gewordenen Menschen nicht jene ontologische Ver-
vierfachung zuteil, die uns im Falle der Sprache begegnet ist, sondern die Doppe-
lung seiner wesentlichen Endlichkeit. Denn der Mensch bleibt trotz seiner neuen
anthropologistischen Objektivitdt ein Wesen, das die Kraft besitzt, sich selbst zu

15 Ibid.
16 OD:376-377.
17 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 257

repriasentieren. Deshalb muss er gleichzeitig im transzendentalen Diesseits und
im empirischen Jenseits der Représentation auftauchen. In Bezug auf die Er-
kenntnis ist er zugleich erkanntes Objekt und erkennendes Subjekt.

37.1 Erste Doppelung

Wihrend sich also die Sprache zerstreut, verdoppelt sich der Mensch auf Grund
seiner neu geronnenen positiven Objektivitit, in der alle Faden der drei Empirizi-
titen zusammenlaufen. Unterhalb der Ebene von Leben, Arbeit, Sprache, ,,in
einer darunter liegenden Schicht, in einer irreduziblen Vorherigkeit*“'®, existiert
der Mensch als ,,ein Lebewesen, ein Produktionsinstrument, ein Vehikel fiir ihm
priexistente Worter.“'” Indem aber die drei Empirizititen — Sprache, Leben,
Arbeit — den Menschen als positives Objekt der Erkenntnis konstituieren, erlegen
sie ihm Grenzen auf und verleihen ihm den Charakter einer wesenhaften End-
lichkeit, die nicht blof3 wie im klassischen Zeitalter als Schranke und Einschrin-
kung der Unendlichkeit zu verstehen ist, sondern als eine in sich gegriindete und
vereinzelte Figur.

Nicht anders als die Objekt gewordene Sprache erweist sich auch der Mensch
in seiner positiven Endlichkeit als Erkenntnishindernis. Einerseits kénnten die In-
halte des positiven Wissens nicht in Erscheinung treten, wenn der erkennende
Mensch nichts Weiteres als ein endliches Objekt unter anderen wire. Dann ver-
mochten die Dinge nicht in jenem Licht zu stehen, ,,das sie zu einem bestimmten
Teil beleuchtet, wenn der Mensch, der sich durch sie hindurch entdeckt, in dem
stummen, néchtlichen, unmittelbaren und gliicklichen Anfang des animalischen
Lebens gefangen wiire.“*® Andererseits aber konnten die Inhalte des Wissens nicht
mehr ,,im spitzen Winkel*?! (d.h. im Gesichtskreis des erkennenden Blicks und der
Reprisentation) erscheinen, selbst wenn der Mensch tiber einen gottdhnlichen und
unendlichen Verstand verfiigen wiirde: ,,Sie wiirden sich ebenso wenig in dem
spitzen Winkel ergeben, der sie, von ihnen selbst ausgehend, verschleiert, wenn
der Mensch sie ohne Rest in dem Aufleuchten eines unendlichen Verstandes
durchlaufen konnte.“*? Denn die Dinge sind aus dem Raum der Reprisentation
herausgefallen und haben sich in ihrem eigenen Sein vom erkennenden Blick ge-
16st, um diesem wesentlich verborgen zu bleiben. Thre Wesenswurzeln liegen in
den Empirizitdten, die auflerhalb des Raumes der Représentation ihren Sitz haben.

Insgesamt heiB3t das: Die Dinge kénnen (1) weder von einem endlichen We-
sen auf ihrem eigenen Niveau erkannt werden, (2) noch von einem unendlichen
Wesen auf einem ganz anderen Niveau. Sie konnen einerseits nicht im Ausgang
von ihrem eigenen Niveau erkannt werden, weil es dann keine Kriterien gébe fiir

18 OD: 379.

19 Ibid.

20 OD: 379-380.
21 OD: 380.

22 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

eine wesentliche Unterscheidung zwischen dem erkennenden endlichen Wesen
und den erkannten endlichen Wesen, so dass der Gattungsunterschied zwischen
dem erkennenden und dem erkannten Wesen, auf der die Erkenntnis beruht, auf-
gehoben wire. Sie konnen aber andererseits auch nicht im Ausgang vom ganz an-
deren Niveau eines unendlichen Wesens erkannt werden, da sie eigensténdig sind
und sich durch ihre eigene empirische Seinsweise vom Blickfeld der unendlichen
Erkenntnis gelost haben. Die zwei Hindernisse fiir eine endliche Erkenntnis, be-
dingt durch die neue Objektivitdt des Menschen, sind also (1) fehlender Niveau-
Unterschied und (2) Emanzipation des Endlichen vom Unendlichen. Daraus ergibt
sich die Notwendigkeit eines Subjekts, das weder positiv noch unendlich ist: eines
endlichen und dennoch nicht positiven Subjekts der Erkenntnis.

Doch ist die evidente Endlichkeit des Menschen von einer uniiberwindlichen
Zweideutigkeit. Sie meldet sich als Grenze und Eingrenzung des Menschenwe-
sens und das ganze erkenntniskritische Geschéft Kants zielt darauf ab, eben diese
Grenze zu bestimmen, um damit auf die vierte seiner berithmten Fragen — Was ist
der Mensch? — eine erste epistemologische Antwort zu liefern. Aber die Grenze
selbst hat keinen eindeutig Status. Gehort diese Grenze, von der erst die Endlich-
keit des Menschen herriihrt, dem Wesen des Menschen? Oder ist sie vielmehr
dem Menschenwesen duBlerlich, so dass sie ihm seine Endlichkeit eher in der
Weise dullerer positiver Zwinge verleiht?

Die Positivitdt der Grenze meldet sich in jeder objektbezogenen menschli-
chen Erkenntnis. Wenn der Mensch erkennt, dann erkennt er unter all den er-
kannten Dingen einen Korper, der sein eigener Korper ist, eine Sprache, die von
ihm selbst gesprochen wird und ein Verlangen, das sein eigenes ist, und von dem
ausgehend alle Dinge einen Wert haben. Das heifit: Die Endlichkeit der Dinge
und damit die positive Endlichkeit des Menschen kénnen im Raum eines positi-
ven Wissens erscheinen, dessen Bedingung der Méglichkeit jedoch die nichtposi-
tive und fundamentale Endlichkeit des Wissenden ist. Die Endlichkeit, die jen-
seits der Représentation an der positiven Objektivitit des Menschen — als spre-
chendes, arbeitendes und lebendes Wesen — erkennbar geworden ist, taucht an
einem zweiten Ort diesseits der Reprisentation auf, als das Fundament eben die-
ser Erkenntnis der positiven Objekte. Jede der ,,positiven Formen, in denen der
Mensch erfahren kann, dass er endlich ist”, kann dem Menschen ,,nur auf dem
Hintergrund seiner eigenen Endlichkeit gegeben“® sein. Wobei diese hintergriin-
dige Endlichkeit keineswegs das ist, was als Ergebnis einer Abstraktion tibrig
bleibt, als das, von dem alles Positive weg abstrahiert worden ist. Sie ist eher et-
was, was dem Positiven gegeniiber vorgéngig und eigenstindig ist. Sie ist ,,nicht
die gereinigteste Essenz der Positivitit, sondern das, wovon ausgehend ihr Er-
scheinen moglich wird.«**

23 Ibid.
24 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 259

Es handelt sich also um eine wesentlich gedoppelte Endlichkeit des Men-
schen. Einerseits handelt es sich um eine positive Endlichkeit im Sinne der Be-
grenzung, die dem Menschen von den positiven Tatsachen seines Korpers (Bio-
logie), seiner Sprache (Philologie) und seines Verlangens (Politische Okonomie)
her auferlegt wird. Andererseits handelt es sich um eine Endlichkeit, die nicht
durch die Positivitidten hindurch offenbar werden kann, sondern, umgekehrt, erst
die Bedingung der Erkennbarkeit der Positivititen abgibt. Diese ist eine dem
Wesen des Menschen als erkennendem Subjekt innerliche oder, in anderen Wor-
ten, eine fundamentale Endlichkeit, ,, die nur auf ihrer eigenen Tatsache beruht
und sich auf die Positivitit jeder konkreten Grenze hin 6ffnet.“*

Auf diese Weise wiederholt sich die Endlichkeit, sie ,,erwidert sich auf sich
selbst“*® und ist damit sowohl mit sich identisch, als auch von sich selbst ver-
schieden. Sie ist zugleich positiv und fundamental. Die Aporie dieser Doppelung
der Endlichkeit entstammt dem Ereignis der Triilbung der Représentation und der
empirischen Verselbstindigung der Endlichkeit gegeniiber dem Raum der Repré-
sentation: ,,Als die empirischen Inhalte von der Reprisentation losgelost wurden
und das Prinzip ihrer Existenz in sich selbst enthiillten, wurde die Metaphysik
des Unendlichen nutzlos. Die Endlichkeit horte nicht mehr auf, auf sich selbst zu
verweisen.*?’

Mit dieser Doppelung des Menschen zwischen den Ebenen des Positiven und
des Fundamentalen hiangen drei weiteren Doppelungen zusammen.

37.2 Zweite Doppelung

Zuerst taucht der Mensch gleichzeitig auf der empirischen und der transzendenta-
len Ebene auf, als eine empirisch-transzendentale Doppelung. Einerseits erscheint
der Mensch als eine empirische Form, in der die Bedingung der Moglichkeit der
Erkenntnis eben dieser Form liegt. Andererseits gibt der Mensch die transzenden-
tale Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis im Allgemeinen ab, so dass die
Erkenntnis insgesamt mit einer doppelten Natur ausgestattet zu sein scheint, inso-
fern sie auf zwei unterschiedliche Bedingungsebenen zuriickfiihrbar ist.

Das liegt am ,Auseinandergleiten‘ zwischen der Reprisentation und dem
Sein infolge der Triibung der Représentation, mit dem die Erkenntnisanalyse in
zwel entgegengesetzte Ansétze auseinander fillt. Einerseits fiihrt die Erkenntnis-
analyse die Erkenntnis auf das positive (empirische) Sein des Erkennenden zu-
riick. Andererseits leitet sie die gegenwértige Erkenntnis aus ihren historischen
Formen als Représentation des Seins her. Es gibt also zwei Grundformen der Er-
kenntnisanalyse: eine positivistische im Sinne von Comte, die eine Auslotung des
anatomisch-physiologischen Raumes des Menschen unternimmt, der zugleich der

25 Ibid.
26 OD: 381.
27 OD: 383.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

empirische Bedingungsraum der Erkenntnis ist; und eine kritisch-dialektische im
Sinne von Marx: Diese sieht die Erkenntnis aus historisch und ideologisch be-
dingten Illusionen hervorgehen, die der ,wahren‘ Erkenntnis im Wege stehen.
Einerseits verweist die Erkenntnis die empirische Ebene ihrer Bedingungen. An-
dererseits verweist die Erkenntnis auf die transzendentale Ebene, auf der die
ideologischen Bedingungen der Illusionen sichtbar werden.

Einerseits hat die Erkenntnis also eine Nafur: Sie ist in der physiologisch-
anatomischen Natur des Menschen verwurzelt. Die Natur gibt die Bedingung der
Moglichkeit der Erkenntnis ab, und kann in den Inhalten dieser Erkenntnis selbst
in Erscheinung treten. Die Analyse, die die Erkenntnis in dieser Weise erklért,
funktioniert als ,,eine Art transzendentaler Asthetik“.?® Andererseits hat die Er-
kenntnis eine Geschichte: Sie ist in den sozialen und 6konomischen Verhéltnis-
sen der menschlichen Existenz verwurzelt. Diese Analyse der Bedingungen der
Erkenntnis verlduft tiber eine Bestandsaufnahme der ideologischen Illusionen,
die sich der Erkenntnis im Laufe der Geschichte aufgedrangt haben. Deshalb
funktioniert diese Analyse als ,,eine Art transzendentaler Dialektik.**’

In beiden Erkenntnisformen treten unterschiedliche Wahrheiten in Erschei-
nung. Im positivistischen Diskurs (Comte) meldet sich die Wahrheit der Objekte,
von der die Wahrheit der Diskurse vorgeschrieben wird. Im kritisch-eschatologi-
schen Diskurs (Marx) hingegen antizipiert die Wahrheit des Diskurses die Wahr-
heit der Objekte und konstituiert diese ,,wihrend ihrer Formierung“*® Der
Gegenstand des erkenntnistheoretischen Diskurses in der Epoche des Menschen
oszilliert zwischen diesen beiden Erkenntnisformen: Thm wohnt die Tendenz in-
ne, gleichzeitig empirisch und kritisch zu sein. Als ,,ein Diskurs, der gleichzeitig
empirisch und kritisch sein will, kann [er] nicht umhin, positivistisch und escha-
tologisch in einem zu sein. Der Mensch erscheint darin als eine gleichzeitig redu-
zierte und verheiBene Wahrheit.**' Deshalb ist dieser Diskurs tendenziell ein
phanomenologischer, das heifit: ein Diskurs, ,,dessen Spannung das Empirische
und das Transzendentale in einer Spannung**? aufrechterhilt und dennoch gestat-
tet, ,,gleichzeitig auf beide zu zielen.“** Damit erscheint die Phinomenologie in
archdologischer Sicht als eine Art transzendentaler Analytik, die sowohl den
positivistischen (als eine Art transzendentaler Asthetik), als auch den marxisti-
schen Diskurs (als eine Art transzendentaler Dialektik) ,,in einer Theorie des
Subjekts begriindet [...] und ihnen [...] gestattet [...], sich in diesem dritten und

28 OD: 385.

29 Ibid. Damit leistet die archdologische Analyse eine Ausweitung der Kantischen
Unterteilung einer Kritik der Erkenntnis auf das Feld des gesamten erkenntnistheo-
retischen Diskurses in der Epoche des Menschen. Diese Ausweitung stiitzt sich auf
die vorausgegangene Herleitung der Doppelung der Erkenntnisbedingungen aus der
Triibung der Reprisentation.

30 Siehe OD: 386.

31 OD: 387/MC: 331 (m).

32 Ibid.

33 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 261

vermittelnden Glied zu artikulieren, in dem sich gleichzeitig die Erfahrung des
Korpers und die der Kultur verwurzeln.**

Doch ist der phdnomenologische Versuch, diese Opposition zu {iberwinden
nur von scheinbarem Erfolg. Denn, statt die genannte Opposition ins Wanken zu
bringen, bestitigt sie diese eher, indem sie beiden Typen von Erkenntnistheorien
eine gemeinsame Wurzel verleiht. Das wahre Infragestellen des Positivismus und
der Eschatologie hingegen besteht in der Frage, ,,ob der Mensch wirklich exis-
tiert. [...] Wir sind ndmlich so durch die frische Evidenz des Menschen verblen-
det, dass wir nicht einmal die Zeit [...], in der die Welt, ihre Ordnung, die
menschlichen Wesen, aber nicht der Mensch existierten, in unserer Erinnerung
bewahrt haben. Man begreift die Erschiitterungskraft, die das Denken Nietzsches
hat haben konnen (und fiir uns noch bewahrt), als es in der Form des bevorste-
henden Ereignisses die Verheilung und Drohung ankiindigte, dass der Mensch
bald nicht mehr existieren werde, sondern der Ubermensch. Das bedeutete in
einer Philosophie der Wiederkehr, dass der Mensch bereits seit langem ver-
schwunden war und immer weiter verschwand, und dass unser modernes Denken
vom Menschen, unsere Sorge um ihn, unser Humanismus heiter auf seiner grol-
lenden Nichtexistenz schliefen.,,”> Vom Gesichtspunkt der Archiologie also
bleibt die Doppelnatur der anthropologistischen Erkenntnis zwischen dem Empi-
rischen und dem Transzendentalen ohne jegliche Funktionierende Vermittlung.
Denn bereits die Suche nach einer Vermittlung fiihrt zur Verstrickung in die Er-
kenntnisweise des in sich verdoppelten Menschen.

34 Ibid.

35 OD: 389. Hier wird das Verschwinden des Menschen im doppelten Modus der
Feststellung und der Anlehnung an Nietzsche angekiindigt. Doch ist dabei zweierlei
festzuhalten. Erstens hat dieses Verschwinden mit der ,,Wiederkehr der Sprache zu
tun: in welchem Maf3e, wird hoffentlich in der Folge deutlich. Zweitens ist das Ver-
schwinden des Menschen keineswegs etwa blo3 Objekt einer ,objektiven® Feststel-
lung der Archéologie, sondern der vornehmste (diskursive) Effekt einer ,Archéolo-
gie der Humanwissenschaften’. Es gehort zu den Hauptaufgaben einer Darstellung
des archidologischen Zirkels, diesen Zusammenhang aufzuweisen. Denn erst die
Lfreigelegte® Gestalt des archédologischen Zirkels macht die Archédologie nicht nur
als eine ,abnorme‘ Wissenschaft deutlich, die selbst ihren Gegenstand erst produ-
ziert, sobald sie als Wissenschaft einsetzt, sondern, vor allem, als diskursive Inter-
vention. In dieser Funktion der diskursiven Intervention tritt die eigentiimlich ,poli-
tische* Dimension der Archédologie zutage. Als eine Art abnormen ,Sprechakts’, ist
sie bereits von ihrer Selbstkonzeption her ,antihumanistisch’. In diesem Punkt muss
man Luc Ferry und Alain Renault (1985) mit ihrer Feststellung des wesentlichen
Antihumanismus der Archéologie im Allgemeinen und der Archéologie der Hu-
manwissenschaften im Besonderen recht geben, woraus freilich ganz andere Kon-
sequenzen zu ziehen sind, als es die beiden genannten Autoren tun. Bereits durch
den Akt der archédologischen Artikulation des Befunds vom Tod des Menschen wird
jede metaphysische Fixierung bei der Suche nach einer Antwort auf die Frage nach
dem ,Wesen des Menschen® aufgekiindigt. Damit wird erst moglich, was der spéte-
re und spiteste Foucault zutage fordern wird: die Technologien des Selbst und die
Moglichkeit der Erfindung seiner selbst im Rahmen des allgemeinen Projekts einer
Asthetik der Existenz.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

37.3 Dritte Doppelung

Die dritte Doppelung des Menschen tréigt den Titel: ,,das Cogito und das Unge-
dachte®.

Infolge der Triibung der Représentation taucht der Mensch zugleich auf den
Ebenen des Positiven und des Fundamentalen auf. Daraus folgt, dass der Mensch
sich in einem Spiel der Doppelungen verfingt, sobald er versucht, sich selbst zu
denken. Denn es entspricht dem doppelten Auftreten des Menschen, dass er auch
sich selbst doppelt zu denken hat: einmal auf der Ebene des Positiven und einmal
auf derjenigen des Fundamentalen.

Insofern der Mensch versucht, sich selbst als positives Objekt zu denken, tritt
er gleichzeitig auf den zwei Ebenen des Transzendentalen und des Empirischen
in Erscheinung. Insofern aber der Mensch versucht, sich selbst als fundamentales
und reines Denken zu denken, stoft diese Reflexion, erwartungsgemaf, ein Mal
auf ein Cogito und ein anderes Mal auf ein Ungedachtes, das sich nicht im Cogi-
to erschopft. Die Triibbung der Reprdsentation fithrt tiber die empirisch-
transzendentale Doppelung des Menschen zu einer Triibung des Cogito durch das
Auftauchen der Dimension des Ungedachten: ,,Wenn der Mensch [...] jene para-
doxe Gestalt sein muss, in der die empirischen Inhalte der Erkenntnis die Bedin-
gungen [...] liefern, die sie moglich gemacht haben, kann der Mensch sich nicht
in der unsichtbaren und souverinen Transparenz eines Cogito geben.“*® Statt
dessen ist er der Ort eines prinzipiellen ,,Verkennens, das sein Denken stets dem
aussetzt, dass es durch sein eigenes Sein iiberbordet wird, und das ihm gleichzei-
tig gestattet, sich von dem ihm Entgehenden aus zu erinnern.**’

Das positive und objektive Sein des Menschen, macht ihn also zu einem den-
kenden Wesen, das sich selbst entgeht. Es handelt sich erneut um ein Auseinan-
dergleiten zwischen dem Denken und dem Sein des Menschen. Der Mensch ist
das Wesen, das denkt, das aber das eigene Sein nicht erschopfend zu denken
vermag, da dieses eigene Sein in den Bereich der drei Empirizititen (Leben,
Arbeit, Sprache) eingelassen ist, die den Raum der Représentation iiberschreiten
und somit undenkbar werden. Deshalb muss sich der Mensch verdoppeln, als das
sich selbst gegenwirtige Denken (Cogito) einerseits und als das von diesem Co-
gito undenkbare Ungedachte andererseits. Darin liegt, dass ,,das ,Ich denke‘ nicht
zur Evidenz des ,Ich bin® fithrt.“**Es handelt sich um ein neues ,,Verhiltnis und
eine schwierige Zusammengehorigkeit des Seins und des Denkens“” und insge-
samt um eine ,,Form der Reflexion [...], die weit vom Kartesianismus und von
der kantischen Analyse entfernt ist, in der es zum ersten Mal um das Sein des
Menschen in der Dimension geht, geméf der das Denken sich an das Ungedachte

36 Ibid.
37 Ibid.
38 OD: 391.
39 OD: 392.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 263

““ Die Doppelung des Menschen zwischen

wendet und sich nach ihm gliedert.

dem Cogito und dem Ungedachten bedingt eine ,,vierfache Verlagerung**' von
Kants transzendentalphilosophischer Frage. Die kritische Frage nach der Wahr-
heit der Erkenntnis verlagert sich in die Frage nach dem Sein, das sich gegeniiber
der Reprisentation verschoben hat und folglich einen Charakter der Undurch-
sichtigkeit und prinzipiellen Unerkennbarkeit erlangt hat. Die Frage nach der
»~Natur® der Naturwissenschaft, die bei Kant als Gegensatz zur Freiheit des Men-
schen empfunden wird, transformiert sich in die Frage nach der spezifischen Na-
tur des Menschen, so dass nunmehr so etwas wie eine Wissenschaft des Geistes
oder eine Geisteswissenschaft im Gegensatz zu den Naturwissenschaften mog-
lich wird. Die kritische Frage richtet sich drittens nicht mehr auf die Moglichkeit
des Erkennens, sondern auf die geistesgeschichtlichen Bedingungen eines ,ur-
spriinglichen® Verkennens (das abwechselnd den Titel ,,Subjektvergessenheit™
bzw. ,,Seinsvergessenheit” trigt). Dieses Verkennen hat ihren Grund in dem Un-
gedachten, das stets das Cogito begleitet, gleichsam als sein ,Schatten. SchlieB3-
lich bestimmt die zur ,,Verkenntniskritik gewordene Erkenntniskritik, nicht
mehr, wie bei Kant, als Gegenpol zu den Naturwissenschaften die nicht begriin-
dete philosophische Theorie, sondern das ganze Gebiet ,,von nicht begriindeten
Erfahrungen, in denen der Mensch sich nicht wiedererkennt [...]**

Zu den Konsequenzen der Doppelung des nachklassischen Cogito durch das
Ungedachte gehort, dass Husserls Phanomenologie, trotz ihrer Selbststilisierung
als Wegweiser aus der Krisis der Wissenschaften, ihre eigene Einheit verliert
sich in eine ,,ungewollt empirisch(e)*“** Beschreibung des Erlebten und eine On-
tologie des Ungedachten auflost. Das steht im krassen Kontrast zum — episte-
misch unmoglichen — Anspruch der Phianomenologie, das kartesische Cogito mit
dem transzendentalen Motiv, das Kant aus der Humeschen Skepsis herausgelost
hat, zu verbinden und damit nachtriglich den epistemischen Bruch am Ende des
18. Jahrhunderts zu kitten. Doch hat sich einerseits, wie bereits gesagt, das trans-
zendentale Motiv transformiert, so dass es nicht mehr darum ging, die Natur wis-
senschaftlich zu denken, sondern den Menschen selbst. Andererseits hat sich das
kartesische Cogito getriibt, so dass die kreisende Riickldufigkeit des Denkens auf
sich selbst unterbrochen wird und das Denken des Denkens nicht mehr in apodik-
tischer Weise das Sein des Denkenden antrifft, sondern ,,das Denken sich selbst
entgleiten und somit zu einer multiplen und fruchtbaren Fragestellung tiber das

40 Ibid.

41 OD: 390.

42 [Ibid. Man konnte also behaupten, dass die konstitutive Undurchsichtigkeit erkennt-
nistheoretischer Reflexion, die in der Epoche des Menschen von der Doppelung
zwischen dem Cogito und seinem Ungedachten herriihrt, nicht mehr transzenden-
talkritisch zu beseitigen ist. Stattdessen erzeugt diese Undurchsichtigkeit — im Zei-
chen der genannten vierfachen Verlagerung der transzendentalphilosophischen Fra-
gestellung — erkenntnistheoretische Strategien wie Phanomenologie (Husserl), Da-
seinsanalytik und Hermeneutik (Heidegger), Geisteswissenschaft (Dilthey) usw.

43 OD: 393.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Sein fithren kann.“** Im Zuge dieser doppelten Transformation, erscheint die

Phiénomenologie keineswegs als das, was sie zu sein vorgibt: die Uberbriickung
des Grabens zwischen Kant und Descartes, die transzendentalphilosophische Ret-
tung des cartesischen Cogito und insgesamt die Freilegung des schlecht entfalte-
ten transzendentalen Motivs in Descartes subjektivistischer Wendung. In archéo-
logischer Perspektive erscheint die Phdnomenologie vielmehr als die Biindelung
des Doppelmotivs eines transformierten Cogito (gedoppelt durch ein Ungedach-
tes) und einer transformierten Transzendentalphilosophie und somit ,,als das sehr
spiirbare und angepasste Verzeichnen des gro3en Bruchs, der sich in der moder-
nen episteme an der Wende vom achtzehnten zum neunzehnten Jahrhundert voll-
zogen hat.“*> Im Licht der archiologischen Ausgrabungen der Seinsweisen der
Zeichen erscheint die Phanomenologie als eine Wiederholung und Akzentuie-
rung des Ereignisses der Triibung der Reprédsentation am Ende des achtzehnten
Jahrhunderts.

Eine zweite Konsequenz der Doppelung des Menschen als das Cogito und
das Ungedachte ist das Auftauchen der Kehrseite des Denkens im Horizont des
Denkens, als so viele ,,dunkle Mechanismen, gestaltlose Determinationen, eine
ganze Schattenlandschaft, die man direkt oder indirekt das Unbewusste genannt
hat.“* Dieses Unbewusste, als der Doppelgiinger und das Andere des Denkens,
tritt vielfach in Erscheinung: im Gegensatz zwischen dem An sich und dem Fiir
sich bei Hegel; dem Unbewussten bei Schopenhauer; dem entfremdeten Men-
schen bei Marx; dem Impliziten, Inaktuellen, Sedimentierten bei Husserl; und
natiirlich in dem Anspruch, ,,den Schleier des Unbewussten zu liiften, sich in sei-
nem Schweigen zu absorbieren oder das Ohr auf sein unbegrenztes Gemurmel zu
richten**’ bei Freud.

Und so verwandelt sich das Selbstverstidndnis des Denkens in Folge der Trii-
bung der Reprisentation. Der klassische Anspruch, im Raum der gedoppelten
Reprisentation das Denken zu denken, transformiert sich in den nachklassischen
Imperativ, das Ungedachte des Denkens zu denken. Insofern aber das Denken als
das Denken des Ungedachten figuriert, ist es wesentlich Handlung: die Hand-
lung, mit der es sich dem Ungedachten néhert oder sich davon entfernt und, im
Allgemeinen, sich das Verhiltnis zwischen ihm und dem Ungedachten veréndert.
In der Epoche des Menschen ist das Denken ein Akt der Verdnderung der Bezie-
hung zwischen sich selbst und seinem Ungedachten, womit es prinzipiell als et-
was Ethisches erscheint: ,,Fiir das moderne Denken gibt es keine mogliche Mo-
ral, denn seit dem neunzehnten Jahrhundert ist das Denken bereits in seinem
eigenen Sein aus sich selbst ,herausgetreten®, es ist nicht mehr Theorie. Sobald es
denkt, verletzt es oder vers6hnt es, nihert es an oder entfernt es, bricht es, disso-
ziiert es, verkniipft es oder verkniipft es erneut. Es kann nicht umhin, entweder

44 OD: 392.
45 Ibid.

46 OD: 393.
47 OD: 394.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 265

zu befreien oder zu versklaven. Noch bevor es ermahnt oder Alarm schlégt, ist
das Denken auf der einfachen Ebene seiner Existenz, von seiner frithesten Form
an, in sich selbst eine Aktion, ein gefihrlicher Akt.“*® Im Rahmen der Doppelung
des Cogito durch das Ungedachte ist das moderne Denken die Bewegung, in der
,.das Andere des Menschen das Gleiche werden muss, das er ist.“*

37.4 Vierte Doppelung

GemilB der anthropologistischen Denkdisposition verdoppelt sich also der
Mensch, sobald versucht wird, das Wesen des Menschen nach der Mallgabe der
Identitdt zu bestimmen. Insofern der Mensch sich selbst als ein empirisches und
identisches Objekt zu denken versucht, tritt er als ein Empirisches und ein Trans-
zendentales zugleich in Erscheinung. Insofern der Mensch sich selbst als ein
identisches Denken zu denken versucht, tritt er als ein Cogito und ein Ungedach-
tes zugleich in Erscheinung. Die dritte Doppelung ergibt sich, wenn der Mensch
versucht, sich selbst als ein identisches geschichtliches Wesen und als Ursprung
seiner Geschichte zu denken: als die auBergeschichtliche Essenz seiner eigenen
Geschichte, die fiir die Ausbreitung seiner historischen Erscheinungsweisen
maligebend ist. Bei jedem Versuch also, sich selbst als die Identitit eines Ob-
jekts, eines Denkens, eines Ursprungs zu denken, verdoppelt sich der Mensch,
indem er gleichzeitig jenseits und diesseits der nicht mehr transparenten Repré-
sentation auftaucht.

Auf der Ebene des Positiven ist der Mensch ein Wesen, das aus den drei em-
pirischen Elementen Leben, Arbeit, Sprache zusammengesetzt ist, was zur Folge
hat, dass er eine zusammengesetzte Geschichte hat. Die Suche nach dem ur-
spriinglichen Wesen des Menschen fiihrt auf die drei unterschiedlichen Ge-
schichtsstringe von Leben, Arbeit und Sprache, die alle wesentlich élter sind als
der Mensch, so dass sich die Suche nach dem Ursprung in der Ferne einer vorge-
schichtlichen Vergangenheit verliert. Statt zum Ursprungspunkt zu gelangen,
endet sie in der Erfahrung eines immer mehr zurtickweichenden Ursprungspunk-
tes. Sie zeigt, dass die Dinge lange vor dem Menschen ,,begonnen haben und
dass aus diesem selben Grunde keiner ihm, dessen Erfahrung voéllig durch diese
Dinge gebildet und begrenzt wird, einen Ursprung bestimmen konnte. >’

Der Mensch ist jedoch nicht nur ein positives Objekt, sondern, gemal der al-
ler ersten Doppelung, auch auf der Ebene des Fundamentalen anzutreffen. Des-
halb fiihrt die Suche nach dem Ursprung des Menschen unweigerlich auch auf
diese Ebene, auf der der Mensch allen empirischen Gegensténden vorausgeht und
als eine transzendentale Instanz erscheint, aus der die chronologischen Folgen
hervorgehen. Auf dieser Ebene erscheint also der Mensch als ein ,,Wesen ohne

48 OD: 395-396.
49 OD: 396.
50 OD: 399-400.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Ursprun g“5 !

(und) dessen Entstehen nie zugénglich ist, weil es nie ,statt‘gefunden hat.

In der Epoche des Menschen ist also die Suche nach dem Ursprung von einer
zweifachen Unmoglichkeit behaftet. Einerseits wird ,,der Ursprung der Dinge
stets zurtickgedrangt [...], weil er auf einen Kalender zuriickgeht, in dem der
Mensch noch nicht vorkommt.“>> Andererseits aber ist der Mensch vor all die-
sen Dingen, die in der Zeit entstehen und zweifellos darin vergehen [...] bereits
da. So dass in ihm die Dinge (sogar jene, die ihn iiberragen) ihren Beginn finden
[...]** Doch selbst auf dieser Ebene, auf der er den Dingen voraus ist, findet sich
der Mensch als ihr Anfangs- und Quellpunkt gerade von jenem Denken getrennt,
das stets nach dem Ursprung sucht. Denn er ist, als Objekt dieses Denkens, gera-
de das, was ,,das Denken noch zu denken hat und stets von neuem zu denken
hat“>. Selbst wenn der Mensch als Ursprung der Dinge und iiberhaupt der Zeit
erscheint, bleibt er als Gegenstand das, was ,,dem Denken in einem stets niheren,
unmittelbaren, jedoch nie erfiillten Bevorstehen verheiBen**® wird.

Einerseits also ist der Ursprung der Beginn jener Dinge, die den Menschen
konstituieren und wesentlich &lter sind als der Mensch. Andererseits jedoch mel-
det sich der Ursprung als das anfiingliche Denken selbst, ,,von dem aus die Zeit
im allgemeinen sich rekonstruieren, die Dauer verlaufen und die Dinge in dem
Augenblick erscheinen kénnen, der ihnen eigen ist.“>’ Dies geschicht, indem das
Denken den zeitlichen Ursprung der Dinge tiberhaupt in Frage stellt, um selbst
als Ursprung, auch der Zeit selbst, in Erscheinung zu treten: als jener ,,Riss ohne
Chronologie und Geschichte ..., aus der die Zeit hervortritt.“** Das Denken hat
den zeitlichen Ursprung zu denken und der zu denkende Ursprung findet sich im
Denken aufgehoben. Doch vermag die Authebung nicht, den Niveau-Unterschied
zwischen dem Denken selbst und dem zu denkenden Ursprung zu tiberwinden
und Identitit herzustellen. Als der dem Denken aufgegebene Gegenstand ist der
Ursprung das, was dem Denken prinzipiell bevorsteht, ihm unablédssig an- und
zukiinftig ist: als das Kommende, das nie kommt.*’ , Der Ursprung ist also das,
was wiederkommt, die Wiederholung, auf die das Denken zugeht, die Rickkehr

und als ,,derjenige, ,der keine Heimat und kein Datum hat® [...]
52

51 OD: 400.

52 Ibid.

53 Ibid.

54 Ibid.

55 Ibid.

56 OD: 400-401.

57 OD: 400.

58 Ibid.

59 Diese paradoxe Bewegung des Herannahens eines Ereignisses ohne endgiiltige An-
kunft hat Foucault in seiner Besprechung des Werks La Veille von Roger Laporte
reflektiert. Siehe ,,Lauern auf den anbrechenden Tag®, Foucault (1963), Schriften I,
Nr. 15: 357.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 267

dessen, was stets bereits begonnen hat, die Ndhe eines Lichts, das zu allen Zeiten
geleuchtet hat.“*

Somit tritt der Ursprung dreifach in Erscheinung. Einmal als der empirische
und stets zuriickweichende chronologische Ursprung des Lebens, der Arbeit, der
Sprache, die den Menschen als positives Objekt konstituieren. Einmal als das
Denken selbst, das der transzendentalsubjektive Ursprung nicht nur der Dinge ist,
sondern selbst ihrer Zeitlichkeit. Drittens erscheint der Ursprung als Gegenstand,
der dem Denken prinzipiell bevorsteht, aber sich stets in der Zukunft verliert und
ihm nie gegenwirtig werden kann: ,,So profiliert sich ein drittes Mal der Ur-
sprung durch die Zeit, aber diesmal ist es das Zuriickweichen in die Zukunft, das
Gebot, das das Denken erhilt und sich selbst macht, mit Spatzenschritten auf das
zuzuschreiten, was es selbst ermoglicht hat, vor sich zu spdhen auf die Linie, die
stets zuriickgesetzt wird, auf die Linie seines Horizonts, das Licht, von dem her
es gekommen ist und von dem her es in reichem MaBe kommt.*®’

Im Verhéltnis zum Menschen als positives Objekt ist also der Ursprung der
dem Menschen vorgingige und stets zuriickweichende Beginn der Dinge. Im
Verhiltnis zum Menschen als fundamentales Denken hingegen ist der Ursprung
Gegenstand dieses Denkens und folglich das dem Denken Bevorstehende. Die
Doppelung des Menschen als Zuriickweichen und Wiederkehr des Ursprungs
geht also hervor aus der Doppelung des Menschen als ein Fundamentales und
Positives zugleich.

38. Von der Doppelung der Repréasentation
zur Doppelung des Menschen

Der Raum der Doppelung des Menschen in der Epoche des Menschen entspricht
Punkt fiir Punkt dem Raum der Doppelung der Représentation und damit auch
dem Raum des Diskurses im klassischen Zeitalter. Die grundlegende Transfor-
mation des klassischen Wissensraums — bei der das klassische Sprachviereck in
ein anthropologistisches Viereck® iibergeht — wird durch das Ereignis der Trii-
bung der Représentation ausgelost, das zum Objektwerden und zur Zerstreuung
der Sprache und damit zum generellen Zusammenbruch des klassischen Diskur-
ses fiihrt. Das gleiche Ereignis fithrt aber auch zur Konstitution eines Wesens,
das als erkanntes Objekt und als erkennende Instanz zwei unterschiedliche und
gegenseitig unvereinbare Positionen in Bezug auf die Erkenntnis einnimmt. Die
Doppelung der Reprisentation, die im klassischen Zeitalter als die Kraft des
Menschen galt, sich selbst Repridsentationen zu geben, die ihrerseits im Diskurs
sichtbar werden konnten, transformiert sich in die Doppelung des Menschen, als

60 OD: 401.
61 Ibid.
62 OD:411.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

die Figur, in der die Grundverfassung des anthropologistischen Wissens sichtbar
wird. Folglich kann die Archéologie feststellen, dass die Doppelung des Men-
schen aus der Transformation des klassischen Diskurses — samt ihren vier
Schwellen — hervorgeht, so dass die vier Doppelungen des Menschen auf die vier
Schwellen des Diskurses bezogen sind: die Schwellen des Verbs, der Nomen, der
Wurzeln und der Derivation. Das Sein des klassischen Diskurses und das Sein
des anthropologistischen Menschen stehen in einer strengen Entsprechung zu
einander, die sprachontologisch folgendermaflen motiviert ist.

Im klassischen Zeitalter konnte die Reprisentation erst im Raum ihrer Dop-
pelung, d.h. im Medium des Zeichens, sich selbst sichtbar werden. Da die Spra-
che aus Zeichen bestand, war sie, sofern sie als Diskurs funktionierte, ein beson-
derer Fall der gedoppelten Représentation, in der erstens das repréasentierte Sein
und zweitens der reprisentierende Blick auf dieses Sein sichtbar wurden. Auf
dem Weg dieser gemeinsamen Sichtbarkeit traten die Sprache und das Sein im
Raum der Doppelung der Représentation — d.h. im Raum des klassischen Diskur-
ses —miteinander in Verbindung. Nach MafBigabe der Allgemeinen Grammatik
konnte diese Verbindung vermittels des Verbs ,,sein® stattfinden, das einerseits
ein innersprachliches Element und andererseits die Bedingung der Existenz von
Sprache bildete. Denn das Verb ,,sein“ war einerseits die der Sprache eingebaute
Bewegung, ,,in der die Sprache iiber sich hinausgehen und das Sein affirmieren
konnte“®® und andererseits die Bewegung, die ,,das Sein der Sprache sicherte,
weil sie [die Sprache] nur dort sich errichten und ihren Raum eréffnen konnte,
wo es bereits, wenigstens in einer geheimen Form, das Verb ,sein¢ gab.“** Somit
sorgte das Verb ,sein‘ dafiir, dass sich die Sprache in dem gleichen Akt konstitu-
ierte, in dem sie tiber sich hinaus ging und das Sein bejahte. Diese komplexe und
vom Verb ,sein® geregelte Wechselseitigkeit zwischen der Sprache und dem Sein
— die, archiologisch gesprochen, den Bedingungsboden des kartesischen Wahr-
heitskriteriums der Klarheit abgibt — war aber nur auf Grund der evidenten
Transparenz der Reprisentation moglich. Die gedoppelte Représentation (Spra-
che) konnte sich tiber die einfache Reprisentation auf das Sein beziehen, aber nur
unter der Voraussetzung der Transparenz der Représentation.

Sobald aber diese Transparenz verloren ging, war mit Notwendigkeit die
Verbindung zwischen Sprache und Sein unterbrochen. Infolge der Triibung der
Reprisentation und der darauffolgenden Uberschreitung des Raums der Repri-
sentation durch das endliche Sein des Menschen transformiert sich die klassische
Wechselseitigkeit zwischen Sprache und Sein in diejenige zwischen dem Sein
des Menschen und dem Sein der Positivitdten. Die Analytik der Endlichkeit er-
klart, ,,wie das Sein des Menschen durch Positivititen bestimmt wird, die ihm
duBerlich sind und ihn mit der Michtigkeit der Dinge verbinden, wie aber umge-
kehrt es das endliche Seine ist, das jeder Bestimmung die Moglichkeit gibt, in

63 OD: 404 (m).
64 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 11: DIE GEBURT DES MENSCHEN AUS DER KRISE DER SYNTHESIS | 269

ihrer positiven Wahrheit zu erscheinen.“”® Die Doppelung des Menschen zwi-

schen dem Fundamentalen und dem Positiven entspricht also im klassischen
Zeitalter der Schwelle des Verbs ,,sein“, an der nicht das Sein des Menschen,
sondern das Sein der Sprache zwischen der epistemischen Fundamentalitét des
Diskurses und der Jenseitigkeit des objektiven Seins hin und her schwankt.

Ebenfalls entspricht die Doppelung des Menschen zwischen dem Transzen-
dentalen und dem Empirischen der Schwelle der Artikulation des klassischen
Diskurses. An dieser Schwelle wurden die Nomen als Elemente des Diskurses
sowohl von einander, als auch von den Dingen, die von ihnen reprasentiert wur-
den, abgesetzt. Die Artikulation gestattete, die Dinge in ihrem Unterschied sicht-
bar zu machen und sie in einer Reihenordnung der differenten Identititen darzu-
stellen, und bildete den Hintergrund fiir das kartesische Wahrheitskriterium der
Deutlichkeit. Nachdem aber die Représentation infolge ihrer Triibung auseinan-
der gerissen war, standen nicht mehr die Ideen und die Objekte in der einfachen
Reprisentation und auch nicht die Worter und die Dinge in der doppelten Repré-
sentation einander gegeniiber, sondern die empirischen Objekte und die trans-
zendentalen Bedingungen ihres Gegebenseins. In der Epoche des Menschen
transformierte sich also die artikulatorische Entsprechung zwischen den Wortern
und Dingen in die Entsprechung zwischen dem Erfahrungsgehalt und der Erfah-
rungsbedingung, die in der Doppelung zwischen dem Empirischen und dem
Transzendentalen gegeben war.

Ebenfalls beobachtet die Archiologie die Entsprechung zwischen der
Schwelle der urspriinglichen und wurzelhaften Bezeichnung und der Doppelung
zwischen dem Cogito und dem Ungedachten. Im klassischen Zeitalter suchte
man in jedem Element des Diskurses eine verborgene Bezeichnung. Diese Suche
,lieB im ruhigsten Zentrum der Worter, der Silben, ja sogar der Laute eine schla-
fende Représentation auftauchen, die gewissermallen deren vergessene Seele bil-
dete (und die man wieder ans Tageslicht bringen, sprechen lassen und erneut
klingen lassen musste fiir eine grofere Folgerichtigkeit des Denkens und eine
wunderbarere Kraft der Poesie).“® Doch stehen in der Epoche des Menschen
nicht die Elemente des Diskurses und die von ihnen reprisentierten Dinge einan-
der gegeniiber, sondern einerseits das endliche Bewusstsein des Menschen dies-
seits der Repréasentation und andererseits das empirische Sein, darunter sein eige-
nes empirisches Sein, das sich diesem endlichen Denken entzieht und folglich als
das Undenkbare und als das prinzipiell Ungedachte erscheinen muss. Das Sein
des Menschen meldet sich doppelt: als ein Cogito und als das undenkbar-
ungedachte empirische Sein, in dessen Tiefe das Cogito vermutet wird, das dem
Ungedachten gegeniibersteht, wie im klassischen Zeitalter die wurzelhafte Be-
zeichnung dem urspriingliche Sein. Deshalb ,,ist fiir das moderne Denken die
untitige Méchtigkeit des Ungedachten stets auf eine bestimmte Weise durch ein

65 Ibid.: 405.
66 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Cogito bewohnt, und man muss jenes in dem, was nicht gedacht wird, schlum-
mernde Denken erneut beleben und in die Souverénitit des ,Ich denke‘ span-
nen.“” An die Stelle der Schwelle des klassischen Diskurses, an der die ur-
spriinglichen Bezeichnungen gesucht wurden, tritt die Doppelung zwischen dem
Cogito und dem Ungedachten.

SchlieBlich tritt anstelle der klassischen Derivation die anthropologistische Su-
che nach dem Ursprung, der ein doppelter Ursprung ist, da er zugleich ein zuriick-
weichender und ein bevorstehender Ursprung ist. Wihrend im klassischen Zeitalter
die Sprache im Raum der Reprisentation und gemif3 den rhetorischen Figuren von
ihren eigenen urspriinglichen Bezeichnungen abgeglitten ist, ist in der Epoche des
Menschen der Ursprung durch die prinzipiell undenkbare und ungedachte empiri-
sche Positivitéit des Seins verschleiert, mit der der Raum der Représentation tiber-
schritten wird. Folglich muss der Ursprung, als das wesentliche und unentfremdete
Sein des Menschen, ,,stets in einer Entfernung und in einem Abstand, die es kons-
tituieren, zu dem aktuellen Sein des Menschen gehalten“®® werden.

Infolge der Triibung der Représentation und des Zusammenbruchs des klassi-
schen Diskurses gegen Ende des 18. Jahrhunderts transformieren sich also die
vier Schwellen, an denen die Sprache und das Sein im klassischen Zeitalter mit
einander austauschten, in Schwellen, an denen, das Sein des Menschen und seine
Gegenstindlichkeit mit einander kommunizieren und sich der Mensch — zur Si-
cherung der neuen epistemischen Okonomie des anthropologistischen Wissens —
verdoppelt. Damit aber geht die Analyse des Diskurses in eine Analytik der End-
lichkeit tiber.

67 Ibid.
68 Ibid.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 271

39. Schluss. Die postklassische Gabelung:
Sprache oder Mensch?

Ende des 18. Jahrhunderts verlor der Diskurs die ord-
nungsstiftende Rolle, die er im klassischen Denken ge-
spielt hatte [...] in der Liicke, die der Diskurs hinterlassen
hatte, konstituierte sich der Mensch.

Foucault'

Der Mensch hat sich konstituiert, als die Sprache zur Ver-
streuung bestimmt war. Wird er nicht verstreut, wenn sich
die Sprache wieder sammelt?

Foucault’

Seither [seit Mallarmé] konnen wir sagen, die Literatur sei
der Ort, an dem der Mensch fortwéhrend zugunsten der
Sprache verschwindet. Wo ,es spricht‘, kann der Mensch
nicht sein.*

Foucault®

Eine genauere Priifung jener Transformation der klassischen Wissenswelt, die
mit der Triibung der Reprisentation einsetzte und mit der Zerstreuung der Spra-
che und dem gleichzeitigen Auftauchen des Menschen endete, offenbart — durch
den Epochenbruch hindurch — eine seltsame Quasi-Kontinuitit der Figur der
Doppelung. Denn auch nach dem Abschluss des klassischen Zeitalters, in der
Epoche des Menschen, kommt das Wissen nicht ohne die Doppelung aus. Nur:
Die Doppelung der Reprasentation hat ihre klassische ,Einheit® verloren und er-
scheint, im Zuge der Triibung der Reprisentation und der Spaltung des Diskur-
ses, als eine zweifache Doppelung: (a) die Doppelung des Menschen und (b) die
Doppelung der Sprache der Literatur. Mit der Spaltung des klassischen Diskurses
spaltet sich zwangsweise auch die Doppelung der Reprisentation, um in zwei
gegenseitig unvereinbare Spaltprodukte auseinander zu fallen.

Wir versuchen jetzt die archidologischen Konsequenzen des Epochenbruchs
an der Schwelle zwischen dem 18. und dem 19. Jahrhundert in einem einzigen

1 ,Michel Foucault, ,Die Ordnung der Dinge® [Gesprich mit R. Bellour]“, Michel
Foucault (1966), Schriften I, Nr. 34: 648 f.

2 OD: 461/MC: 397 (m). Da diese Stelle fiir die Fragestellung der vorliegenden
Arbeit entscheidend ist, geben wir sie im Original wieder: ,,L.’homme s’étant consti-
tué quand le langage était voué a la dispersion, ne va-t-il pas étre dispersé quand le
langage se rassemble?* [/bid.]

3, Ist der Mensch tot? [Gesprich mit C. Bonnefoy]“, Michel Foucault (1966), Schrif-
ten I, Nr. 39: 702.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Transformationsbild* zusammenzufassen, um damit die Seinsweise der Sprache
sowie die Beziehung zwischen Sprache und Erkenntnis in der Epoche des Men-
schen deutlich zu machen.

Das klassische Wissen beruhte auf einer doppelten Sichtbarkeit — der Sichtbar-
keit des Seins im Medium der Représentation und der Sichtbarkeit der Représen-
tation selbst im Medium ihrer Doppelung —, die, wie bereits festgestellt wurde, in
der Form des kartesischen Doppelkriteriums der Klarheit und Deutlichkeit bean-
sprucht wurde.” Im engeren Rahmen der Wissenschaft implizierte das: Wihrend
das Sein in der Reprisentation sichtbar wurde, zeigte sich die Reprisentation
selbst im Diskurs. Wir haben gesehen, in welchem MaBe dieses durch und durch
schliissige System der doppelten Sichtbarkeit auf die evidente Transparenz der
Reprisentation angewiesen war und wie seine Okonomie ins Taumeln geriet,
sobald diese Evidenz gegen Ende des 18. Jahrhunderts in Frage gestellt wurde.

Eine erste Konsequenz aus der Triibung der Reprisentation war, dass die
Sprache zu einem historisch wandelbaren Objekt einer neuartigen Philologie ge-
rinnen musste, der die vier theoretischen Segmente der Allgemeinen Grammatik
eingeschrieben waren. Die Theorie des Verbs war in die interne Analyse der
Sprache iibergegangen; die Theorie der Artikulation in die Untersuchung der in-
neren Variationen des Lautmaterials der Sprache; die Theorie der Designation in
die Idee des sprachinternen und lautmateriellen Stamms; und die Theorie der De-
rivation in das Konzept einer rein grammatikalischen Verwandtschaft der Spra-
chen unter einander. Doch stellte sich diese zum Objekt gewordene Sprache der
Erkenntnis in den Weg, womit sich die Seinsweise der Sprache zerstreuen muss-
te, um die Moglichkeit von Erkenntnis von neuem zu gewéhrleisten.

Eine zweite Konsequenz aus der Triibung der Reprisentation war, dass der
Mensch zu einem positiven Objekt geronnen ist, das lebt, spricht und arbeitet. In
der klassischen Epoche dagegen konnte es den Menschen als Objekt nicht geben.
Vielmehr wurde der Mensch mit der Doppelung der Reprisentation in eine enge
Verbindung gebracht, so dass er als ein ,denkendes’ Wesen erscheinen musste,
das mit der Kraft ausgestattet war, sich Représentationen zu geben, dem folglich
die Kraft der Zeichen als die Kraft der Doppelung der Repréasentation wesentlich
zukam und damit auch, im Unterschied beispielsweise zu anderen Tieren, die
Befihigung zum Diskurs.® Die ganze menschliche Natur war ,,in jenem schmalen

4  Siehe Diagramme 10 und 11 weiter unten.

Siehe Kapitel 5 Abschnitt 15.1 dieser Arbeit.

6 Vgl. dazu Descartes’ Bemithung, den Wesensunterschied zwischen Mensch und
Tier zu untermauern, indem er die Beféhigung zum Diskurs als wesentliches Argu-
ment vorfiihrt: ,, [...] denn es ist ganz auffillig, da3 es keinen so stumpfsinnigen
und dummen Menschen gibt, nicht einmal einen Verriickten ausgenommen, der
nicht fahig wire, verschiedene Worte zusammenzuordnen und daraus eine Rede

W

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 273

Uberborden der Reprisentation ansiedelt, das ihr gestattet, sich zu reprisentieren
[...] gerade genug auBerhalb der Reprisentation, damit sie sich erneut prisen-
tiert, in dem weillen Raum, der die Prisenz der Reprisentation und das ,,Re-“
ihrer Wiederholung trennt*’. Die Natur des Menschen lag nicht in einem empi-
risch-transzendentalen Auflen der Reprisentation, so wie die epistemische Evi-
denz in der Epoche des Menschen es verlangt, sondern ,,in jenem schmalen
Uberborden der Reprisentation, d.h.: gerade nur so weit ,auBerhalb* der Repri-
sentation wie erforderlich, um die Doppelung samt der Distanz zwischen den
Doppeln der Reprisentation zu gewihrleisten. Die menschliche Natur manifes-
tierte sich im klassischen Zeitalter geradezu im Sichdoppeln der Reprisentation
und im Auftauchen des Raums des Ordnungswissens, der daraus resultierte.

Erst die Unterbrechung des Selbstverhéltnisses der Représentation durch ihre
Triibung 16ste die Spaltung des klassischen Diskurses aus und ergab die getrenn-
ten Wege der Sprache und des Menschen im anthropologistischen Zeitalter. Die
Sprache wurde zu einem Objekt und musste sich folglich zerstreuen. Der Mensch
wurde auch zu einem Objekt, musste sich infolgedessen aber nicht zerstreuen,
sondern verdoppeln. Insgesamt fand zu Beginn der Epoche des Menschen ein
gegenldufiger Vorgang statt: Wdhrend sich die Sprache zerstreute, verdoppelte
sich der Mensch.

Vor dem Hintergrund dieses gegenldufigen Vorgangs muss deshalb die Archéo-
logie nach der Moglichkeit eines Wissenstyps fragen, das auf einheitliche Weise
funktioniert, auch wenn die Sprache und der Mensch nebeneinander existieren: ,,Ist
es unsere kiinftige Aufgabe, zu einer Denkweise vorzuwagen, die bisher in unserer
Kultur unbekannt ist und die gestatten wiirde, gleichzeitig (ohne Diskontinuitit
oder Widerspruch) das Sein des Menschen und das Sein der Sprache zu reflektie-
ren?® Auf diese von der Archiologie aufgeworfene Frage reagiert Foucault mit der
Vermutung, ,,dass das Recht, gleichzeitig das Sein der Sprache und das Sein des
Menschen zu denken, fiir immer ausgeschlossen bleibt.*” Diese Vermutung stellt
die Archéologie mit dem Einsatz ihres eigenen Diskurses auf die Probe. Denn gera-
de der Einsatz des archdologischen Diskurses, genauer, die Seinsweise der Sprache,
die darin zum Tragen kommt, scheint das Primat eines denkenden und sprechenden
Subjekts auszuschlieBen, was auch tatsichlich und ohne Unterlass in Archdologie
des Wissens beteuert wird. Die entscheidende archdologische Frage, die vermutete
Antwort und die vom archdologischen Diskurs selbst inkarnierte Unmoglichkeit
der Koexistenz von Sprache und Mensch laufen insgesamt auf die grundlegende
und irreduzible Inkompatibilitét beider hinaus.

[discours] aufzubauen, mit der er seine Gedanken verstidndlich macht; und daf3 es
im Gegenteil kein anderes Tier gibt, so vollkommen und gliicklich veranlagt es sein
mag, das dhnliches leistet”. [Descartes (1990): 93/95.]

7 OD:106/MC: 85 (m).

OD: 408.

9 Ibid.

o]

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | TEIL IIl: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Die Spaltung des klassischen Diskurses am Ende des klassischen Zeitalters
lasst also in der Epoche des Menschen sowie dariiber hinaus die epistemisch
grundlegende Alternative klaffen: Sprache oder Mensch? Soll kiinftig das Wissen
von einer Sprache eingefasst werden, die dessen Fundament und Raum in einem
abgibt? Das ergidbe erneut einen Diskurs, der, wie ehemals der klassische Dis-
kurs, als der allgemeine und einheitliche Wissensraum funktioniert, allerdings
um den Preis der Fiktionalisierung der Inhalte des Wissens, die allesamt als Ef-
fekte einer allgemeinen ,Demiurgie des Wissens“'® erscheinen. Es gibt gute
Griinde zu der Vermutung, dass gerade der Diskurs der Archdologie diesen Wis-
senstyp produziert, weshalb Foucault in spiteren Riickblicken seine Arbeiten
mehrfach als Fiktionen bestimmt hat'' — doch mehr davon spiter. Oder soll kiinf-

10 Auch der Mensch erschiene gemif dieser Wissenskonzeption als Produkt der fik-
tionalen Energie des Diskurses: als ,.eine vollig junge Kreatur, die die Demiurgie
des Wissens eigenhidndig vor noch nicht einmal zweihundert Jahren geschaffen
hat.“ [OD: 373.]

11 In einer seiner frithen o6ffentlichen Stellungnahmen (1967) zu Ordnung der Dinge
hat Foucault selbst dieses Buch ausdriicklich als Fiktion gekennzeichnet: ,,Mein
Buch ist eine einfache, reine Fiktion: ein Roman, aber nicht ich habe ihn erfunden,
sondern das Verhiltnis zwischen unserer Zeit samt ihrer epistemologischen Konfi-
guration und dieser ganze Masse von AuBerungen.” [,,Uber verschiedene Arten,
Geschichte zu schreiben [Gesprach mit R. Bellour]“, Foucault (1967), Schriften I,
Nr. 48: 758.] Zehn Jahre spéter (1977) bekennt er sich im Gesprach mit Lucette Fi-
nas zur Fiktionalitdt seiner Werke: ,,Was das Problem der Fiktion anbetrifft, das ist
fiir mich ein sehr wichtiges Problem; ich bin mir dessen voll bewusst, dass ich nie-
mals etwas anderes geschrieben habe als fictions. Ich will nicht sagen, dass das au-
Berhalb von Wahrheit liegt. Es scheint mir die Moglichkeit zu geben, die Fiktion in
der Wahrheit zum Arbeiten zu bringen, mit einem Fiktions-Diskurs Wahrheitswir-
kungen hervorzurufen und so zu erreichen, dass der Wahrheitsdiskurs etwas hervor-
ruft, ,fabriziert’, was noch nicht existiert, also ,fingiert’. Man ,fingiert® Geschichte
von einer politischen Realitit aus, die sie wahr macht, man fingiert eine Politik, die
noch nicht existiert, von einer historischen Wahrheit aus.“ [,,Les rapports de pouvo-
ir passent a I’intérieur des corps®, Foucault (1977), DE III, Nr. 197: 236.] In seinem
Gesprich mit Ducio Trombadori (1980) geht Foucault auf die schwierige und fiir
seinen Diskurs zentrale Problematik der Wahrheit ein. Zwar bediene er sich bei sei-
ner historiographischen Arbeit durchaus klassischer Methoden: ,,Verweise auf Tex-
te, Quellen, Autoritdten und die Herstellung von Beziigen zwischen Ideen und Tat-
sachen® [,,Gesprich mit Ducio Trombadori“, Foucault (1980), Schriften IV, Nr. 281:
55.] Dennoch ,,sagen die Leute, die mich lesen, und besonders diejenigen, die von
meiner Arbeit etwas halten, oft lachelnd: ,Im Grunde weillt du genau, dass alles,
was du sagst, nur Fiktion ist.* Ich antworte stets: ,Natiirlich; dass es etwas anderes
wire, davon kann gar keine Rede sein.’* [/bid.] Das oben zitierte Programm, ,,die
Fiktion in der Wahrheit zum Arbeiten bringen, bezieht sich wesentlich auf die
Wahrheitstheorie des jungen Nietzsche [,,Ueber Wahrheit und Liige in auermorali-
schem Sinne* in Nietzsche (1873)], und akzentuiert deren implizit politische Di-
mension. [Siehe Kapitel 13, Abschnitt 46 der vorliegenden Arbeit.] Die Wahrheit ist
der Erstarrungszustand der Metapher, deren fiktionale Tétigkeit so etwas wie einen
Grundzustand der Sprache ausmacht. [/bid.: 881.] Wiahrend also die naturwiichsige
Dynamik der Metaphern durch den Einsatz einer bestimmten Politik zur Wahrheit
beruhigt und gebédndigt wird, vermag eine ,archidologische Genealogie diesen Pro-

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 275

tig umgekehrt der Mensch als begrenztes Wesen das Wissen eingrenzen, sowohl
auf dessen Subjekt- als auch dessen Objektseite? Damit géibe es ein Wissen, des-
sen Fundament zugleich als dessen Objekt erscheinen miisste und das sich folg-
lich, auf der Suche nach seiner eigenen Einheit, in eine endlose Dialektik des
Fundamentalen und des Positiven verstricken miisste. Dass gerade dieser Wis-
senstyp im Rahmen der Humanwissenschaften zum Einsatz kommt, wird in Ord-
nung der Dinge von einer ,,Archdologie der Humanwissenschaften aufgedeckt.

Diese grundlegende Inkompatibilitidt zwischen Sprache und Mensch, die, in
Foucaults eigenen Worten, ,,die wichtigste philosophische Wahl unserer Epo-
che!? begriindet, bringt zum Ausdruck, ,,dass das Recht, gleichzeitig das Sein
der Sprache und das Sein des Menschen zu denken, fiir immer ausgeschlossen
bleibt. Es kann sein, dass darin eine unausl6schliche Kluft (in der genau wir exis-
tieren und sprechen) besteht, so dass man jede Anthropologie, in der die Frage
nach dem Sein der Sprache gestellt wiirde, und jede Auffassung der Sprache oder
der Bedeutung, die das Sein des Menschen erreichen, offenbaren und befreien
will, zu den Hirngespinsten zéhlen miisste.“"

2.

Eines der vier Streumomente der zerstreuten Sprache war die Literatur, in der
sich das Sprechen nach dem Modell der Aussage ,,ich spreche” verdoppelte, die
im Wesentlichen nichts anderes sagt als die bloBe Tatsache, dass mit ihr Spre-
chen stattfindet. Mit der Triibung der Reprisentation spaltet sich also die klassi-
sche Doppelung der Reprisentation einerseits in die Subjekt-Objekt-Doppelung
des Menschen und andererseits in die Doppelung der literarischen Selbstaussa-
ge.'"* Das anthropologistische Wissen ist fortan auseinander gerissen zwischen
dem Wissen des Menschen und dem Wissen der Sprache.

Das Wissen des Menschen ist das Wissen der tendenziellen nicht sprechenden
Wissenschaft, die ihre Objekte auf eine von der Sprache moglichst nicht gehin-
derte Weise reprdsentiert. Zu den Objekten dieses Wissens gehort auch die Spra-
che: entweder direkt als Objekt der neuartigen anthropologistischen Erkenntnis
(vergleichende Philologie) oder als Objekt im Sinne einer Zielscheibe bestimm-
ter reduktiver Operationen dieses anthropologistischen Wissens (Formalisierung,
Interpretation). Im ,Sprechen‘ des Menschen ,spricht* die Wissenschaft in der
Weise der Philologie, der Formalisierung oder der Interpretation von Sprache im
Element eines kompensatorischen Quasidiskurses der Reprisentation.'”” Doch

zess insofern umzukehren, als sie die Fiktion in der Wahrheit erneut zum Arbeiten
bringt und somit den Weg zu einem neuen Regime der Wahrheit bahnt. Diese Pro-
blematik wird im Kapitel 13 dieser Arbeit genauer besprochen.

12 OD: 408.

13 Ibid.

14 Siehe Diagramm 10 (weiter unten).

15 Siehe Kapitel 10 dieser Arbeit.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

kann dieser wissenschaftliche Quasidiskurs nur auf Kosten der ontologischen
Einheit der Sprache bestehen. Soll also der Mensch und mit ihm die Wissen-
schaft auf ihre eigentlimlich sprachlose Weise ,sprechen‘, so muss sich die Spra-
che zerstreuen und gleichzeitig als Objekt, Form, Ausdruck und Handlung er-
scheinen.

An einem Extrem des Spektrums ihrer Zerstreuung ist die Sprache reine
Handlung: dort, wo die Sprache in ihrem wurzelhaften Auftauchen tiberhaupt erst
sichtbar wird. Sie ist dort die reine Handlung der Selbstaussage, in der die Spra-
che selbst spricht, sich selbst spricht und sich zum Gegendiskurs einer Literatur
organisiert, die ,,immer spricht und immer schweigt.“16 Das bedeutet, dass das
Wissen der Sprache, im Gegensatz zu demjenigen des Menschen, das Wissen der
nicht reprdisentierenden und deshalb im klassischen Sinne nicht denkenden Spra-
che der Literatur ist. Damit zeigt sich, dass das anthropologistische Wissen zwi-
schen den unvereinbaren Polen eines nicht sprechenden Denkens (Wissenschaft,
Reprisentation) und eines nicht denkenden Sprechens (Literatur, Fiktion) gespal-
ten ist."’

3.

Diese Spaltung beruht auf einer grundlegenden Dissoziation, die den Epochen-
bruch zwischen dem klassischen Zeitalter und der Epoche des Menschen gerade-
zu konstituiert. In dieser entscheidenden und von der Archéologie ,freigelegten*
Dissoziation finden sich zwei Momente auseinander getrennt, die in der klassi-
schen Epoche wesentlich zusammengehorten: die vier diskursiven Funktionen
(Affirmation/Attribution, Artikulation, Designation, Derivation) einerseits und
die Doppelung der Reprisentation andererseits, in der diese Epoche das Wesen
des Zeichens erkannte. Zwischen diesen zwei Momenten herrschte ein dedukti-
ves Band: Die vier Funktionen des klassischen Diskurses und die ihnen zugeho-
rigen theoretischen Segmente waren nichts anderes als eine deduktive Entfaltung
der Grundbeziehung der Doppelung der Reprisentation. Diese Herleitung wurde
von der Allgemeinen Grammatik unternommen, die den Diskurs vom Wesen des
Zeichens und damit von der Grundfigur der Représentation her deduzierte; und
die sich genau in diesem deduktiven Akt als eine allgemeine und rcisonnierende
Grammatik (Grammaire générale et raisonnée) erwies.'®

Doch, infolge der Triibung der Représentation 16ste sich dieses deduktive
Band an der Schwelle zur Epoche des Menschen. Einerseits transformierten sich
die vier theoretischen Segmente des klassischen Diskurses — der eine Pol des ge-
nannten deduktiven Bandes — in die vier Dimensionen der neuartigen verglei-
chenden Philologie. Andererseits transformierte sich die Doppelung der Repré-

16 OD: 370.
17 Siehe Diagramm 11.
18 Dieser Zusammenhang wurde im Kap. 5 dieser Arbeit entwickelt.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 277

sentation — der andere Pol des genannten deduktiven Bandes — in die Doppelung
des literarischen Sprechens. Vor diesem sprachontologischen Hintergrund ist
daher Foucaults Kennzeichnung der Literatur als Kritik und Wiederholung der
neuen Philologie'’ nachvollziehbar. In der Lockerung und giinzlichen Auflésung
des deduktiven Bandes zwischen der Doppelung der Reprisentation und den vier
grammatikalischen Funktionen des Diskurses liegt gewissermalien das sprachon-
tologische ,Wesen des Epochenbruchs, das sich gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts als der allgemeine Zusammenbruch des klassischen Diskurses manifestiert.
Im Zuge dieses Zusammenbruchs geschieht die Zerstreuung der Sprache zwi-
schen Wissenschaft (als das Objekt von Philologie, Formalisierung, Interpreta-
tion) und Literatur (als das einsame und gedoppelte Sein der Sprache). Es gibt
auf der einen Seite die Sprache der Wissenschaften und andererseits das gedop-
pelte Sprechen der Literatur. Gleichzeitig gehen in den vier Doppelungsfiguren
des Menschen die beiden Seiten des genannten deduktiven Bandes erneut eine
gewisse Verbindung ein, die jedoch in der Weise einer fortgesetzten Doppelung
zwischen den Ebenen des Fundamentalen und des Positiven haltlos und proble-
matisch bleibt.*

Allerdings meldet sich die Dissoziation des deduktiven Bandes zwischen dem
Wesen des Zeichens und den Funktionen des Diskurses, das den klassischen Dis-
kurs fast zwei Jahrhunderte lang zusammengehalten hatte, nicht nur in der , Tiefe
des anthropologistischen Wissens als das Wesen des Epochenbruchs, aus dem
dieses Wissen hervorgegangen ist. Sie meldet sich auch an der ,Oberfliche* des
anthropologistischen Wissens als die bereits erwédhnte Dissoziation zwischen
Denken und Sprechen. In der klassischen Epoche gehorte beides mit epistemi-
scher Notwendigkeit zusammen, da sie in dieser Epoche im gemeinsamen Ele-
ment der Représentation tibereinkamen, insofern sowohl das Denken, als auch das
Sprechen als Reprdsentation galten. Infolge der Triibung der Représentation nun
erscheint am einen Pol dieser Dissoziation das Denken im Raum der Doppelung
des Menschen, das in einer wesentlich sprachlosen Weise zugleich die transzen-
dentale Bedingung und das bedingte Objekt der Erkenntnis abgibt. Am anderen
Pol der genannten Dissoziation taucht das Sprechen der literarischen Moderne
auf, das sich ginzlich von der Verpflichtung der Reprisentation, das heiflt, vom
Denken im klassischen Verstindnis, befreit und sich nur noch auf sich selbst be-
zieht, jedoch nicht in der Weise eines Zeichens, das sich selbst bezeichnet und
somit zugleich Bezeichnendes und Bezeichnetes sein kann, sondern einer Spra-
che, die nichts anders tut, als ihre eigene Seinsweise hervorleuchten zu lassen.?!

19 ,Die Literatur ist die Infragestellung der Philologie (deren Zwillingsgestalt sie
gleichwohl ist): sie fiihrt die Sprache der Grammatik auf die nackte Kraft zu spre-
chen zuriick, und da trifft sie das wilde und beherrschende Sein der Worter.” [OD:
365.]

20 Dies wurde im Kap. 11 dieser Arbeit ausgefiihrt.

21 Vgl. Arne Klawitters Unterscheidung zwischen Bezeichnung und Indikation in
Klawitter (2004).

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Das tut sie in Entsprechung zu einem neuartigen und nur im Rahmen einer
postklassischen — d.h. diskurslosen — Wissensweise moglichen Verstandnis des
literarischen Werks, das — in den Worten Maurice Blanchots — lediglich sagt,
,,dass es ist — und nichts weiter. Au3erhalb dessen ist es nichts. Wer es mehr aus-
driicken mochte, findet nichts, findet, dass es nichts ausdriickt. Derjenige, der in
Abhingigkeit vom Werke lebt, sei es, um es zu schreiben, sei es, um es zu lesen,
gehort der Einsamkeit dessen an, was nichts ausdriickt als das Wort ,sein‘: Wort,
welches die Sprache birgt, indem sie es verbirgt, oder erscheinen l4sst, indem sie
in die schweigende Leere des Werkes verschwindet.“* Die Spaltung der klassi-
schen Einheit von Sprechen und Denken fiihrt also einerseits zum wesentlich
sprachlosen Denken des Menschen und andererseits zum wesentlich nicht den-
kenden Sprechen der Literatur.

Was aber an der Seinsweise der Literatur und der Seinsweise des Menschen
,gemeinsam® ist, ist, dass sie sich beide auflerhalb der Reprisentation befinden.
Die Literatur ist nicht die Reprisentation eines im Voraus bestehenden Seins,
sondern das Auftauchen des eigenen Seins der Sprache und die gleichzeitige und
sprechende Indikation dieses ihres auftauchenden Seins im Augenblick des Auf-
tauchens. Die Literatur ist gewissermaflen zugleich Form und Inhalt des literari-
schen Sprechens. Thre Doppelung steht noch vor und auflerhalb der Unterschei-
dung in Form und Inhalt, in Signifikant und Signifikat, in Reprisentierendes und
Reprisentiertes. Aber auch der Mensch steht aulerhalb der Représentation. Denn
er ist ein Wesen, das zugleich Bedingung und Objekt der Erkenntnis ist und sei-
nen Ort in einem transzendentalen Diesseits und einem empirischen Jenseits der
Représentation findet.

Der Unterschied zwischen beiden ist aber, dass die Literatur sowohl von ihrer
Seinsweise her, als auch von ihrem Wissen her, den Raum der Représentation
iiberschreitet. Dagegen steht der Mensch im Konflikt mit sich selbst. Einerseits
ist er von seiner Seinsweise her ein empirisch-transzendentales Doppel, das auf
einem doppelten Boden auflerhalb der Reprisentation beruht: auf dem Seins-
grund der Empirizititen und auf dem Moglichkeitsgrund des Transzendentalen.
Andererseits entfaltet sich das Wissen des Menschen innerhalb des Raums der
Reprisentation: er erkennt nur, indem er reprisentiert. Seitdem aber die Repri-
sentation sich getriibt hat und ihr reflexives Selbstverhéltnis in der klassischen
Doppelung unterbrochen ist, bleibt die Reprisentation, die in der anthropologisti-
schen Erkenntnis zum Einsatz kommt, ohne Stiitze in sich selbst. Die Erkenntnis
des Menschen entfaltet sich also weiterhin als eine Reprisentation, die jedoch
nur unter empirisch-apriorischen Bedingungen auflerhalb ihrer selbst stattfinden
kann. Es handelt sich um eine bestimmte oder endliche Reprasentation. Der
Mensch ist folglich zwischen seiner Seinsweise auflerhalb der Reprisentation und
seinem Wissen, das sich in der Représentation entfaltet, gespalten.

22 Blanchot (1959): 13.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 279

In ihrer jeweiligen Seinsweise ,teilen® sich der Mensch und die Literatur ge-
wissermaflen den Raum der Exterioritidt bzw. des Aufien aller Reprisentation. In
ihrer Wissensweise jedoch besetzen sie entgegengesetzte Positionen im Wahr-
heitsspiel der anthropologistischen Moderne.”* Ihr gegensitzlicher Bezug zur
Reprisentation macht die Sprache und den Menschen gegenseitig inkompatibel,
was die Archédologie zu der generellen Behauptung veranlasst, ,,dass niemals in
der abendlédndischen Kultur das Sein des Menschen und das Sein der Sprache
zusammen existieren und sich nacheinander haben gliedern kénnen. Thre Inkom-
patibilitit ist einer der fundamentalen Ziige unseres Denkens gewesen.“**

4.

Aus dem Zusammenbruch des klassischen Diskurses und den genannten Disso-
ziationen, die sich in ihrer Folge meldeten, ergeben sich also zwei distinkte Ty-
pen von Inkompatibilitdt: in der ,Tiefe des anthropologistischen Wissens die
Inkompatibilitdt zwischen der Sprache der Philologie und der Sprache der Litera-
tur, woraus etwa die sprachontologische Inkommensurabilitidt von Literaturwis-
senschaft und ihrem Gegenstand, der Literatur, zu erkldren wére; und an der
,Oberfliche® des anthropologistischen Wissens die Inkompatibilitdt zwischen
dem Wissen des Menschen und dem Wissen der Literatur. Insgesamt laufen diese
Inkompatibilititen auf die Unvereinbarkeit zwischen dem Sein des Menschen
und dem Sein der Sprache in der Epoche des Menschen hinaus.

Dabei stellt die Archéologie fiir das anthropologistische Wissen fest, dass im
Rahmen seines Wissenschaftsverstindnisses die Entscheidung fiir den Menschen
und gegen die Sprache gefallen ist. Damit haben wir auf der einen Seite eine
Wissenschaft, die sich zwar formaler Systeme bedient und stets mit Bildern, Mo-
dellen, operationalen Fiktionen arbeitet®, die jedoch ihre Sprachlichkeit auf dem

23 Diese Gegeniibersetzung des Menschen und der Literatur artikuliert Foucault in
seinem kleinen Artikel iiber Blanchot ,,Das Denken des Auflen” anhand der zwei
Figuren (1) ,,ich liige* — die fortwdhrend sich selbst widersprechen muss und folg-
lich auf wesentliche und irreduzible Weise gespalten ist — und (2) ,,ich spreche®, die
in der fortgesetzten Selbstbestéitigung besteht und folglich immer und in jedem Au-
genblick wahr sein muss, in dem gesprochen wird. [,,Das Denken des Auflen, Fou-
cault (1966), Schriften I, Nr. 38: 670-671] Das ,,ich liige* ist die dem Wissen des
Menschen zugrundeliegende Denkfigur. Das ,,ich spreche* ist die dem literarischen
Sprechen zugrundeliegende Sprechfigur, aus der erst die Literatur als ein Sprechen
hervorgeht, in dem das AuBlen manifest wird.

24 OD: 408.

25 Zu den folgenreichsten fiktionalen Techniken der Naturwissenschaften gehort das
Gedankenexperiment, das nach Annette Wunschel und Thomas Macho erst im 18.
Jahrhundert aufgetreten ist [Macho u. Wunschel (2004): 11] und das sich dadurch
auszeichnet, dass darin auf eigentiimliche Weise Wissenschaft und Literatur iiber-
einkommen: ,,Im Gedankenexperiment werden Literatur und Wissenschaft geradezu
gezwungen, sich zu verbinden; nicht umsonst wurden so viele Science-Fiktion-
Romane aus einem einzigen Gedankenexperiment entwickelt. Gedankenexperimen-

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Niveau des Instrumentellen festhélt. Auf der anderen Seite haben wir die tiber-
bordende Sprache der Literatur, die jede Sprechweise moderner Diskurse in sich
aufzunehmen vermag, die also erzdhlend, argumentierend, berichtend, {iberre-
dend usw. aufzutreten vermag, aber niemals die Seriositit der wissenschaftlichen
Wahrheitspraktiken erlangen kann. Der Literatur ist das Feld auBerhalb der wis-
senschaftlichen und seriésen diskursiven Praktiken zugeteilt worden. Der Preis
dafiir ist der Verlust der Einheit des Wissens in der Epoche des Menschen.”® Auf
der einen Seite gibt es das (anthropologistisch verfasste) Wissen der Wissen-
schaft im Element einer zerstreuten Sprache und im Modus der transzendentalen
Bedingtheit eines objektiven Wissens. Auf der anderen Seite gibt es das fiktiona-
le Wissen der Literatur, das sich im Raum der Doppelung der Sprache und im
Modus des Spiels und der Unterhaltung entfaltet.

Aus diesen Feststellungen geht die fiir den weiteren Gang dieser Arbeit ent-
scheidende Frage hervor. Was geschieht mit dem anthropologistischen Wissen,
wenn sich die Sprache erneut sammelt? Was geschieht mit dem Subjekt der mo-
dernen Subjektphilosophien, wenn die disparaten Momente der zerstreuten Spra-
che — Sprache als Objekt, Form und Ausdruck — im Raum der literarischen Dop-
pelung der Sprache zusammenkommen und damit eine erneute Sammlung der
Sprache stattfindet? Was geschieht mit dem Menschen der Humanwissenschaf-
ten, wenn die formalisierende und interpretierende Sprache der Wissenschaft im
Raum des gedoppelten Sprechens der Literatur auftaucht und sich dort fiktionali-
siert?”’

te sind also notwendig literarisch (auch in der Philosophie, die sich neuerdings gern
und hdufig dieser Technik bedient); ebenso notwendig sind sie wissenschaftlich,
gebunden an tatsdchliche Theorien und Experimente.” [/bid.] Im Kontext unserer
Fragestellung wire zu vermuten, dass das archdologische Ereignis der erneuten
Sammlung der Sprache [siehe Kapitel 12 dieser Arbeit] gleichsam von Ferne ange-
zeigt wird durch die zunehmende Integration der Gedankenexperimente im Metho-
denarsenal der theoretischen Naturwissenschaften im zwanzigsten Jahrhundert. Man
konnte im Kontext der von der Archéologie besprochenen Wiederkehr der Sprache
das Gedankenexperiment gleichsam als Bruchstiick und archaisches Signal einer
allgemeinen Fiktionalisierung der Wissenschaft ansehen. Zur Vertiefung und Kon-
kretisierung der Idee einer Engfiihrung von Wissenschaft und Literatur im Raum
eines postanthropologistischen Wissens siehe Troiano (1995).

26 Siche Mazumdar (2000).

27 Der Tod des Menschen, der mit der Wiederkehr der Sprache und der Fiktionalisie-
rung des wissenschaftlichen Diskurses zusammenhangt, ist keineswegs gleichzuset-
zen mit dem Tod des Subjekts. Es handelt sich beim Tod des Menschen um das
Verschwinden der anthropologistischen Wissensdisposition. Dieses Verschwinden
ist wiederum nur als die sichtbare Spitze des ,,weitaus allgemeineren Sterbens
(,,Die Geburt einer Welt [Gesprich mit J.-M. Palmier]“, Foucault (1969), Schriften
1, Nr. 68: 1002] des Subjekts zu betrachten. Diesen allgemeinen Tod des Subjekts
schildert Foucault als ein gegenwirtiges ,,Erdbeben®, in dem ein alter und grundle-
gender Funktionsmechanismus der abendldndischen Kultur ins Wanken geraten ist:
,Man kann sagen, die ganze abendléndische Zivilisation war auf dem Subjekt auf-
gebaut, und die Philosophen haben dies nur konstatiert, als sie alles Denken und
jegliche Wahrheit auf das Bewusstsein, das Ich, das Subjekt bezogen. In dem Erd-

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 281

Im Kontext dieser Frage wenden wir uns im nichsten Abschnitt dem néchs-

ten groen Werk Foucaults zu, der unmittelbar nach Ordnung der Dinge verfasst
wurde und das gleichzeitig als sein einziges methodologisches Werk und als Ab-
schluss und Abschied von seinen archédologischen Experimenten gilt, da es an-
geblich den Punkt der Abkehr von der archdologischen Diskursanalyse und der
Hinwendung zur neu zu entdeckenden Moglichkeit einer Analytik der Macht
markiert: der Archdologie des Wissens. Nach Hubert Dreyfus und Paul Rabi-
now™ markiert dieses Werk die Schwelle zu einer neuen Phase von Foucaults
Denkweg, in der erst die ,,Illusion autonomen Diskurses™ iiber Bord geworfen
wird und die neue Dimension der Macht in den Vordergrund einer neuartigen
genealogischen Analyse riickt.”” Auch Axel Honneth vertritt die These, dass

28
29

beben, das uns heute erschiittert, miissen wir vielleicht die Geburt einer Welt erbli-
cken, in der man wissen wird, dass das Subjekt nicht eins ist, sondern zerrissen;
nicht souverdn, sondern abhéngig; nicht absoluter Ursprung, sondern stets wandel-
bare Funktion.” (/bid.: 1002-1003) Das Auftauchen des anthropologistischen Wis-
sens im archéologischen Diskurs ist Teil dieses allgemeinen Erdbebens. Vgl. dazu
die Metapher des schwankenden Bodens im letzten Satz des Vorworts zu Ordnung
der Dinge: ,, Auf dieser Schwelle ist zum ersten Mal die fremde Wissensfigur er-
schienen, die man den Menschen nennt und die einen den Humanwissenschaften
eigenen Raum gebildet hat. Man versucht, diese tiefe Denivellierung der abendlan-
dischen Kultur wieder an den Tag zu bringen, und dadurch geben wir ihre Briiche,
ihre Instabilitdt und ihre Liicken unsrem schweigenden und auf naive Weise unbe-
weglichen Boden wieder. Von neuem gerdt unter unseren Schritten diese Oberfld-
che in Unruhe.” [OD: 28/MC: 16 (m). (Hervorh. v. Verf.)] Im Allgemeinen geht es
bei der Feststellung des Todes des Menschen keineswegs um das Verschwinden des
Subjekts, sondern um eine Transformation seines Status und seiner Funktion. Im
Verlaufe dieser Transformation erscheint das Subjekt als zerstreut, abhéingig und
wandelbar in seiner Funktion. Mit dem allgemeinen Tod des Subjekts, das vom Tod
des Menschen angezeigt wird, erscheint das Subjekt zusehendes als ein Produzier-
bares und Produziertes. Dieses Motiv wirkt in Foucaults weiteren Arbeiten bestan-
dig, es bleibt entscheidend fiir seine Genealogie und Mikrophysik der Macht, sowie
fiir seine letzten Forschungen zur Asthetik der Existenz.

Dreyfus u. Rabinow (1982), Kap. 4.

Dass das Verhiltnis zwischen den Ebenen des Diskursiven und des Nichtdiskursi-
ven wesentlich komplexer ausfallen muss, als das bloe Nichtverhéltnis im Zeichen
einer absoluten und beziehungslosen ,Autonomie‘, kann man Foucaults eigener
AuBerung entnehmen, die er im Rahmen eines ,methodologischen Gesprichs mit
Raymond Bellour im Jahr 1967, also bereits zwei Jahre vor der Verdffentlichung
von Archéologie des Wissens und inmitten der Epoche der vermeintlichen ,,Illusion
des autonomen Diskurses®, gemacht hat: ,,Bei dem Versuch einer strengen Be-
schreibung der eigentlichen AuBerungen fiel mir auf, dass der Bereich der AuBe-
rungen formalen Gesetzen gehorcht, dass man zum Beispiel fiir verschiedene epis-
temologische Bereiche ein einheitliches theoretisches Modell finden und daraus auf
eine Autonomie der Diskurse schlieBen kann. Aber eine Beschreibung dieser auto-
nomen Schicht der Diskurse lohnt sich nur, wenn man sie in ein Verhéltnis zu ande-
ren Schichten, Praktiken, Institutionen, sozialen und politischen Beziehungen setzen
kann. Dieses Verhiltnis hat mich immer sehr interessiert, und in Histoire de la folie
[...] und Naissance de la clinique [...] habe ich das Verhiltnis zwischen diesen ver-
schiedenen Bereichen zu bestimmen versucht. Ich habe mir zum Beispiel den epis-

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Foucaults Analytik der Macht auf eine innertheoretische Aporie in Archdologie
des Wissens zuriickzufiihren sei.° Tatséchlich aber handelt es sich, wie Fernando
Suarez Miiller behauptet, ,,nicht um den Ausweg aus einer Sackgasse, sondern
um eine natlirliche Weiterfilhrung der Logik seines [archdologischen] Pro-
jekts.“’! Unterzieht man aber die Archéologie des Wissens einer sprachontologi-
schen Lektiire, so muss man sich von solchen Auffassungen 16sen und die Idee
des methodologischen Stellenwerts dieses Werks, wie auch die These eines radi-
kalen Neuanfangs im Zeichen einer Analytik der Macht iiberpriifen. So wird im
weiteren Verlauf dieser Arbeit, im Ausgang von der bisherigen réécriture der
Ordnung der Dinge, eine Neulektiire der Archdologie des Wissens erprobt, von
der die Figur des archédologischen Zirkels und die Seinsweise des archdologi-
schen Diskurses sichtbar gemacht wird. Das geschieht in folgenden Schritten:

(1) Es wird tiberpriift, ob und in welchem Mafle die diversen sprachontologi-
schen Analysen Foucaults bis zur Archdologie des Wissens eine erneute Samm-
lung der Sprache nahe legen (Kapitel 12).

(2) Anhand einer archdologisch informierten Lektiire des sprachphilosophi-
schen Diskurses des jungen Nietzsche werden das Aufkommen und die Eingen-
schaften des Raumes dargestellt, in dem diese Sammlung stattfinden kann (Kapi-
tel 13).

(3) Es wird gezeigt, dass dieser Raum, der auch der Raum der Diskontinuita-
ten ist, sichtbar gemacht werden kann anhand der Figur der nichtpositiven Affir-
mation. Diese Figur, die mit den Epochenbriichen in einer archdologischen Ge-
schichte des Denkens als das ihnen jeweils entsprechende Verfahren korreliert
(Kapitel 14), ergibt sich aus Foucaults Bataille- und Kantlektiire (Kapitel 15).
Deshalb scheint ihr Einsatz impliziert zu sein in den archidologischen Vorgiangen
des Bruchs mit dem anthropologistischen Wissen und der Freilegung des Raumes
der diskursiven Formation, in dem sich die Sprache sammelt und wiederkehrt
(Kapitel 16).

temologischen Bereich der Medizin vorgenommen und den der Repressionsinstitu-
tionen der Hospitalisierung, der Arbeitslosenhilfe, des staatlichen Gesundheitswe-
sens usw. Aber ich habe erkennen miissen, dass die Dinge sehr viel kompliziert
sind, als ich in diesen ersten beiden Werken angenommen hatte, dass die Diskursbe-
reiche nicht immer dieselben Stukturen besitzen wie die zugehdrigen praktischen
oder institutionellen Bereiche, wohl aber Strukturen, wie man sie in anderen epis-
temologischen Bereichen findet, so dass zwischen den Diskursen einer bestimmten
Zeit gleichsam eine Isomorphie besteht. Wir haben es daher mit zwei senkrecht auf-
einanderstehenden Beschreibungsachsen zu tun; die eine Achse bilden die mehreren
Diskursen gemeinsamen Modelle, die andere die Beziehungen zwischen dem dis-
kursiven und dem nichtdiskursiven Bereich. In Les mots et les Choses habe ich
mich auf der horizontalen Achse bewegt, in Histoire de la folie und Naissance de la
clinigue auf der vertikalen.* [,,Uber verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben
[Gesprich mit R. Bellour]*, Foucault (1967), Schriften I, Nr. 48: 756-757.]

30 Siehe Honneth (1990): 78.

31 Miiller (2004): 168.

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSS: DIE POSTKLASSISCHE GABELUNG: SPRACHE ODER MENSCH? | 283

Abbildung 10: Bild des Epochenbruchs: Sprache und Mensch im
anthropologistischen Zeitalter

14.02.2026, 14:24:48. Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | TEIL Ill: DIE SPRACHE ZERSTREUT SICH

Abbildung 11: Die Spaltung des anthropologistischen Wissens

14.02.2026, 14:24:48, Op


https://doi.org/10.14361/9783839408476-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

