Ulrike Peisker

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit
und Verletzungen?

Eine Einleitung!

Menschen verletzen einander und sind verletzbar — sie sind ,yulne-
rant“ und ,vulnerabel“?, an dieser anthropologischen Grundeinsicht
besteht gemeinhin kein Zweifel.> Wo immer Menschen zueinander
in eine Beziehung treten, sei sie intim, freundschaftlich oder kolle-
gial, besteht die Moglichkeit zur Verletzung dieser Beziehung und
der in dieser Beziehung Stehenden. Sind Vulneranz und Vulnerabi-
litdt als conditiones humanae anerkannt, so wird in gegenwiértigen

1 Dieser Band geht auf die Ergebnisse einer durch die Fritz Thyssen Stiftung fiir
Wissenschaftsforderung geforderten, interdisziplinaren Tagung zum Umgang mit
emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen zuriick.

2 Zur Terminologie vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur
theologischen Vulnerabilitatsforschung, in: dies., Theologische Vulnerabilitats-
forschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinar, Stuttgart 2021, 7-18, 10-12;
vgl. auch Bernhardt, Fabian, Der eigene Schmerz und der Schmerz der anderen.
Versuch tiber die epistemische Dimension der Verletzlichkeit, in: Hermeneuti-
sche Blatter 23 (2017), 7-22, 9-11.

3 vgl. Klein, Rebekka A., Der ethische Sinn der Verletzlichkeit. Ein hermeneu-
tisch-phédnomenologischer Beitrag, in: Michael Coors (Hg.), Moralische Dimen-
sionen der Verletzlichkeit. Interdisziplindre Perspektiven auf einen anthropologi-
schen Grundbegriff und seine Relevanz fiir die Medizinethik, Humanprojekt
19, Berlin 2022, 57-84; Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz,
Dennis, Einleitung, in: dies. (Hg.), Verletzt fiihlen. Systematisch-theologische
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion
in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022, 1-18, 7-10; Springhart, Heike,
Vulnerabilitdt als Kernkategorie einer realistischen Anthropologie. Grundsatzli-
che Erwigungen aus Sicht der evangelischen Theologie, in: Hildegund Keul
(Hg.), Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdis-
ziplindr, Stuttgart 2021, 100-217; Keul, Hildegund/Miiller, Thomas, Einleitung,
in: dies. (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek-
tiven zur menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg 2020, 9-12.

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

gesellschaftlichen Diskursen nicht selten eine jiingst gesteigerte ero-
tionale Verletzlichkeit im zwischenmenschlichen Miteinander und
damit einhergehend eine Zunahme von Momenten der Verletztheit
diagnostiziert, sei es negativ im Sinne einer gesteigerten Empfind-
lichkeit oder positiv im Sinne einer gesteigerten Empfindsamkeit.*
Mit dem regen gesellschaftlichen Diskurs korrespondiert ein neu be-
ziehungsweise erneut wachsendes geisteswissenschaftliches Interesse
an Verletzlichkeit, Verletztheit und dem Akt des Verletzens. Dabei ist
dem gesellschaftlichen und dem wissenschaftlichen Diskurs gemein,
zu der Frage zu provozieren, wie in unseren Beziehungen mit ent-
standenen Verletzungen umgegangen wird beziehungsweise werden
kann.

Der in diesem Band abgebildete interdisziplindre Austausch zwi-
schen Theologie, Philosophie, Soziologie und Psychologie partizi-
piert an dem Interesse einer Verstindigung beziiglich dieser Fragen
und trégt durch die interdisziplindre Konzeption der Multidimensio-
nalitit des Phanomens emotionaler Verletzungen und dem Umgang
mit ihnen Rechnung. Dabei ist primér ein systematischer Zugang
leitend und historische Ansatzpunkte nur von sekundarem Interesse,
insofern dieser Band um ein Verstehen gegenwirtiger Phdnomene
des Verletztseins und des Umgangs damit bemiiht ist, deren Genese
gegebenenfalls historisch erhellt werden kann, ohne dass historische
Verstandnisse von Verletzlichkeit, Verletzungen und dem Umgang
damit eigens im Fokus des Interesses stehen.

In dem Bemiihen zu verstehen, was genau zwischen Menschen
geschieht, wenn sie einander verletzen und in welcher Weise mit sol-
chen Verletzungen umgegangen werden kann, kann auf die Erkennt-
nisse verschiedener Diskurse zuriickgegriffen werden, die in unter-
schiedlichen Disziplinen, teils auch interdisziplindr gefiihrt werden,
aber thematisch eher parallel laufen und bisher nur punktuell ver-
kntipft sind. So sind fiir die Fragestellung dieses Bandes neben dem
Vulnerabilitats- und Vulneranzdiskurs auch der Resilienz-, Emoti-
ons-, Empathie-, Gerechtigkeits- und der Schulddiskurs von Interes-
se. Dabei fillt auf, dass der Vulnerabilitits- und Vulneranzdiskurs

4 vgl. Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Frohliche Wissen-
schaft 169, Berlin *2022; Flafipohler, Svenja, Sensibel. Uber moderne Empfind-
lichkeit und die Grenze des Zumutbaren, Stuttgart 2021, 13-45.

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

vor allem im Gesprdch mit dem Resilienz-> und neuerdings auch
dem Emotionsdiskurs® gefithrt wird, weniger aber mit dem Schuld-
und Gerechtigkeitsdiskurs, die ihrerseits wiederum vermehrt mitein-
ander in Dialog stehen.” Die Verkniipfung der verschiedenen Dis-
kursfelder scheint jedoch unbedingt angezeigt, da jeweils unter un-
terschiedlichen Vorzeichen derselbe Phanomenbereich der Betrach-
tung unterzogen wird. Eine Verkniipfung ermdglicht daher, jeweils
auf blinde Flecken in den bisherigen Diskussionen aufmerksam zu
werden und ihnen entgegenzuwirken. An zwei Punkten zeichnet
sich dieses Potential besonders deutlich ab:

Erstens konnen die Einsichten aus dem Vulnerabilitats- und Emoti-
onsdiskurs die im Rahmen des Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurses
gefiihrten Diskussionen um die Perspektive der emotionalen und
affektiven Qualitdt des Diskutierten ergédnzen. Wahrend Fragen nach
dem ,Umgang mit Schuld*® in erster Linie unter einem normativ-
moralischen Vorzeichen verhandelt werden und diejenigen Situatio-
nen, die zu Strafe, Rache, Sithne, Wiedergutmachung, Nachsicht,
Vergebung und anderem mehr als Formen des Umgangs mit Schuld
reizen, primér als Vorkommnis moralischen Unrechts und Ungerech-
tigkeit charakterisiert werden, kann der Vulnerabilitats- und Emoti-
onsdiskurs auf die meist tiefgreifende emotional-affektive und damit
auch subjektive Dimension dessen hinweisen, worauf die genannten
Umgangsformen eine mogliche Reaktion sind.® Umgekehrt vermag

5 vgl. Breyer, Thiemo, Selbstsorge und Fiirsorge zwischen Vulnerabilitit und
Resilienz, in: Cornelia Richter (Hg.), Ohnmacht und Angst aushalten. Kritik der
Resilienz in Theologie und Philosophie, Religion und Gesundheit 1, Stuttgart 2017,
119-132; Keul, Hildegund, Vulnerabilitit und Resilienz. Christlich-theologische
Perspektiven, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 224-233; Held,
Martin, Resilienz und Verwundbarkeit. Eine Initiative in der Evangelischen
Akademie Tutzing, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 284-285.

6 vgl. Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz, Dennis (Hg.), Ver-
letz fiihlen. Systematisch-theologische Perspektiven auf den Zusammenhang von
Verletzung und Emotion, Religion in Philosophy and Theology 119, Tiibingen
2022.

7 vgl. Moos, Thorsten/Engert, Stefan (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi-
disziplinare Annéherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016; Beyerle,
Stefan/Roth, Michael/Schmidt Jochen (Hg.), Schuld. Interdisziplindre Versuche
ein Phidnomen zu verstehen, Theologie, Kultur, Hermeneutik 11, Leipzig 2009.

8 Moos/Engert (s. Anm. 7).

9 vgl. Boshammer, Susanne, Die zweite Chance. Warum wir (nicht alles) verzeihen
sollten, Hamburg 2020, 26f; Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung.

9

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

der Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurs im Blick auf Verletzungen eine
saffektiv-normative Doppelstruktur“l® durchsichtig zu machen, inso-
fern jeder Verletzung mindestens eine ,,schwache, normative Valenz‘!
attestiert werden kann und Ausdruck dessen ist, dass ,[z]Ju dem
empfundenen Schmerz [...] ein Bewusstsein hinzutreten [muss], das
diesen Schmerz als Unrecht qualifiziert und der erlittenen Verletzung
damit den Stempel des Unzuldssigen aufdriickt !,

Zweitens kann der Vulnerabilititsdiskurs durch den Schulddiskurs
um den Fokus auf konkrete Verletzungen in zwischenmenschlichen
Nahbeziehungen ergénzt werden. Interessanterweise versammeln die
einschldgigen Sammelbdnde des theologisch initiierten, interdiszipli-
nar angelegten Vulnerabilitatsdiskurses' ndmlich beinahe ausschlief3-
lich Beitrdge zur Verletzlichkeit und Verletzungen in einem erweiterten
Sinne und weniger zur paradigmatischen Grundsituation von Verlet-
zungen in menschlichen Beziehungen, in denen ein Mensch einen
anderen verletzt. So werden Vulneranz und Vulnerabilitit in politi-

Phidnomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in
Philosophy and Theology 128, Tiibingen 2024, 69-75; Peisker, Ulrike, Der assis-
tierte Suizid als Beziehungsabbruch. Verortung zwischenmenschlicher Schuld in
einem aktuellen Problemfeld, in: Matthias Pulte/Josef Ruthig (Hg.), Assistierter
Suizid. Ethische Fragen und rechtliche Entwicklungen angesichts fortschreitend
pluralisierender Lebenswelten, Mainzer Beitrdge zu Kirchen- und Religions-
recht 10, Wiirzburg 2022, 187-210.

10 Bernhardt, Fabian, Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021, 81.

11 a.a.0., 86.

12 a.a.0., 80.

13 Teuchert/Christoffersen/Dietz (s. Anm. 6); Keul, Hildegund (Hg.), Theologische
Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplindr, Stuttgart
2021; Keul, Hildegund/Miiller, Thomas (Hg.), Verwundbar. Theologische und
humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg
2020; Springhart, Heike/Thomas, Giinter (Hg.), Exploring Vulnerability, G6ttin-
gen 2017.

10

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

scher Hinsicht', in Bezug auf Flucht und Migration', Interkulturali-
tat!o, Terror', institutionellen Missbrauch!® und medizinische Aspek-

14

15

16

17

18

Gautier, Dominik, Politische Theologie der Trauer. Das Problem der Unbetrauer-
barkeit in US-amerikanischen Kreuzestheologien, in: Lisanne Teuchert/Mikkel
Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletz fithlen. Systematisch-theolo-
gische Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion,
Religion in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022, 207-212; Bauer,
Christian, Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft. Widerstand gegen den Terror
asymmetrischer Gegenbegriffe, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnera-
bilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinér, Stuttgart 2021, 21-41;
Quast-Neulinger, Michaela, Zartlich jenseits der Naivitdt. Zur theo-politischen
Bedeutung von Verwundbarkeit, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul-
nerabilititsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinér, Stuttgart 2021,
57-74.

Keul, Hildegund, Migration im Spannungsraum von Vulnerabilitdt, Vulneranz
und Resilienz. Was Inkarnation zum interdisziplindren Diskurs beitragt, in: dies
(Hg.), Theologische Vulnerabilititsforschung. Gesellschaftsrelevant und inter-
disziplinar, Stuttgart 2021, 75-95; Kohl, Bernhard, Migration und Flucht - phi-
losophisch-theologische Perspektiven, in: Hildegund Keul/Thomas Miiller
(Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven
zur menschlichen Vulnerabilitdt, Wiirzburg 2020, 32-41; Silva, Melissa, Flucht
als Folge menschlicher Vulnerabilitit - was Hannah Arendts ,Fliichtlings“-Be-
griff in aktuellen Migrationsdebatten zu sagen hat, in: Hildegund Keul/Thomas
Miiller (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek-
tiven zur menschlichen Vulnerabilitdt, Wiirzburg 2020, 42-48.

Quast-Neulinger, Michaela, Perfekte Harmonie oder radikale Exklusion? Theo-
logische Perspektiven auf Verwundbarkeit im christlich-muslimischen Dialog,
in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu-
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg
2020, 154-164; Egger, Dominik, Interkulturalitdt — Fremdheit — Vulnerabilitit.
Uber Bildung durch Responsivitit, in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.),
Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur
menschlichen Vulnerabilitit, Wiirzburg 2020, 165-175.

Klocker, Katharina, Verwundbarkeit und Widerstand. Ein theologisch-ethischer
Beitrag zur Terrorbekdmpfung, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul-
nerabilititsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinér, Stuttgart 2021,
43-55; Keul, Hildegund, Vulnerabilitat und Vulneranz in Unsicherheit und Ter-
rorangst — eine theologische Perspektive, in: dies./Thomas Miiller (Hg.), Ver-
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch-
lichen Vulnerabilitat, Wiirzburg 2020, 60-71.

Hallay-Witte, Mary, Institutionlle Vulneranz und Vulnerabilitit. Sich anvertrau-
en - ein ethischer Moment, in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.), Ver-
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch-
lichen Vulnerabilitat, Wiirzburg 2020, 72-84; Kirchner, Elisabeth, Sexualisierte
Gewalt in Institutionen und der Beratungsansatz von ,Wildwasser Wiirzburg",

11

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

te!® behandelt, aber weniger in Bezug auf Verletzungen von in unmit-
telbarer Beziehung stehenden Menschen im alltdglichen Miteinander.
Demgegeniiber ist bei dem Fragen nach Schuld und dem Umgang mit
ihr meist das konkrete zwischenmenschliche Miteinander im Blick?®
und kann so den Vulnerabilitatsdiskurs bereichern.

Dieser Band mochte einen Beitrag leisten zu der Vernetzung
dieser unterschiedlichen Diskurse. Hierzu gliedert er sich in drei
Abschnitte, von denen der erste die gemeinsame Grundlage fiir die
beiden weiteren Abschnitte bildet. Wihrend im ersten Abschnitt
ndmlich sowohl Klarungen in Bezug auf die Verletzlichkeit als
Grundbedingung menschlichen Daseins und als Bedingung fiir das
Entstehenkonnen konkreter Verletzungen getroffen werden als auch
in Bezug auf die Frage, wie aus dem Zustand der Verletzlichkeit her-
vorgegangene tatsdchliche Verletzungen zu verstehen sein konnten,
bieten die Abschnitte IT und IIT exemplarisch Einsicht in verschiede-
ne Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen.

in: Hildegund Keul/Thomas Miiller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu-
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilitat, Wiirzburg
2020, 85-89.

19 Haker, Hille, Verletzliche Freiheit. Zu einem neuen Prinzip der Bioethik, in:
Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsre-
levant und interdisziplindr, Stuttgart 2021, 99-118; Bieler, Andrea, Im Raum des
Pathischen. Vulnerabilitdt in der Seelsorge mit kranken Menschen, in: Hilde-
gund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitatsforschung. Gesellschaftsrelevant
und interdisziplindr, Stuttgart 2021, 119-136.

20 Lotter, Maria-Sibylla, Scham, Schuld, Verantwortung. Uber die kulturellen
Grundlagen der Moral, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 2016, Berlin #2019,
123-316; Moos, Thorsten/Engert, Stefan, Vom Versuch, die Freiheit zu reparie-
ren. Praktiken des Umgangs mit Schuld in multidisziplindrer Perspektive, in:
dies. (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplindre Annaherung, Nor-
mative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 13-35; Moos, Thorsten, Vergebung und
Sithne. Zum religiésen Umgang mit Schuld, in: ders./Stefan Engert (Hg.), Vom
Umgang mit Schuld. Eine multidisziplindre Annaherung, Normative Orders 15,
Frankfurt a.M. 2016, 89-114; Sjostrom, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario,
Rache und ihre Beziehung zu Strafe und Vergebung aus psychologischer Sicht,
in: Thorsten Moos/Stefan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi-
disziplinare Anniherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 51-68.

12

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung — Voraussetzungen fiir
das Reden liber den Umgang mit entstandenen Verletzungen

Bevor mégliche Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun-
gen diskutiert werden kdnnen, ist es zunachst notwendig, den Hori-
zont zu zeichnen, vor dem diese Fragestellung tiberhaupt relevant
wird. Es gilt daher zu erortern, inwiefern Menschen tberhaupt
verletzbar sind. Hierfiir unterzieht Maria-Sibylla Lotter in ihrem
Beitrag die Begriffe des Traumas und des Opfers sowie deren Ge-
brauch der Betrachtung und analysiert den Einfluss dessen auf das
Verstandnis von individueller Verletzlichkeit. Lotter rekonstruiert
hierfiir einen laientheoretischen Traumabegriff, der ihr zufolge das
Verstindnis von und den Umgang mit Opfern in der Gegenwart
maf3geblich prégt. Die ehemals vor allem psychiatrische Kategorie
des Traumas habe, so Lotter, eine Ausweitung hinsichtlich ihres
Gebrauchs erfahren und werde im Unterschied zu ihrem urspriingli-
chen Gehalt nicht nur viel haufiger in Anschlag gebracht, sondern
dariiber hinaus auch mit Passivitit und Ohnmacht verkniipft und
infolgedessen als etwas verstanden, was Opfer, nicht aber Titer:in-
nen betreffe. Uber verschiedene Stadien habe sich die Vorstellung
des ,totalen Opfers” etabliert, dessen Ohnmacht und Handlungsun-
fahigkeit identitatsstiftendes Merkmal sei und das daher Opferver-
treter:innen brauche, um der widerfahrenen Ungerechtigkeit Gehor
verschaffen zu konnen. Dies konne zu einer Entmiindigung von
Opfern fiihren, die sie ihrem Opfersein nicht entkommen lasst und
damit Opfern gegebenenfalls mehr schade als diene. Fiir die Frage
nach méglichen Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun-
gen gibt Lotter mit ihrem Beitrag insofern von der Bedingung poten-
tieller Verletzbarkeit fiir das Reden iiber konkrete Verletzungen her
zu bedenken auf, inwiefern Vulnerabilitdit Handlungs(un)fahigkeit
impliziert und einen bewussten Umgang mit entstandenen Verlet-
zungen (un)moglich macht.

Die Uberlegungen beziiglich der Verletzlichkeit als Ermogli-
chungsbedingung von Verletzungen werden durch den Beitrag von
Michael Roth erganzt. Roth widmet sich in seinem Beitrag der Fra-
ge, ob — und wenn ja, inwiefern - in gegenwartigen gesellschaftli-
chen Diskursen ein gesteigertes Bewusstsein, eine Hochsensibilitat
fiir Verletzendes und Unzumutbares zu beobachten ist und ob inso-
fern auch von einer gesteigerten Verletzlichkeit ausgegangen werden

13

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

kann. Roth erortert diese Fragen anhand der Forderung nach Trig-
gerwarnungen, safe spaces und der Begrenzung von Auferungen
schddlicher Meinungen, die sich Roth zufolge zur Demonstration ei-
gener Hochsensibilitdt in Bezug auf Vulnerabilitit eignen, was Roth
zugleich als problematischen Zug beschreibt. So wiirde sich die Au-
erung entsprechender Forderungen zum moral grandstanding und
virtue signaling eigenen, wodurch sie einerseits in der Gefahr stiin-
den, zu (allein) diesem Zwecke instrumentalisiert zu werden und
ihnen andererseits eine Tendenz zu stetiger Steigerung und einem
stindigem Sich-selbst-Uberbieten inhirent sei: Je umfassender der
status quo in Bezug auf das sei, was als verletzend zu gelten hat,
desto sensibler miisse ein Subjekt werden, um die eigene Sensibi-
litat fir Vulnerabilitdit noch zum moral grandstanding nutzen zu
konnen. Dies kénne jedoch gesellschaftlich problematisch werden.
Wo immer mehr als verletzend gilt, und gleichzeitig die Billigung
eigenen Verletztwerdens immer weiter sinkt, verliere das Subjekt
zunehmend an Handlungsspielraum und setze sich gewissermafien
selbst schachmatt. Mit seiner Problemanzeige einer mdéglicherweise
lebensundienlich werdenden fortwéihrenden Steigerung von Verletz-
lichkeit lenkt Roth Augenmerk auf die Frage nach Grenzen und
Grenzziehungen in Bezug auf den Bereich des Verletzlichen und
damit auch des konkret Verletzbaren und leitet damit zu der Frage
tiber, wann von konkreten Verletzungen gesprochen werden kann.
Haben die ersten beiden Beitrdge dazu beigetragen zu erhellen,
inwiefern der Mensch tiberhaupt verletzbar ist, wie sich dies auf
ihn auswirkt und wo die Grenzen dessen liegen, soll in einem wei-
teren Beitrag dieses Abschnitts Einsicht gegeben werden, wie zu ver-
stehen ist, was geschieht, wenn der verletzbare Mensch tatsachlich
verletzt wird. In Bezug auf die Frage, was es braucht, damit konkrete
Verletzungen zustande kommen, gibt Gerhard Schreibers Beitrag ex-
emplarisch Aufschluss, der mit seinen Uberlegungen zur ethischen
Beurteilung einvernehmlicher Korperverletzungen im Rahmen sa-
domasochistischer Sexualpraktiken die grundlegende Frage beriihrt,
was gegeben sein muss, um nicht nur von Verletzlichkeit als poten-
tieller Verletzbarkeit des Menschen zu sprechen, sondern von tat-
sichlich erfolgten Verletzungen. Durch das Beispiel sadomasochis-
tischer Sexualpraktiken vermag Schreiber infrage zu stellen, dass
das Hauptkriterium fiir das Vorliegen einer Verletzung das Zufiigen
von Gewalt ist und stellt stattdessen vielmehr das Kriterium der

14

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

Einvernehmlichkeit beziehungsweise ,Einverstindlichkeit” ins Zen-
trum, deren Fehlen Merkmal tatsachlicher Verletzungen sein kénnte.
Gleichzeitig votiert Schreiber dafiir, die Einverstdndlichkeit nicht
als einziges Kriterium fiir die Legitimitat der gewalttatigen Handlun-
gen zu verstehen. Vielmehr hitten auch einvernehmlich gewalttitige
Handlungen Grenzen der Legitimitdt, die Schreiber unter anderem
dort gegeben sieht, wo sie der Humanitét des Menschen widerspre-
chen, insofern sie sich nicht nur gegen das konkrete Gegeniiber,
sondern in ihm gegen die Menschheit und damit auch gegen den
Handelnden selbst richten wiirden. Mit diesem fiir eine Kriteriologie
zwischenmenschlicher Verletzungen aufschlussreichen Beispiel sa-
domasochistischer Sexualpraktiken macht Schreiber unter anderem
auf eine mogliche Diskrepanz zwischen Innen- und AufSenperspek-
tive aufmerksam. Nicht alles, was fiir andere wie eine Verletzung
aussieht, wird von den Betroffenen notwendigerweise auch als sol-
che wahrgenommen beziehungsweise ist als solche gemeint. Damit
speist Schreiber den Aspekt der Deutungssensibilitit von Situatio-
nen entstandener Verletzungen in die Reflexionsbemiihungen dieses
Bandes ein. Nicht nur zwischen den konkret Beteiligten und Dritten,
sondern vor allem auch zwischen den Beteiligten selbst, zwischen
Verletzten und Verletzer:innen, koénnen die Interpretationen davon,
wer wem was aus welchen Griinden angetan hat, divergieren. Ge-
rade dies scheint auch beim Umgang mit den Verletzungen selbst
nicht selten eine wichtige Rolle zu spielen, insofern unterschiedliche
Umgangsmechanismen unter anderem darauf zu zielen scheinen,
zundchst eine gemeinsame Interpretation des Geschehenen zu eta-
blieren.

Il. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den
durch sie Verletzten

Der zweite Abschnitt dieses Bandes widmet sich moglichen Umgangs-
formen der Verletzer:innen mit ihrem verletzenden Verhalten, den
dadurch entstandenen Verletzungen und mit den Menschen, die sie
verletzt haben. Dies setzt — darin schlieen die hier enthaltenen
Beitrdge an den Hinweis auf die Interpretationssensibilitat des vorigen
an - ein Einverstandnis zwischen Verletzten und Verletzer:innen tiber
ebendies voraus: sich in einer Situation des Verletzens und Verletzt-

15

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

werdens vorzufinden. Ein Ausdruck dieses Einverstindnisses seitens
der Verletzer:innen kann die Reue sein. Brigitte Boothe macht mit
ihrem Beitrag daher auf eine Facette moglichen Umgangs von Té-
ter:innen mit durch sie verursachten Verletzungen aufmerksam, wenn
sie das Phanomen der Reue aus psychologischer beziehungsweise
psychoanalytischer Perspektive thematisiert. Boothe unterscheidet
Reue von einer Art Bedauern von vergebenen Lebenschancen und
dhnlichem und profiliert demgegeniiber ein Verstdndnis von Reue in
Bezug auf Geschehnisse mit moralischem Impact. Boothe schldgt vor,
Reue in diesem Zusammenhang als Selbstentméchtigung der Té-
ter:innen zu verstehen, die ein Leiden an dem Leiden beziehungsweise
Leidenmachen anderer ist. Davon abzugrenzen seien Formen des Self-
Blamings, bei denen es vielmehr um die Inszenierung von Betroffen-
heit und ein ,Schauspiel massiver Selbstattacke® gehe, bei der es zu
»leiser Selbstbewunderung fiir die Grofartigkeit des eigenen Martyri-
ums“ kommen konne. Im Gegensatz dazu komme Reue ohne ein
solches ,,Spektakel“ aus und habe nicht die eigene Entschuldung im
Blick. Vielmehr gehe es bei Reue um den anderen, den durch das eigene
Handeln Verletzten und sei damit als Beziehungsgeschehen zu verste-
hen, das Neuanfinge in Beziehungen ermdglichen kdnne, auch wenn
sie diese nicht notwendig nach sich ziehe.

Ulrike Link-Wieczorek trigt mit ihren Uberlegungen beziiglich
Wiedergutmachungsmechanismen einen weiteren Aspekt hinsicht-
lich moglicher Formen des Umgangs von Téter:innen mit den
durch sie gewirkten Verletzungen bei. Entlang von drei Kontexten,
in denen Wiedergutmachung eine Rolle spiele, dem der Kriegsre-
parationen auf staatlicher Ebene, dem des Téter-Opfer-Ausgleichs
und der symbolischen Wiedergutmachung auf strafrechtlicher Ebe-
ne und dem organisierter Versohnungsprozesse im innerkirchlichen
Bereich, spiirt Link-Wieczorek der Bedeutung von Wiedergutma-
chung fiir Verséhnungsprozesse nach. Wiedergutmachungsbemi-
hungen seien nicht als Ungeschehenmachen des Geschehenen oder
als vollstandige Wiederherstellung des vorherigen Zustandes zu ver-
stehen, sondern vielmehr als Signale von Téter:innen an die Verletz-
ten, dass sie zu Umkehr und Reue bereit seien. Solche Signale kénn-
ten beispielsweise die Unterstiitzung der Verletzten in ihrer weiteren
Lebensfithrung umfassen, vor allem in Bereichen, die durch die
Verletzung tangiert wurden. Reflektiere man diese Prozesse theolo-
gisch, so empfehle sich, nicht nur ein zweipoliges Beziehungsmodell

16

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

zwischen Gott und Mensch zugrundezulegen, sondern ein mehrpo-
liges zwischen Gott, Mensch und Mitmenschen. Sowohl Boothe als
auch Link-Wieczorek heben mit ihren Uberlegungen jeweils hervor,
dass der Umgang der Verletzer:innen mit den Verletzungen ein Be-
ziehungsgeschehen ist und insofern eben auch immer Umgang mit
den durch sie verletzten Personen. Damit bereiten sie bereits den
Weg fiir die im III. Abschnitt thematisierten Umgangsformen der
Verletzten mit den ihnen zugefiigten Verletzungen und ihren Verlet-
zer:innen.

Ill. Umgang der Verletzten mit Verletzungen — Zwischen
Vergeltung und Vergebung

Fragt man nach den Moglichkeiten der Verletzten zum Umgang mit
ihren Verletzungen, mdgen einem in den hiesigen Zusammenhingen
zunidchst gesellschaftlich angesehene Optionen wie etwa die des Ver-
zeihens, der Nachsicht oder des Kompromissschlieflens einfallen.
Es darf jedoch nicht {ibersehen werden, dass die Moglichkeiten des
Umgangs auch vergeltende Formen nicht ausschliefSen, die nicht
minder kulturell verankert zu sein scheinen. So weif$ der Volksmund
»Rache ist siif$!“ und zahlreiche Mirchen enden damit, dass jedem
und jeder das jeweils Gerechte zuteilwird. Insofern widmet sich
Lisanne Teuchert mit ihrem Beitrag zur Rache einer vergeltenden
Form des Umgangs der Verletzten mit jhren Verletzungen und
den Tater:innen, die diese Verletzung zu verantworten haben. In
Beziehung zu und in Abgrenzung vom Zorn als Aggressionsaftekt
zeichnet Teuchert ein Bild von dem Mechanismus der Rache und
seiner (theologie-)geschichtlichen Bewertung. Entlang unterschied-
licher theologischer Bewertungen des Zorns als Tod- beziehungswei-
se Wurzelsiinde einerseits und als gerecht und tugendhaft, weil zur
Bekampfung von Ungerechtigkeit motivierend, andererseits zeich-
net Teuchert den Gratwandel der Bewertung auch des Phdnomens
der Rache nach. Die Bewertung dieses Phdnomens vollziehe sich
theologisch entlang der Unterscheidung zwischen altem und neuem
Menschen und der Frage, welchem der beiden Zustdnde das Phino-
men zuzurechnen sei. Dass es sich bei Rache und Zorn um dichte
Begriffe handele, die nicht beschrieben werden kénnen, ohne auto-
matisch mit einer Wertung bedacht zu werden, kénne dabei insofern

17

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

verhéngnisvoll werden, als sie dadurch in der Gefahr stiinden, in so-
genannte ,Deckaffekte® umgemiinzt zu werden, die — anders als die
durch sie verdeckten Affekte — als moralisch integer oder sogar wiin-
schenswert gelten, wie etwa Emporung oder eben gerechter Zorn,
und dadurch das Potential hitten, Gewalt zu legitimieren. Teuchert
votiert dafiir - und darin sieht sie auch das Potential und die Aufga-
be einer theologischen Anthropologie — die Ambivalenz von Rache
und Zorn bewusst zu halten. Mit ihrem Beitrag macht Teuchert auch
fir die weiteren Uberlegungen darauf aufmerksam, dass die den
verschiedenen Emotionen beziehungsweise Umgangsmechanismen
wie der Rache kulturell angediehene Bewertungen Einfluss auf un-
ser jeweils eigenes potentielles und faktisches Handlungsrepertoire
haben.

Schliefilich werden in einem letzten Schritt vergebende Formen
des Umgangs von Verletzten mit ihren Verletzungen beleuchtet.
Hierbei weist Sonja Fiicker in ihrem Beitrag von der Warte der
Vergebung auf etwas dhnliches hin wie Teuchert in Bezug auf Rache.

Aus soziologischer Perspektive erhellt Fiicker das Konzept der
Vergebung und definiert dieses entlang empirischer Einsichten neu.
Fiicker beobachtet eine gesellschaftliche Konjunktur von Vergebung.
Vergebung sei als Ideal im Umgang mit Briichen in unseren Be-
ziehungen tief in unser kollektives kulturelles Moralempfinden ein-
geschrieben, jedoch wiirden sich Vergebungsappelle und explizite
oder implizite Vergebungsverpflichtungen an ,gefiihlsoptimierte In-
dividuen® richten und die neben dem Vergebungsideal gleichzeitig
bestehende und sozial tief verankerte Regel der Reziprozitit aufler
Acht lassen. Entgegen eines nicht zu realisierenden Vergebungsideals
reformuliert Fiicker Vergebung vor allem als Praxis des Fremdver-
stehens. Vergebung in diesem Sinne bedeute, sich als Verletzte in
die Verletzer:innen hineinversetzen zu konnen und die situativen
und biografischen Handlungsgriinde nachzuvollziehen, die die Ver-
letzer:innen jeweils geleitet haben. ,Mit Praktiken des Fremdverste-
hens blickt man’, so Fiicker, ,nicht auf die anderen und ihre Schuld,
sondern macht sich ihnen dhnlich mit dem Bekennen, dass es die
eigene Schuld sein oder in Zukunft werden konnte. Damit dekon-
struiert Fiicker herkommliche Vergebungsvorstellungen als Umgang
mit zwischenmenschlicher Schuld, insofern das Fremdverstehen ge-
rade dazu fiihre, dass eigentlich nichts mehr zu vergeben wire.
Man kénne also entweder an klassischen Vergebungsvorstellungen

18

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

festhalten, miisse dann jedoch Vergebung konsequenterweise als
realitatsfern kennzeichnen, oder man verstehe Vergebung neu als
fremdverstehende Dekonstruktion des zu Vergebenden. Fiir letzteres
pladiert Fiicker.

Ausgehend von dhnlichen Beobachtungen und Schlussfolgerun-
gen wiahlt Ulrike Peisker in ihrem Beitrag den entgegengesetzten
Lésungsvorschlag und meint, die konsequente Ausformulierung ei-
nes Vergebungsverstindnisses miisse eine gewisse Verabschiedung
der Vergebung oder zumindest eine weitaus sparsamere Rede von
Vergebung zeitigen, als dies im gesellschaftlichen, kirchlichen und
theologischen Diskurs der Fall ist. In ihrem Beitrag kontrastiert
Peisker im Rahmen ihrer Uberlegungen zum Verhiltnis von Verge-
bung und (Handlungs-)Absicht die (Un)Moglichkeit zu vergeben
mit den moglichen Rachebediirfnissen der Verletzten. Peisker argu-
mentiert, dass sich das Vergeben sprode verhalte zum Modus des
absichtsvollen Handelns, sowohl in Bezug auf das Verfolgen dufSerer
Absichten durch das Mittel der Vergebung als auch hinsichtlich der
Beabsichtigung von Vergebung selbst. So mangele es der Vergebung
- anders als der Rache - an einer solchen Anmutungsqualitat, die
sie uns plausiblerweise beabsichtigen wollen lassen kénnte. Fiir die
Rachefantasie gebe es kein Aquivalent einer Vergebungsfantasie.
Dariiber hinaus konne einerseits die erkldrte Absicht zu vergeben
in der fraglichen Beziehung dhnlich destruktiv wirken wie das zu
Vergebende selbst und andererseits berge eine Absicht zu vergeben
konzeptionelle Probleme in Bezug auf die Vergebung an sich. In
Anschluss an und Modifikation von Jacques Derrida, Jean-Luc Ma-
rion und Bernhard Waldenfels zeichnet Peisker Vergebung als ein
ereignishaftes Geschehen, das sich nicht intendieren lasse und sich
erst retrospektiv in der Wahrnehmung der Vergebungsempfinger als
Vergebenheit® erschliefSe. Als solches entziehe es sich jedoch der Be-
und Empfehlbarkeit und geschehe vermutlich weitaus seltener, als es
die Beliebtheit der Rede von Vergebung nahelege.

Einen anderen Ansatz, Vergebung zu verstehen, bietet Susanne
Boshammer in ihrem Beitrag. Uber die Abgrenzung der Vergebung
von anderen Mechanismen des Umgangs mit moralischem Unrecht
wie dem Vergessen, der Nachsicht und dem Entschuldigen gelangt
Boshammer zur Darstellung eines nicht — oder nicht ausschliefSlich
- sentimentalistischen Vergebungsverstindnisses. Beim Vergeben ge-
he es Boshammer zufolge nicht (allein) um einen Wandel der Emp-

19

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ulrike Peisker

findungen oder Gefiihle in Bezug auf das erlittene Unrecht und die
Person, die dieses Unrecht zugefiigt hat, sondern Vergebung sei vor
allem als ,normative Fahigkeit zu betrachten, also eine Form des
Umgangs mit Unrecht, mit der wir bewusst Einfluss darauf nehmen,
was wir einander schulden® Diese Annahme trifft Boshammer auf
der Grundlage dessen, was sie das ,Opfer-Privileg“ nennt — der Ge-
danke, dass es allein den Geschadigten beziehungsweise Verletzten
zustehe, Vergebung zu gewéhren. Da negative Gefiihle wie Groll
oder Empoérung in Bezug auf das geschehene Unrecht nicht nur
von den Verletzten selbst, sondern auch von Dritten empfunden
und entsprechend auch aufgegeben werden konnten, eigne sich ein
sentimentalistisches Vergebungsverstdndnis nicht dazu, dem Opfer-
Privileg Rechnung zu tragen. Vergebung als normative Féhigkeit,
wie sie Boshammer beschreibt, bestehe nun in der Entbindung der
Tater:innen von ihrer durch das zugefiigte Unrecht entstandenen
Verpflichtung den Verletzten gegeniiber, sich das fragliche Verhalten
vorzuwerfen. Diese Verpflichtung sei ,,salopp gesagt, ein schlechtes
Gewissen.”

So facettenreich die Beitrdge sind, die dieser Band versammelt,
so wenig beansprucht diese Sammlung, eine umfassende Aufarbei-
tung der gestellten Fragen zu bieten. Vielmehr mdchte der Band
mit exemplarischen Perspektiven aus Theologie, Philosophie, Psy-
chologie und Soziologie dazu beitragen, hinsichtlich der Frage nach
moglichen Umgangsformen mit emotionaler Verletzlichkeit und Ver-
letzungen die oben genannten, parallel laufenden Diskurse in Bezug
auf Vulnerabilitit und Vulneranz einerseits sowie Schuld und Ge-
rechtigkeit andererseits miteinander zu verzahnen und ins Gesprich
zu bringen. Das Feld ist damit offen fiir weitere Vertiefungen.

20

https://doi.org/10.5771/9783495082166-7 - am 21.01.2028, 00:08:37. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - - Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?|Ulrike Peisker
	Eine Einleitung
	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den durch sie Verletzten
	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung



