
Ulrike Peisker

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit 
und Verletzungen?
Eine Einleitung1

Menschen verletzen einander und sind verletzbar – sie sind „vulne­
rant“ und „vulnerabel“2, an dieser anthropologischen Grundeinsicht 
besteht gemeinhin kein Zweifel.3 Wo immer Menschen zueinander 
in eine Beziehung treten, sei sie intim, freundschaftlich oder kolle­
gial, besteht die Möglichkeit zur Verletzung dieser Beziehung und 
der in dieser Beziehung Stehenden. Sind Vulneranz und Vulnerabi­
lität als conditiones humanae anerkannt, so wird in gegenwärtigen 

1 Dieser Band geht auf die Ergebnisse einer durch die Fritz Thyssen Stiftung für 
Wissenschaftsförderung geförderten, interdisziplinären Tagung zum Umgang mit 
emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen zurück.

2 Zur Terminologie vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur 
theologischen Vulnerabilitätsforschung, in: dies., Theologische Vulnerabilitäts­
forschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 7–18, 10–12; 
vgl. auch Bernhardt, Fabian, Der eigene Schmerz und der Schmerz der anderen. 
Versuch über die epistemische Dimension der Verletzlichkeit, in: Hermeneuti­
sche Blätter 23 (2017), 7–22, 9–11.

3 vgl. Klein, Rebekka A., Der ethische Sinn der Verletzlichkeit. Ein hermeneu­
tisch-phänomenologischer Beitrag, in: Michael Coors (Hg.), Moralische Dimen­
sionen der Verletzlichkeit. Interdisziplinäre Perspektiven auf einen anthropologi­
schen Grundbegriff und seine Relevanz für die Medizinethik, Humanprojekt 
19, Berlin 2022, 57–84; Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz, 
Dennis, Einleitung, in: dies. (Hg.), Verletzt fühlen. Systematisch-theologische 
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion 
in Philosophy and Theology 119, Tübingen 2022, 1–18, 7–10; Springhart, Heike, 
Vulnerabilität als Kernkategorie einer realistischen Anthropologie. Grundsätzli­
che Erwägungen aus Sicht der evangelischen Theologie, in: Hildegund Keul 
(Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdis­
ziplinär, Stuttgart 2021, 100–217; Keul, Hildegund/Müller, Thomas, Einleitung, 
in: dies. (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek­
tiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 9–12.

7

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesellschaftlichen Diskursen nicht selten eine jüngst gesteigerte emo­
tionale Verletzlichkeit im zwischenmenschlichen Miteinander und 
damit einhergehend eine Zunahme von Momenten der Verletztheit 
diagnostiziert, sei es negativ im Sinne einer gesteigerten Empfind­
lichkeit oder positiv im Sinne einer gesteigerten Empfindsamkeit.4 
Mit dem regen gesellschaftlichen Diskurs korrespondiert ein neu be­
ziehungsweise erneut wachsendes geisteswissenschaftliches Interesse 
an Verletzlichkeit, Verletztheit und dem Akt des Verletzens. Dabei ist 
dem gesellschaftlichen und dem wissenschaftlichen Diskurs gemein, 
zu der Frage zu provozieren, wie in unseren Beziehungen mit ent­
standenen Verletzungen umgegangen wird beziehungsweise werden 
kann.

Der in diesem Band abgebildete interdisziplinäre Austausch zwi­
schen Theologie, Philosophie, Soziologie und Psychologie partizi­
piert an dem Interesse einer Verständigung bezüglich dieser Fragen 
und trägt durch die interdisziplinäre Konzeption der Multidimensio­
nalität des Phänomens emotionaler Verletzungen und dem Umgang 
mit ihnen Rechnung. Dabei ist primär ein systematischer Zugang 
leitend und historische Ansatzpunkte nur von sekundärem Interesse, 
insofern dieser Band um ein Verstehen gegenwärtiger Phänomene 
des Verletztseins und des Umgangs damit bemüht ist, deren Genese 
gegebenenfalls historisch erhellt werden kann, ohne dass historische 
Verständnisse von Verletzlichkeit, Verletzungen und dem Umgang 
damit eigens im Fokus des Interesses stehen.

In dem Bemühen zu verstehen, was genau zwischen Menschen 
geschieht, wenn sie einander verletzen und in welcher Weise mit sol­
chen Verletzungen umgegangen werden kann, kann auf die Erkennt­
nisse verschiedener Diskurse zurückgegriffen werden, die in unter­
schiedlichen Disziplinen, teils auch interdisziplinär geführt werden, 
aber thematisch eher parallel laufen und bisher nur punktuell ver­
knüpft sind. So sind für die Fragestellung dieses Bandes neben dem 
Vulnerabilitäts- und Vulneranzdiskurs auch der Resilienz-, Emoti­
ons-, Empathie-, Gerechtigkeits- und der Schulddiskurs von Interes­
se. Dabei fällt auf, dass der Vulnerabilitäts- und Vulneranzdiskurs 

4 vgl. Han, Byung-Chul, Palliativgesellschaft. Schmerz heute, Fröhliche Wissen­
schaft 169, Berlin 42022; Flaßpöhler, Svenja, Sensibel. Über moderne Empfind­
lichkeit und die Grenze des Zumutbaren, Stuttgart 32021, 13–45.

Ulrike Peisker

8

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor allem im Gespräch mit dem Resilienz-5 und neuerdings auch 
dem Emotionsdiskurs6 geführt wird, weniger aber mit dem Schuld- 
und Gerechtigkeitsdiskurs, die ihrerseits wiederum vermehrt mitein­
ander in Dialog stehen.7 Die Verknüpfung der verschiedenen Dis­
kursfelder scheint jedoch unbedingt angezeigt, da jeweils unter un­
terschiedlichen Vorzeichen derselbe Phänomenbereich der Betrach­
tung unterzogen wird. Eine Verknüpfung ermöglicht daher, jeweils 
auf blinde Flecken in den bisherigen Diskussionen aufmerksam zu 
werden und ihnen entgegenzuwirken. An zwei Punkten zeichnet 
sich dieses Potential besonders deutlich ab:

Erstens können die Einsichten aus dem Vulnerabilitäts- und Emoti­
onsdiskurs die im Rahmen des Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurses 
geführten  Diskussionen um die  Perspektive  der  emotionalen  und 
affektiven Qualität des Diskutierten ergänzen. Während Fragen nach 
dem „Umgang mit Schuld“8  in erster Linie unter einem normativ-
moralischen Vorzeichen verhandelt werden und diejenigen Situatio­
nen,  die  zu  Strafe,  Rache,  Sühne,  Wiedergutmachung,  Nachsicht, 
Vergebung und anderem mehr als Formen des Umgangs mit Schuld 
reizen, primär als Vorkommnis moralischen Unrechts und Ungerech­
tigkeit charakterisiert werden, kann der Vulnerabilitäts- und Emoti­
onsdiskurs auf die meist tiefgreifende emotional-affektive und damit 
auch subjektive Dimension dessen hinweisen, worauf die genannten 
Umgangsformen eine mögliche Reaktion sind.9 Umgekehrt vermag 

5 vgl.  Breyer,  Thiemo,  Selbstsorge  und  Fürsorge  zwischen  Vulnerabilität  und 
Resilienz, in: Cornelia Richter (Hg.), Ohnmacht und Angst aushalten. Kritik der 
Resilienz in Theologie und Philosophie, Religion und Gesundheit 1, Stuttgart 2017, 
119–132; Keul,  Hildegund, Vulnerabilität und Resilienz. Christlich-theologische 
Perspektiven, in: Münchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 224–233; Held, 
Martin,  Resilienz  und  Verwundbarkeit.  Eine  Initiative  in  der  Evangelischen 
Akademie Tutzing, in: Münchener Theologische Zeitschrift 67 (2016), 284–285.

6 vgl. Teuchert, Lisanne/Christoffersen, Mikkel Gabriel/Dietz, Dennis (Hg.), Ver­
letz fühlen. Systematisch-theologische Perspektiven auf den Zusammenhang von 
Verletzung und Emotion, Religion in Philosophy and Theology 119, Tübingen 
2022.

7 vgl. Moos, Thorsten/Engert, Stefan (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi­
disziplinäre Annäherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016; Beyerle, 
Stefan/Roth, Michael/Schmidt Jochen (Hg.), Schuld. Interdisziplinäre Versuche 
ein Phänomen zu verstehen, Theologie, Kultur, Hermeneutik 11, Leipzig 2009.

8 Moos/Engert (s. Anm. 7).
9 vgl. Boshammer, Susanne, Die zweite Chance. Warum wir (nicht alles) verzeihen 

sollten, Hamburg 2020, 26f; Peisker, Ulrike, Zwischenmenschliche Vergebung. 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

9

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Schuld- und Gerechtigkeitsdiskurs im Blick auf Verletzungen eine 
„affektiv-normative Doppelstruktur“10 durchsichtig zu machen, inso­
fern jeder Verletzung mindestens eine „schwache, normative Valenz“11 

attestiert  werden  kann  und  Ausdruck  dessen  ist,  dass  „[z]u  dem 
empfundenen Schmerz […] ein Bewusstsein hinzutreten [muss], das 
diesen Schmerz als Unrecht qualifiziert und der erlittenen Verletzung 
damit den Stempel des Unzulässigen aufdrückt“12.

Zweitens kann der Vulnerabilitätsdiskurs durch den Schulddiskurs 
um den Fokus auf konkrete Verletzungen in zwischenmenschlichen 
Nahbeziehungen ergänzt werden. Interessanterweise versammeln die 
einschlägigen Sammelbände des theologisch initiierten, interdiszipli­
när angelegten Vulnerabilitätsdiskurses13 nämlich beinahe ausschließ­
lich Beiträge zur Verletzlichkeit und Verletzungen in einem erweiterten 
Sinne und weniger zur paradigmatischen Grundsituation von Verlet­
zungen in menschlichen Beziehungen, in denen ein Mensch einen 
anderen verletzt. So werden Vulneranz und Vulnerabilität in politi­

Phänomenologische Betrachtungen in protestantischer Perspektive, Religion in 
Philosophy and Theology 128, Tübingen 2024, 69–75; Peisker, Ulrike, Der assis­
tierte Suizid als Beziehungsabbruch. Verortung zwischenmenschlicher Schuld in 
einem aktuellen Problemfeld, in: Matthias Pulte/Josef Ruthig (Hg.), Assistierter
Suizid. Ethische Fragen und rechtliche Entwicklungen angesichts fortschreitend 
pluralisierender Lebenswelten, Mainzer Beiträge zu Kirchen- und Religions­
recht 10, Würzburg 2022, 187–210.

10 Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2021, 81.
11 a.a.O., 86.
12 a.a.O., 80.
13 Teuchert/Christoffersen/Dietz (s. Anm. 6); Keul, Hildegund (Hg.), Theologische 

Vulnerabilitätsforschung.  Gesellschaftsrelevant  und  interdisziplinär,  Stuttgart 
2021; Keul, Hildegund/Müller, Thomas (Hg.), Verwundbar. Theologische und 
humanwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 
2020; Springhart, Heike/Thomas, Günter (Hg.), Exploring Vulnerability, Göttin­
gen 2017.

Ulrike Peisker

10

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Hinsicht14, in Bezug auf Flucht und Migration15, Interkulturali­
tät16, Terror17, institutionellen Missbrauch18 und medizinische Aspek­

14 Gautier, Dominik, Politische Theologie der Trauer. Das Problem der Unbetrauer­
barkeit in US-amerikanischen Kreuzestheologien, in: Lisanne Teuchert/Mikkel 
Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletz fühlen. Systematisch-theolo­
gische  Perspektiven  auf  den  Zusammenhang  von  Verletzung  und  Emotion, 
Religion  in  Philosophy  and  Theology  119,  Tübingen  2022,  207–212;  Bauer, 
Christian, Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft. Widerstand gegen den Terror 
asymmetrischer Gegenbegriffe, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnera­
bilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 21–41; 
Quast-Neulinger, Michaela, Zärtlich jenseits der Naivität. Zur theo-politischen 
Bedeutung von Verwundbarkeit, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul­
nerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 
57–74.

15 Keul, Hildegund, Migration im Spannungsraum von Vulnerabilität, Vulneranz 
und Resilienz. Was Inkarnation zum interdisziplinären Diskurs beiträgt, in: dies 
(Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und inter­
disziplinär, Stuttgart 2021, 75–95; Kohl, Bernhard, Migration und Flucht – phi­
losophisch-theologische Perspektiven, in: Hildegund Keul/Thomas Müller 
(Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven 
zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 32–41; Silva, Melissa, Flucht 
als Folge menschlicher Vulnerabilität – was Hannah Arendts „Flüchtlings“-Be­
griff in aktuellen Migrationsdebatten zu sagen hat, in: Hildegund Keul/Thomas 
Müller (Hg.), Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspek­
tiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 42–48.

16 Quast-Neulinger, Michaela, Perfekte Harmonie oder radikale Exklusion? Theo­
logische Perspektiven auf Verwundbarkeit im christlich-muslimischen Dialog, 
in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu­
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 
2020, 154–164; Egger, Dominik, Interkulturalität – Fremdheit – Vulnerabilität. 
Über Bildung durch Responsivität, in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), 
Verwundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur 
menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 165–175.

17 Klöcker, Katharina, Verwundbarkeit und Widerstand. Ein theologisch-ethischer 
Beitrag zur Terrorbekämpfung, in: Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vul­
nerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 
43–55; Keul, Hildegund, Vulnerabilität und Vulneranz in Unsicherheit und Ter­
rorangst – eine theologische Perspektive, in: dies./Thomas Müller (Hg.), Ver­
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch­
lichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 60–71.

18 Hallay-Witte, Mary, Institutionlle Vulneranz und Vulnerabilität. Sich anvertrau­
en – ein ethischer Moment, in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), Ver­
wundbar. Theologische und humanwissenschaftliche Perspektiven zur mensch­
lichen Vulnerabilität, Würzburg 2020, 72–84; Kirchner, Elisabeth, Sexualisierte 
Gewalt in Institutionen und der Beratungsansatz von „Wildwasser Würzburg“, 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

11

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te19 behandelt, aber weniger in Bezug auf Verletzungen von in unmit­
telbarer Beziehung stehenden Menschen im alltäglichen Miteinander. 
Demgegenüber ist bei dem Fragen nach Schuld und dem Umgang mit 
ihr meist das konkrete zwischenmenschliche Miteinander im Blick20 

und kann so den Vulnerabilitätsdiskurs bereichern.
Dieser Band möchte einen Beitrag leisten zu der Vernetzung 

dieser unterschiedlichen Diskurse. Hierzu gliedert er sich in drei 
Abschnitte, von denen der erste die gemeinsame Grundlage für die 
beiden weiteren Abschnitte bildet. Während im ersten Abschnitt 
nämlich sowohl Klärungen in Bezug auf die Verletzlichkeit als 
Grundbedingung menschlichen Daseins und als Bedingung für das 
Entstehenkönnen konkreter Verletzungen getroffen werden als auch 
in Bezug auf die Frage, wie aus dem Zustand der Verletzlichkeit her­
vorgegangene tatsächliche Verletzungen zu verstehen sein könnten, 
bieten die Abschnitte II und III exemplarisch Einsicht in verschiede­
ne Formen des Umgangs mit entstandenen Verletzungen.

in: Hildegund Keul/Thomas Müller (Hg.), Verwundbar. Theologische und hu­
manwissenschaftliche Perspektiven zur menschlichen Vulnerabilität, Würzburg 
2020, 85–89.

19 Haker, Hille, Verletzliche Freiheit. Zu einem neuen Prinzip der Bioethik, in: 
Hildegund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsre­
levant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 99–118; Bieler, Andrea, Im Raum des 
Pathischen. Vulnerabilität in der Seelsorge mit kranken Menschen, in: Hilde­
gund Keul (Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. Gesellschaftsrelevant 
und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 119–136.

20 Lotter, Maria-Sibylla, Scham, Schuld, Verantwortung. Über die kulturellen 
Grundlagen der Moral, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 2016, Berlin 32019, 
123–316; Moos, Thorsten/Engert, Stefan, Vom Versuch, die Freiheit zu reparie­
ren. Praktiken des Umgangs mit Schuld in multidisziplinärer Perspektive, in: 
dies. (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multidisziplinäre Annäherung, Nor­
mative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 13–35; Moos, Thorsten, Vergebung und 
Sühne. Zum religiösen Umgang mit Schuld, in: ders./Stefan Engert (Hg.), Vom 
Umgang mit Schuld. Eine multidisziplinäre Annäherung, Normative Orders 15, 
Frankfurt a.M. 2016, 89–114; Sjöström, Arne/Braun, Judith/Gollwitzer, Mario, 
Rache und ihre Beziehung zu Strafe und Vergebung aus psychologischer Sicht, 
in: Thorsten Moos/Stefan Engert (Hg.), Vom Umgang mit Schuld. Eine multi­
disziplinäre Annäherung, Normative Orders 15, Frankfurt a.M. 2016, 51–68.

Ulrike Peisker

12

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für 
das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen

Bevor mögliche Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun­
gen diskutiert werden können, ist es zunächst notwendig, den Hori­
zont zu zeichnen, vor dem diese Fragestellung überhaupt relevant 
wird. Es gilt daher zu erörtern, inwiefern Menschen überhaupt 
verletzbar sind. Hierfür unterzieht Maria-Sibylla Lotter in ihrem 
Beitrag die Begriffe des Traumas und des Opfers sowie deren Ge­
brauch der Betrachtung und analysiert den Einfluss dessen auf das 
Verständnis von individueller Verletzlichkeit. Lotter rekonstruiert 
hierfür einen laientheoretischen Traumabegriff, der ihr zufolge das 
Verständnis von und den Umgang mit Opfern in der Gegenwart 
maßgeblich prägt. Die ehemals vor allem psychiatrische Kategorie 
des Traumas habe, so Lotter, eine Ausweitung hinsichtlich ihres 
Gebrauchs erfahren und werde im Unterschied zu ihrem ursprüngli­
chen Gehalt nicht nur viel häufiger in Anschlag gebracht, sondern 
darüber hinaus auch mit Passivität und Ohnmacht verknüpft und 
infolgedessen als etwas verstanden, was Opfer, nicht aber Täter:in­
nen betreffe. Über verschiedene Stadien habe sich die Vorstellung 
des „totalen Opfers“ etabliert, dessen Ohnmacht und Handlungsun­
fähigkeit identitätsstiftendes Merkmal sei und das daher Opferver­
treter:innen brauche, um der widerfahrenen Ungerechtigkeit Gehör 
verschaffen zu können. Dies könne zu einer Entmündigung von 
Opfern führen, die sie ihrem Opfersein nicht entkommen lässt und 
damit Opfern gegebenenfalls mehr schade als diene. Für die Frage 
nach möglichen Formen des Umgangs mit emotionalen Verletzun­
gen gibt Lotter mit ihrem Beitrag insofern von der Bedingung poten­
tieller Verletzbarkeit für das Reden über konkrete Verletzungen her 
zu bedenken auf, inwiefern Vulnerabilität Handlungs(un)fähigkeit 
impliziert und einen bewussten Umgang mit entstandenen Verlet­
zungen (un)möglich macht.

Die Überlegungen bezüglich der Verletzlichkeit als Ermögli­
chungsbedingung von Verletzungen werden durch den Beitrag von 
Michael Roth ergänzt. Roth widmet sich in seinem Beitrag der Fra­
ge, ob – und wenn ja, inwiefern – in gegenwärtigen gesellschaftli­
chen Diskursen ein gesteigertes Bewusstsein, eine Hochsensibilität 
für Verletzendes und Unzumutbares zu beobachten ist und ob inso­
fern auch von einer gesteigerten Verletzlichkeit ausgegangen werden 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

13

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann. Roth erörtert diese Fragen anhand der Forderung nach Trig­
gerwarnungen, safe spaces und der Begrenzung von Äußerungen 
schädlicher Meinungen, die sich Roth zufolge zur Demonstration ei­
gener Hochsensibilität in Bezug auf Vulnerabilität eignen, was Roth 
zugleich als problematischen Zug beschreibt. So würde sich die Äu­
ßerung entsprechender Forderungen zum moral grandstanding und 
virtue signaling eigenen, wodurch sie einerseits in der Gefahr stün­
den, zu (allein) diesem Zwecke instrumentalisiert zu werden und 
ihnen andererseits eine Tendenz zu stetiger Steigerung und einem 
ständigem Sich-selbst-Überbieten inhärent sei: Je umfassender der 
status quo in Bezug auf das sei, was als verletzend zu gelten hat, 
desto sensibler müsse ein Subjekt werden, um die eigene Sensibi­
lität für Vulnerabilität noch zum moral grandstanding nutzen zu 
können. Dies könne jedoch gesellschaftlich problematisch werden. 
Wo immer mehr als verletzend gilt, und gleichzeitig die Billigung 
eigenen Verletztwerdens immer weiter sinkt, verliere das Subjekt 
zunehmend an Handlungsspielraum und setze sich gewissermaßen 
selbst schachmatt. Mit seiner Problemanzeige einer möglicherweise 
lebensundienlich werdenden fortwährenden Steigerung von Verletz­
lichkeit lenkt Roth Augenmerk auf die Frage nach Grenzen und 
Grenzziehungen in Bezug auf den Bereich des Verletzlichen und 
damit auch des konkret Verletzbaren und leitet damit zu der Frage 
über, wann von konkreten Verletzungen gesprochen werden kann.

Haben die ersten beiden Beiträge dazu beigetragen zu erhellen, 
inwiefern der Mensch überhaupt verletzbar ist, wie sich dies auf 
ihn auswirkt und wo die Grenzen dessen liegen, soll in einem wei­
teren Beitrag dieses Abschnitts Einsicht gegeben werden, wie zu ver­
stehen ist, was geschieht, wenn der verletzbare Mensch tatsächlich 
verletzt wird. In Bezug auf die Frage, was es braucht, damit konkrete 
Verletzungen zustande kommen, gibt Gerhard Schreibers Beitrag ex­
emplarisch Aufschluss, der mit seinen Überlegungen zur ethischen 
Beurteilung einvernehmlicher Körperverletzungen im Rahmen sa­
domasochistischer Sexualpraktiken die grundlegende Frage berührt, 
was gegeben sein muss, um nicht nur von Verletzlichkeit als poten­
tieller Verletzbarkeit des Menschen zu sprechen, sondern von tat­
sächlich erfolgten Verletzungen. Durch das Beispiel sadomasochis­
tischer Sexualpraktiken vermag Schreiber infrage zu stellen, dass 
das Hauptkriterium für das Vorliegen einer Verletzung das Zufügen 
von Gewalt ist und stellt stattdessen vielmehr das Kriterium der 

Ulrike Peisker

14

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einvernehmlichkeit beziehungsweise „Einverständlichkeit“ ins Zen­
trum, deren Fehlen Merkmal tatsächlicher Verletzungen sein könnte. 
Gleichzeitig votiert Schreiber dafür, die Einverständlichkeit nicht 
als einziges Kriterium für die Legitimität der gewalttätigen Handlun­
gen zu verstehen. Vielmehr hätten auch einvernehmlich gewalttätige 
Handlungen Grenzen der Legitimität, die Schreiber unter anderem 
dort gegeben sieht, wo sie der Humanität des Menschen widerspre­
chen, insofern sie sich nicht nur gegen das konkrete Gegenüber, 
sondern in ihm gegen die Menschheit und damit auch gegen den 
Handelnden selbst richten würden. Mit diesem für eine Kriteriologie 
zwischenmenschlicher Verletzungen aufschlussreichen Beispiel sa­
domasochistischer Sexualpraktiken macht Schreiber unter anderem 
auf eine mögliche Diskrepanz zwischen Innen- und Außenperspek­
tive aufmerksam. Nicht alles, was für andere wie eine Verletzung 
aussieht, wird von den Betroffenen notwendigerweise auch als sol­
che wahrgenommen beziehungsweise ist als solche gemeint. Damit 
speist Schreiber den Aspekt der Deutungssensibilität von Situatio­
nen entstandener Verletzungen in die Reflexionsbemühungen dieses 
Bandes ein. Nicht nur zwischen den konkret Beteiligten und Dritten, 
sondern vor allem auch zwischen den Beteiligten selbst, zwischen 
Verletzten und Verletzer:innen, können die Interpretationen davon, 
wer wem was aus welchen Gründen angetan hat, divergieren. Ge­
rade dies scheint auch beim Umgang mit den Verletzungen selbst 
nicht selten eine wichtige Rolle zu spielen, insofern unterschiedliche 
Umgangsmechanismen unter anderem darauf zu zielen scheinen, 
zunächst eine gemeinsame Interpretation des Geschehenen zu eta­
blieren.

II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den 
durch sie Verletzten

Der zweite Abschnitt dieses Bandes widmet sich möglichen Umgangs­
formen der Verletzer:innen mit ihrem verletzenden Verhalten, den 
dadurch entstandenen Verletzungen und mit den Menschen, die sie 
verletzt  haben.  Dies  setzt  –  darin  schließen  die  hier  enthaltenen 
Beiträge an den Hinweis auf die Interpretationssensibilität des vorigen 
an – ein Einverständnis zwischen Verletzten und Verletzer:innen über 
ebendies voraus: sich in einer Situation des Verletzens und Verletzt­

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

15

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werdens vorzufinden. Ein Ausdruck dieses Einverständnisses seitens 
der Verletzer:innen kann die Reue sein. Brigitte Boothe  macht mit 
ihrem Beitrag daher auf eine Facette möglichen Umgangs von Tä­
ter:innen mit durch sie verursachten Verletzungen aufmerksam, wenn 
sie  das  Phänomen der  Reue aus  psychologischer  beziehungsweise 
psychoanalytischer  Perspektive  thematisiert.  Boothe  unterscheidet 
Reue von einer Art Bedauern von vergebenen Lebenschancen und 
ähnlichem und profiliert demgegenüber ein Verständnis von Reue in 
Bezug auf Geschehnisse mit moralischem Impact. Boothe schlägt vor, 
Reue  in  diesem  Zusammenhang  als  Selbstentmächtigung  der  Tä­
ter:innen zu verstehen, die ein Leiden an dem Leiden beziehungsweise 
Leidenmachen anderer ist. Davon abzugrenzen seien Formen des Self-
Blamings, bei denen es vielmehr um die Inszenierung von Betroffen­
heit und ein „Schauspiel massiver Selbstattacke“ gehe, bei der es zu 
„leiser Selbstbewunderung für die Großartigkeit des eigenen Martyri­
ums“ kommen könne.  Im Gegensatz dazu komme Reue ohne ein 
solches „Spektakel“ aus und habe nicht die eigene Entschuldung im 
Blick. Vielmehr gehe es bei Reue um den anderen, den durch das eigene 
Handeln Verletzten und sei damit als Beziehungsgeschehen zu verste­
hen, das Neuanfänge in Beziehungen ermöglichen könne, auch wenn 
sie diese nicht notwendig nach sich ziehe.

Ulrike Link-Wieczorek trägt mit ihren Überlegungen bezüglich 
Wiedergutmachungsmechanismen einen weiteren Aspekt hinsicht­
lich möglicher Formen des Umgangs von Täter:innen mit den 
durch sie gewirkten Verletzungen bei. Entlang von drei Kontexten, 
in denen Wiedergutmachung eine Rolle spiele, dem der Kriegsre­
parationen auf staatlicher Ebene, dem des Täter-Opfer-Ausgleichs 
und der symbolischen Wiedergutmachung auf strafrechtlicher Ebe­
ne und dem organisierter Versöhnungsprozesse im innerkirchlichen 
Bereich, spürt Link-Wieczorek der Bedeutung von Wiedergutma­
chung für Versöhnungsprozesse nach. Wiedergutmachungsbemü­
hungen seien nicht als Ungeschehenmachen des Geschehenen oder 
als vollständige Wiederherstellung des vorherigen Zustandes zu ver­
stehen, sondern vielmehr als Signale von Täter:innen an die Verletz­
ten, dass sie zu Umkehr und Reue bereit seien. Solche Signale könn­
ten beispielsweise die Unterstützung der Verletzten in ihrer weiteren 
Lebensführung umfassen, vor allem in Bereichen, die durch die 
Verletzung tangiert wurden. Reflektiere man diese Prozesse theolo­
gisch, so empfehle sich, nicht nur ein zweipoliges Beziehungsmodell 

Ulrike Peisker

16

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwischen Gott und Mensch zugrundezulegen, sondern ein mehrpo­
liges zwischen Gott, Mensch und Mitmenschen. Sowohl Boothe als 
auch Link-Wieczorek heben mit ihren Überlegungen jeweils hervor, 
dass der Umgang der Verletzer:innen mit den Verletzungen ein Be­
ziehungsgeschehen ist und insofern eben auch immer Umgang mit 
den durch sie verletzten Personen. Damit bereiten sie bereits den 
Weg für die im III. Abschnitt thematisierten Umgangsformen der 
Verletzten mit den ihnen zugefügten Verletzungen und ihren Verlet­
zer:innen.

III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen 
Vergeltung und Vergebung

Fragt man nach den Möglichkeiten der Verletzten zum Umgang mit 
ihren Verletzungen, mögen einem in den hiesigen Zusammenhängen 
zunächst gesellschaftlich angesehene Optionen wie etwa die des Ver­
zeihens, der Nachsicht oder des Kompromissschließens einfallen. 
Es darf jedoch nicht übersehen werden, dass die Möglichkeiten des 
Umgangs auch vergeltende Formen nicht ausschließen, die nicht 
minder kulturell verankert zu sein scheinen. So weiß der Volksmund 
„Rache ist süß!“ und zahlreiche Märchen enden damit, dass jedem 
und jeder das jeweils Gerechte zuteilwird. Insofern widmet sich 
Lisanne Teuchert mit ihrem Beitrag zur Rache einer vergeltenden 
Form des Umgangs der Verletzten mit ihren Verletzungen und 
den Täter:innen, die diese Verletzung zu verantworten haben. In 
Beziehung zu und in Abgrenzung vom Zorn als Aggressionsaffekt 
zeichnet Teuchert ein Bild von dem Mechanismus der Rache und 
seiner (theologie-)geschichtlichen Bewertung. Entlang unterschied­
licher theologischer Bewertungen des Zorns als Tod- beziehungswei­
se Wurzelsünde einerseits und als gerecht und tugendhaft, weil zur 
Bekämpfung von Ungerechtigkeit motivierend, andererseits zeich­
net Teuchert den Gratwandel der Bewertung auch des Phänomens 
der Rache nach. Die Bewertung dieses Phänomens vollziehe sich 
theologisch entlang der Unterscheidung zwischen altem und neuem 
Menschen und der Frage, welchem der beiden Zustände das Phäno­
men zuzurechnen sei. Dass es sich bei Rache und Zorn um dichte 
Begriffe handele, die nicht beschrieben werden können, ohne auto­
matisch mit einer Wertung bedacht zu werden, könne dabei insofern 

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

17

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhängnisvoll werden, als sie dadurch in der Gefahr stünden, in so­
genannte „Deckaffekte“ umgemünzt zu werden, die – anders als die 
durch sie verdeckten Affekte – als moralisch integer oder sogar wün­
schenswert gelten, wie etwa Empörung oder eben gerechter Zorn, 
und dadurch das Potential hätten, Gewalt zu legitimieren. Teuchert 
votiert dafür – und darin sieht sie auch das Potential und die Aufga­
be einer theologischen Anthropologie – die Ambivalenz von Rache 
und Zorn bewusst zu halten. Mit ihrem Beitrag macht Teuchert auch 
für die weiteren Überlegungen darauf aufmerksam, dass die den 
verschiedenen Emotionen beziehungsweise Umgangsmechanismen 
wie der Rache kulturell angediehene Bewertungen Einfluss auf un­
ser jeweils eigenes potentielles und faktisches Handlungsrepertoire 
haben.

Schließlich werden in einem letzten Schritt vergebende Formen 
des Umgangs von Verletzten mit ihren Verletzungen beleuchtet. 
Hierbei weist Sonja Fücker in ihrem Beitrag von der Warte der 
Vergebung auf etwas ähnliches hin wie Teuchert in Bezug auf Rache.

Aus soziologischer Perspektive erhellt Fücker das Konzept der 
Vergebung und definiert dieses entlang empirischer Einsichten neu. 
Fücker beobachtet eine gesellschaftliche Konjunktur von Vergebung. 
Vergebung sei als Ideal im Umgang mit Brüchen in unseren Be­
ziehungen tief in unser kollektives kulturelles Moralempfinden ein­
geschrieben, jedoch würden sich Vergebungsappelle und explizite 
oder implizite Vergebungsverpflichtungen an „gefühlsoptimierte In­
dividuen“ richten und die neben dem Vergebungsideal gleichzeitig 
bestehende und sozial tief verankerte Regel der Reziprozität außer 
Acht lassen. Entgegen eines nicht zu realisierenden Vergebungsideals 
reformuliert Fücker Vergebung vor allem als Praxis des Fremdver­
stehens. Vergebung in diesem Sinne bedeute, sich als Verletzte in 
die Verletzer:innen hineinversetzen zu können und die situativen 
und biografischen Handlungsgründe nachzuvollziehen, die die Ver­
letzer:innen jeweils geleitet haben. „Mit Praktiken des Fremdverste­
hens blickt man“, so Fücker, „nicht auf die anderen und ihre Schuld, 
sondern macht sich ihnen ähnlich mit dem Bekennen, dass es die 
eigene Schuld sein oder in Zukunft werden könnte.“ Damit dekon­
struiert Fücker herkömmliche Vergebungsvorstellungen als Umgang 
mit zwischenmenschlicher Schuld, insofern das Fremdverstehen ge­
rade dazu führe, dass eigentlich nichts mehr zu vergeben wäre. 
Man könne also entweder an klassischen Vergebungsvorstellungen 

Ulrike Peisker

18

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


festhalten, müsse dann jedoch Vergebung konsequenterweise als 
realitätsfern kennzeichnen, oder man verstehe Vergebung neu als 
fremdverstehende Dekonstruktion des zu Vergebenden. Für letzteres 
plädiert Fücker.

Ausgehend von ähnlichen Beobachtungen und Schlussfolgerun­
gen wählt Ulrike Peisker in ihrem Beitrag den entgegengesetzten 
Lösungsvorschlag und meint, die konsequente Ausformulierung ei­
nes Vergebungsverständnisses müsse eine gewisse Verabschiedung 
der Vergebung oder zumindest eine weitaus sparsamere Rede von 
Vergebung zeitigen, als dies im gesellschaftlichen, kirchlichen und 
theologischen Diskurs der Fall ist. In ihrem Beitrag kontrastiert 
Peisker im Rahmen ihrer Überlegungen zum Verhältnis von Verge­
bung und (Handlungs-)Absicht die (Un)Möglichkeit zu vergeben 
mit den möglichen Rachebedürfnissen der Verletzten. Peisker argu­
mentiert, dass sich das Vergeben spröde verhalte zum Modus des 
absichtsvollen Handelns, sowohl in Bezug auf das Verfolgen äußerer 
Absichten durch das Mittel der Vergebung als auch hinsichtlich der 
Beabsichtigung von Vergebung selbst. So mangele es der Vergebung 
– anders als der Rache – an einer solchen Anmutungsqualität, die 
sie uns plausiblerweise beabsichtigen wollen lassen könnte. Für die 
Rachefantasie gebe es kein Äquivalent einer Vergebungsfantasie. 
Darüber hinaus könne einerseits die erklärte Absicht zu vergeben 
in der fraglichen Beziehung ähnlich destruktiv wirken wie das zu 
Vergebende selbst und andererseits berge eine Absicht zu vergeben 
konzeptionelle Probleme in Bezug auf die Vergebung an sich. In 
Anschluss an und Modifikation von Jacques Derrida, Jean-Luc Ma­
rion und Bernhard Waldenfels zeichnet Peisker Vergebung als ein 
ereignishaftes Geschehen, das sich nicht intendieren lasse und sich 
erst retrospektiv in der Wahrnehmung der Vergebungsempfänger als 
„Vergebenheit“ erschließe. Als solches entziehe es sich jedoch der Be- 
und Empfehlbarkeit und geschehe vermutlich weitaus seltener, als es 
die Beliebtheit der Rede von Vergebung nahelege.

Einen anderen Ansatz, Vergebung zu verstehen, bietet Susanne 
Boshammer in ihrem Beitrag. Über die Abgrenzung der Vergebung 
von anderen Mechanismen des Umgangs mit moralischem Unrecht 
wie dem Vergessen, der Nachsicht und dem Entschuldigen gelangt 
Boshammer zur Darstellung eines nicht – oder nicht ausschließlich 
– sentimentalistischen Vergebungsverständnisses. Beim Vergeben ge­
he es Boshammer zufolge nicht (allein) um einen Wandel der Emp­

Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?

19

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findungen oder Gefühle in Bezug auf das erlittene Unrecht und die 
Person, die dieses Unrecht zugefügt hat, sondern Vergebung sei vor 
allem als „normative Fähigkeit zu betrachten, also eine Form des 
Umgangs mit Unrecht, mit der wir bewusst Einfluss darauf nehmen, 
was wir einander schulden“. Diese Annahme trifft Boshammer auf 
der Grundlage dessen, was sie das „Opfer-Privileg“ nennt – der Ge­
danke, dass es allein den Geschädigten beziehungsweise Verletzten 
zustehe, Vergebung zu gewähren. Da negative Gefühle wie Groll 
oder Empörung in Bezug auf das geschehene Unrecht nicht nur 
von den Verletzten selbst, sondern auch von Dritten empfunden 
und entsprechend auch aufgegeben werden könnten, eigne sich ein 
sentimentalistisches Vergebungsverständnis nicht dazu, dem Opfer-
Privileg Rechnung zu tragen. Vergebung als normative Fähigkeit, 
wie sie Boshammer beschreibt, bestehe nun in der Entbindung der 
Täter:innen von ihrer durch das zugefügte Unrecht entstandenen 
Verpflichtung den Verletzten gegenüber, sich das fragliche Verhalten 
vorzuwerfen. Diese Verpflichtung sei „salopp gesagt, ein schlechtes 
Gewissen.“

So facettenreich die Beiträge sind, die dieser Band versammelt, 
so wenig beansprucht diese Sammlung, eine umfassende Aufarbei­
tung der gestellten Fragen zu bieten. Vielmehr möchte der Band 
mit exemplarischen Perspektiven aus Theologie, Philosophie, Psy­
chologie und Soziologie dazu beitragen, hinsichtlich der Frage nach 
möglichen Umgangsformen mit emotionaler Verletzlichkeit und Ver­
letzungen die oben genannten, parallel laufenden Diskurse in Bezug 
auf Vulnerabilität und Vulneranz einerseits sowie Schuld und Ge­
rechtigkeit andererseits miteinander zu verzahnen und ins Gespräch 
zu bringen. Das Feld ist damit offen für weitere Vertiefungen.

Ulrike Peisker

20

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7 - am 21.01.2026, 00:08:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Wie umgehen mit emotionaler Verletzlichkeit und Verletzungen?|Ulrike Peisker
	Eine Einleitung
	I. Von der Verletzbarkeit zur Verletzung – Voraussetzungen für das Reden über den Umgang mit entstandenen Verletzungen
	II. Umgang der Verletzer:innen mit ihrem Verletzen und den durch sie Verletzten
	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung



