
4. Worktable (Kate McIntosh)

4.1 Destruktion und Rekonstruktion

I can suddenly no longer conceive of an impassive object, etched as all things

arewith our nostalgia, associations and emotions. I choose an ugly porcelain

dog because I want to hold it by the hind legs and smash its twee little face

in, but as I cradle it in the queue I’m asked what kind of spaniel I think it

is, reminded of a stale grandmother’s living room and place it back on the

shelf. Someone holds a pair of glasses and I think ofmountains of belongings

in Auschwitz. Even an apple and light bulb seem to hold universes in their

material, inanimate selves.1

Kate McIntoshs Performance-Installation Worktable2 wurde 2011 erstmals

im Battersea Arts Centre in London (im Rahmen der von der University of

Roehampton organisierten Veranstaltung »Performance Is a Dirty Work«)

präsentiert und ist seither in zahlreichen Theatern, Tanzinstitutionen und

im Kontext von Tanz-, Performance- und Live-Art-Festivals in Europa sowie

in Japan und Brasilien gezeigt worden.

Davor hat die in Neuseeland geborene und seit 2000 in Belgien leben-

de Performance-, Theater-, Video- und Installationskünstlerin in der Perfor-

1 Die Besucherin Kate Kelsall in einem Blogeintrag nach der Realisierung vonWorktable

im Rahmen des In- Between-Time-Festivals in Bristol (2013), http://www.thebrickbox.c

o.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html. Zugriff im Jänner 2014.

2 Worktable entstand im Rahmen vonMcIntoshs Forschungen während ihres Masterstu-

diums in Performance and Creative Research an der University of Roehampton. McIn-

tosh bezeichnetWorktable im Englischen als »performance installation«. Ich übersetze

diesen Begriff mit »Performance-Installation« und nicht mit dem geläufigeren Begriff

»Performative Installation«, um den Handlungsaspekt hervorzuheben. Denn ohne die

Handlungen der Partizipierenden gäbe es in der Installation kaum etwas zu beobach-

ten.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html
http://www.thebrickbox.co.uk/1/post/2013/02/sun-17-feb-2013.html


178 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

mance Dark Matter (2009) physikalische und philosophische Fragen zur Exis-

tenz des Menschen auf dem Planeten Erde in einer grotesken Late-Night-

Show verhandelt. In einer Reihe von absurden undmitunter ins Surreale ent-

gleitenden physikalisch-performativen Experimenten geht McIntosh in die-

ser Inszenierung (mit ihren beiden Assistenten) dem Wesen von Raum, Zeit,

Materie und Gedächtnis sowie dem leeren Raum in Atomen und der Un-

möglichkeit absoluter Dunkelheit nach. Die Bewegungen der nicht-mensch-

lichen Entitäten scheinen die menschlichen Charaktere unentwegt zu über-

raschen und sich den Versuchsanordnungen derselben nie ganz unterwer-

fen zu lassen, was zuweilen in slapstickartigen Szenen karikiert und theatral

überzeichnet wird. Tatsächlich wirkt die Performance großteils wie eine Se-

rie dubioser physikalischer Experimente oder Erkundungen der Inhalte eines

Chemiebaukastens,wobei diemateriellen Dinge als Sinnbilder für Raum,Zeit

und das Universum oder auch für psychologische Phänomene wie das Unbe-

wusste fungieren.3 Die Theatralität der Performance ist vor allem darauf zu-

rückzuführen, dass die Performer*innen ihre Überraschung angesichts der

Reaktionen der materiellen Dinge spielen.

3 So wird in einer Szene ein Wasserkrug als Universum bezeichnet und ein Wasserglas

folglich als Raum deklariert. Das Leeren des Wassers vom Krug in das Glas wird dar-

aufhin – ähnlich wie in Francis Alӱs’ Studie für Song for Lupita (1998) – zum Sinnbild für

die Zeit. Doch in Dark Matter scheint die Materie zu intervenieren und die Metapher

dadurch zu transformieren. McIntosh inszeniert einen kontrollierten Kontrollverlust

aufseiten der Experimentierenden. DasWasser läuft vermeintlich ungewollt über, wo-

durch die Metapher für die Zeit zu einem Sinnbild für eine Dimension wird, die sich

den Intentionen derMenschen nicht unbedingt fügt und sich nicht widerstandslos un-

terteilen lässt. Die Überblendung des Konzeptuellen und desMateriellenmacht es un-

möglich, auszumachen, ob dieses Bild für die Kraft des Materiellen oder für jene der

immateriellen Zeit steht. Die Küchenrolle, die zur surrealen Allegorie für das Bewusst-

sein erklärtwird, saugt sodanndas übergelaufeneWasser auf. Diese Szeneweist Paral-

lelen zu einer Szene in Layes’ Performance allège (2009) auf, in der eineWasserflasche

und einWasserglas auf einem Tisch als Energie undMechanik bezeichnet werden. Die

Energie, die Mechanik und der Tisch ergeben eine Fabrik, wie Layes erläutert, wäh-

rend er dieWasserflasche neben dasWasserglas auf den Tisch stellt und dabei ein we-

nig Wasser verschüttet. Er bezeichnet den Wasserkocher daraufhin als Wissenschaft

und weist darauf hin, dass die Wissenschaft und die Fabrik die Technologie ergeben,

was durch das Platzieren desWasserkochers neben dieWasserflasche veranschaulicht

wird. Der Putzlappen, der als Traum bezeichnet wird, wird mit der Technologie (dem

Wasserkocher) in Verbindung gebracht, indem Layes ihn zum Tisch trägt und ihn ne-

ben denWasserkocher legt. Auch hier werden die Performativität der Sprache und die

Performativität der Dinge als Verstrickte inszeniert.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 179

Worktable ist im Vergleich zu DarkMatter keine Bühnenarbeit, sondern ei-

ne Performance-Installation, welche die Besucher*innen auf einen Parcours

durch vier unterschiedliche Räume einlädt. Sie ist mehrere Stunden lang ge-

öffnet – kann allerdings immer nur von je einem*r Besucher*in betreten wer-

den. Im ersten Raum befinden sich zahlreiche Regale, auf denen diverse All-

tagsgegenstände platziert sind. Viele von ihnen erinnern an die Wohnungen

älterer Verwandter oder Nachbar*innen: ein alter Tennisschläger, eine Por-

zellanvase mit Blumenmuster, ein großer alter Wecker, ein Teddybär, der of-

fensichtlich schon oft im Arm gehalten wurde, eine Schreibmaschine, Eis-

laufschuhe, eine Armbanduhr, alte gebrauchte Sportschuhe, ein Globus, eine

bunt bemalte Porzellanschüssel, ein handgeschnitzter Kochlöffel. Wie in ei-

nem Kaufhaus oder in einem Lager gehe ich die Regale entlang, um die Dinge

zu betrachten und zu begutachten – schließlich hat mir eine Frau mitgeteilt,

dass ich mir ein Ding aussuchen und dieses später zerlegen oder zerstören

soll. Doch anders als vor den Regalen eines Kaufhauses nehme ich vor al-

lem die Materialität der Dinge wahr, während ich mir vorstelle, wie ich etwa

mit einem Hammer auf den Globus einschlage, was interessanterweise ein

Gefühl der Lust hervorruft. Ansonsten stellt dieser Raum eine Art Warteraum

dar, denn nur jeweils eine Person wird in den nächsten Raum geführt, in dem

man sich allein befindet.

Dort ist neben einem großen Tisch, auf dem zahlreiche Werkzeuge wie

Hammer, Scheren,Messer, Zangen, Sägen und eine Gesichtsschutzmaske lie-

gen, eine schriftliche Instruktion an der Wand angebracht, die dazu auffor-

dert, den gewählten Gegenstand zu zerlegen oder zu zerschlagen – auf wel-

che Art auch immer.4 Mikrofone sind in diesem Raum so installiert, dass die

Geräusche, die ich beim Dekonstruieren oder Zerstören des Dings verursa-

che, verstärkt in andere Räume in demselben Gebäude und in unmittelbarer

Umgebung übertragen werden. Dort sind sie als eine von der Handlung los-

gelöste und rekontextualisierte Tonspur in Echtzeit zu hören. Anschließend

an den Akt der Destruktion soll ich die Teile des vormaligen Gegenstandes

auf ein Tablett legen und in den dritten Raum mitnehmen.

Dort stelle ich das Tablett den schriftlichenHandlungsanweisungen zufol-

ge ab, um stattdessen dasjenige einer anderen Person zu nehmen undmit den

darauf befindlichen Bruchstücken zu einem der Tische zu gehen, auf denen

4 Die Originalinstruktion lautete: »Please take apart, shatter or wear to pieces your cho-

sen item. When finished put the item pieces on a tray & transport them to the second

room.«

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

sich wiederum zahlreiche Utensilien (Klebstoff, Klebebänder, Schnüre, Heft-

klammern, Nadel und Zwirn, Draht und so weiter) befinden, mithilfe derer

ich die Teile wieder zu einem Ganzen zusammenbauen soll.5 Im Unterschied

zum zweiten Raum bin ich hier in Gesellschaft – andere Besucher*innen ha-

ben bereits Platz genommen und arbeiten daran, die Scherben, Teile oder

Splitter des von einer ihnen unbekannten Person zerstörten Dings wieder zu

einem Gegenstand zusammenzusetzen. Wie lange ich mir für diese Tätigkeit

Zeit nehme, bleibt mir überlassen.

Sobald der Gegenstand wieder zusammengesetzt ist, betrete ich den vier-

ten Raum, in dem eine Kollektion der von den bisherigen Besucher*innen

zusammengebauten Gegenstände zu sehen ist, der man schließlich auch das

eigene Fabrikat hinzufügt.6 ImVergleich zum ersten erinnert der vierte Raum

eher an Galeriesituationen oder Ausstellungen.Hier findetmanminutiös und

einfallsreich wieder zusammengefügte Glühbirnen und Uhren ebenso wie

schnell und provisorisch reparierte Schuhe und Schallplatten, die eine spe-

zielle dingliche Poetik auszeichnet.

Die schriftlichen Instruktionen an denWänden leiten die Besucher*innen

zwar durch die Installation, nehmen den Teilnehmenden gewisse Entschei-

dungen jedoch nicht ab. Welcher Gegenstand wird am Anfang ausgewählt

und nach welchen Kriterien? Wie wird das Ding dekonstruiert – vorsichtig

mit einer kleinen Zange oder gewaltsam mit einem Hammerschlag? Welche

Scherben eignet man sich an, um wieder einen Gegenstand aus ihnen her-

zustellen, und welches Ding fabriziert man? Wo und wie platziert man den

letztlich entstandenen Gegenstand am Ende?

Je mehr der Gegenstand seine bekannte Form und damit seinen Ge-

brauchswert verliert, desto präsenter wird er in seinem bloßen Vorhandensein

und der Wandelbarkeit seiner materiellen Identität. Die Alltagsgegenstände, die

McIntosh für ihre Performance-Installation auswählt, sind großteils aus Ma-

terialien wie Holz, Stroh, Leder, Metall, Porzellan oder Glas – also aus relativ

5 Die Originalinstruktionen lauteten: »Please store your tray with item pieces on the ta-

ble. Please choose a dismantled item, other than the one you took apart. Put it together.

When finished, transport your completed item to the third room.« (Ich beschreibe die

Installation in Bezug auf die vier Räume, durch die man sich als Besucher*in bewegt –

einschließlich des Raums, in dem die Gegenstände in Regalen aufgereiht sind –, und

bezeichne nicht erst den Raum, in dem man das Ding zerlegt, als »ersten Raum«, wie

McIntosh das in ihrer Instruktion tut.)

6 Die Originalinstruktion lautete: »Please store your item on a table.«

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 181

spröden Materialien – hergestellt. Als Resultate standardisierter, industri-

eller Fertigungsprozesse handelt es sich bei den meisten (mit Ausnahme

einer Muschel, eines Apfels und eines Pinienzapfens) um massenproduzierte

Gegenstände, die das Ende ihres »Lebenszyklus« als Gebrauchsgegenstand

(beinahe) erreicht haben. Die Funktion, die sie einst als Zuhandene im Alltag

erfüllten, ist dennoch eindeutig erkennbar.

4.2 Von Zuhandenem zu Vorhandenem (Martin Heidegger)

Der Begriff »Zuhandenes« geht zurück auf die Phänomenologie Martin Hei-

deggers, dessen Dinganalyse7 in seinem Hauptwerk Sein und Zeit auf der Dif-

ferenzierung zwischen vorhandenen und zuhandenen Dingen aufbaut und

dem kaputten Ding einen besonderen Stellenwert zuerkennt. Während ei-

nem Heidegger zufolge Gebrauchsgegenstände (welche in seiner Terminolo-

gie auch »Zeug« genannt werden) im besorgenden8 Umgang als Zuhandene

begegnen, geht Vorhandenes nicht aufgrund eines bestimmten Nutzens im

Gebrauch auf, es erschließt sich vielmehr im wahrnehmenden Aufenthalt bei

diesemDing, in einem beobachtenden »Bei-ihm-sein«. Der Mensch (oder das

Sein des daseinsmäßigen Seienden) ist der Terminologie Heideggers zufol-

ge nicht von Dingen, sondern von Zeug umgeben, denn die Dinge tauchen

im Alltag quasi als Zeug in einem Ensemble von Werkzeugen oder Instru-

menten unter und zeichnen sich als solche durch Unauffälligkeit aus. In Op-

position zur neuzeitlichen Transzendentalphilosophie behauptet Heidegger

außerdem, dass das Zeug im Alltag primär nicht einen Gegenstand theore-

tischen Welt-Erkennens darstellt, sondern als Erzeugtes, Hergestelltes, Be-

sorgtes, Vermisstes bzw. als zu Erzeugendes, Herzustellendes, Besorgendes

etc. angetroffen wird und als solches von Belang ist.

DerMensch, so behauptet Heidegger, begegnet in seinemDasein, das im-

mer schon in der Welt aufgeht, normalerweise nicht einzelnen Dingen, son-

7 Heidegger nennt die Abschnitte in Sein und Zeit, in denen er über die Ontologie der

Dinge reflektiert, »Das Sein des in der Umwelt begegnenden Seienden« und »Die am

innerweltlich Seienden sich meldende Weltmäßigkeit der Umwelt«.

8 »Besorgend« ist hier nicht nur im Sinne eines praktischen oder ökonomischen Um-

gangs mit Dingen zu verstehen, sondern im Hinblick auf die Sorge des Menschen. Da

das Dasein des Menschen für Heidegger In-der-Welt-sein ist und als Sorge verstanden

wird, »ist das Sein zur Welt wesenhaft Besorgen«. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tü-

bingen: Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

dern einem Zeug(-Zusammenhang). Immer im Plural zeichnet dieses Zeug

sich als Benutztes oder Benutzbares durch die Verweisungsmannigfaltigkeit

des Um-zu aus. Der Umgang mit Zeug ist gekennzeichnet durch einen be-

stimmten Zweck sowie durch eine spezifische Sicht, die Heidegger »Umsicht«

nennt. Diese fokussiert nicht das einzelne Ding, das gebrauchend verwendet

wird – wie etwa den Hammer, mithilfe dessen ein*e Besucher*in in Workta-

ble eine Porzellanschüssel zerschlägt –, sondern das »Um-zu des Gebrauchs«,

also in der genannten Situation etwa die Zerstörung der Porzellanschüssel.

Heidegger stellt sich unter dem Um-zu des Gebrauchs jedoch vor allem ein

beabsichtigtesWerk, Produkt oder Fabrikat vor.Wenn ein Ding alsWerkzeug,

Schreibzeug, Fahrzeug oder Ähnliches inmitten andererWerkzeuge, Schreib-

zeuge, Fahrzeuge etc. ganz in seiner Funktion aufgeht, dann verschwindet es

quasi als Einzelding in der umsichtigen (und das heißt, sich der Funktiona-

lität des Dings fügenden und sich einer Teleologie unterwerfenden) Verwen-

dung, und gerade dieses Sich-Zurückziehen des singulären Dings im Zeug

macht seine Zuhandenheit aus.

Das zu Fabrizierende hat laut Heidegger wiederum die Seinsart von Zeug,

denn es ist ebenfalls zu einem bestimmten Zweck geschaffen und so dem

Um-zu des Gebrauchs unterworfen. (Heideggers Privilegierung der Intentio-

nalität des Menschen zeigt sich darin, dass diese – hier getarnt als Um-zu

des Gebrauchs – zu einem Bestimmungskriterium für das Sein des Zeugs er-

koren wird.) Dinge erscheinen bei Heidegger immer als Versammlung bzw.

Zeugganzes eines größeren Verweisungszusammenhangs. Wie Andreas Fol-

kers es treffend formuliert hat, bleibt die Artikulation dieses Verweisungszu-

sammenhangs aber angewiesen auf das Dasein als Anker der Welt, »als Punkt, an

dem die zerstreuten Fäden der Verweisung zusammenlaufen und eine Tota-

lisierung erfahren«9.

Die Alltagsgegenstände, die man im ersten Raum der InstallationWorkta-

ble begutachtet, wären der Definition Heideggers entsprechend Zuhandene –

zumindest im Kontext der Wohnungen, aus denen sie herkommen. In den

einzelnen Räumen von Worktable oszillieren die Dinge permanent zwischen

ihrer Vorhanden- und ihrer Zuhandenheit. Mit Heideggers Worten ließe sich

behaupten, dass Worktable die Alltagsgegenstände insofern verfremdet, als

sie aus Zuhandenem Vorhandenes macht, weil sie eine Begegnung mit diesen

9 Folkers, Andreas: »Was ist neu am neuen Materialismus? – Von der Praxis zum Ereig-

nis«, in: Goll, Tobias/Keil, Daniel/Telios, Thomas (Hg.): CriticalMatter.Diskussionen eines

neuen Materialismus, Münster: edition assemblage, 2013, S. 17-34, hier S. 26-27.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 183

Dingen unabhängig von ihren gewöhnlichen Funktionen ermöglicht. Da man

nicht dazu aufgefordert wird, etwamit demTennisschläger Tennis zu spielen,

sondern den Schläger zu zerstören, wird der Gegenstand seiner konventionellen

Zuhandenheit entrissen. Er ist – hält man an Heideggers Modell fest – vielmehr

einmal als Gegenstand, einmal als Haufen von Bruchstücken und einmal als

repariertes, aber unbrauchbares Ding vorhanden. Selbst die Werkzeuge im

zweiten Raum sind nicht eindeutig Zuhandene, welche bloß in eingeübten

Praktiken quasi unbewusst zur Hand genommen werden würden, was vor

allem damit zusammenhängt, dass sie im Kontext der Installation und auf-

grund der ungewöhnlichen Aktion, diemit ihrer Hilfe ausgeführt werden soll,

sehr wohl im Zentrum der Aufmerksamkeit der sie Benutzenden stehen. Es

ist nicht nur so, dass die Tätigkeit (etwa das Zerschlagen eines Kruges) keine

konventionalisierte Handlung darstellt, sie wird darüber hinaus auch nicht

aufgrund eines definierten Zwecks ausgeführt.

Klassische Zuhandene sind heute vor allem Smartphones, Tablets, Lap-

tops und Computer, deren Nutzen vor allem in ihrer Kommunikationsfunk-

tion, in der Erschließung digitaler Welten und im Zugang zu digitalen so-

zialen Plattformen besteht. Doch diese Dinge fehlen in dem von McIntosh

angebotenen Ding-Repertoire. Dieses besteht aus Dingen, die irgendwie an

eine vergangene Zeit erinnern, als noch nicht jede*r mit einem Smartphone

ausgestattet war. Ist die Auswahl der etwas anachronistischen, zum Groß-

teil nicht aus Plastik hergestellten Gegenstände auf eine gewisse Nostalgie in

Bezug auf traditionelle Materialien zurückzuführen?

Von Zuhandenem lässt sich am ehesten noch in Bezug auf die Utensilien im

dritten Raum, in dem man das Ding wieder repariert, sprechen. Hier ist ein

Zweck definiert, dem die am Tisch liegenden Dinge tatsächlich untergeord-

net werden, und als solche gehen sie im Verweisungszusammenhang unter,

während man ganz auf den zu reparierenden Krug oder Tennisschläger fo-

kussiert ist. Klebeband und Büroklammer verschwinden quasi hinter dem zu

bearbeitenden Scherben- oder Teilchenhaufen. Interessant ist in Bezug auf

die Performance-InstallationWorktable vor allem, was Heidegger über das ka-

putte Ding schreibt. Erst wenn ein Zuhandenes das, wozu es gebraucht wird,

nicht ausführt, wenn es seine Zweckbestimmung nicht erfüllt, so seine These,

wird Zuhandenes zu Vorhandenem, denn »das Unbrauchbare liegt nur da, –

es zeigt sich als Zeugding, das so und so aussieht und in seiner Zuhandenheit

als so aussehendes ständig auch vorhanden war«10. Erst wenn ein Ding nicht

10 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

funktioniert, taucht es aus den Tiefen der Unauffälligkeit aus einem Zeug-

Ensemble auf und wird in seinem Aussehen und seiner Singularität wahrge-

nommen. Die »pure Vorhandenheit« eines Dings blitzt, so denkt Heidegger,

nur auf, um sich »wieder in die Zuhandenheit des Besorgten, d.h. des in der

Wiederinstandsetzung Befindlichen, zurückzuziehen«11.

4.3 Der Mensch als Be-Dingter

Auch wenn man sich auf Heidegger heute aufgrund seines (mittlerweile um-

fassend und eindeutig nachgewiesenen) Engagements für die nationalsozia-

listische Partei – vor allem in den Jahren 1933 und 1934 – nicht mehr beziehen

kann, ohne sich ausdrücklich von seiner politischen und ideologischen Hal-

tung zu distanzieren und diese zu verurteilen, so ist es dennoch interessant,

dass bereits in Sein und Zeit (1927) erkennbar ist, wie Heidegger versucht, sich

von der Vorstellung der Welt als Behältnis oder Container zu verabschieden,

weil er das In-der-Welt-sein des Menschen nicht mit der Befindlichkeit oder

Platzierung des Menschen in der Welt verwechselt wissen möchte. Heideg-

ger bringt – und hier gehe ich bewusst das Risiko ein, seinen Text gegen den

Strich (und seine Intention) zu lesen – den Natur-Kultur-Binarismus bereits

sanft ins Wanken, weil er erkennt, dass sich das Sein des Menschen nicht

ohne dessen Interaktionen mit nicht-menschlichen Dingen, die ihn erst als

solchen (mit-)hervorbringen, denken lässt – wenngleich auch gegen Heideg-

ger festgestellt werden muss, dass dieses »Bei-den-Dingen-sein« nicht nur

im Modus des »Vertraut-seins« mit diesen, sondern oft vielmehr im Modus

des »Unheimlich-seins« dessen, was einem da als Vor- oder Zuhandenes be-

gegnet, zu beschreiben wäre.

Heideggers Denken ist zweifellos von der Sehnsucht nach einer ursprüng-

lichenWesenh(aftigk)eit, Wahrheit oder Eigentlichkeit des Seins geprägt und

scheint oft ein Appell zur Rückkehr zu einem authentischen oder traditionel-

len Lebensstil zu sein. Das Entsetzliche ist für ihn »jenes, das alles, was ist,

aus seinem vormaligen Wesen heraussetzt«12. Die Annahme einer solchen

vorgängigen Wesenheit bietet – noch dazu in Verbindung mit seinem ausge-

prägten Technikskeptizismus – seine Texte geradezu für ideologische Ausle-

11 Ebd., S. 73.

12 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 185

gungen an. Von letzteren möchte ich mich hier genauso distanzieren wie von

Heideggers Bedürfnis nach »Eigentlichkeit«, seiner Imagination eines »ur-

sprünglichen« Verhältnisses zu den Dingen, einer »unverhüllten« Interakti-

on mit denselben und der metaphysischen Ansicht, dass im Kunstwerk »die

Wahrheit« geschehen könnte.13 Interessant ist im Hinblick auf die Themati-

sierung der Materialität und Performativität alltäglicher Gegenstände in Mc-

Intoshs Installation jedoch, dass Heidegger nicht von einem souveränen und

ortlosen denkenden Subjekt (ego cogito) ausgeht, sondern vom In-der-Welt-

sein des Menschen und von seinen (praktischen) Interaktionen mit den ge-

wöhnlichen Dingen, die ihn umgeben. Damit ist Heidegger einer der ersten

Philosophen, der sich mit Alltagsgegenständen auseinandergesetzt hat, ohne

diese bloß auf Phänomene der menschlichen Wahrnehmung und (naturwis-

senschaftlichen) Erkenntnis zu reduzieren, sondern sie in ihrer Bedeutung

für die alltäglichen Praktiken der Menschen zu analysieren.

Allerdings bleibt Heideggers Abwendung von abstrakten und axioma-

tischen wissenschaftlichen Modellen zugunsten einer Hinwendung zum

praktischen Leben bedauerlicherweise einer Denkweise verpflichtet, welche

die naturwissenschaftliche Bestimmung der Dinge gegen ihre lebenswelt-

liche Einbettung in menschliche Praktiken ausspielt. Noch folgenreicher

ist, dass er sich die Praktiken, in die er die Dinge involviert sieht, als kon-

ventionalisierte Tätigkeiten innerhalb einer Tradition und im Hinblick auf

ein Werk oder Produkt vorstellt. Unverzeihlich ist, dass Heidegger den abs-

trakten Umgang mit den Dingen mit der »Rasse« der Juden in Verbindung

brachte, der er eine besondere »Geschicklichkeit des Rechnens und Schiebens

und Durcheinandermischens« attribuierte, welche die »Weltlosigkeit des Ju-

dentums«14 erklären sollte. Dass er seine Kritik an der leeren Rationalität

der neuzeitlichen Metaphysik zur Grundlage antisemitischer Ressentiments

13 »[J]e weniger das Hammerding nur begafft wird, je zugreifender es gebraucht wird,

um so ursprünglicher wird das Verhältnis zu ihm, um so unverhüllter begegnet es als

das, was es ist, als Zeug.« Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer

Verlag, 2006, S. 69. Zur »Wahrheit«, die lautHeideggermitunter – etwabei Vincent van

Gogh – als Kunstwerk geschieht, vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks,

Ditzingen: Reclam, 2005, S. 54.

14 Noll, Alfred J.: »Heidegger vor Gericht! Nach neuen Veröffentlichungen ist der von vie-

len verehrte Philosoph ein Fall für die Justiz geworden«,Die Zeit, Nº 52, 23.12.2015. Hei-

degger befürwortete als Faschist sowohl den Führerkult als auch die Diskreditierung

und Ermordung von Juden, die er sogar als »Selbstvernichtung« bezeichnete.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

machte, steht seit der Veröffentlichung von Heideggers Schwarzen Heften15

außer Zweifel. Es scheint so, als ob der gebrauchende Umgang mit Zeug von

Heidegger auch mit einem wesenhaften Deutschtum assoziiert wurde, das

er vom rechnerischen Geschick der Juden unterschied.

Physikalische Experimente bedeuten für Heidegger die Herstellung ei-

nes bestimmten Rahmenwerks (Gestells) und spezifischer Konditionen, die

es »der Natur« ermöglichen zu antworten. Insofern sind wissenschaftliche

Ergebnisse in ähnlicher Weise hergestellt wie Werkzeuge. Mit diesem Argu-

ment ist Heidegger erstaunlich nahe bei Latour, der immer wieder darauf

hinweist, dass auch wissenschaftliche Fakten fabriziert sind. Angst hatte Hei-

degger davor, dass die technologische Entwicklung unserer Gesellschaft dazu

führen könnte, dass aus der Natur ebenfalls eine Fabrizierte werden würde –

eine Vorstellung, die heute, im Zeitalter des Anthropozän, bis zu einem ge-

wissen Grad de facto Realität geworden ist.

Das zuhandene Ding ist von Heidegger als Ausweg aus transzendenta-

len philosophischen Denkschulen (wie etwa Kants Diktum, dass die Dinge

nur mithilfe der a priori existierenden Verstandeskategorien erklärt werden

könnten) konzipiert. Eine Auseinandersetzung mit Heideggers Ding-Analyse

lohnt sich deshalb, weil sie Heideggers Anliegen, die Verstrickung des Men-

schen mit nicht-menschlichen Dingen zu thematisieren und die konstitutive

Angewiesenheit der Bewegungen des Menschen auf dieselben zu betonen,

zum Ausdruck bringt. Mit dem Sein des Daseins ist, so schreibt Heidegger,

»wesenhaft schon ein Zusammenhang von Zuhandenem entdeckt«16, denn

»Dasein hat sich, sofern es ist, je schon auf eine begegnende ›Welt‹ angewie-

sen«17. Der Mensch ist von Beginn an, so kann Heideggers Gedanke in einer

agentiell-realistischenDenkweise weitergesponnenwerden, nicht nur in kon-

ventionalisierte Sprechakte und spezifische Sprachen hineingeboren, die ihn

in ihrer Performativität mithervorbringen, er ist von Beginn an auch in ei-

ne materielle Umgebung und Dingwelt geboren, mit der konventionalisierte

Praktiken und Bewegungsmuster verbunden sind, die ihn in ihrer Performa-

tivität in seinemMenschsein genausomitbestimmenwerdenwie die Sprache,

15 Heidegger, Martin: Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938); Überlegungen VII-

XI (Schwarze Hefte 1938/39); Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941) [=Ge-

samtausg., Bd. 94-96], alle hrsg. v. Peter Trawny, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann,

2014.

16 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 87.

17 Ebd., S. 87 (Hervorh. im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 187

in und durch die er sich ausdrückt und ausgedrückt wird (und »mithervor-

bringen« bringt einer agentiell-realistischen Sichtweise gemäß nicht bloß ei-

ne geistige Haltung, sondern eine sich auch auf die Materialität des Körpers

auswirkende Entwicklung zum Ausdruck). Menschen sind, um zur Termino-

logie Heideggers zurückzukehren, »Be-Dingte«18, welche die Anmaßung alles

Unbedingten hinter sich gelassen haben. Eugene Gendlin interpretiert Hei-

deggers Dinganalyse folgendermaßen:

This ›between‹ is not as though first we and things could have existed sepa-

rately and then interacted. Rather, what a person is is always already a hav-

ing things given, and a thing is already something that encounters. […] Con-

versely, only in perceiving and acting on things do we constitute ourselves

as humans, just as only thereby do the things become things.19

Bei all dem Konservativismus, der in Heideggers Denken – auch in seiner

Hinwendung zum praktischen, zuhandenen, gewöhnlichen und einfachen

Ding – mitschwingt, ist es doch interessant, wie er auf der Verstrickung des

daseinsmäßigen Seienden (Menschen) mit dem nicht-daseinsmäßigen Seienden (unter

anderem den Dingen und der Natur) insistiert, was sich besonders deutlich in

den verblüffenden Parallelen zwischen Gendlins Interpretation des Ding-

essays und Barads Definition der Intra-Aktion zeigt, denn die Kernthese ist

in beiden Fällen eine ähnliche: Es gibt nicht vorgängige menschliche und

nicht-menschliche Entitäten, die dann interagieren, sondern diese Entitäten

entstehen vielmehr erst in und durch diese Interaktionen. Doch hinter diesen

vermeintlichen Parallelen zwischen Heidegger und Barad verbergen sich

große Differenzen.

4.4 Die Leere des Kruges bei Heidegger und in der Quantenphysik

Die Interaktionen zwischen Menschen und Dingen erschöpfen sich nicht im

menschlichen Gebrauch und in menschlichen Beobachtungen und können

nicht bloß in Bezug auf die Heideggersche Fixierung auf die Herstellung von

18 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000, S. 174.

19 Gendlin, Eugene T.: »An analysis ofWhat is a thing?« (übersetzt vonW. B. Barton und V.

Deutsch), in: Heidegger, Martin:What is a thing?, Chicago: Henry Regnery, 1967, S. 258.

Online: www.focusing.org/gendlin/docs/gol_2041.html. Zugriff am 20.11.2015.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Werk(zeug)en aus Material durch das schöpferische Wirken eines Menschen

verstanden werden. Intra-Aktionen zwischen Menschen und Dingen im Sin-

ne Barads zeichnen sich nicht nur durch Reziprozität aus, sie finden darüber

hinaus machmal auf einer vonmenschlichen Intentionen unabhängigen Ebe-

ne statt. Die Dinge sind auch dann noch aktiv und in Intra-Aktionen mit den

Menschen verstrickt, wenn sie nicht mehr vom Menschen gebraucht wer-

den – etwa dann, wenn sie als Weggeworfene auf Mülldeponien liegen, wo

sie weder als Vorhandene noch als Zuhandene existieren. Dort geben sie etwa Me-

than und Kohlenstoffdioxid ab, die in die Luft und eventuell auch ins Grund-

wasser und über diesen (Um-)Weg schließlich auch in unsere Lungen und

Mägen gelangen.20 Oder sie werden in Müllverbrennungsanlagen verbrannt,

wodurch Treibhausgase undDioxine entstehen, die wiederumüber die Luft in

den menschlichen Körper gelangen, wo sie Prozesse in Gang setzen können,

die konkrete Auswirkungen auf den (Körper des) Menschen haben können. So

stellte Heidegger sich die Interaktion von Menschen und nicht-daseinsmäßi-

gem Seienden nicht vor.Heideggers Ontologie schließt die Dinge letztlich vom Sein

aus, die Kategorie des Daseins ist für den Menschen und nur für diesen reserviert.

Die Vorstellung, dass Dinge nur als Vor- oder Zuhandene relevant sind, ist

insofern zurückzuweisen, als Dinge –wie es Neomaterialist*innen betonen –

nicht nur als präsente, nützliche, in Gebrauch befindliche oder beobachtete

Gegenstände Auswirkungen auf den Menschen und andere nicht-menschli-

che Entitäten haben. Auch die Materialität der Dinge impliziert agentielle

Fähigkeiten. In Gendlins Zitat wird die Existenz des Dings an die menschli-

che Wahrnehmung und an menschliche Aktionen gekoppelt – so als wäre es

von letzteren abhängig. Diese Beschreibung deutet auf eine gewisse Über-

schätzung des Menschen hin, denn Dinge können auch aus Intra-Aktionen

mit anderen Nicht-Menschen hervorgehen.

Heidegger nimmt (in seinem Essay »Das Ding«21) Bennetts neomateria-

listische Definition des Dings in gewisser Weise schon vorweg. Bennett diffe-

renziert zwischen dem Ding und dem Objekt der Wahrnehmung.22 Heideg-

20 Vgl. Bennett, Jane: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham und London:

DukeUniversity Press, 2010, S. 6: »Sullivan reminds us that a vitalmateriality can never

really be thrown ›away‹, for it continues its activities even as a discarded or unwanted

commodity.«

21 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000.

22 Vgl. Bennett, Jane: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham und London:

Duke University Press, 2010, S. XVI.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 189

gerweist darauf hin, dass dasDing eine gewisse Unabhängigkeit vonmensch-

lichen Vorstellungen und Repräsentationen besitzt. Anhand des Beispiels des

Kruges und mithilfe eines raffinierten Wortspiels erklärt er in seiner 1950

verfassten philosophischen Meditation über das Dinghafte des Dings, dass

das Ding als der »Selbststand« eines Selbstständigen mehr als der »Gegen-

stand« eines Vorstellens ist, um seine kurze Reflexion mit der Behauptung

abzuschließen: »Der Krug bleibt Gefäß, ob wir ihn vorstellen oder nicht.«23

Dieser – Kants Definition des Dings als Gegenstand des Vorstellens kommen-

tierende – Satz erweckt den Eindruck, als wollte Heidegger die Materialität

des Dings betonen und philosophisch in den Blick nehmen. Er kommt jedoch

zunächst zu dem Schluss, dass das, was den Krug als Krug, nämlich als Ge-

fäß ausmacht, keineswegs der Stoff ist, aus dem er gemacht ist, sondern die

Leere, die er fasst.24 Während Bennett betont, dass Dinge sich im Vergleich

zu Objekten durch eine lebhafte und vibrierende Materialität auszeichnen,

die irreduzibel auf den Kontext ist, in den menschliche Subjekte sie bringen

oder in dem sie diese wahrnehmen25, betontHeidegger zunächst die Leere als

das, was konstitutiv für den Krug ist. Diese metaphysische Behauptung erin-

nert an Frage 232, die McIntosh, Tochter zweier Naturwissenschaftler*innen,

dem Publikum zu Beginn der Performance Dark Matter wie in einer bizarren

Quizshow entgegenschleudert:

Knowing that our bodies are made of atoms that are themselves 97 percent

nothingness, empty space, andgiven that reducing this emptiness fromeach

of youwould reduce you to a singlemolecular smoke hovering in the air, how

then, knowing all this, can we be so sure that we are here?

Ähnlich wie in der Performance DarkMatter, in der McIntosh diese und ande-

re physikalische Fragen in den Raum stellt und das Publikum zugleich warnt,

dass es nach der Bombardierung mit diesen Fragen weniger wissen wird als

zuvor, entpuppt sich Heideggers Verweis auf die Leere des Kruges als eine fal-

sche Fährte, auf die einen Heidegger lockt, um sie dann als einen Irrweg dar-

zustellen: »Wir stellten das Wirkende des Gefäßes, sein Fassendes, die Leere,

23 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000, S. 168.

24 Vgl. ebd., S. 171.

25 Vgl. Bennett, Jane: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham und London:

Duke University Press, 2010, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

als einen mit Luft gefüllten Hohlraum vor. Das ist die Leere wirklich, physi-

kalisch gedacht: aber es ist nicht die Leere des Kruges. Wir ließen die Leere

des Kruges nicht seine Leere sein.«26 Als einen Irrweg hätte Heidegger ver-

mutlich auch Vilém Flussers Beschreibung seines Schreibtisches bezeichnet

(die dieser allerdings erst nach Heideggers Tod anfertigte):

Dieser mein hölzerner Tisch, auf welchem ich den vorliegenden Text schrei-

be, ist bei näherem Hinsehen ein Schwarm von Partikeln und zum größten

Teil leerer Raum. Seine solide Fülle ist eine Täuschung. Fiele etwa meine

Schreibmaschine durch die Tischplatte hindurch, so wäre dies zwar ein au-

ßerordentlich unwahrscheinlicher Zufall, aber doch keineswegs ein ›Wun-

der‹.27

Physikalisch gesehen bestehenMenschen undDinge aus Atomen,welche wie-

derum größtenteils aus leerem Raum und aus Elektronen bestehen, welche

sich amäußersten Rand der Atome befinden.Die klassische Physik nachNew-

ton ging davon aus, dass einMensch, der etwa einen Krug berührt, diesen tat-

sächlich nicht berührt. Denn Elektronen, welche die Atome, aus denen Men-

schen wie Nicht-Menschen bestehen, umkreisen, können nicht direkt mitein-

ander in Kontakt treten. Da Elektronen negativ geladen sind, stoßen sie ein-

ander aufgrund der elektromagnetischen Abstoßung ab. Insofern können sich

Elektronen nicht berühren. Im Vergleich zu dieser Narration der klassischen Phy-

sik hält die Quantenfeldtheorie ein Denken, das nur Teilchen, die Leere sowie

Felder kennt und diese für abgetrennte Elemente hält, für obsolet.

Laut der Quantenfeldtheorie sind Teilchen, die Leere und Felder mit-

einander verwoben, was bedeutet, »dass Teilchen nicht länger ihren Platz

in der Leere einnehmen. Stattdessen sind sie mit der Leere konstitutiv

verschränkt.«28 Im Anschluss an Donna Haraways Frage (»Wen oder was

berühre ich, wenn ich meinen Hund berühre?«29) stellt Barad als Expertin

der Quantenfeldtheorie die Frage: »Wen und was berühren wir, wenn wir

26 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000, S. 164 (Hervorh. im Original).

27 Flusser, Vilém: Towards a Philosophy of Photography, Göttingen: European Photography,

1984, S. 31.

28 Barad, Karen: »Berühren – das Nicht-Menschliche, das ich also bin«, in: Witzgall, Su-

sanne/Stakemeier, Kerstin (Hg.):Macht desMaterials/Politik derMaterialität, Zürich/Ber-

lin: diaphanes, 2014, S. 163-177, hier S. 167.

29 Haraway, Donna:When SpeciesMeet, Minneapolis: University ofMinnesota Press, 2008,

S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 191

Elektronen berühren?«30 Die Quantenfeldtheorie dekonstruiert eine an

Demokrit angelehnte Ontologie und hält die Leere nicht nur für mit den di-

versen existierenden Entitäten verschränkt, sondern auch nicht für leer. Laut

Barad ist die Leere von virtuellen Teilchen bevölkert und als ein permanentes

Spiel von Un-/Bestimmtheiten zu verstehen:

Zusätzlich zu den vielen verschiedenen iterativ rekonfigurierendenWeisen,

auf die Elektronen – alle materiellen »Entitäten« – miteinander verwobe-

ne Relationen des Werdens sind, ist da die Tatsache, dass die Materialität

»selbst« immer schon von den unendlichen Konfigurationen andererWesen

und anderer Zeiten berührt wird und diese berührt.31

Die Quantenfeldtheorie geht grundsätzlich nicht von einer ewig gleichen

oder stabilen Materie aus, sondern davon, dass Materie vergänglich ist,

also entsteht, existiert und vergeht, wobei sie mit anderen Temporalitäten

verschränkt ist.

Die naturwissenschaftliche Beschreibung des Dings als spezifisches Ar-

rangement von Protonen, Elektronen, Atomen und so weiter bzw. der Welt

als durch Materie- und (leere) Raumeinheiten zusammengesetzte, lehnt Hei-

degger genau deshalb ab, weil er sie als ahistorisch betrachtet. Heidegger be-

zieht sich mit dieser Behauptung nicht auf die Physik (und auch nicht auf die

Verschränkung von Entitäten mit zukünftigen oder vergangenen Entitäten,

wie Barad das tut), sondern auf die phänomenologische Einsicht der lebens-

weltlichen Einbettung von Dingen und Menschen. Heidegger zufolge sugge-

riert die moderne Physik eine Kontextunabhängigkeit, die lebensweltlich nie

existiert. Diesen Kritikpunkt hat die Quantenfeldtheorie auf der Basis phy-

sikalischer Experimente bestätigt. Barad geht jedoch nicht mehr von einer

Einbettung von Entitäten in eine Welt aus, in der die Entitäten mit anderen

interagieren würden, sondern von Intra-Aktionen, die zwischen diesen Entitäten

stattfinden und diese als solche erst hervorbringen. Heidegger kritisierte die mo-

derne Physik dafür, dass aufgrund des naturwissenschaftlichen Anliegens, al-

les quantifizierbar zu machen, die Singularität des Kruges oder Tisches heute

im Vergleich zur Singularität dieses Kruges oder Tisches in einem Jahr ver-

leugnet wird. Heideggers Zeug-Analyse ist primär der Versuch, das Ding aus

30 Barad, Karen: »Berühren – das Nicht-Menschliche, das ich also bin«, in: Witzgall, Su-

sanne/Stakemeier, Kerstin (Hg.):Macht desMaterials/Politik derMaterialität, Zürich/Ber-

lin: diaphanes, 2014, S. 163-177, hier S. 172.

31 Barad, ebd., S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

seiner axiomatischen Verfasstheit zu befreien, die ihm die modernen Natur-

wissenschaften und bis zu einem gewissen Grad auch noch die Philosophie

Kants zugeschrieben haben.32

So ist seine Definition des Kruges insofern Wissenschaftskritik, als Hei-

degger es nicht nur ablehnt, den Krug als Objekt der menschlichenWahrneh-

mung zu definieren, sondern sich darüber hinaus weigert, das Dinghafte des

Kruges in messbaren Determinanten oder seiner physikalischen Definierbar-

keit zu erkennen, denn die Wissenschaft, so argumentiert er, trifft immer

nur auf das, »was ihre Art des Vorstellens im Vorhinein als den für sie mög-

lichen Gegenstand zugelassen hat«33. Heideggers Bemühen, den Krug nicht

nur als ein Ding, das bestimmte Maße und Qualitäten hat, zu begreifen, son-

dern vielmehr als eine Entität, der eine gewisse maßgebende Wirklichkeit

zukommt, als ein Ding, das »dingt«, wie er schreibt, läuft der modernen, na-

turwissenschaftlichen Beschreibung des Dings zuwider, die seiner Meinung

nach die Dingheit des Dings verdeckt oder vergisst, weil menschliche Prakti-

ken und Lebensformen, mit denen das Ding wesentlich verwoben ist, ausge-

blendet werden und weil das Ding sich nicht in der Positivität seiner mess-

baren Determinanten erschöpft.

Heidegger erkennt die Dingheit des Kruges in seiner Materialität und

Hergestelltheit, vor allem aber in seiner Funktion, dem Geschenk des Gus-

ses (welches ihm zufolge entweder ein Getränk für den Sterblichen oder ei-

ne Spende für die Götter sein kann), in dem Himmel und Erde wesen. So

dient ihm der Krug als exemplarisches Beispiel für sein mystisches Denkkon-

strukt des Gevierts, das für eine Analyse vonWorktablewenig aufschlussreich

ist. Philosophische Auslegungen des Gevierts seien Heidegger-Expert*innen

überlassen.34 Wenn das Besondere des Kruges das Geschenk des Gusses ist,

dann zeigt dies, dass für Heidegger das Signifikante eines singulären Dings

das ist, was der Krug uns erlaubt, mit ihm zu tun. Im Hinblick auf das, was

wir mit dem Krug tun können, wäre jedoch auch zu bedenken, was der Krug

32 Vgl. auch Esposito, Roberto: Persons and Things. From the Body’s Point of View (übersetzt

von Zakiya Hanafi), Cambridge/Malden: Polity Press, 2015, S. 64-65.

33 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000, S. 171.

34 Vgl. zumBeispiel: Harman, Graham: Tool-Being: Heidegger and theMetaphysics of Objects,

Chicago: Open Court Publishing Company, 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 193

mit uns tut, sobald wir etwas mit ihm tun, denn wie Sara Ahmed schreibt: »While

bodies do things, things might also do bodies.«35

4.5 Abkehr vom Modell des Hylemorphismus

Interessant ist im Kontext einer Auseinandersetzung mitWorktable vor allem

auch, dass Heidegger in seiner Ding-Theorie versucht, eine gewisse soziale Dy-

namik zu beschreiben, die vom Ding ausgeht. In diesem Zusammenhang ver-

weist er auf die Etymologie des Wortes »Ding«, das Versammlung oder prä-

ziser gesagt »Versammlung zur Verhandlung einer in Rede stehenden Ange-

legenheit, eines Streitfalles«36 bedeutete, und stellt so dar, inwiefern ein Zu-

sammenhang zwischen dem althochdeutschenWort »thing«/»ding« und dem

Wort »res publica« besteht.37 Auf eine von den Dingen hervorgerufene Sozialität

verweist auch Isabelle Stengers, die Politik als eine nicht nur auf Dinge aus-

geweitete Angelegenheit betrachtet, sondern als eine Praxis versteht, die »es

uns kunstvoll ermöglichen würde, uns rund um ›Dinge‹ zu versammeln«38.

Stengers meint mit Dingen nicht nur (Alltags-)Gegenstände, sondern generel-

ler Experimente und Ereignisse mit einer gewissen materiellen Dimension,

die das divergente Denken jener, die sich versammeln, herausfordern und

neue Praktiken anregen. Rebentisch fasst die soziale Dynamik, die in Heideg-

gers Texten von den Dingen ausgeht, im Kontext ihrer Auseinandersetzung

mit Heideggers Raumbegriff präzise folgendermaßen zusammen:

35 Ahmed, Sara: »Orientations matter«, in: Coole, Diana/Frost, Samantha (Hg.): NewMa-

terialisms. Ontology, Agency, and Politics, Durham und London: Duke University Press,

2010, S. 234-258, hier S. 245.

36 Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vittorio

Klostermann, 2000, S. 176.

37 Latour bezieht sich in seinem Essay »From Realpolitik to Dingpolitik« auf Heidegger

und die etymologische Bedeutung des Wortes »thing«, um sein Argument zu unter-

mauern, dass die res publica sich zu wenig um Dinge kümmere und zu sehr mit den

menschlichen Repräsentant*innen beschäftigt sei. Er verwendet das Wort »Ding« in

diesem Essay eher im Sinne eines Sachverhaltes. Vgl. Latour, Bruno: »From Realpoli-

tik to Dingpolitik or How to Make Things Public«, 2005, www.bruno-latour.fr/sites/de-

fault/files/downloads/96-MTP-DING.pdf. Zugriff am 16.9.2015. Vgl. auch Latour, Bruno:

Das Parlament der Dinge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012, S. 83.

38 Stengers, Isabelle: Spekulativer Konstruktivismus, Berlin: Merve, 2008, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Weil das Dasein des Menschen wesentlich In-der-Welt-sein ist, weil das Da-

sein des Menschen wesentlich, wie Heidegger auch sagt, im »Wohnen« bei

den Dingen gründet und das heißt: in einer Lebensformmit ihren historisch

wandelbarenBedeutungsbezügenund zeughaftenVerweisungszusammen-

hängen, deshalb bleiben die mit diesen Zusammenhängen lebensweltlich

immer schon miterschlossenen Räume »dem« Raum der mathematischen

Physik ontologisch vorgängig noch dort, wo dieser mit Hilfe der naturwis-

senschaftlichen Methode als »objektive Realität« erkannt werden mag.39

Heidegger hat wiederholt betont, dass das Zeug nicht nur durch seine Ver-

wendbarkeit, sondern auch durch seine Materialität oder das Woraus seines

Bestehens charakterisiert ist und dass die Natur insofern im gebrauchten

Zeug immer schon mitentdeckt ist.40 Das Zeug verweist nicht nur immer

auf ein Zeugganzes, sondern auch auf Materialien und dadurch auf die Na-

tur sowie auf Träger*innen, Nutzer*innen und Hersteller*innen. Heideggers

Insistieren auf derMaterialität des Zeuges (die von vielen seiner Zeitgenossen

nicht gebilligt wurde)41, fungiert nicht nur als Voraussetzung für seinen Pro-

test gegen die Subjektmetaphysik im Anschluss an Descartes und bis Hegel

und als Ablehnung jener philosophischen Tradition der Neuzeit, die aus der

res ein objectum und damit ein ausgehöhltes immaterielles Ding machte, es

kann als eine Befürwortung eines gewissen Realismus interpretiert werden.

(Das objectum ist das notwendige Korrelat der Subjektmetaphysik und um-

gekehrt.) Im Vergleich zum Zeug, das für Heidegger ein Stoff-Form-Gefüge

darstellt, ist das, was er ein »bloßes Ding«42 nennt, weder hergestellt noch

hat es einen bestimmten Nutzen.

Die Stoffe, aus denen etwa ein Schuh gemacht ist – nämlich Kunststoff

und Leder –, werden im Gebrauch verbraucht und gehen wie das Zeug im

39 Rebentisch, Juliane: Ästhetik der Installation, Berlin: Suhrkamp, 2003, S. 238.

40 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 70.

41 Vgl. Heidegger, Martin: »Das Ding«, in: ders.: Gesamtausgabe, Bd. 7, Frankfurt a.M.: Vit-

torio Klostermann, 2000, S. 186.

42 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks, Ditzingen: Reclam, 2005, S. 42.

Mit dem »bloßen Ding« erfindet Heidegger eine Kategorie von Dingen, die von der

menschlichenHerstellung ausgenommen sind (z.B. ein Stein). Allerdings verwirft Hei-

degger seine Definition »des bloßen Dings« nach kurzer Zeit wieder. Im Zeitalter des

Anthropozän und gemäß Latours Diktumder Untrennbarkeit vonNatur und Kultur so-

wie Barads Definition der Welt als permanente Intra-Aktion zufolge kann es kein blo-

ßes Ding geben, keine »natürliche« Entität, die frei von menschlichem Einfluss wäre.

Ich schlage hiermit eine materialistische Lesart von Latours Theorie vor.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 195

Zweck, für den sie instrumentalisiert werden, etwa im Gehen oder Laufen,

unter. Das Kunstwerk zeichnet sich hingegen, so führt Heidegger aus, genau

dadurch aus, dass es den Stoff nicht zum Verschwinden bringt, sondern ihn hervor-

treten lässt, denn es stellt – so schreibt er in einer performativen Wendung –

eine Welt auf und damit die Erde her.43 Gewöhnlich ist der Stoff, so Heidegger,

umso besser, »je widerstandsloser er im Zeugsein des Zeugs untergeht«44. In

Worktable ist es gerade die Materialität der Gegenstände, die zum Vorschein

kommt.

Der Hylemorphismus45, der Heideggers Auffassung des Zeuges noch zu-

grunde liegt, privilegiert die Form eines Dings, der eine als homogen betrach-

tete Materie untergeordnet ist, und bei Heidegger wird das Zeug wiederum

dem Zweck seiner Verwendung unterworfen. Aktive und affektive Kompo-

nenten werden im Modell des Hylemorphismus, also dem Denken in Materie-

Form-Gefügen, nicht berücksichtigt. Aristoteles etablierte das Modell desHy-

lemorphismus, indem er behauptete, dass ein Bildhauer einen Marmorblock

und eine Idee einer Form benötigt, die er aus dem Block machen will. Er war

überzeugt davon, dass eine formlose Materie und die immaterielle Form im

Kopf des Bildhauers notwendig seien, um eine Skulptur erschaffen zu kön-

nen.46 Man kann hier beobachten, wie eine Dichotomie zwischen Hyle und

Morphe konstruiert wurde, die suggeriert, dass ein passivesMaterial von einer

aktiven Form unterschieden werden muss.Wie Tim Ingold es treffend ausge-

drückt hat, hat sich in der westlichen Denktradition seither diese »Idee des

Machens« als ein »Einer-Substanz-eine-Form-Aufzwingen«47 durchgesetzt.

Bei Heidegger steht eine inerte Materie (in der Form von Zeug) noch einem

quasi omnipotenten Subjekt (als Meister der Formgebung) gegenüber.

Im Hinblick aufWorktable und die anderen in dieser Publikation bespro-

chenen Performances, in die nicht-menschliche Dinge involviert sind, ist es

43 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks, Ditzingen: Reclam, 2005, S. 45.

44 Ebd., S. 42.

45 Der Hylemorphismus (griechisch: hýlē = Stoff, Materie, und morphē = Gestalt, Form)

ist eine von der Scholastik entwickelte philosophische Schule, die – an Aristoteles an-

knüpfend – davon ausgeht, dass alle materiellen Dinge aus Stoff und Form bestehen.

46 Aristoteles: Über die Seele, Stuttgart: Reclam, 2011, S. 68.

47 Ingold, Tim: »Eine Ökologie der Materialien«, in: Witzgall, Susanne/Stakemeier, Kers-

tin (Hg.): Macht des Materials/Politik der Materialität, Zürich/Berlin: diaphanes, 2014,

S. 65-74, hier S. 67. Ingold weist darauf hin, dass Gilbert Simondon den Hylemorphis-

mus dekonstruiert und vorgeschlagen hat, die Erzeugung von Dingen als einen onto-

genetischen Prozess zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

wichtig, Materie nicht nur als formbedürftig und Dinge nicht nur als voll-

endete Formen zu verstehen, sondern von einer in Transformation begriffe-

nen energetischen Materialität auszugehen, die singulär ist und sich durch

zeitlich spezifische Intensitäten sowie die Kapazität, zu affizieren und affi-

ziert zu werden, auszeichnet. Gilles Deleuze und Félix Guattari denken, dass

die Singularität einer sich transformierenden und energetischen Materialität

sich durch (im topologischen Sinne) implizite Formen auszeichnet und dass

der*diejenige, der*die aus dem Material etwas schaffen will, dem Material

in gewisser Weise folgen muss. Erst im Bearbeitungsprozess wird er*sie von

Ideen geleitet, welche während der Interaktion mit dem Material entstehen,

so Deleuze und Guattari:

Zum Beispiel die Wellenbewegungen von Torsionen von Holzwolle, die den

Vorgang des Holzspaltens rhythmisieren. Andererseits muss man den we-

sentlichen Eigenheiten, die in der Materie aus dem formalenWesen entste-

hen, intensive variable Affekte hinzufügen, die sich entweder aus dem Vor-

gang ergeben oder ihn manchmal erst möglich machen: zum Beispiel ein

mehr oder weniger poröses, mehr oder weniger elastisches oder widerstän-

diges Holz. Jedenfalls geht es darum, demHolz nachzugeben und demHolz

zu folgen, indem man Bearbeitungsvorgänge mit einer Materialität verbin-

det, anstatt einer Materie eine Form aufzuzwingen: man wendet sich weni-

ger an eine Materie, die Gesetzen unterworfen ist, als an eine Materialität,

die einen Nomos besitzt.48

Dieser Ansatz von Deleuze und Guattari unterminiert die Dichotomie des

Hylemorphismus und ersetzt sie mit einem Denken in Materie-Strömen.Mir

geht es hier primär darum, zu zeigen,wie das Aufgeben desModells des Hyle-

morphismus dazu führt, dass ein kollaboratives Verhältnis zwischen der Mate-

rialität eines Dings und dem einwirkenden Menschen entsteht (ein Verhält-

nis, das Latour als das Bilden eines Kollektivs beschreiben würde). Deleuze

und Guattari halten es darüber hinaus für wichtig, Materialität in Zusammen-

hang mit Deformationsprozessen zu denken. InWorktable geht es zuerst um die

Deformation eines Dings und dann um den Versuch einer Wiederherstellung

der Form desselben.

48 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Kapitalismus und Schizophrenie. Tausend Plateaus (über-

setzt von Gabriele Ricke und Ronald Voullié), Berlin: Merve, 1997, S. 564 (Hervorh. im

Original).

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 197

Da die für eine Reparatur notwendigen Dinge und Fähigkeiten allerdings

fehlen, kann dieser Versuch nur scheitern.Die Unmöglichkeit, eine exakte Re-

konstruktion (der Form) des Dings anzufertigen, eröffnet einen gewissen Im-

provisationsspielraum aufseiten der Teilnehmer*innen, die sich etwa an die

(unmögliche) Arbeit machen, einen zerschnittenen Schuh mithilfe von Büro-

klammern zu rekonstruieren. Die Poetik der provisorisch reparierten Gegen-

stände ist auf die Verfremdung der Dinge in der Annäherung an ihre unmög-

liche Wiederherstellung zurückzuführen.

Heidegger hält zwar noch am Modell des Hylemorphismus fest, stellt al-

lerdings die Dichotomie zwischen menschlicher Innenwelt und davon abgekoppelter

Außenwelt in Frage. Die Philosophie macht Heidegger zufolge explizit, wie

der Mensch sich der konzeptuellen und materiellen Herstellung und Verwen-

dung von Zeug immer schon angenähert und an ihr partizipiert hat sowie

wie er – gerade dadurch – immer schon an der Fabrikation seiner selbst als

Selbst oder Subjekt beteiligt war.49 Im Unterschied zum Sein-in im Sinne ei-

nes räumlichen Ineinander-Seins, das die Dinge auszeichnet (das Wasser im

Glas, das Glas im Raum etc.), ist für das Sein des Menschen laut Heidegger

das »In-sein« konstitutiv.50 Dieses ist nicht als räumlich abstrakte Beziehung

oder Bestimmung im Sinne eines punktuellen Vorhandenseins eines Körpers

im Raum zu denken, sondern eher als ein Sein-bei, ein »Wohnen« oder »Auf-

halten-bei« im Sinne eines Vertraut-Seins mit, als In-der-Welt-sein, das immer

schon ein Aufgehen in der Welt ist. Anstatt von Dingen auszugehen, die sich

außerhalb des menschlichen Subjekts befinden, und diese der menschlichen

Ideen- und Gedankenwelt gegenüberzustellen, brach Heidegger mit der phi-

losophischen Tradition, welche die Welt in das binäre Schema einer Innen-

und einer Außenwelt einzuteilen pflegte.

Im Sichrichten auf… und Erfassen geht das Dasein nicht etwa erst aus sei-

ner Innensphäre hinaus, in die es zunächst verkapselt ist, sondern es ist sei-

ner primären Seinsart nach immer schon »draußen« bei einem begegnen-

den Seienden der je schon entdeckten Welt. Und das bestimmende Sich-

aufhalten bei dem zu erkennenden Seienden ist nicht etwa ein Verlassen

der inneren Sphäre, sondern auch in diesem »Draußen-sein« beim Gegen-

stand ist das Dasein im rechtverstandenen Sinne »drinnen«, d.h. es selbst

ist es als In-der-Welt-sein, das erkennt. Und wiederum, das Vernehmen des

49 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks, Ditzingen: Reclam, 2005, S. 14-15.

50 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Erkannten ist nicht ein Zurückkehren des erfassendenHinausgehensmit der

gewonnenen Beute in das Gehäuse des Bewußtseins, sondern auch im Ver-

nehmen, Bewahren und Behalten bleibt das erkennende Dasein als Dasein

draußen.51

Wie bereits erläutert stellt die Unterminierung der Dichotomie von Innen-

und Außenwelt (und damit der cartesianischen Unterteilung in res cogitans

und res extensa) ein wichtigesThema in den frühen Texten Latours dar, die den

Versuch darstellen, eine Denkweise zu bahnen, die nicht vom eingeschlosse-

nen menschlichen Bewusstsein oder der Gesellschaft auf der einen Seite und

den nicht-menschlichen Entitäten auf der anderen Seite ausgeht und dazwi-

schen eine Kluft imaginiert, die nur durch eine sprachliche Referenz über-

brückt werden kann.52 Die Abkehr vom dichotomischen Modell einer Innen-

welt, die einer Außenwelt gegenübersteht, hat gravierende epistemologische

Auswirkungen, die in letzter Konsequenz zu der von Barad thematisierten

Unmöglichkeit einer eindeutigen Abgrenzung von Epistemologie und Onto-

logie führen. Barad geht nicht von einem In-sein desMenschen aus, das sich –

wie bei Heidegger – gerade dadurch auszeichnen würde, dass es als In-sein

immer schon draußen bei der Welt und den Dingen ist, sondern von der Tat-

sache, dass wir nicht von außen auf eine Welt schauen können, weil die Welt

auch in uns ist und wir Wissen nur erlangen können, weil wir von und Teil der

Welt in ihrem differenziellen Werden sind.53

Sobald wir etwas beobachten, so Barad, ist das Beobachtete außerdem

nicht mehr dasselbe, das es davor war, denn die Beobachter*innen sind Teil

einer Intra-Aktion, die Auswirkungen auf die Involvierten hat. Auch Barad

kritisiert die kartesische Unterteilung in Inneres und Äußeres, aber im Ver-

gleich zu Heidegger betont sie die signifikante Rolle des (menschlichen und

nicht-menschlichen) Körpers, der in gewisse Apparate der Hervorbringung

von menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten verstrickt ist und selbst

als ein solcher Apparat verstanden werden könnte, viel stärker. Heideggers

»In-der-Welt-sein« im Sinne eines Bei-den-Dingen-seins mit allen lebens-

weltlichen Bezügen der Dinge und den mit ihnen verknüpften Lebensformen

51 Ebd., S. 62 (Hervorh. im Original).

52 Vgl. Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002.

53 Vgl. Barad, Karen: »Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How

Matter Comes toMatter«, in: Signs: Journal ofWomen in Culture and Society, 2003, Bd. 28,

Nr. 3, S. 810.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 199

wird bei Barad zu einem »Von-Welt-sein«54 weiterentwickelt, das nicht nur

auf den (sozialen) Interaktionen zwischenMenschen und nicht-menschlichen

Entitäten aufbaut, sondern deren (mitunter auch materielle) Intra-Aktionen

in den Blick nimmt.

Heidegger scheint mit der Überwindung der Dichotomie von Innen-

und Außenwelt eher auf die Argumentation abzuzielen, dass in der blo-

ßen Beobachtung und abstrakten Reflexion konkreter Dinge im Sinne von

Zeug die »wesenhafte« Dingheit von Zeug nicht erfasst werden kann, da

diese auch oder gerade im Umgang mit demselben erfahren werden muss,

wodurch dem gebrauchenden Hantieren (in dem sich im Deutschen nicht

zufällig der Brauch versteckt) ein gewisser Erkenntnisgewinn zuerkannt

wird: »Die nächste Art des Umganges ist, wie gezeigt wurde, aber nicht das

nur noch vernehmende Erkennen, sondern das hantierende, gebrauchende

Besorgen, das seine eigene ›Erkenntnis‹ hat.«55 Ich stelle zwar in Frage,

ob die praktische Verwendung von Zuhandenem »ursprünglicher« ist als

dessen Beobachtung, dennoch zeichnet es Heideggers Denken aus, dass

Reflexion und Erkenntnis nicht ausschließlich mit körperlicher Passivität,

Kontemplation und Beobachtung assoziiert werden und dass im praktischen

Umgang mit Dingen eine Form des Erkennens ausgemacht wird. Heideggers

Bemühen, Tun/Handeln und Erkenntnis bzw. Einsicht nicht gegeneinander

auszuspielen oder einander gegenüberzustellen, kommt am deutlichsten in

dem folgenden Paragrafen in Sein und Zeit zum Ausdruck:

Das »praktische« Verhalten ist nicht »atheoretisch« im Sinne der Sichtlo-

sigkeit, und sein Unterschied gegen das theoretische Verhalten liegt nicht

nur darin, dass hier betrachtet und dort gehandelt wird, und dass das Han-

deln, um nicht blind zu bleiben, theoretisches Erkennen anwendet, sondern

das Betrachten ist so ursprünglich ein Besorgen, wie das Handeln seine Sicht

hat.56

Heideggers Unterscheidung von Zuhandenemund Vorhandenemhat gezeigt,

dass das Ding als (Werk-)Zeug von Heidegger bloß als Mittel für das menschli-

che Werk oder den menschlichen Zweck betrachtet wird und nur dann zum Vor-

schein kommt,wenn es aus seinemGebrauchs- oder Verweisungszusammen-

hang entwendet wird oder den menschlichen Intentionen zuwiderläuft, in-

54 Vgl. ebd., S. 829.

55 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 2006, S. 67.

56 Ebd., S. 69 (Hervorh. im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

dem es nicht funktioniert oder abhanden gekommen ist und sich insofern

dem menschlichen Projekt nicht einspruchslos fügt. Heidegger hat versucht,

demDing eine gewisse Autonomie von ideellen Vorgängen undmenschlichen

Vergegenwärtigungen zuzugestehen. Als Zeug ist das Ding – und im Spezi-

ellen auch dessen Stofflichkeit oder Materialität – aber ganz der formenden

Gewalt des Menschen mitsamt seinen Projektionen unterworfen.

Die kontemplative Beobachtung von Zeug bedeutet immer den Verlust

einer konstitutiven Dimension desselben, die sich nur in der Verwendung

des Dings erschließt. Interessant ist, dass Heidegger den Sinn des Kunst-

werks unter anderem darin erkennt, dass es die eigene Materialität ins Be-

wusstsein des*r Rezipient(en)*in ruft. Seine Differenzierung von Vorhande-

nem und Zuhandenem bleibt letztlich eine Gegenüberstellung nützlicher un-

auffälliger Dinge und nutzloser Dinge, die ins Zentrum der Aufmerksamkeit

gelangen. Als Analysemodell für die Installation Worktable eignet sich die-

se Kategorisierung letztlich nur sehr bedingt. Zwar findet in Worktable eine

Überführung von einst Zuhandenem in Vorhandenes statt – das wird gerade

im letzten Raum der Installation deutlich, in dem die Dinge nur nochmit den

Augen wahrgenommen werden können und Blickakte den haptischen Um-

gang mit den materiellen Komponenten des Gegenstands ersetzen. Sobald

das im Alltag einst nützliche (zuhandene), dann in der Installation zerstörte

und wieder reparierte Ding am Ende des Parcours im letzten Raum auf einem

Podest oder Tisch platziert wird, ist nur noch ein betrachtendes Verweilen bei

ihm (als Vorhandenem) möglich.

Doch diese Lesart von Worktable greift insofern eindeutig zu kurz, als es

in der Installation nicht nur um die Differenz zwischen brauchbaren und

unnützen Dingen oder das Überführen eines Gebrauchsgegenstandes in ein

Kunstwerk oder ein visuelles Objekt geht, sondern auch um den Prozess,

in dem der*die Partizipierende auf verschiedene Instruktionen reagiert und

sich für bestimmte Handlungen mit oder in Bezug auf den ausgewählten Ge-

genstand entscheidet. Diese Entscheidungen finden in einem sozialen Um-

feld statt, denn im dritten Raum begegnet der*die Partizipierende anderen

Besucher*innen und ist so mit deren Entscheidungen konfrontiert. Der All-

tagsgegenstand, der in der Performance-Installation transformiert wird, ist weder ein

Zuhandenes, das in seiner Funktion aufgeht, noch ein Vorhandenes, das nur über den

Blick erfahren wird, und im Vordergrund der Installation steht grundsätzlich

nicht die ontologische Frage, was das Ding letztlich ist oder was sein Sein

ausmacht, sondern vielmehr die Frage, was mit den Partizipierenden und

den Dingen in der Performance-Installation passiert – was die Menschen mit

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 201

den Dingen und diese mit den Menschen machen. Aus diesem Grund ist eine

agentiell-realistische Analyse angebracht, die danach fragt, was die Installati-

on mit den menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten tut bzw. was die

Partizipierendenmit den Dingen und Handlungsanweisungen und die Dinge

und Instruktionen mit diesenmachen, oder zumindest danach, was die Parti-

zipierenden in der Installation tun und wie sie den Prozess oder die Situation,

in die sie verwickelt sind, in Bezug auf ihre Einbettung in konkrete soziopoli-

tische und ökonomische Realitäten (die sie auch selbst sind) wahrnehmen.57

4.6 Das Ding als kristallisierte Aktion oder Kunst
ohne Performer*innen, Zuschauer*innen und
ohne künstlerisches Objekt

Worktable kann als ein Apparat zur Hervorbringung und Transformation von

Körpern betrachtet werden, in dem es nicht um das Ende eines Prozesses

(oder eine spezifische Intention, welcher der Prozess unterworfen wäre) geht,

das ein Endprodukt (Kunstwerk) verkörpernwürde. Es handelt sich inWorkta-

ble auch nicht um die Erhöhung oder Re-Auratisierung industriell fabrizier-

ter Gebrauchsgegenstände als Kunstobjekte (wie etwa bei Duchamps Ready-

mades). McIntosh versucht bewusst, eine Fetischisierung der wieder repa-

rierten Dinge zu umgehen und diese nicht als (künstlerische) Endprodukte

der in der Performance-Installation angestifteten Prozesse zu stilisieren. Aus

diesem Grund vermeidet sie es, Worktable in Galerien und Museen zu rea-

lisieren, weil dieser Kontext eine Interpretation der Wiederherstellung der

Dinge im Sinne einer Produktion kleiner Kunstwerke nahelegen würde. Erst

die Realisierung der Installation im Kontext von Tanz-, Performance-, Live-

Art-Festivals und Tanzhäusern bzw. Theatern macht deutlich, dass der Fokus

der Arbeit auf den Aktionen der Teilnehmenden liegt. Dass die Performance-

Installation mehrmals in öffentlichen Räumen wie alten Fabrikgebäuden, Fa-

milienhäusern oder Büros realisiert wurde, ändert nichts an der Kontextua-

lisierung der Arbeit in und durch Performance-Festivals, wodurch die agie-

57 Dies soll allerdings nicht so missverstanden werden, dass eine agentiell-realistische

Analyse hier nur deswegen Sinn macht, weil die Rezipient*innen physisch in die In-

stallation involviert werden und körperlich agieren. Auch still auf dem Stuhl sitzende

Rezipient*innen sind als Partizipierende in eine Performance involviert und als kon-

stitutiver Teil der Performance zu betrachten – selbst wenn sie sich nicht bewegen.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

renden Besucher*innen sowie eventuell auch die Frage, ob und inwiefern

hier auch die involvierten Dinge Agierende sind, in den Vordergrund rückt,

denn da keine professionellen Tänzer*innen oder Performer*innen in der

Performance-Installation zu sehen sind, kann die Aufmerksamkeit nicht auf

sie gelegt werden. Die Abwesenheit von Performer*innen würde im Kontext

der bildenden Kunst nicht verwundern. McIntoshs Installation entspringt ei-

nem choreografischen Denken – auch oder gerade weil sie inWorktable zahl-

reiche normative Paradigmen einer (Tanz- oder Theater-)Performance her-

ausfordert bzw. unterläuft. McIntosh beschreibt das Anliegen, das der Erar-

beitung der Performance-Installation zugrunde lag, so:

My first idea was that there would be no performer and no audience, so no-

body to watch and nobody to perform anything. […] It was very much about

action, how could it be just action without it being ›performed‹ or witnessed

either.58

Die Performance-Installation bricht nicht nur mit der in Tanzhäusern

konventionell vorherrschenden Trennung von Performer*innen und Zu-

schauer*innen (im Sinne einer räumlichen Separation und/oder einer

Aufteilung in sich Bewegende und Stillsitzende), sie bricht darüber hin-

aus überhaupt mit der Tatsache, dass es Performer*innen im Vergleich zu

Zuschauer*innen gibt. Niemand wird in Worktable dazu animiert, für die

Blicke anderer zu agieren oder sich zur Schau zu stellen. Gleichzeitig ist aber

auch niemand ausschließlich ein*e Beobachter*in dessen, was andere tun.

Der*die Partizipierende ist unentwegt Teil einer konstruierten Situation,

die er*sie zugleich verändert und währenddessen beobachtet. McIntosh

unterminiert die Subjekt-Objekt-Dichotomie auf doppelte Weise – einer-

seits im Hinblick auf das Zusammenführen partizipierender Subjekte und

materieller Gegenstände innerhalb der Installation, andererseits auf der

Metaebene der Live-Installation in Bezug auf eine fehlende Trennung von

Besucher*innen und einem künstlerischen Quasi-Objekt (einer Performance,

einer Installation), dem man als Betrachter*in gegenübertreten könnte.

Während Michael Fried in seinem bekannten Aufsatz »Art and Object-

hood« (hinsichtlich der Minimal Art) auf die notwendige Distanz zwischen –

in diesem Fall – minimalistischem Objekt und Betrachter*innensubjekt

hinweist und dies mit dem Argument untermauert, dass erst diese Distanz

58 KateMcIntosh in einemunveröffentlichten InterviewmitMartina Ruhsam in Ljubljana

im August 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 203

den*die Betrachter*in zum Subjekt und die betreffende Arbeit zum Objekt

mache59, wird genau diese Herausbildung des*r vermeintlichen Betrach-

ter(s)*in zum Subjekt in Opposition zur künstlerischen Arbeit als Objekt in

Worktable verunmöglicht. Nun ist dies allerdings ein Charakteristikum vieler

Installationen.

Entscheidend ist im Hinblick aufWorktable vor allem – wie ich bereits er-

läutert habe –, dass der Kontext bzw. das Dispositiv, in dem die Performance-

Installation gezeigt wird, die Rezeption entscheidend beeinflusst, weshalb sie

nur als eine Intra-Aktion zwischen demDispositiv desTheaters, des Tanzhau-

ses oder Festivals, der künstlerischen Setzung und der Partizipierenden dis-

kutiert werden kann. Das experimentelle Set-up (das die Institution, in der

es eingerichtet ist, inkludiert) ist mit dem, was das Set-up produziert, und

mit denen, die an diesem Experiment teilnehmen, verschränkt.Wie Barad es

rekurrierend auf die Quantenphysik gezeigt hat, sind die Beobachter*innen

und das, was der experimentelle Apparat hervorbringt, miteinander verwo-

ben. Auch wenn McIntosh mit den traditionellen Paradigmen einer Perfor-

mance in dieser Installation bricht, so ist es dennoch nicht so, dass sie in

Worktable kurzfristig das Genre wechseln würde. Im Gegenteil: McIntosh ist

Choreografin und inWorktable choreografiert sie die Besucher*innen, indem

sie diese in diverse Aktionen verstrickt, welche die Transformation von All-

tagsgegenständen zum Ziel haben. Dadurch werden die Spezifika des Genres

Performance bzw. Choreografie nicht irrelevant, sondern im Gegenteil eben-

falls Thema der Arbeit, gerade weil diese sich von vielen Konventionen dieses

Genres befreit. Der Museumskontext würde es nahelegen, dass die proviso-

risch reparierten Dinge im letzten Raum als Kunstwerke ausgestellt werden.

Die Herstellung von Kunstwerken oder ästhetischen Objekten ist für McIn-

tosh in Worktable jedoch nicht Thema. Die letztlich zurückbleibenden wie-

derhergestellten Dinge sind weniger Kunstwerke als vielmehr anonyme Res-

te oder Überbleibsel ephemerer Prozesse und Aktionen, welche die Spuren

diverser Entscheidungsprozesse tragen.

Im Mittelpunkt stehen nicht ästhetische Anliegen im Hinblick auf ein äs-

thetisches Produkt, sondern vielmehr die Entscheidungen der Partizipieren-

den in Bezug auf die schriftlichen »scores« und den gewählten Gegenstand –

wenn auch ästhetische Aspekte durchaus eine wichtige Rolle in der Arbeit

59 Vgl. Fried, Michael: »Art and Objecthood« (Artforum 1967), neu abgedruckt in:

Battcock, Gregory (Hg.):Minimal Art: A Critical Anthology, New York: E. P. Dutton, 1968,

S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

spielen.Worktable verleitet die Besucher*innen nicht dazu, die Handlungen,

die sie in der Installation ausführen, im Zuge einer gewissen Inszenierung

des Selbst für ein Publikum oder eine Kamera zu performen. Vielmehr erge-

ben diese sich durch die Arbeit am materiellen Ding und die Interpretation

der Instruktionen. So begreift McIntosh die Gegenstände letztlich selbst als

Manifestationen dieser Aktionen, wie sie es in einem Interview beschreibt:

By the time youget to the last roomyouhave alreadybeen througha series of

decisions in how to work with your object. Then you arrive and see everyone

else’s and realise, wow, there aremany other decisions here in the room. And

you put your object there in conversation with all those different decisions. I

think because you’ve just been through a long process with your own object

you become sensitized to read the actions in the other objects rather than

to focusing on the aesthetics.60

4.7 Partizipative Kunst im Zeitalter der Prekarität

Bezug nehmend auf Bojana Kunst könnteWorktable auch folgendermaßen be-

schrieben werden: »The work is performed by an active audience; without au-

dience participation it would not be completed.«61 Kunst weist darauf hin,

dass die Involvierung der Besucher*innen in der zeitgenössischen Kunst be-

reits zu einer etablierten Konvention geworden ist: »One of the main charac-

teristics of contemporary artistic events is the central role of the ›effort‹ of the

audience«62. Sie erläutert, warum sie dem Trend zur Partizipation sehr kri-

tisch gegenübersteht. Wenn die Besucher*innen dazu angehalten werden, in

einer künstlerischen Arbeit zu performen, dann erkennt Kunst in dieser Auf-

forderung eine gewisse Wiederholung postfordistischer Ausbeutungsmodi.

Die Kunstinstitution (hinter der sich meist prekäre Arbeitsverhältnisse ver-

bergen) wird in diesen Fällen zu einer Plattform, die Arbeit an Besucher*in-

nen delegiert, wodurch diese einmal mehr in ein prekäres Arbeitsverhältnis

involviert werden. Wie auch Claire Bishop weist Kunst darauf hin, dass die

60 KateMcIntosh in einemunveröffentlichten InterviewmitMartina Ruhsam in Ljubljana

im August 2014.

61 Kunst, Bojana: Artist at Work. Proximity of Art and Capitalism, Winchester/Washing-

ton: Zero Books, 2015, S. 61. Kunst traf diese Feststellung allerdings nicht in Bezug auf

Worktable, sondern generell im Hinblick auf zeitgenössische Kunst.

62 Ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 205

Partizipation der Besucher*innen im Kunstkontext auch als eine Form der

unbezahlten Arbeit verstanden werden kann.63

Wenn die Potenzialität, die linguistischen Fähigkeiten und Affekte der Be-

sucher*innen gefragt sind, damit das Kunstereignis überhaupt erst stattfin-

den kann, dann wird von den Besucher*innen laut Kunst genau das verlangt,

was ihnen in zeitgenössischen kapitalistischen Arbeitsverhältnissen tagtäg-

lich abverlangt wird: affektive und kognitive Arbeit (bei oft geringem, un-

regelmäßigem, ungewissem oder ausbleibendem Lohn). »In this sense, the

people from the audience at the contemporary artistic event work as auto-

nomous workers, managing their ›affective, social and cognitive skills‹ in the

scope of post-Fordist production«64, so Kunst. Und ein Kernanliegen der be-

sagten postfordistischen Produktionsprozesse besteht in der Produktion von

Subjektivität65 und Sozialität. Wenn die Kreativität des Zuschauer*innensub-

jekts gefragt ist, damit eine künstlerische Arbeit überhaupt erst existieren

kann, und das noch dazu in Kunstinstitutionen stattfindet, die neoliberalen

Kriterien entsprechend strukturiert sind und somit gewisse spätkapitalisti-

sche Ausbeutungsstrategien anwenden – das paradigmatische Beispiel dafür

wären unbezahlte Praktikant*innen –, dann liegt für Bishop und Kunst die

Vermutung nahe, dass postfordistische Formen der Exploitation perpetuiert

werden.Gleichzeitig werden partizipative, künstlerische Arbeiten und Perfor-

mances aber oft als besonders kritische und politisch innovative gesellschaft-

liche Neuentwürfe angepriesen.Wie istWorktable innerhalb dieser Matrix der

Prekarität und in Bezug auf diese kritische Sichtweise auf partizipatorische

Kunst im Sinne delegierter und unbezahlter Arbeit zu sehen?

In Worktable ist tatsächlich der Fall, was Kunst beschreibt: »People ac-

tually work for the artwork«66, was sogar der Titel der Installation offenkun-

dig macht. Allerdings steht inWorktable weder die Produktion einer sich zur

Schau stellenden, sich selbst inszenierenden Subjektivität noch die Kreation

von Sozialität im Vordergrund, die den primären Inhalt jener Kunstprojekte

darstellt, auf deren Kritik Kunsts Einwände vor allem abzielen – insbesonde-

re wenn in diesen Arbeiten die Herstellung einer sozialen Situation als ge-

63 Vgl. Bishop, Claire: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectatorship, Lon-

don/New York: Verso, 2012.

64 Kunst, Bojana: Artist at Work, Proximity of Art and Capitalism, Winchester/Washington:

Zero Books, 2015, S. 67.

65 Vgl. ebd., S. 19.

66 Ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

nuin politische Tätigkeit und somit als politischer Inhalt der künstlerischen

Arbeit begriffen wird. McIntosh fordert außerdem weder die linguistischen

oder kommunikativen Fähigkeiten der Menschen noch direkt deren kogni-

tive Fähigkeiten heraus. Vielmehr animiert die Performance-Installation die

Besucher*innen zu einem haptischen und experimentellen Umgang mit All-

tagsgegenständen unabhängig von deren konventioneller Handhabung. Die

Installation fordert die Teilnehmer*innen zu einer handwerklichen Arbeit mit

den Gegenständen bzw. in Bezug auf dieselben auf, was in gewisserWeise ge-

nau das Gegenteil von klassisch postfordistischen Arbeiten darstellt, welche

sich durch ihre vermeintliche »Immaterialität« auszeichnen, weil sie im Nor-

malfall am Computer oder am Telefon und in der kommunikativen Vernet-

zung mit anderen (und vor allem online) stattfinden oder in der öffentlichen

Demonstration kognitiver und linguistischer Fähigkeiten bzw. im Spekulie-

ren über Profite bestehen.67

Im Unterschied zu jenen Performances, die Kunst kritisiert, bewegt sich

jede*r Besucher*in auf individuelleWeise durch die Performance-Installation

und entscheidet selbst, wie lange er*sie sich in einem Raum aufhalten möch-

te und was er*sie im jeweiligen Raum macht, und dennoch sind alle Besu-

cher*innen auch Teil eines größeren gemeinsamen Zusammenhangs und re-

agieren auf das, was andere getan haben, indem sie die Bruchstücke eines*r

anderen wieder zusammenbauen. Die Begegnungen der singulär pluralen

Besucher*innen68 finden so nicht über verbale Kommunikations- oder Dis-

kussionsprozesse und auch nicht über eine Selbst-Positionierung in Relation

zu anderen Identitäten statt, sondern über das Gemeinsam-Sein am Arbeits-

tisch im dritten Raum der Installation. Auch hier findet keine Produktion

von Sozialität über die Produktion von verbaler oder schriftlicher Kommuni-

kation statt, ein Austausch zwischen den Besucher*innen ist primär über die

materiellen Spuren möglich, die hinterlassen und übernommen werden. Das

Gemeinsam-Sein im dritten Raum besteht in einem Teilen desselben Raums

zur selben Zeit und darin, dass einer ähnlichen Arbeit nachgegangen wird –

ohne dass es ein gemeinsames Projekt gibt. Insofern ist ein Vergleich der In-

volvierung der Besucher*innen in Worktable mit prekären postfordistischen

Arbeitszusammenhängen nicht angebracht.

67 Vgl. Virno, Paolo: Grammatik der Multitude, Berlin/Wien: Turia + Kant, 2008.

68 Ich beziehe mich mit dieser Formulierung auf Jean-Luc Nancys Texte über ein singu-

lär plurales Sein. Vgl. Nancy, Jean-Luc: singulär plural sein (übersetzt von Ulrich Müller-

Schöll), Berlin: diaphanes, 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 207

Darüber hinaus bricht die Performance-Installation mit zwei weiteren –

für spätkapitalistische Produktionsprozesse zentralen – Aspekten: Sie zeich-

net sich durch ein Fehlen von Transparenz aus sowie dadurch, dass keines der

in der Installation bearbeiteten Dinge einer Person oder einem Unternehmen

zugeschrieben werden kann. Der Zerstörungs- und Wiederherstellungspro-

zess entzieht sich derWahrnehmung der Choreografin, denn diese verzichtet

bewusst auf dessen filmische oder fotografische Dokumentation. Sie kom-

mentiert die Entscheidung, die Dinge nur vor und nach den Intra-Aktionen,

die in der Installation stattfinden, zu fotografieren, folgendermaßen:

I find the culture of quantifying experienceworrying, and I liked the idea that

Worktable would be slightly mysterious in this sense. Visitors are never doc-

umented while they are doing it, and although the objects get documented

they’re never attached to the people who made them. So, actually there’s

no way for me to know what really happens inside the installation unless

people choose to tell it.69

Dass McIntoshs Abwesenheit in der Installation für Worktable konstitutiv ist,

steht in diametralem Gegensatz zu den partizipativen Installationen Rirkrit

Tiravanijas in den 1990er Jahren oder auch zu Marina Abramovićs The Artist

Is Present, Arbeiten, in denen die Anwesenheit des*r Künstler(s)*in bzw. die Her-

stellung von Geselligkeit und sozialen Situationen zur Kunst erklärt wurden. Tira-

vanija erforschte die soziale Rolle des*r Künstler(s)*in und seine*ihre Fähig-

keit, Menschen zusammenzubringen. So fungierte seine künstlerische Arbeit

als Paradebeispiel für das, was Nicolas Bourriaud später als »Relationale Äs-

thetik«70 bezeichnete. Die Präsenz des Künstlersubjekts war in den Arbeiten

Tiravanjas für das Erzeugen von Sozialität zentral. Er behauptete sogar: »The

artist is the work. Invite them and they will make or notmake.«71 Die Installa-

tionWorktable erscheint im Vergleich dazu eher wie ein Angebot, gemeinsam

allein zu sein, wobei die Stimme der Künstlerin in den einzelnen Räumen nur

noch über die – an den Wänden befestigten – Instruktionen präsent ist. Im

69 McIntosh in: McIntosh, Kate/Costa, Maddy: »Live Art and Participation: A Case Study

on Kate McIntosh´s Worktable«, in: Costa, Maddy (Hg.): I see a fake moon rising. Live

Art in the Public Realm, London: Live Art UK/In Between Time, 2013, S. 43, www.thisis-

liveart.co.uk/publishing/i-see-a-fake-moon-rising-live-ar. Zugriff am 15.8.2013.

70 Vgl. Bourriaud, Nicolas: Relational Aesthetics, Paris: Les presses du réel, 2002.

71 Bishop, Claire: Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectatorship, Lon-

don/New York: Verso, 2012, S. 345.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Herstellen kollektiver Situationen ohne die Intention einer Generierung von

Sozialität oder Konsens in Kombination mit spezifischen »scores« besteht die

künstlerische Stärke vonWorktable. Bishop schreibt in Bezug auf die hitzigen

Debatten pro und kontra partizipative Kunst:

It is precisely here that one sees the grey artistic work of participatory art –

deciding how much or how little scripting to enforce – rather than in the

ethical black-and-white of »good« or »bad« collaboration. The artist Pawel

Althamer has referred to this strategy as »directed reality«, and this evoca-

tive phrase is a useful way to describe the combination of clear conceptual

premise and partially unpredictable realisation that characterises some

of the best examples of contemporary participation (including Althamers

own).72

4.8 Arbeit der Entstellung

Was McIntosh als »Aktion« bezeichnet, die in Worktable im Ding lesbar wird

(»you become sensitized to read the actions in the other objects rather than

to focusing on the aesthetics«73), wäre einer marxschen Analyse zufolge die

»Arbeit« der Herstellung, welche in jedem Gegenstand reifiziert ist und in

demselben erkannt werden soll. Angesichts der Scherben, die man inWorkta-

ble von anderen übernimmt, ist es weniger die Arbeit der Herstellung, die im

Gegenstand verdinglicht ist, als vielmehr jene seiner Entstellung, die in den

Bruchstücken des zerstörten Dings sichtbar wird. Einer marxschen Lesart

entsprechend würde die Zerstörung des Dings eine Nichtachtung der in die

Herstellung des Dings investierten Arbeitszeit und Arbeitskraft bedeuten.

Der*die durchschnittliche Europäer*in zeichnet sich heute weniger da-

durch aus, dass er*sie immer mehr Dinge anhäuft, als dadurch, dass die Din-

ge in immer kürzeren Abständen entsorgt und durch neue Produkte ersetzt

werden. Diese Haltung ist, wie Bennett es beschrieben hat, extrem anti-ma-

terialistisch:

A »materialistic« way of life – insofar as it requires buying ever-increasing

numbers of products purchased in ever-shorter cycles – thus displays an anti-

72 Ebd., S. 59 (Hervorh. im Original).

73 Vgl. das Zitat von Kate McIntosh auf S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 209

materiality bias. In other words, the sheer volume of products, and the ne-

cessity of junking them to make room for new ones, devalues the thing. […]

There is a way, then, in which American materialism is antimateriality.74

McIntoshs Handlungsanleitung zur Zerstörung oder Dekonstruktion des

Dings entspricht einer zusätzlichen Verkürzung der »Lebensdauer« des je-

weiligen Gebrauchsgegenstands. Durch diese künstliche Beschleunigung der

Konsumption des Dings im Sinne einer extremen Verkürzung der ohnehin

immer kürzer werdenden Verschleißperioden aller Produkte wiederholen die

Partizipierenden – wie in einem Akt subversiver Affirmation – in extremer

Form das, was ihre Beziehung zu den Dingen im Alltag ohnehin auszeichnet.

Die hegemoniale Beziehung von Mensch und Ding als eine zwischen Konsu-

ment*in und Ware ist mit der Ideologie der Wegwerfgesellschaft verknüpft,

die sich im Zweifelsfall für die Zerstörung oder Entsorgung des Dings (aus

Kostengründen) entscheidet.75

Die bildende Künstlerin SofiaHultén setzt sich in ihren Arbeiten ebenfalls

mit Prozessen der materiellen Destruktion und Rekonstruktion auseinander.

In Fuck It Up and Start Again (DVD, 2001) sieht man, wie sie eine Gitarre sieben

Mal zerschmettert und wieder repariert. Auf den »thraumatologischen«76 Akt

der Fragmentierung der Gitarre folgt ein Prozess der Wiederherstellung oder

Kuration. In Auflösung (2008) hat Hultén ein Stück Brachland entlang der Li-

nie, wo einst die Berliner Mauer stand, nach Dingen abgesucht, welche die

dortigen Bewohner*innen weggeworfen haben. Sie sammelte alte Lehnses-

sel, Räder und andere Dinge, die sie in der Einöde fand, und ließ sie in einer

industriellen Abfallbeseitigungsanlage von einem Schredder zerkleinern. Die

74 Bennett, Jane: »The Force of Things: Steps Toward an Ecology of Matter«, in: Political

Theory, Bd. 32, Nr. 3, Juni 2004, S. 350-351.

75 Eine extreme Form dieser Entwicklung ist zumBeispiel in Verlagshäusern zu beobach-

ten, die von ihnen gedruckte und vertriebene Bücherwenige Jahre nach ihremErschei-

nen einstampfen lassen, weil deren Lagerung auf Dauer zu kostspielig wäre.

76 In der Archäologie wird das Studium des bewussten Zerbrechens von Dingen als

»Thraumatology« (vom griechischen Wort »thrausma«, das Fragment bedeutet) be-

zeichnet. Laut dem Archäologen Colin Renfrew gibt es zahlreiche Indizien dafür, dass

es in der Antike und in anderen geschichtlichen Epochen immer wieder vorkam, dass

bedeutsameMaterialien auf symbolischeWeise und häufig aus rituellen Gründen zer-

brochen wurden. Vgl. Renfrew, Colin: »Material engagement als kreativer menschlicher

Prozess und das kognitive Leben der Dinge«, in:Witzgall, Susanne/Stakemeier, Kerstin

(Hg.):Macht desMaterials/Politik derMaterialität, Zürich/Berlin: diaphanes, 2014, S. 110-

125, hier S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Teile der vormals in der Einöde befindlichen Gegenstände hat sie dann wieder

genau dort platziert, wo sie die Dinge vor ihrer Zerstörung vorgefunden hat.

Außerdem hat sie an genau diesen Plätzen Videos abgespielt, welche die Zer-

kleinerung des jeweiligen Dings dokumentierten. Auf ihrerWebseite schreibt

Hultén über das Projekt: »In this way the site’s entropic processes are spee-

ded up a little.«77 Hultén hat Bildhauerei studiert, interessiert sich aber wie

McIntosh nicht für die Herstellung von Objekten oder Skulpturen, sondern

für den Prozess der Transformation oder Alteration von Gegenständen, die

sie findet und die bereits eine Geschichte haben.

Die inWorktable provisorisch reparierten Dinge werden von den anderen

Partizipierenden im letzten Raum der Installation betrachtet, um nach dem

Ende der Installation in den Müllcontainer zu wandern. Wurden Dinge einst

so hergestellt, dass sie möglichst lange verwendbar sind, so verkürzen Her-

steller*innen die Funktionsperiode eines Dings heute absichtlich. Aufgrund

der immer knapperen Obsoleszenzzyklen der Dinge und der Tatsache, dass

die Reparatur eines Dings (in westlichen Ländern) –wenn sie überhaupt noch

angeboten wird – oft teurer als der Erwerb eines neuen ist, fühlt man sich bei

der Arbeit derWiederherstellung des Dings inWorktablewie in eine vergange-

ne Zeit zurückversetzt, in der man versuchte, ein Ding so lange wie möglich

zu be- und erhalten und mittels diverser Reparaturen »zu retten« – eine Pra-

xis, die in Ländern wie Indien, China und Ghana noch heute weit verbreitet

ist. (Dort arbeiten tausende Recycling-Arbeiter*innen unter einfachsten Be-

dingungen und meist zu Lasten ihrer Gesundheit daran, bereits gebrauchte

Konsumartikel und Weggeworfenes zu reparieren, wiederaufzubereiten und

noch einmal in Verkaufszusammenhänge undWertschöpfungsketten zurück-

zuführen. Sie bieten ihre Recycling-Produkte oft gerade jenen Arbeiter*innen

zum Kauf an, welche diese Waren für die westliche Welt produziert haben,

sie sich selbst aber nicht leisten können.)

Die Reparatur des Dings im dritten Raum der Installation ruft nostalgi-

sche Gefühle hervor. Die Situation erinnert an Heideggers Werkbank, auf der

sich diverse zuhandene Dinge befinden, die in einemEnsemble vonWerkzeu-

gen untergehen, das zur handwerklichen Fabrikation eines Dings von einem

Individuum benötigt wird. Diese Werkbank-Romantik stellt eine totale Ano-

malie in spätkapitalistischen Produktionsprozessen im 21. Jahrhundert dar, in

denen die zuhandenen Werkzeuge weitgehend von zuhandenen Maschinen

77 Vgl. die Website von Sofia Hultén: www.sofiahulten.de/daten/aufloesung.html. Zu-

griff am 5.4.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 211

und Technologien abgelöst worden sind. Die für die Herstellung eines Gegen-

stands notwendigen Arbeitsschritte wurden längst zergliedert und verschie-

denen Personen und Maschinen zugeteilt, die hochspezialisierte Arbeiten er-

ledigen. In den Werkzeugen und Produkten ist so nicht nur immer schon die

Natur mitentdeckt, wie Heidegger schreibt, sondern immer auch schon die

Technologie. Und die »Werkbank« befindet sich überdies im 21. Jahrhundert

in den meisten Fällen nicht mehr in westlichen Ländern, sondern ist etwa in

asiatische Länder ausgelagert worden, von wo aus die Waren, welche – oft

im Unterschied zu den dort lebenden Menschen – völlig problemlos diver-

se Ländergrenzen passieren dürfen, unter anderem in europäische und US-

amerikanische Kaufhäuser transportiert werden. Die Globalisierung hat sich

in erster Linie auf die uneingeschränkte weltweite Zirkulation derWaren und

des Kapitals ausgewirkt.

Der*die gute Konsument*in muss unaufhörlich Dinge aus einer un-

überschaubaren Anzahl massenproduzierter kultureller Artefakte auswählen

und diesen Akt als eine Bestätigung seiner*ihrer Freiheit und individuellen

Selbstbestimmung wahrnehmen. Dieses Szenario führt oft dazu, dass das

mit unüberschaubaren Wahlmöglichkeiten und exorbitanten Produktsor-

timenten konfrontierte Subjekt verlernt, Entscheidungen zu treffen. Eine

Entscheidung unterscheidet sich Marcus Steinweg zufolge von einer Wahl

aus gegebenen Alternativen und Angeboten insofern, als sie eine nicht-gege-

bene Option wählt.78 Eine Entscheidung bedeutet demzufolge einen Bruch

mit dem oder eine Abweichung vom System der existierenden Optionen. Die

normative Konsumentenrolle wird im Alltag so oft perpetuiert, dass sich ein

naturalisierender Effekt einstellt und der Eindruck entsteht, es gäbe kein

anderes Verhältnis zu den Dingen als dasjenige der Konsumenten-Waren-

Beziehung. Kate McIntosh sagt diesbezüglich: »There are some very dull

patterns of how we think about performing being a consumer. And they are

really constructed and prescribed.«79

78 Vgl. Steinweg, Marcus: Inkonsistenzen, Berlin: Matthes & Seitz, 2015, S. 89. Elisabeth

Grosz definiert Freiheit in ähnlicher Weise: »It is not a freedom of selection, of con-

sumption, a freedom linked to the acquisition of objects, but a freedom of action

that is above all connected to an active self, an embodied being, a being who acts in

a world of other beings and objects.« Grosz, Elisabeth: »Feminism, Materialism, and

Freedom«, in: Cox, Christoph/Jaskey, Jenny/Malik, Suhail (Hg.): RealismMaterialismArt,

Berlin: Sternberg Press, 2015, S. 47-61, hier: S. 53.

79 KateMcIntosh in einemunveröffentlichten InterviewmitMartina Ruhsam in Ljubljana

im August 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Im ersten Raum vonWorktable findet eine gewisse Verfremdung der nor-

mativen Konsumentenrolle statt, welche im Alltag vor den Regalen von Kauf-

häusern performt wird. Die Dinge werden nämlich nicht aufgrund ihrer Prei-

se und Qualitäten zum Zwecke einer gewissen Lustmaximierung oder Selbst-

optimierung aufseiten des*der Käufer(s)*in evaluiert, sondern im Hinblick

darauf, welchen Gegenstand der*die Partizipierende gerne auseinanderneh-

men oder zerstören würde, was einem extrem dissidenten Kaufverhalten ent-

sprechenwürde oder auch als Überidentifikationmit der beschleunigtenKon-

sumption des Dings verstanden werden könnte. Die durch diese Irritation

der normativen Konsument*innenrolle hervorgerufene Konzentration auf die

materielle Beschaffenheit und Textur sowie Transformierbarkeit der Dinge

steht im Kontrast zur Fetischisierung digitaler, kognitiver, affektiver, kom-

munikativer und spekulativer Prozesse, welche heute die primäreWertschöp-

fungsquelle in westlichen Ländern darstellen, in denen diematerielle Herstel-

lung von Waren, die einst den primären Motor des Kapitalismus darstellte,

zunächst von einer Serviceökonomie und dann von der Finanzialisierung des Ka-

pitalismus und dem Aufstieg der Logistik alsWirtschaftszweig abgelöst worden ist.

Zentral ist hier weniger die Herstellung vonWaren als vielmehr die Produkti-

on von Subjektivität (sogenanntem »Humankapital«), von sozialen Situatio-

nen, Kommunikation, kognitiven und affektiven Prozessen sowie die Verwal-

tung spekulativer Geschäfte. »The production of the models of subjectivity

is at the centre of capitalism«80, schreibt Kunst – auch im Hinblick darauf,

was die kapitalistische Ausbeutung der performativen und kommunikativen

Kompetenzen des Subjekts für zeitgenössische Choreograf*innen und Per-

former*innen bedeutet, die vermehrt als Rollenvorbilder für flexible, kreative

Ich-AGs herangezogen worden sind. In Europa und den USA stellen die Pro-

duktion und der Verkauf vonWaren nur noch einen untergeordneten Bereich

des spätkapitalistischen Wirtschaftssystems dar. Längst ist die Erwirtschaf-

tung von Profit hier großteils von der materiellen Produktion entkoppelt wor-

den. Im gegenwärtigen Kapitalismus ist finanzieller Profit primär Profit, der

aus finanziellen Aktivitäten (Verleihen von Geld, Dividenden aus Aktienbe-

sitz, Transaktionenmit finanziellen Vermögenswerten) hervorgeht,wobei das

Geld selbst als Kreditgeld und elektronisches Geld immateriell geworden ist.

Costas Lapavitsas argumentiert, dass finanzieller Profit dann »weder an die

80 Kunst, Bojana: Artist at Work. Proximity of Art and Capitalism, Winchester/Washington:

Zero Books, 2015, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 213

Produktion geknüpft« noch mit »der Schaffung von Gebrauchswerten« ver-

bunden ist, sondern lediglich »eine Neuaufteilung des vorhandenen Geldes,

auf das Menschen Zugriff haben«81, bedeutet. Er weist jedoch auch darauf

hin, dass die »scheinbare Immaterialität der Enteignung des Profits durch

die Neuaufteilung der Einkommen« zu einer »neuen sozialen Materialität«82

führt.

Kann die Auseinandersetzung mit der Materialität alltäglicher Ge-

genstände in der Performance-Installation Worktable als ein – vielleicht

utopischer – Gegenentwurf zu jenen Praktiken des spekulativen und finan-

zialisierten Kapitalismus verstanden werden, welche mit Immaterialität

assoziiert werden? Die zunehmend digitale Kultur zeichnet auch die Sehn-

sucht nach der körperlichen Erfahrbarkeit von Dingen aus, die nicht nur

in der Form von Codes als sie repräsentierende Zahlenstruktur durch das

Netz schwirren. Ich möchteWorktable und die anderen in dieser Publikation

analysierten künstlerischen Arbeiten nicht auf ein naives Bedürfnis nach

»unvermittelter Dinglichkeit«83 zurückführen, sondern vielmehr auf den

Wunsch, »Momente des Unverfügbaren offenzuhalten und ein technisch

vorherrschendes Verfügbarkeitsphantasma in Frage zu stellen«84 sowie mit

einer gewissen De-Instrumentalisierung von Dingen zu experimentieren.

4.9 Potenzialität des Formlosen

JenerMoment inWorktable, in demman sich ein fremdes Tablett aussucht und

die Bruchstücke, die sich darauf befinden, bestaunt, setzt eine Kette von Ima-

81 Lapavitsas, Costas: »Die (Im)Materialität der Ökonomie«, in: Witzgall, Susanne/Stake-

meier, Kerstin (Hg.): Macht des Materials/Politik der Materialität, Zürich/Berlin: diapha-

nes, 2014, S. 199-207, hier S. 205.

82 Ebd., S. 215. Lapavitsas erläutert in seinem Essay, dass Finanzinstitutionen sowohl von

den Schulden als auch von den Vermögen der Menschen profitieren, denn ein »Groß-

teil der Geldanlagen, die in die großen Finanzmärkte geflossen sind, setzt sich aus

Renten, Versicherungspolicen usw. der Privatleute zusammen«. Da das Geld, das auf

diese Weise gesammelt wurde, in die großen Finanzmärkte umgeleitet worden ist,

hält Lapavitsas die »finanzielle Enteignung« für die neueMethode zur Erwirtschaftung

von Gewinnen. Vgl. ebd., S. 202-203.

83 Vgl. Blättler, Christine: »Fetisch, Phantasmagorie und Simulakrum«, in: Blättler, Chris-

tine/Schmieder, Falko (Hg.): In Gegenwart des Fetischs. Dingkonjunktur und Fetischbegriff

in der Diskussion, Wien/Berlin: Turia + Kant, 2014, S. 279-295, hier S. 279.

84 Ebd., S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

ginationen in Gang. Einerseits stellen die materiellen Teile Spuren eines Akts

der Destruktion, vielleicht auch der lustvollen Zerstörung dar, andererseits

verkörpern sie die Faszination, die von einer formlos gewordenen Materie

ausgeht, der wieder eine bestimmte Form verliehen werden soll. Die Vorstel-

lungskraft ist in diesemMoment gleichzeitig in die Vergangenheit und in die

Zukunft gerichtet. Man versucht, sich vorzustellen, wie der Gegenstand aus-

gesehen hat, bevor er zerlegt wurde, bzw. um welchen Gegenstand es sich

handelte, als er noch ganz war. Man fragt sich außerdem, wie er dekonstru-

iert worden sein könnte und wie man die Teile wieder zusammenfügen könn-

te. Darüber hinaus aber birgt dieser Moment auch die Möglichkeit, dem Ge-

genstand eine seinem konventionellen Aussehen nicht entsprechende Form zu ver-

leihen.85

Mediale Repräsentationen von Erdbeben und die Antizipation derselben

stellten, so McIntosh, wichtige Impulse für die Arbeit an der Performance-

Installation dar. In Christchurch (in Neuseeland) fand im Februar 2011 ein

Erdbeben mit der Stärke 6,3 auf der Richterskala statt. McIntosh reiste kurz

danach nachNeuseeland und sah zahlreiche Bilder der zerstörten Stadt in den

Medien. Sie beschreibt, wie von den Fotos der Schutthaufen und der Men-

schen, die unidentifizierbare Dinge aus den Trümmerhaufen herauszogen,

auch eine ganz spezifische Faszination ausging.

There is a constant imagination of everything just atomizing, a very instant

kind of destruction of everything. And of course this is very frightening, but

it is also amazing and exciting. There is an incredible feeling that buildings –

some of them being there for more than a hundred years – could disappear

in an instant. A total shift. An atomization. It could happen at any moment.

And this releases an amazing feeling of possibility – that what seemed to be

85 Ein*e anonyme*r Besucher*in kommentiert die Partizipation in Worktable folgender-

maßen: »Wanting to see the insides of things and enjoying the coming apart of things.

Noticing my own curiosity. Putting something back together, and because I know it

will be useless, noticing the form of the thing when it rests, when it’s released from

whatever it was supposed to do. The sadness of trying to repair things, and the differ-

ence in sensation from that of breaking. Reconstructing an inside for a thing. Leaving

a mess for someone else to clear up. Dealing with someone else’s breakage. Making

choices alone. Re-seeing things. Breaking something and then seeing that it cannot

be remade. [...]« Zitiert in: McIntosh, Kate:Worktable. A performance installation by Kate

McIntosh, Masterarbeit in Performance and Creative Research, London: University of

Roehampton, 2011, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 215

Bild 5: Worktable (Kate McIntosh)

Foto: Kate McIntosh

immovable and unchangeable could change. That meanings which seemed

fixed could transform. Suddenly it could all decompose and evaporate.86

Wenn eine Stadt von einem Erdbeben heimgesucht wird, kollabiert nicht nur

ihre materielle Struktur, auch konventionalisierte Lebensformen und Bewe-

gungsmuster, die in die Architektur eingeschrieben waren, werden unterbro-

chen. Für die Einwohner*innen stellt sich (abgesehen von der Trauerarbeit im

Falle möglicher Menschenopfer) die Frage, ob die Stadt wieder so aufgebaut

werden soll, wie sie war, ob dieselben Materialien dazu verwendet werden

sollen oder ob eine neue Stadt gebaut werden soll, die man angesichts einer

jahrzehntelang gewachsenen Architektur nicht einmal imaginieren konnte.

In Anbetracht der Scherben oder Teile, die man inWorktable auf dem Tablett

zu einemder Tische trägt, drängen sich ähnliche Fragen auf:Wie hat das Ding

ausgesehen und will man seine herkömmliche Form wiederherstellen? Die

Zweckentfremdung des Dings im Akt der Destruktion kann im Kontext der

86 KateMcIntosh in einemunveröffentlichten InterviewmitMartina Ruhsam in Ljubljana

im August 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

Installation als eine kreative Störung verstanden werden, die kulturelle Um-

deutungenmöglichmacht, denn durch die Zerstörung verlieren die einzelnen

Komponenten ihren funktionalen Zusammenhalt, teils ist der Gegenstand

nur noch schwer identifizierbar. Die Formlosigkeit des (vormaligen) Dings

birgt die Potenzialität einer Transformation, einer Re-Konfigurierung.87

In der Performance-Installation findet eine Intra-Aktion der Teilneh-

mer*innen und der ausgewählten Dinge statt, nach der die Dinge nicht mehr

dieselben sind – ihre Gestalt wurde verändert und sie sind möglicherweise

nicht einmal mehr als die vormals existierenden Gegenstände erkennbar.

Die Arbeit mit den Scherben und Bruchstücken und die Entscheidungen, die

im Zuge derselben getroffen werden müssen, enthalten auch die Möglichkeit

einer gewissen Selbsterfindung oder Selbsttransformation aufseiten des*r

menschlichen Akteurs*in – sowohl im Akt der Destruktion des Dings als

auch im Akt der Rekonstruktion oder Reparatur desselben.

Im Unterschied zu Butler, die Performativität primär als eine Art der

Selbstinszenierung und Assimilation an bzw. Herausforderung von kulturel-

len Codes und Regeln konzipiert88 (weshalb ihr Konzept auch ausschließlich

auf menschliche Akteur*innen angewendet werden kann), ist für Barad

gerade der Moment des Zusammentreffens unterschiedlicher Entitäten –

egal ob menschlich oder nicht-menschlich – besonders performativ, weil

aus diesen Intra-Aktionen aufgrund der Transformierbarkeit und Unabge-

schlossenheit von Identitäten und Entitäten erst (menschliche und nicht-

87 Im Gegensatz zu Kathi Loch, die zu zeigen versucht, dass Dinge im Vergleich zu Men-

schen keine Potenzialität haben können (sie bezieht sich hier auf Aristoteles’ Kon-

zept von Potenzialität im Sinne einer virtuellen Anlage, die in ein konkretes Vermö-

gen überführt werden kann), und damit Dinge, »die immer sind, was sie sind«, den

Menschen, welchen sie Potenzialität zuspricht, gegenüberstellt, besteht mein Anlie-

gen darin, Potenzialität ausgehend von den Intra-Aktionen menschlicher und nicht-

menschlicher Entitäten zu denken. Loch bezieht sich vor allem auf den neoaristoteli-

schen Ansatz von Marianne Schark (Zeitlichkeit der Menschen versus Zeitlosigkeit der

Dinge, Gleichsetzung des Menschen mit Aktivität und des Dings mit Unbelebtheit)

und affirmiert so eine strikte Abgrenzung zwischen leb- und geschichtslosen Dingen

und lebhaften und geschichtlichen Menschen. Sie schlägt einen wesensmetaphysi-

schen Ansatz vor, der mit dem Agentiellen Realismus unvereinbar ist. Vgl. Loch, Ka-

thi: Dinge auf der Bühne. Entwurf und Anwendung einer Ästhetik der unbelebten Objekte im

theatralen Raum, Aachen: Shaker, 2009, S. 80.

88 Vgl. Butler, Judith:DasUnbehagen der Geschlechter, Berlin: Suhrkamp, 1991, sowie Butler,

Judith: Körper von Gewicht, Berlin: Suhrkamp, 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Worktable (Kate McIntosh) 217

Bild 6: Worktable (Kate McIntosh)

Foto: Kate McIntosh

menschliche) Körper hervorgehen, die in Zukunft wiederum in unvorher-

sehbare Intra-Aktionen verstrickt und in diesen auch in ihrer Materialität

verändert werden. Butlers Auffassung von Performativität ist an kultu-

relle Performances geknüpft, in denen das Subjekt mithilfe bestimmter

Codes und sprachlicher Artikulationen sowie körperlicher Haltungen eine

bestimmte (geschlechtliche) Identität verkörpert. Butler entwickelte ihren

Performativitätsbegriff somit im Hinblick auf eine gewisse – wenn auch

immer wieder neue – Konstituierung von (sexueller) Identität mit der Ab-

sicht, heteronormative geschlechtliche Identitätsmuster zu destabilisieren.

Barads Performativitätskonzept betont, dass die Attribute und Qualitäten

von Entitäten nie per se existieren, sondern primär auf die (materielle)

Verstrickung der Person oder des Nicht-Menschen mit anderen Entitäten

zurückzuführen ist. Nun zählt es zu den beunruhigendsten Entwicklungen

der Gegenwart, dass der menschliche Körper sich der morphologischen

Plastizität der Dinge im Zeitalter von Biotechnologie und Bioengeneering

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Moving Matter: Nicht-menschliche Körper in zeitgenössischen Choreografien

anzunähern scheint, denn der Mensch ist seit der Entschlüsselung des

menschlichen Genoms nicht nur Subjekt, sondern auch ein Objekt diverser

von Techno-Biopolitiken89 gesteuerter Herrschaftstechniken und Regulie-

rungen geworden. Es stellt sich also die Frage, wie in einer Zeit, in der

genetische Interventionen im menschlichen Körper möglich sind, Barads

Konzept einer posthumanistischen Performativität als kritischer Ansatz

fruchtbar gemacht werden kann. Vielleicht bietet Barads Einsicht, dass

wissenschaftliche Instrumente nicht bloß Beobachtungs-, sondern auch

Inskriptions- und Manipulationsinstrumente darstellen, sowie ihr Fokus

auf Intra-Aktionen dafür eine besonders gute Grundlage. Allerdings müsste

der Agentielle Realismus dann zu einer politischen Theorie weiterentwi-

ckelt werden und sich im Hinblick auf kontroverse Handlungsweisen und

konfligierende Standpunkte positionieren.

89 Haraway verwendet den Begriff »techno-biopolitics«. Vgl. z.B. Haraway, Donna: The

Haraway Reader, New York/London: Routledge, 2004, S. 315.

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005 - am 14.02.2026, 08:25:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458563-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

