
Bertolt Brechts chinesische Helden 

Laozi, Kongzi und Mozi 

Wang Zhiqiang 

1. Brechts China-Interesse und chinesische Helden 

Wie sich den Schriften Bertolt Brechts1 entnehmen lässt, beeinflusste die westliche 
China-Rezeption dessen Begegnung mit der chinesischen Kultur und mit chinesi-
schen Helden. Allerdings ist das Spektrum von Brechts chinesischen Helden recht 
groß. Im Zentrum seines Interesses für China und seiner China-Beschäftigung ste-
hen in erster Linie die chinesischen Philosophen Laozi, Kongzi und Mozi, mit de-
ren Gedankengut sich Brecht in seinen Schriften und seinen Theaterstücken ausei-
nandersetzte. Darauf deuten einige Schriftentitel von Brecht hin, wie Legende von 
der Entstehung des Buches Taoteking auf dem Weg des Laotse in die Emigration (GW 11), 
Leben des Konfutse (GW 10), Konfutse (GW 21), Geringer Erfolg des Kung Futse, (GW 
21) das Buch der Wendungen (GW 18) und Als der große chinesische Weise Konfuzius 
(GW 19). Dazu kommen zwar auch andere chinesische Helden wie Mei Lanfang, 
der berühmte chinesische Schauspieler der Peking-Oper, dem Brecht 1935 in Mos-
kau begegnet war,2 und klassische chinesische Dichter wie Li Bai oder Su Dongpo. 
Doch im Unterschied zu den chinesischen Philosophen beeinflussten sie Brechts 
dichterisches und theatralisches Schaffen nur in ästhetischer Hinsicht, ohne auf 
sein Gesellschaftsbild einzuwirken. Dagegen wurden Brechts Gesellschaftsbild und 
seine Weltanschauung maßgeblich von der Auseinandersetzung mit China und der 
chinesischen Philosophie geprägt. Auch für sein episches Theater fand Brecht im 
traditionellen chinesischen Theater eine Inspirationsquelle. Hier ist besonders die 
Peking-Oper zu nennen, die Brecht in den 1930er Jahren in Moskau erlebte.3 

Brechts Interesse an der chinesischen Kultur beschränkte sich nicht auf die 
chinesische Schauspielkunst, sondern galt vor allem auch der chinesischen Philo-
sophie.4 Aus verschiedensten Blickwinkeln betrachtete er die chinesische Philo-
sophie und die von ihr getragene chinesische Kultur. Dabei waren die folgenden 
Aspekte zentral: die marxistische Ideologie, die zeitbedingte Gesellschaftserfah-

 
1  Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 30 Bänden, Frankfurt am Main 1997; ders.: Tagebü-

cher 1920–1922. Autobiographische Aufzeichnungen 1920–1954, Frankfurt am Main 
1957; ders.: Arbeitsjournal, hg. von Werner Hecht, Frankfurt am Main 1973; ders.: Die 
Stücke von Bertolt Brecht in einem Band, Frankfurt am Main 1978. 

2  Vgl. Henning Rischbieter: Brecht 1, München 1978, S. 12. 
3  Vgl. Wang Zhiqiang: Brecht und China am Beispiel seines Reflexes auf die Peking-Oper, 

in: Wei Maoping (Hg.): Beiträge über die Germanistik, Shanghai 2014, S. 98–115. 
4  Vgl. Adrian Hsia: Bertolt Brechts Rezeption des Konfuzianismus, Taoismus und Mohis-

mus im Spiegel seiner Werke, in: Zeitschrift für Kulturaustausch 3, 1986, S. 350–360. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WANG ZHIQIANG 172 

rung, das sozialistisch geprägte Gesellschaftsbewusstsein, die ablehnende Haltung 
zur Religion sowie das zeitgenössische westliche Chinabild. 

2. Brechts zeitgenössisches Chinabild 

Als Bertolt Brecht im Jahr 1898 in Augsburg geboren wurde, hatte sich das China- 
bild in Deutschland gewandelt. Dominierte im 18. Jahrhundert ein Enthusiasmus 
gegenüber allem Chinesischen in der Kunst, man denke an die Chinoiserien5 in 
der Literatur6 und Philosophie7 der Aufklärung, wurde China im 19. Jahrhundert 
eher zu einem Inbegriff alles Rückständigen.8 Hierfür war das Urteil Georg Fried-
rich Wilhelm Hegels9 ausschlaggebend, demzufolge China geschichtslos und seit 
Jahrtausenden unverändert geblieben wäre. Mit der Annexion des Gebietes von 
Qingdao durch die Wilhelminische Marine im Zuge des europäischen Kolonialis-
mus begann zudem ein Kapitel deutscher Kolonialgeschichte in China,10 von dem 
auch Brecht nicht unberührt geblieben ist, wie sein Gedicht Tsingtausoldaten 
(GW11 13,85) zeigt, welches er mit 16 Jahren schrieb. Das negative Chinabild gip-
felte sicherlich in der Hunnen-Rede von Kaiser Wilhelm, mit der die Strafexpediti-
on wegen des Boxeraufstandes nach China verabschiedet wurde. 

Mit diesem vorherrschenden negativen Chinabild konkurrierte aber zuneh-
mend eine positive Haltung gegenüber China in Intellektuellenkreisen. So wurde 
das ferne China nach dem Ersten Weltkrieg für Intellektuelle zu einem geistigen 
Zufluchtsort. Vom gegenwartsbezogenen Chinabild verlagerte sich das Interesse 
hin zur überzeitlichen chinesischen Kulturtradition. Gefördert wurde diese posi-
tive Entwicklung von diversen deutschen Sinologen. Genannt seien insbesondere 
Otto Franke, der sich mit dem Konfuzianismus und der chinesischen Staatsge-
schichte im Rückblick auf die konfuzianische Staatsethik befasste, aber auch Alfred  
Forke, der die chinesische Philosophie von der Antike bis zum Ende des 19. Jahr-

 
5  Vgl. Hugh Honour: Chinoiserie. The Vision of Cathay, London 1961. 
6  Vgl. Horst von Tscharner: China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik, München 

1939; Ursula Aurich: China im Spiegel der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts, Ber-
lin 1935. 

7  Vgl. Adrian Hsia (Hg.): Deutsche Denker über China, Frankfurt am Main 1985. 
8  Vgl. Ernst Rose: Blicke nach Osten. Studien zum Spätwerk Goethes und zum Chinabild in 

der deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts, Bern 1981; Ursula Ballin: Vorurteile und Il-
lusion. Europäische Chinabilder und Fremdbilder in China, in: Hans-Martin Hinz / 
Christoph Lind (Hg.): Tsingtau. Ein Kapitel deutscher Kolonialgeschichte in China 1897–
1914 (Ausstellungskatalog, Berlin), München 1998, S. 188–190. 

9  Vgl. Rudolf Franz Merkel: Herder und Hegel über China, in: Sinica 17.1, 1942, S. 5–26; 
Song Du-Zui: Die Bedeutung der Asiatischen Welt bei Hegel, Marx und Max Weber, Diss., 
Frankfurt am Main 1972. 

10  Vgl. Hinz / Lind (Hg.): Tsingtau (Anm. 8); Helmut Stoecker: Deutschland und China im 
19. Jahrhundert, Berlin 1958. 

11  GW wird im folgenden Beitrag als Abkürzung verwendet. Sie bezieht sich als Quellenan-
gabe auf die für diese Arbeit angeführten Textstellen in der Gesammelte-Werke-Ausgabe 
von Bertolt Brecht (Anm. 1). 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 173 

hunderts erforschte, und nicht zuletzt Richard Wilhelm, der die klassischen Wer-
ke der chinesischen Philosophie übersetzte. So entdeckten die deutschen Intellek-
tuellen die Lehre des Tao und die Lyrik der Tang-Dynastie,12 was zu einer neuen 
China-Begeisterung in der Moderne führte. Diesen veränderten Bedingungen der 
China-Rezeption in Deutschland unterlag letztlich auch Brechts Begegnung mit 
China, mit der chinesischen Literatur und mit der chinesischen Philosophie. 

3. Chinesische Philosophen und ihre Rezeption durch Bertolt Brecht  

Betrachtet man Brechts Auseinandersetzung mit der chinesischen Philosophie ge-
nauer, wird deutlich, dass sein besonderes Interesse den Philosophen Laozi, Kon-
fuzius und Mozi galt. Zudem befasste er sich mit den chinesischen philosophi-
schen Schulen des Taoismus, Konfuzianismus und Mohismus, die sowohl in 
seinen Theaterstücken als auch in seinen Prosaschriften ihren Niederschlag fanden. 

3.1. Zum taoistischen Gedankengut:  
Wasser – Yin Yang – das stille Wasser – Egoismus 

Brechts Rezeption des Taoismus13 ist insofern zeitbedingt, als sie in die Zeit fiel, 
in der der Nationalsozialismus seinen Aufstieg erlebte. Unter diesen gesellschaftli-
chen Umständen sollte die taoistische Konzeption von ‚Wuwei‘, einem aktiven 
Nichthandeln, Brecht und seinen Mitmenschen helfen, die ‚schwierigen Zeiten‘ 
zu überstehen. Song Yun-Yeop erklärt den Gedanken wie folgt: „mit dem passi-
ven, nachgiebigen und biegsamen Verhalten der Menschen aktiviert Brecht das 
Bild des Wassers gegen die Gewaltherrschaft.“14 Brechts Studien über den Taois-
mus erfassten vor allem das Gedankengut von Laozi, Zhuangzi und Yang Chun. 

Die erste Begegnung mit dem Taoismus machte Brecht bei der Lektüre von Alf-
red Döblins Roman Die Drei Sprünge des Wang-lun am 15. September 1920. Kurz 
darauf erfolgte die folgenreiche Lektüre des Tao te-ching, die er dem Besuch seines 
Freundes Frank Warschauer in Baden-Baden verdankte, wie seinem Tagebuch zu 
entnehmen ist: „aber er [Warschauer] zeigt mir [Brecht] Laotse, und der stimmt 
mit mir so sehr überein, daß er immerfort staunt.“15 Danach begann Brecht, sich 
intensiver mit dem Taoismus zu beschäftigen. Besondere Beachtung schenkte er 
dem dialektischen Wasser-Konzept, welches mit dem Wuwei-Nichthandeln in Zu-
sammenhang steht, sowie die Dialektik von Yin und Yang. Auch Zhuangzis quie-

 
12  Vgl. Adrian Hsia: Hermann Hesse und China, Frankfurt am Main 1981, S. 93–149; Ingrid 

Schuster: China und Japan in der deutschen Literatur 1890–1925, Bern 1977; Alfred Forke: 
MêTi. Des Sozialethikers und seiner Schüler philosophische Werke, Berlin 1922; Alfred 
Forke: Geschichte der chinesischen Philosophie, Hamburg 1927. 

13  Vgl. Heinrich Detering: Bertolt Brecht und Laotse, Göttingen 2008. 
14  Song Yun-Yeop: Brecht und die chinesische Philosophie, Bonn 1978, S. 287. 
15  Brecht: Tagebücher (Anm. 1), S. 66. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WANG ZHIQIANG 174 

tistische Haltung und seine Ideen vom Gleichgewichtszustand, der Anpassung oh-
ne Selbstaufgabe und dem stillen Wasser wurden von Brecht rezipiert, ebenso Yang 
Chuns Theorie zum Egoismus, der zufolge das Leben eines Menschen vergänglich 
und flüchtig sei16 und der Einzelne eben darum das Recht auf freie und ungehin-
derte Entfaltung habe, sowie das Recht auf ein glückliches Leben für sich bean-
spruchen sollte, welches einem jeden mit der Geburt gegeben sei. 

Taoistisches Gedankengut von Laozi, Zhuangzi und Yang Chun finden sich in 
unterschiedlicher Form in den Werken Brechts wieder. Als Beispiel sei das Gedicht 
Legende von der Entstehung des Buchs Taoteking auf dem Weg des Laotse in die Emigration 
(GW 12) angeführt, in dem das Wasser-Konzept von Laozi aufgenommen wird: 
„Daß das weiche Wasser in Bewegung / mit der Zeit den mächtigen Stein besiegt. / 
Du verstehst, das Harte unterliegt“ (GW 12). Im Stück Im Dickicht der Städte (Stücke 
von B.B., 61–8917) wird Laozis Wasser-Konzept erneut von Brecht aufgegriffen, wie 
folgender Dialog zeigt: 

JOHN:  Ich sehe nur Schwäche, nichts sonst. Seit ich dich gesehen habe [...]. 

GARGA:  Ich habe gelesen, daß die schwachen Wasser es mit dem ganzen Gebirge auf-
nehmen. (Stücke von B.B., 81) 

So stehen „die schwachen Wasser“ dem „Gebirge“ gegenüber, das äußerlich stark 
und mächtig erscheint. Laut Brecht kommt es, worauf er in seinem Stück Im Di-
ckicht der Städte durch seine Figur Garga hinweist, einzig und allein darauf an, le-
bendig zu sein: „Und das Geistige, das sehen Sie, das ist nichts. Es ist nicht wich-
tig, der Stärkere zu sein, sondern der Lebendige“ (Stücke von B.B., 87–88). 
Demnach sollte das Gefühl von kräftemäßiger Überlegenheit bedingt durch den 
Vergleich mit dem Gegenüber sein, denn ohne einen solchen Bezug zum ande-
ren sollte eine solche Relation von Schwachem und Starkem nicht existieren. Im 
Gedicht Morgendliche Rede an den Baum Griehn (GW 8,187) hebt Brecht die Nach-
giebigkeit als eine besondere Eigenschaft des Baumes hervor, die seine Rettung 
bedeuten könnte.  

Aber Sie wissen jetzt, was Sie wert sind.  
Sie haben den bitteren Kampf Ihres Lebens gekämpft.  
Es interessieren sich Geier für Sie. 
Und ich weiß jetzt: einzig durch Ihre unerbittliche  
Nachgiebigkeit stehen Sie heute morgen noch gerade. (GW 8,187)  

Die hier angesprochene Nachgiebigkeit des Baumes, die vielleicht mit einer Art 
‚Milde‘ verglichen werden kann, soll ihn vor den Naturgewalten schützen. Auf 
die Welt der Menschen übertragen, meint sie nicht nur die Akzeptanz dessen, 
was vom Starken ausgeht, sondern auch den Rückzug des Menschen aus den 
vom Stärkeren beherrschten Verhältnissen. So soll ein Zustand erreicht werden, 

 
16  Vgl. Richard Wilhelm: LiäDsi. Das wahre Buch vom quellenden Ursprung, Jena 1936, 

S. 77. 
17  Stücke von B.B. ist die Abkürzung des folgenden Titels: Brecht: Stücke (Anm. 1). 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 175 

in dem zugegebene Schwäche Sicherheit bedeutet, und sich dadurch langfristig 
das Verhältnis von Schwachem und Starkem umkehrt. 

Eine solche Dialektik von Weichheit und Stärke findet sich auch als zentrales 
Motiv in Brechts Keuner-Geschichte Maßnahmen gegen die Gewalt (K-Ges.18, 9–10). 
Hier entgegnet Herr Keuner seinen Schülern, als sie ihn nach seinem Rückgrat fra-
gen: „ich habe kein Rückengrat zum Zerschlagen. Gerade ich muß länger leben als 
die Gewalt“ (K-Ges., 9). Dies veranschaulicht Herr Keuner mithilfe einer Parabel, 
in der ein gewisser Herr Egge denselben Fall erzählt. Brecht will hier wohl andeu-
ten, dass es in einer Situation, in der Gewalt herrscht, lebensrettend sein kann, sich 
nachgiebig zu verhalten. 

Auch in dem Stück Leben des Galilei (Stücke von B.B., 491–539) greift Brecht den 
Gedanken der Nachgiebigkeit erneut auf, und zwar in Gestalt von Galilei, der sich 
angesichts der zahlreichen Schwierigkeiten wirtschaftlicher, religiöser oder politi-
scher Natur entscheidet, sich der Notwendigkeit der gegenwärtigen Situation anzu-
passen, um seine wissenschaftliche Arbeit mit dem Nachweis über die Richtigkeit 
des kopernikanischen Systems fortführen zu können. Ein solches Verhalten be-
zeichnet er als ‚neue Ethik‘: „Besser befleckt als leer. Klingt realistisch. Klingt nach 
mir. Neue Wissenschaft, neue Ethik“ (Stücke von B.B., 536). 

In sein Stück Der gute Mensch von Sezuan (Stücke von B.B., 592–641) implemen-
tiert Brecht Zhuangzis Gleichnis vom Leiden der Brauchbarkeit. Angeführt werden 
Bäume und deren Brauchbarkeit für den Menschen zu diversen Zwecken: 

WANG:  In Sung ist ein Platz namens Dornhain. Dort gedeihen Katalpen, Zypressen 
und Maulbeerbäume. Die Bäume nun, die ein oder zwei Spannen im Um-
fang haben, die werden abgehauen von den Leuten, die Stäbe für ihre Hun-
dekäfige wollen. Die drei, vier Fuß im Umfang haben, werden abgehauen 
von den vornehmen und reichen Familien, die Bretter suchen für ihre Särge. 
Die mit sieben, acht Fuß Umfang werden abgehauen von denen, die nach 
Balken suchen für ihre Luxusvillen. So erreichen sie alle nicht ihrer Jahre 
Zahl, sondern gehen auf halbem Wege zugrunde durch Säge und Axt. Das ist 
das Leiden der Brauchbarkeit. (Stücke von B.B., 624) 

Den Sinn dieses Gleichnisses erweitert Brecht durch die Frage des zweiten Got-
tes, warum das Gleichnis den Wasserverkäufer Wang so tief bewege. Es ist die Fi-
gur der Shen Te, in ihrer Liebe gescheitert, die Wang das Gleichnis der Brauch-
barkeit in Frage stellen lässt. Er muss einsehen, dass die auf Nächstenliebe 
beruhende Güte von Shen Te ihren Untergang bedeutet, denn in einer Welt, in 
der die Nächstenliebe eines Einzelnen von dessen Mitmenschen ausgenutzt wird, 
wird Tugendhaftigkeit letztendlich dem Egoismus anderer unterliegen. 

In diesem Zusammenhang steht auch Brechts Auseinandersetzung mit Yang 
Chuns Gedanken zum Egoismus im Buch der Wendungen (GW 18), wie Brechts 
Schrift Über den Egoismus (GW 18,72–73) zu entnehmen ist. Dort heißt es, die Un-

 
18  K-Ges. ist die Abkürzung des folgenden Titels: Bertolt Brecht: Geschichten vom Herrn 

Keuner, Frankfurt am Main 91979. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WANG ZHIQIANG 176 

ordnung und Zerrissenheit der Gesellschaft rührten vom Egoismus her. In Anbe-
tracht dessen solle der Staat einen Zustand schaffen, dessen Bedingungen sowohl 
dem Einzelnen als auch dem Gemeinwesen einen Nutzen bringen, sodass jeglicher 
Egoismus obsolet würde. 

3.2. Zur konfuzianischen Tugendforderung:  
Sittlichkeit – das schickliche Benehmen 

Brechts Interesse an der ostasiatischen Kultur deutete sich bereits früh an, wurde 
aber spätestens ab 1930 zu einem zentralen Motiv seines literarischen Schaffens. 
Besonders der chinesische Philosoph Konfuzius begegnet immer wieder.19 „Zu den 
zahlreichen Belegstellen gehören Erwähnungen des chinesischen Philosophen 
Konfutse, auf den Brecht, wenn auch nur am Rande, wiederholt zurückkommt.“20 
In seinem Arbeitsjournal wandte sich Brecht dem Leben Konfuziusʼ zu, „ich lese 
über das leben des KUNGFUTSE. was das für ein lustiges stück wäre! der zwanzig-
jährige ist pacht- und steuereintreiber des fürsten. aus seiner einzigen größeren stel-
lung. die der goethes in weimar gleicht, wird er verdrängt durch kurtisanen und 
pferde, die der fürst bekommt.“21 Im Text Konfutse (GW 18) geht es um Brechts 
Notiz über Konfuzius und dessen Tugendvorstellung, die aus Sicht von Brecht für 
die normalen Menschen schwer erfüllbar sei:  

Dieser Konfutse war ein Musterknabe. Indem man sein Beispiel an die Wand zeichnet, 
kann man ganze Geschlechter, ja ganze Zeitalter verdammen. Sein Idealbild ist ganz an 
ein Temperament bestimmter und seltener Art gebunden, und während beinahe alle Ta-
ten von Menschen, die groß zu finden die Menschheit sich gestatten kann, von Leuten 
dieses Temperamentes kaum geleistet werden können, sind eine Unmenge von Verbre-
chen denkbar, die ein Mann begehen könnte, ohne auf die Anerkennung mancher Tu-
gend zu verzichten, die den Konfutse ausgezeichnet hat. (GW 18,75) 

Hier sei darauf hingewiesen, dass Brechts Kritik an Konfuzius auch das von ihm 
plädierte schickliche Benehmen einschließt, das nach Brecht aus dem alten Chi-
na stammte, deshalb nicht dem Zeitalter von Konfuzius zeitgemäß sei, denn „das 
schickliche benehmen, das ihm vorschwebt, könnte am ehesten das des patriar-
chalischen gemeindewesens alt-chinas sein. hierher der mythos von paradiesi-
schen zeiten. und darum das scheitern kungs, der das alte benehmen auf der 
neuen basis reproduzieren möchte“.22 

Brecht versuchte 1940, das Leben des Konfuzius in Form eines Lehrstücks für 
das Kindertheater darzustellen. Das entstandene Werk blieb aber fragmentarisch. 
Überliefert ist die ‚Ingwertopf-Szene‘ aus dem Leben des Konfutse (GW 10,878–894). 

 
19  Vgl. Textgrundlage zu Brechts Schrift Leben des Konfutse, in: Bertolt Brecht: Gesammelte 

Werke (Anm. 1), Bd. 10, S. 1237. 
20  Ebd. 
21  Brecht: Arbeitsjournal (Anm. 1), S. 197. 
22  Ebd., S. 227. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 177 

Hierfür zog Brecht als Vorlage das dritte Kapitel des Buches Konfuzius von Carl 
Crow heran.23 So illustriert Brecht einerseits den erzieherischen Ansatz des Konfu-
zius, andererseits bringt er die konfuzianische Sittenforderung in Zusammenhang 
mit materiellen Bedingungen, wie die Kinderszene Der Ingwertopf (GW 10, 888–
894) verdeutlicht: 

Es sind zwei Dinge nötig, damit würdige Zurückhaltung beim Ausessen eines Ingwertop-
fes bewahrt werden kann: erstens feines Anstandsgefühl, zweitens ein voller Topf. Der 
Ingwer hier hat nicht ausgereicht. Es müßte mehr im Topf sein. (GW 10,892)  

Diese Betonung der Korrelation zwischen Sittlichkeit und materiellen Gegeben-
heiten kommt schließlich auch in der bekannten Formel „erst kommt das Fres-
sen, dann kommt die Moral“ aus der Dreigroschenoper zum Ausdruck (Stücke von 
B.B., 191). Demnach stellt Brecht die Sittenlehre des Konfuzius einerseits von 
einem ökonomischen Standpunkt aus in Frage, andererseits erscheint ihm die 
enge Verbindung der Sittenlehre mit der sozialen Ordnung nicht angemessen, da 
sich die gesellschaftlichen Verhältnisse ständig veränderten. 

3.3. Zum mohistischen Gedankengut:  
Die einigende Liebe – Tugendökonomie – Nützlichkeit 

Der Mohismus, der von Mozi im 4. Jahrhundert v. Chr. in China begründet 
wurde, bildete in der Zeit, in der das chinesische Reich sich im Kriegszustand be-
fand, eine der tragenden chinesischen philosophischen Schulen. Der Mohismus 
richtete sich gegen den Konfuzianismus, insbesondere gegen dessen Familien-
konzept, welches nach Mozi schuld an der Gesellschaftsunordnung war: Das 
Konzept von Blutsverwandtschaft grenze die Nichtdazugehörigen aus und schüre 
auf diese Weise soziale Interessenkonflikte. 

In Anbetracht dieser Tatsache setzte sich Mozi zum Ziel, mit seiner Lehre die 
des Konfuzius zu erneuern. So demonstrierte Mozi am Verhältnis von Staat, Fa-
milien und Individuen die negativen Erscheinungen in der Gesellschaft, die auf 
den unbekümmerten und vorteilsüchtigen Eigennutz zurückzuführen seien. Gegen  
derartige egoistische Tendenzen in der Gesellschaft richtete sich Mozis philosophi-
sches Konzept. Auf die Frage, wie man solchen egoistischen Tendenzen Abhilfe 
schaffen sollte, gab Mozi folgende Antwort, „Der Meister Metse sagte: Durch die 
Mittel der allumfassenden gegenseitigen Lieben und durch den Austausch gegen-
seitiger Vorteile können sie Abhilfe schaffen.“24 Indem er die auf Blutsverwandt-
schaft gegründete konfuzianische Liebe durch eine ‚einigende Liebe‘ zu ersetzen 
und sie auf die Gesellschaft zu übertragen versuchte, wollte Mozi allen Gesell-

 
23  Carl Crow: Master Kung. The Story of Confucius, New York/London 1938, dt.: Konfuzi-

us. Staatsmann, Heiliger, Wanderer, übers. von Richart Hoffmann, Berlin u. a. 1939, zitiert 
aus der Textgrundlage zu Bertolt Brechts Leben des Konfutse, in: Brecht: Gesammelte Werke 
(Anm. 1), Bd. 10, S. 1237. 

24  Forke: MêTi (Anm. 12.), Kap. 15, S. 245. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WANG ZHIQIANG 178 

schaftsmitgliedern ein harmonisches Zusammenleben ermöglichen und auf die-
sem Wege eine intakte Gesellschaftsordnung etablieren. Einen weiteren grundle-
genden Aspekt der mohistischen Lehre stellt die ‚Tugendökonomie‘ dar, wonach 
das moralische Verhalten Einzelner von den materiellen Verhältnissen abhängig 
sei. Diese Bedingtheit bestimme die zwischenmenschlichen Beziehungen im pri-
vaten wie auch im öffentlichen Raum, ihr Zerfall sei durch einen Mangel an mate-
riellen Gütern zu erklären. Es besteht ein Wechselverhältnis zwischen Moral und 
den ökonomischen Gegebenheiten. In Anbetracht dessen geht Mozi allerdings 
von der Priorität der ökonomischen Verhältnisse vor der Moral sowohl in der Fa-
milie als auch in der Gesellschaft aus, wie er es am Verhalten der Menschen in der 
Hungernot verdeutlicht: „In einem guten Erntejahr ist das (Volk) tugendhaft und 
gut, und wenn die Ernte schlecht, ist es hartherzig und böse, wie kommt es, daß 
das Volk stets so handelt.“25Andererseits birgt sich in der Tugend Gefahr für deren 
Träger, denn „von hervorragenden Männern gehen die meisten durch ihre beson-
dere Vorzüglichkeit zugrunde, daher sagt man, daß allzu große Fülle sich schlecht 
halten läßt“.26 

Des Weiteren fungiere die ‚Nützlichkeit‘ als Anhaltspunkt, um zu messen, ob 
eine Sache tauglich sei. Dies illustriert Mozi an einem Ding, dessen Nutzen und 
eigentlicher Sinn darin bestand, zu existieren, denn „alles, was nur schön, aber 
nicht irgendwie eine Verbesserung darstellt, wird beiseite gelassen.“27 Ein derarti-
ges Nützlichkeitsprinzip stellte nach Mozi im Staatsleben doch eine Fehlanzeige 
dar, es herrschte stattdessen das Blutverwandtschaftsprinzip, bei dem die Nütz-
lichkeit und die Tüchtigkeit einer Person für den Staat und das allgemeine Wohl 
nicht zählen könnte, sondern nur die Blutzugehörigkeit und die soziale Zugehö-
rigkeit im eigentlichen Sinne. „[D]er Grund liegt darin, daß die Könige, Fürsten 
und großen Herren bei der Regelung der Staats- und Familienangelegenheiten 
nicht die Tüchtigen bevorzugen und die Fähigen mit der Verwaltung betrauen“,28 
was zur Folge hätte, „dass das ganze Volk lässig wird, sich gehen lässt und vom 
Guten abgebracht wird“.29 Angesichts dessen plädiert Mozi dafür, die Tüchtigen 
im Staatsleben zu befördern: „Fähige beförderte man, Unfähige setzte man ab. 
Personen mit gemeinnützigem Sinn und Rechtschaffenheit wurden emporgeho-
ben, Selbstsüchtige und Übelgesinnte dagegen entfernt.“30 Und die Tüchtigkeit 
eines Menschen sollte, wie Mozi forderte, der einigenden Liebe, also dem Wohl 
des Gemeinwesens dienen, der staatliche Nutzen bzw. der Nutzen des Gemeinwe-
sens sollte dem Nutzen des Individuums übergeordnet sein. 

 
25  Ebd., Kap. 1, S. 17. 
26  Ebd., Kap. 1, S. 16. 
27  Ebd., Kap. 20, S. 290. 
28  Ebd., Kap. 8, S. 189. 
29  Ebd., Kap. 10, S. 212. 
30  Ebd., Kap. 8, S. 192. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 179 

Das oben skizzierte Gedankengut von Mozi beeinflusste Brechts Haltung zur 
Gesellschaft stark und schlug sich in seinem theatralischen Schaffen nieder. So ver-
sucht Brecht im Buch der Wendungen (GW 18), von seinem Standpunkt aus einen 
Blick auf die mohistische Lehre zu werfen. Hier sei daran erinnert, dass gerade erst 
die mohistische Kritik an Konfuzius Brecht die konfuzianischen Konzepte von 
Familie, Liebe und Tugend verständlich machte. So sei die Familie nach Konfuzius 
„die kleinste Einheit“ (GW 18,79): „Kung verwies auf die Familie. Meti sagte: Das 
mag in alter Zeit gegolten haben. Die Familien verteidigten ihr Besitztum gegen- 
einander“ (GW 18,79). Und „Kung sagte: Die Familie ist nicht zufällig. Die ande-
ren Verbände sind zufällig. Meti sagte: Das mag für alte Zeiten gegolten haben“ 
(GW 18,79). Hier zeigt sich die Auffassung Mozis, dass das konfuzianische Ver-
ständnis von Familie insofern nicht zeitgemäß sei, als ein solches Verhältnis  
lediglich Vorteile für einen bestimmten Personenkreis mit sich bringe: 

Die Menschen arbeiten nur für bestimmte andere, nicht für alle anderen. Ich sehe überall 
Menschen für bestimmte andere arbeiten, aber ich bin nicht froh darüber. Ich wollte, sie 
arbeiteten für sich selber. Die kleinsten Einheiten brauchen, was die einzelnen verdienen, 
nicht in einen Topf zu legen. Kung sagt, die Kinder sollen ihre Eltern lieben. Aber Liebe 
kann man nicht befehlen und warum sollten gerade die Eltern geliebt werden. Die Mit-
glieder der kleinsten Einheiten brauchen sich nicht zu lieben, sie müssen nur das gemein-
same Ziel lieben. Die Familien bleiben, aber die kleinsten Einheiten sind voll Bewegung; 
sie dienen der Verbindung, die Familien dienen der Trennung. (GW 18,80)  

Brecht betont die Berücksichtigung aller Menschen, da sie zielführender sei, als 
die Bevorteilung eines begrenzten Kreises von Personen, wie sich in der Volksver-
tretung in der bürgerlichen Welt (GW 18,79) lesen lässt: 

Solange die Produktion nur Profit für wenige bringen soll, nützen dem Volk Vertretun-
gen nach dem Beruf gar nichts, diese würden nur eben jenes System, das durch Drosse-
lung der Produktion Profit erzeugt, befestigen helfen. Sind jedoch die Klassen abge-
schafft, dann können die Produzierenden Vertretungen als Produzierende wählen und 
die Produktion so ordnen, daß sie, statt Profite für die wenigen, Vorteile für alle bringt. 
(GW 18,109) 

Brecht hebt hier hervor, dass der Sinn der produktiven menschlichen Tätigkeit 
nicht allein in der Aufopferung des Individuums für andere bestehen kann, son-
dern in einer Übereinstimmung der Interessen des Einzelnen mit denen aller Mit-
glieder der Gesellschaft.  

Die Tugendökonomie Mozis wird auch in Brechts Buch der Wendungen themati-
siert. Das gesetzwidrige Verhalten von Menschen sei laut Brecht auf die Gesell-
schaftsverhältnisse zurückzuführen, welche die Menschen zur Unsittlichkeit verlei-
teten: „den Arbeitern wird von den Aussaugern unaufhörlich zur Sittlichkeit 
gepredigt, von den Predigern zur Sittlichkeit, werden sie von den Verhältnissen zur 
Unsittlichkeit angehalten“ (GW 18,152). In Anbetracht einer solchen Diskrepanz 
zwischen den moralischen Ansprüchen und der gesellschaftlichen Realität sei das 
sittliche Verhalten des Einzelnen unmöglich. Brecht bezeichnet die wirtschaftlichen 
Verhältnisse als „Quellen aller Sittlichkeit und Unsittlichkeit“ (GW 18, 152). 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WANG ZHIQIANG 180 

Auch Mozis Gedanken zur Nützlichkeit legt Brecht nach seinem Verständnis 
aus. Er fungiert als Grundlage zur Rechtsprechung in der Sache des Tals im Stück 
Der kaukasische Kreidekreis (Stücke von B.B, 793–837). So werden die Nützlichkeit 
und Produktivität für die Gesellschaft betont. Davon ausgehend wird über die 
Legitimität des Rechtsanspruchs auf das Tal entschieden: 

Es ist richtig. Wir müssen ein Stück Land eher wie ein Werkzeug ansehen, mit dem man 
Nützliches herstellt, aber es ist auch richtig, daß wir die Liebe zu einem besonderen 
Stück Land anerkennen müssen. (Stücke von B.B., 796) 

Einen anderen Aspekt stellt die Verwundbarkeit der Tugend dar, die Brecht an der 
Figur der Magd Grusche im Kaukasischen Kreidekreis (Stücke von B.B., 793–837)  
illustriert. So hat Grusche, weil sie das von der Gouverneursfrau verlassene Kind 
aufgenommen hat, alle daraus resultierenden persönlichen Nachteile hinnehmen 
müssen. Sie erfährt am eigenen Leibe den Widerspruch zwischen ihren persönli-
chen Interessen und ihren moralischen Überzeugungen: 

GRUSCHE:  Ich hab’s aufgezogen nach bestem Wissen und Gewissen, ihm immer was 
zum Essen gefunden. Es hat meistens ein Dach überm Kopf gehabt, und ich 
hab allerlei Ungemach auf mich genommen seinetwegen, mir auch Ausga-
ben gemacht. Ich hab nicht auf meine Bequemlichkeit geschaut. Das Kind 
hab ich angehalten zur Freundlichkeit gegen jedermann und von Anfang an 
zur Arbeit, so gut es gekonnt hat, es ist noch klein. (Stücke von B.B., 833) 

Grusche tut Gutes, ohne individuelle Vorteile zu bezwecken. Sie strebt einzig und 
allein nach einem friedlichen Zusammenleben in der Gesellschaft. Dieses Streben, 
welches Grusche auch Leid bereitet, ist schließlich für das Urteil des Richters aus-
schlaggebend. So spricht dieser mit Hilfe der Kreidekreisprobe (ein Motiv aus der 
chinesischen Vorlage der Geschichte Huilanji) das Kind nicht der leiblichen Mutter 
zu, sondern der Ziehmutter, deren liebevolle Fürsorge sich für das Kind als nützli-
cher erweist als die Mutterschaft durch reine Blutsverwandtschaft. 

In der Dreigroschenoper (Stücke von B.B., 165–202) wird die Tugendökonomie 
schließlich in einer sentenzhaften Formel zusammengefasst: „Erst kommt das Fres-
sen, dann kommt die Moral“ (Stücke von B.B., 191). Es wird die Auffassung vertre-
ten, dass tugendhaftes Handeln und das eigene Überleben in Anbetracht der sozio- 
ökonomischen Verhältnisse unvereinbar seien: 

PEACHUM:  Ein guter Mensch sein! Ja, wer wär’s nicht gern? 
Sein Gut den Armen geben, warum nicht? 
Wenn alle gut sind, ist Sein Reich nicht fern 
Wer säße nicht sehr gern in Seinem Licht? 
Ein guter Mensch sein? Ja, wer wär’s nicht gern? 
Doch leider sind auf diesem Sterne eben  
Die Mittel kärglich und die Menschen roh, 
Wer möchte nicht in Fried und Eintracht leben? 
Doch die Verhältnisse, sie sind nicht so! (Stücke von B.B., 181) 

Die Umstände führen dazu, dass das gute Handeln und das gute Leben zu einem 
unauflösbaren Widerspruch werden. Das Gutsein in dieser Welt sei existenzwid-

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 181 

rig, dies betreffe nicht nur die gesellschaftlichen, sondern auch die innerfamiliä-
ren Beziehungen, wie Peachum darlegt: 

Natürlich hab ich leider recht  
Die Welt ist arm, der Mensch ist schlecht.  
Wer wollt auf Erden nicht ein Paradies?  
Doch die Verhältnisse, gestatten sie’s?  
Nein, sie gestatten’s eben nicht.  
Dein Bruder, der doch an dir hangt  
Wenn halt für zwei das Fleisch nicht langt  
Tritt er dir eben ins Gesicht.  
Auch treu sein, ja, wer wollt es nicht? 
Doch deine Frau, die an dir hangt  
Wenn deine Liebe ihr nicht langt  
Tritt sie dir eben ins Gesicht.  
Ja, dankbar sein, wer wollt es nicht?  
Und doch, dein Kind, das an dir hangt  
Wenn dir das Altersbrot nicht langt  
Tritt es dir eben ins Gesicht.  
Ja, menschlich sein, wer wollt es nicht! (Stücke von B.B., 181)  

Die materielle Not, der die Menschen in einer kapitalistischen Gesellschaft ausge-
liefert sind, bringt also selbst das Zusammenleben der Familie in Unfrieden. Ver-
gleicht man die Textstelle Brechts zur innerfamiliären Beziehung mit den Auffas-
sungen Mozis, zeigt sich, dass es Brecht jedoch eher um eine ästhetische Wieder- 
gabe dessen geht, was Mozi an den fünf konfuzianischen Beziehungen kritisiert. 

In seinem Stück Der gute Mensch von Sezuan (Stücke von B.B, 593–641) zeigt 
Brecht, dass die Liebe zu anderen eigenes Leiden hervorruft. Mit dieser bitteren 
Erkenntnis hat Shen Te zu leben: So wollen die Götter, entgegen der allgemei-
nen Ansicht, dass es auf dieser Erde keine guten Menschen mehr gebe, an einem 
Beispiel beweisen, dass die von ihnen propagierte Nächstenliebe durchaus prak-
tikabel sei. Sie wählen die Prostituierte Shen Te. Damit Shen Te Hilfesuchenden 
ihre Güte erweisen kann, beschenken sie die Götter mit einem Tabakladen, des-
sen Gewinn Shen Te ermöglichen soll, armen Menschen zu helfen. Shen Te tut, 
wie die Götter von ihr verlangen: Sie vollbringt gute Taten gegenüber ihren 
Mitmenschen und praktiziert Nächstenliebe, doch letztendlich geht sie an ihrer 
Gutherzigkeit zugrunde. Diese bittere Erfahrung zwingt sie zur Flucht in eine 
zweite Existenz, die Gestalt des bösen Vetters Shui Ta, denn für sie ist es in dieser 
Welt existenzbedrohend, nach den Erwartungen der Götter gut zu sein und den-
noch zu leben. Mit dieser Erkenntnis bleibt ihr letztlich nichts anderes übrig, als 
den Auftrag der Götter abzulehnen: 

SHEN TE:  Euer einstiger Befehl 
Gut zu sein und doch zu leben 
Zerriß mich wie ein Blitz in zwei Hälften. Ich  
Weiß nicht, wie es kam: gut sein zu andern  
Und zu mir konnte ich nicht zugleich. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WANG ZHIQIANG 182 

Andern und mir zu helfen, war mir zu schwer.  
Ach, eure Welt ist schwierig! Zu viel Not, zu viel Verzweiflung! 
Die Hand, die dem Elenden gereicht wird  
Reißt er einem gleich aus! Wer den Verlorenen hilft 
Ist selbst verloren (Stücke von B.B., 639–640) 

Die zu vermittelnde Erkenntnis liegt auf der Hand: „[D]ie Welt ist von solcher 
Art, daß es in ihr keine Möglichkeit gibt, gut zu sein und doch zu leben, man 
muß sich für eins von beiden entscheiden.“31 Damit zeigt Brecht, dass ein tu-
gendhaftes Verhalten, wie es von Shen Te praktiziert wird, unmöglich ist, solange 
Armut in der Gesellschaft herrscht. Versucht man es trotzdem, geht man früher 
oder später daran zugrunde. Es ist schwer, ein guter Mensch zu sein, so lautet 
Bertolt Brechts bittere Erkenntnis über die Gesellschaft. 

Um diesen Zustand zu überwinden, appelliert Brecht, die Welt und ihre Ver-
hältnisse so zu verändern, dass ein tugendhaftes Leben in der Gesellschaft mög-
lich wird: 

Wie in allen Stücken greift auch hier Brecht die großen Tugenden an, eingedenk seiner 
Lehre, daß es schlecht um ein Land, eine Gesellschaft bestellt sein muss, wo es der großen 
Tugenden bedarf.32  

4.  Schlusswort: Das Überflüssigmachen der Tugend als Brechts  
Tugendkonzept 

Wie der Blick auf die Forschung gezeigt hat, muss die Haltung Brechts zum 
Taoismus, Konfuzianismus und Mohismus differenziert betrachtet werden. Dies 
ist wohl zunächst auf seine Zeitgebundenheit zurückzuführen. So schenkt Brecht 
der chinesischen taoistischen Philosophie besondere Beachtung, vor allem dem 
Wasserkonzept, der Wuwei-Idee und der Yin Yang-Dialektik. Solche Aspekte sind 
in seinen epischen Theaterstücken anschaulich dargestellt. In Zeiten, die von 
Gewalt geprägt waren, scheint die taoistische Lehre für Brecht eine besondere 
Rolle in der Verarbeitung und Überwindung negativer Erfahrungen gespielt zu 
haben. 

Die Haltung Brechts zu Konfuzius muss dagegen eher als ambivalent bewertet 
werden. Dies gilt insbesondere in Bezug auf das konfuzianische Tugendkonzept, 
welches von den Menschen ein sittliches Benehmen im sozialen und innerfamiliä-
ren Umfeld verlangt. Hier positioniert sich Brecht auf der Seite Mozis, der Kritik 
am Konfuzianismus übte: Das konfuzianische Tugendkonzept sei nicht zu verwirk-
lichen, da es die gesellschaftliche Realität nicht berücksichtige. Brecht kommt in 
Anbetracht dieser Diskrepanz zwischen der konfuzianistischen Tugendforderung 
und der gesellschaftlichen Realität zu dem Schluss, dass die ökonomischen Voraus-

 
31  Rolf Geißler (Hg.): Zur Interpretation des modernen Dramas. Brecht, Dürrenmatt, Frisch, 

Frankfurt am Main u. a. 91978, S. 45. 
32  Ebd., S. 48. 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 183 

setzungen in die Überlegung miteinbezogen werden müssten. Dies betont seine 
Formel: „erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral“ in der Dreigroschenoper. 
Die mangelhaften gesellschaftlichen Verhältnisse machten es unmöglich, gut zu 
sein und doch zu leben. Diese zentrale Botschaft der Brechtschen Tugendökono-
mie zieht sich wie ein roter Faden durch Stücke wie Der gute Mensch von Sezuan, Die 
Dreigroschenoper, Der kaukasische Kreidekreis, und nicht zuletzt das Lehrstück Der 
Ingwertopf.  

Im Vergleich zu Konfuzius wird Mozi, im Buch der Wendungen als Meti einge-
führt, als positive und vorbildhafte Figur gestaltet. Mozi vertritt nämlich eine uti-
litaristische Haltung, die sich allein am Nutzen orientiert, befürwortet eine all-
gemeine Menschenliebe bei gleichzeitiger Ablehnung der Familienliebe des 
Konfuzianismus, verurteilt den Krieg und Fatalismus und plädiert für den Puri-
tanismus, für das Ideal eines einfachen Lebens ohne Luxus und auch ohne 
Kunst. Brecht macht sich das mohistische Gedankengut zu eigen und begründet 
auf diesem Wege sein Tugendkonzept, welches das Ziel verfolgt, durch veränderte 
gesellschaftliche Verhältnisse die Tugendhaftigkeit gänzlich überflüssig zu ma-
chen. Dieser tiefgreifende Gedanke ist das Ergebnis von Brechts interkultureller 
Begegnung und Auseinandersetzung mit der chinesischen Philosophie. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

