Bertolt Brechts chinesische Helden

Laozi, Kongzi und Mozi

Wang Zhiqiang

1. Brechts China-Interesse und chinesische Helden

Wie sich den Schriften Bertolt Brechts! entnehmen lisst, beeinflusste die westliche
China-Rezeption dessen Begegnung mit der chinesischen Kultur und mit chinesi-
schen Helden. Allerdings ist das Spektrum von Brechts chinesischen Helden recht
grofi. Im Zentrum seines Interesses fiir China und seiner China-Beschiftigung ste-
hen in erster Linie die chinesischen Philosophen Laozi, Kongzi und Mozi, mit de-
ren Gedankengut sich Brecht in seinen Schriften und seinen Theaterstiicken ausei-
nandersetzte. Darauf deuten einige Schriftentitel von Brecht hin, wie Legende von
der Entstebung des Buches Taoteking anf dem Weg des Laotse in die Emigration (GW 11),
Leben des Konfutse (GW 10), Konfutse (GW 21), Geringer Erfolg des Kung Futse, (GW
21) das Buch der Wendungen (GW 18) und Als der grofSe chinesische Weise Konfuzius
(GW 19). Dazu kommen zwar auch andere chinesische Helden wie Mei Lanfang,
der berithmte chinesische Schauspieler der Peking-Oper, dem Brecht 1935 in Mos-
kau begegnet war,2 und klassische chinesische Dichter wie Li Bai oder Su Dongpo.
Doch im Unterschied zu den chinesischen Philosophen beeinflussten sie Brechts
dichterisches und theatralisches Schaffen nur in isthetischer Hinsicht, ohne auf
sein Gesellschaftsbild einzuwirken. Dagegen wurden Brechts Gesellschaftsbild und
seine Weltanschauung mafigeblich von der Auseinandersetzung mit China und der
chinesischen Philosophie geprigt. Auch fur sein episches Theater fand Brecht im
traditionellen chinesischen Theater eine Inspirationsquelle. Hier ist besonders die
Peking-Oper zu nennen, die Brecht in den 1930er Jahren in Moskau erlebte.?
Brechts Interesse an der chinesischen Kultur beschrinkte sich nicht auf die
chinesische Schauspielkunst, sondern galt vor allem auch der chinesischen Philo-
sophie.* Aus verschiedensten Blickwinkeln betrachtete er die chinesische Philo-
sophie und die von ihr getragene chinesische Kultur. Dabei waren die folgenden
Aspekte zentral: die marxistische Ideologie, die zeitbedingte Gesellschaftserfah-

1 Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 30 Binden, Frankfurt am Main 1997; ders.: Tagebii-
cher 1920-1922. Autobiographische Aufzeichnungen 1920-1954, Frankfurt am Main
1957; ders.: Arbeitsjournal, hg. von Werner Hecht, Frankfurt am Main 1973; ders.: Die
Stiicke von Bertolt Brecht in einem Band, Frankfurt am Main 1978.

Vgl. Henning Rischbieter: Brecht 1, Miinchen 1978, S. 12.

Vgl. Wang Zhiqgiang: Brecht und China am Beispiel seines Reflexes auf die Peking-Oper,
in: Wei Maoping (Hg.): Beitrige iiber die Germanistik, Shanghai 2014, S. 98-115.

Vgl. Adrian Hsia: Bertolt Brechts Rezeption des Konfuzianismus, Taoismus und Mohis-
mus im Spiegel seiner Werke, in: Zeitschrift fur Kulturaustausch 3, 1986, S. 350-360.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 WANG ZHIQIANG

rung, das sozialistisch gepragte Gesellschaftsbewusstsein, die ablehnende Haltung
zur Religion sowie das zeitgendssische westliche Chinabild.

2. Brechts zeitgendissisches Chinabild

Als Bertolt Brecht im Jahr 1898 in Augsburg geboren wurde, hatte sich das China-
bild in Deutschland gewandelt. Dominierte im 18.Jahrhundert ein Enthusiasmus
gegeniiber allem Chinesischen in der Kunst, man denke an die Chinoiserien® in
der Literatur® und Philosophie’ der Aufklirung, wurde China im 19. Jahrhundert
eher zu einem Inbegrift alles Ruckstindigen.® Hierfuir war das Urteil Georg Fried-
rich Wilhelm Hegels® ausschlaggebend, demzufolge China geschichtslos und seit
Jahrtausenden unverindert geblieben wire. Mit der Annexion des Gebietes von
Qingdao durch die Wilhelminische Marine im Zuge des europiischen Kolonialis-
mus begann zudem ein Kapitel deutscher Kolonialgeschichte in China,!® von dem
auch Brecht nicht unberiihrt geblieben ist, wie sein Gedicht TSingtausoldaten
(GW1113,85) zeigt, welches er mit 16 Jahren schrieb. Das negative Chinabild gip-
felte sicherlich in der Hunnen-Rede von Kaiser Wilhelm, mit der die Strafexpediti-
on wegen des Boxeraufstandes nach China verabschiedet wurde.

Mit diesem vorherrschenden negativen Chinabild konkurrierte aber zuneh-
mend eine positive Haltung gegentiber China in Intellektuellenkreisen. So wurde
das ferne China nach dem Ersten Weltkrieg fiir Intellektuelle zu einem geistigen
Zufluchtsort. Vom gegenwartsbezogenen Chinabild verlagerte sich das Interesse
hin zur uberzeitlichen chinesischen Kulturtradition. Geférdert wurde diese posi-
tive Entwicklung von diversen deutschen Sinologen. Genannt seien insbesondere
Otto Franke, der sich mit dem Konfuzianismus und der chinesischen Staatsge-
schichte im Riickblick auf die konfuzianische Staatsethik befasste, aber auch Alfred
Forke, der die chinesische Philosophie von der Antike bis zum Ende des 19. Jahr-

5> Vgl. Hugh Honour: Chinoiserie. The Vision of Cathay, London 1961.

Vgl. Horst von Tscharner: China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik, Miinchen

1939; Ursula Aurich: China im Spiegel der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts, Ber-

lin 1935.

7 Vgl. Adrian Hsia (Hg.): Deutsche Denker iiber China, Frankfurt am Main 1985.

8 Vgl. Ernst Rose: Blicke nach Osten. Studien zum Spitwerk Goethes und zum Chinabild in
der deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts, Bern 1981; Ursula Ballin: Vorurteile und II-
lusion. Europiische Chinabilder und Fremdbilder in China, in: Hans-Martin Hinz /
Christoph Lind (Hg.): Tsingtau. Ein Kapitel deutscher Kolonialgeschichte in China 1897-
1914 (Ausstellungskatalog, Berlin), Miinchen 1998, S. 188-190.

9 Vgl. Rudolf Franz Merkel: Herder und Hegel iiber China, in: Sinica 17.1, 1942, S. 5-26;
Song Du-Zui: Die Bedeutung der Asiatischen Welt bei Hegel, Marx und Max Weber, Diss.,
Frankfurt am Main 1972.

10 Vgl. Hinz / Lind (Hg.): Tsingtau (Anm. 8); Helmut Stoecker: Deutschland und China im

19. Jahrhundert, Berlin 1958.

GW wird im folgenden Beitrag als Abkiirzung verwendet. Sie bezieht sich als Quellenan-

gabe auf die fiir diese Arbeit angeftihrten Textstellen in der Gesammelte-Werke-Ausgabe

von Bertolt Brecht (Anm. 1).

11

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 173

hunderts erforschte, und nicht zuletzt Richard Wilhelm, der die klassischen Wer-
ke der chinesischen Philosophie tibersetzte. So entdeckten die deutschen Intellek-
tuellen die Lehre des Tao und die Lyrik der Tang-Dynastie,!? was zu einer neuen
China-Begeisterung in der Moderne fiihrte. Diesen verinderten Bedingungen der
China-Rezeption in Deutschland unterlag letztlich auch Brechts Begegnung mit
China, mit der chinesischen Literatur und mit der chinesischen Philosophie.

3. Chinesische Philosophen und ihre Rezeption durch Bertolt Brecht

Betrachtet man Brechts Auseinandersetzung mit der chinesischen Philosophie ge-
nauer, wird deutlich, dass sein besonderes Interesse den Philosophen Laozi, Kon-
fuzius und Mozi galt. Zudem befasste er sich mit den chinesischen philosophi-
schen Schulen des Taoismus, Konfuzianismus und Mohismus, die sowohl in
seinen Theaterstiicken als auch in seinen Prosaschriften ihren Niederschlag fanden.

3.1. Zum taoistischen Gedankengut:
Wasser — Yin Yang — das stille Wasser — Egoismus

Brechts Rezeption des Taoismus'3 ist insofern zeitbedingt, als sie in die Zeit fiel,
in der der Nationalsozialismus seinen Aufstieg erlebte. Unter diesen gesellschaftli-
chen Umstidnden sollte die taoistische Konzeption von Wuwei', einem aktiven
Nichthandeln, Brecht und seinen Mitmenschen helfen, die ,schwierigen Zeiten®
zu Uberstehen. Song Yun-Yeop erklirt den Gedanken wie folgt: ,mit dem passi-
ven, nachgiebigen und biegsamen Verhalten der Menschen aktiviert Brecht das
Bild des Wassers gegen die Gewaltherrschaft.“14 Brechts Studien iiber den Taois-
mus erfassten vor allem das Gedankengut von Laozi, Zhuangzi und Yang Chun.
Die erste Begegnung mit dem Taoismus machte Brecht bei der Lektiire von Alf-
red Doblins Roman Die Drei Spriinge des Wang-lun am 15. September 1920. Kurz
darauf erfolgte die folgenreiche Lektiire des 7ao te-ching, die er dem Besuch seines
Freundes Frank Warschauer in Baden-Baden verdankte, wie seinem Tagebuch zu
entnehmen ist: ,aber er [Warschauer] zeigt mir [Brecht] Laotse, und der stimmt
mit mir so sehr iiberein, daf§ er immerfort staunt.“!> Danach begann Brecht, sich
intensiver mit dem Taoismus zu beschiftigen. Besondere Beachtung schenkte er
dem dialektischen Wasser-Konzept, welches mit dem Wuwei-Nichthandeln in Zu-
sammenhang steht, sowie die Dialektik von Yin und Yang. Auch Zhuangzis quie-

12 vgl. Adrian Hsia: Hermann Hesse und China, Frankfurt am Main 1981, S. 93-149; Ingrid
Schuster: China und Japan in der deutschen Literatur 1890-1925, Bern 1977, Alfred Forke:
MEéT1. Des Sozialethikers und seiner Schiller philosophische Werke, Berlin 1922; Alfred
Forke: Geschichte der chinesischen Philosophie, Hamburg 1927.

13 Vgl. Heinrich Detering: Bertolt Brecht und Laotse, Géttingen 2008.

14 Song Yun-Yeop: Brecht und die chinesische Philosophie, Bonn 1978, S. 287.

15 Brecht: Tagebiicher (Anm. 1), S. 66.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 WANG ZHIQIANG

tistische Haltung und seine Ideen vom Gleichgewichtszustand, der Anpassung oh-
ne Selbstaufgabe und dem stillen Wasser wurden von Brecht rezipiert, ebenso Yang
Chuns Theorie zum Egoismus, der zufolge das Leben eines Menschen verginglich
und fliichtig sei'® und der Einzelne eben darum das Recht auf freie und ungehin-
derte Entfaltung habe, sowie das Recht auf ein gliickliches Leben fiir sich bean-
spruchen sollte, welches einem jeden mit der Geburt gegeben sei.

Taoistisches Gedankengut von Laozi, Zhuangzi und Yang Chun finden sich in
unterschiedlicher Form in den Werken Brechts wieder. Als Beispiel sei das Gedicht
Legende von der Entstehung des Buchs Taoteking anf dem Weg des Laotse in die Emigration
(GW 12) angefiihrt, in dem das Wasser-Konzept von Laozi aufgenommen wird:
»Dafd das weiche Wasser in Bewegung / mit der Zeit den michtigen Stein besiegt. /
Du verstehst, das Harte unterliegt” (GW 12). Im Stiick Im Dickicht der Stéidte (Stiicke
von B.B., 61-8917) wird Laozis Wasser-Konzept erneut von Brecht aufgegriffen, wie
folgender Dialog zeigt:

JoHN: Ich sehe nur Schwiche, nichts sonst. Seit ich dich gesehen habe [...].

GARGA:  Ich habe gelesen, daf} die schwachen Wasser es mit dem ganzen Gebirge auf-
nehmen. (Stiicke von B.B., 81)

So stehen ,die schwachen Wasser” dem ,,Gebirge® gegeniiber, das duflerlich stark
und maichtig erscheint. Laut Brecht kommt es, worauf er in seinem Stiick /m Di-
ckicht der Stidte durch seine Figur Garga hinweist, einzig und allein darauf an, le-
bendig zu sein: ,Und das Geistige, das sehen Sie, das ist nichts. Es ist nicht wich-
tig, der Stirkere zu sein, sondern der Lebendige® (Stiicke von B.B., 87-88).
Demnach sollte das Gefiihl von kriftemifiger Uberlegenheit bedingt durch den
Vergleich mit dem Gegentiber sein, denn ohne einen solchen Bezug zum ande-
ren sollte eine solche Relation von Schwachem und Starkem nicht existieren. Im
Gedicht Morgendliche Rede an den Baum Griehn (GW 8,187) hebt Brecht die Nach-
giebigkeit als eine besondere Eigenschaft des Baumes hervor, die seine Rettung
bedeuten konnte.

Aber Sie wissen jetzt, was Sie wert sind.

Sie haben den bitteren Kampf Thres Lebens gekimpft.

Es interessieren sich Geier fiir Sie.

Und ich weifd jetzt: einzig durch Ihre unerbittliche
Nachgiebigkeit stehen Sie heute morgen noch gerade. (GW 8,187)

Die hier angesprochene Nachgiebigkeit des Baumes, die vielleicht mit einer Art
,Milde‘ verglichen werden kann, soll ihn vor den Naturgewalten schiitzen. Auf
die Welt der Menschen iibertragen, meint sie nicht nur die Akzeptanz dessen,
was vom Starken ausgeht, sondern auch den Riickzug des Menschen aus den
vom Stirkeren beherrschten Verhiltnissen. So soll ein Zustand erreicht werden,

16 gl. Richard Wilhelm: LiiDsi. Das wahre Buch vom quellenden Ursprung, Jena 1936,
S.77.
17" Stiicke von B.B. ist die Abkiirzung des folgenden Titels: Brecht: Stiicke (Anm. 1).

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 175

in dem zugegebene Schwiche Sicherheit bedeutet, und sich dadurch langfristig
das Verhiltnis von Schwachem und Starkem umkehrt.

Eine solche Dialektik von Weichheit und Stirke findet sich auch als zentrales
Motiv in Brechts Keuner-Geschichte Mafsnahmen gegen die Gewalt (K-Ges.18, 9-10).
Hier entgegnet Herr Keuner seinen Schiilern, als sie ihn nach seinem Riickgrat fra-
gen: ,ich habe kein Riickengrat zum Zerschlagen. Gerade ich muf linger leben als
die Gewalt” (K-Ges., 9). Dies veranschaulicht Herr Keuner mithilfe einer Parabel,
in der ein gewisser Herr Egge denselben Fall erzihlt. Brecht will hier wohl andeu-
ten, dass es in einer Situation, in der Gewalt herrscht, lebensrettend sein kann, sich
nachgiebig zu verhalten.

Auch in dem Stiick Leben des Galilei (Stiicke von B.B., 491-539) greift Brecht den
Gedanken der Nachgiebigkeit erneut auf, und zwar in Gestalt von Galilei, der sich
angesichts der zahlreichen Schwierigkeiten wirtschaftlicher, religioser oder politi-
scher Natur entscheidet, sich der Notwendigkeit der gegenwirtigen Situation anzu-
passen, um seine wissenschaftliche Arbeit mit dem Nachweis tiber die Richtigkeit
des kopernikanischen Systems fortfithren zu konnen. Ein solches Verhalten be-
zeichnet er als ,neue Ethik": ,Besser befleckt als leer. Klingt realistisch. Klingt nach
mir. Neue Wissenschaft, neue Ethik” (Stiicke von B.B., 536).

In sein Stiick Der gute Mensch von Sezuan (Stiicke von B.B., 592-641) implemen-
tiert Brecht Zhuangzis Gleichnis vom Leiden der Brauchbarkeit. Angefihrt werden
Biume und deren Brauchbarkeit fir den Menschen zu diversen Zwecken:

WANG:  In Sung ist ein Platz namens Dornhain. Dort gedeihen Katalpen, Zypressen
und Maulbeerbdume. Die Biume nun, die ein oder zwei Spannen im Um-
fang haben, die werden abgehauen von den Leuten, die Stibe fiir ihre Hun-
dekifige wollen. Die drei, vier Fuff im Umfang haben, werden abgehauen
von den vornehmen und reichen Familien, die Bretter suchen fiir ihre Sirge.
Die mit sieben, acht Fuf Umfang werden abgehauen von denen, die nach
Balken suchen fiir ihre Luxusvillen. So erreichen sie alle nicht ihrer Jahre
Zahl, sondern gehen auf halbem Wege zugrunde durch Sige und Axt. Das ist
das Leiden der Brauchbarkeit. (Stiicke von B.B., 624)

Den Sinn dieses Gleichnisses erweitert Brecht durch die Frage des zweiten Got-
tes, warum das Gleichnis den Wasserverkdufer Wang so tief bewege. Es ist die Fi-
gur der Shen Te, in ihrer Liebe gescheitert, die Wang das Gleichnis der Brauch-
barkeit in Frage stellen ldsst. Er muss einsehen, dass die auf Nichstenliebe
beruhende Giite von Shen Te ihren Untergang bedeutet, denn in einer Welt, in
der die Nichstenliebe eines Einzelnen von dessen Mitmenschen ausgenutzt wird,
wird Tugendhaftigkeit letztendlich dem Egoismus anderer unterliegen.

In diesem Zusammenhang steht auch Brechts Auseinandersetzung mit Yang
Chuns Gedanken zum Egoismus im Buch der Wendungen (GW 18), wie Brechts
Schrift Uber den Egoismus (GW 18,72-73) zu entnehmen ist. Dort heifit es, die Un-

18 K-Ges. ist die Abkiirzung des folgenden Titels: Bertolt Brecht: Geschichten vom Herrn
Keuner, Frankfurt am Main 21979.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 WANG ZHIQIANG

ordnung und Zerrissenheit der Gesellschaft rithrten vom Egoismus her. In Anbe-
tracht dessen solle der Staat einen Zustand schaffen, dessen Bedingungen sowohl
dem Einzelnen als auch dem Gemeinwesen einen Nutzen bringen, sodass jeglicher
Egoismus obsolet wiirde.

3.2. Zur konfuzianischen Tugendforderung:
Sittlichkeit — das schickliche Benehmen

Brechts Interesse an der ostasiatischen Kultur deutete sich bereits frith an, wurde
aber spitestens ab 1930 zu einem zentralen Motiv seines literarischen Schaffens.
Besonders der chinesische Philosoph Konfuzius begegnet immer wieder.’ ,Zu den
zahlreichen Belegstellen gehoren Erwihnungen des chinesischen Philosophen
Konfutse, auf den Brecht, wenn auch nur am Rande, wiederholt zuriickkommt.“20
In seinem Arbeitsjournal wandte sich Brecht dem Leben Konfuzius® zu, ,ich lese
Uber das leben des KUNGFUTSE. was das fiir ein lustiges stiick wire! der zwanzig-
jahrige ist pacht- und steuereintreiber des flirsten. aus seiner einzigen grofleren stel-
lung. die der goethes in weimar gleicht, wird er verdringt durch kurtisanen und
pferde, die der fiirst bekommt.“?! Im Text Konfutse (GW 18) geht es um Brechts
Notiz tiber Konfuzius und dessen Tugendvorstellung, die aus Sicht von Brecht fur
die normalen Menschen schwer erfullbar sei:

Dieser Konfutse war ein Musterknabe. Indem man sein Beispiel an die Wand zeichnet,
kann man ganze Geschlechter, ja ganze Zeitalter verdammen. Sein Idealbild ist ganz an
ein Temperament bestimmter und seltener Art gebunden, und wihrend beinahe alle Ta-
ten von Menschen, die groff zu finden die Menschheit sich gestatten kann, von Leuten
dieses Temperamentes kaum geleistet werden konnen, sind eine Unmenge von Verbre-
chen denkbar, die ein Mann begehen konnte, ohne auf die Anerkennung mancher Tu-
gend zu verzichten, die den Konfutse ausgezeichnet hat. (GW 18,75)

Hier sei darauf hingewiesen, dass Brechts Kritik an Konfuzius auch das von ihm
pladierte schickliche Benehmen einschliefit, das nach Brecht aus dem alten Chi-
na stammte, deshalb nicht dem Zeitalter von Konfuzius zeitgemaf? sei, denn ,,das
schickliche benehmen, das ihm vorschwebt, konnte am ehesten das des patriar-
chalischen gemeindewesens alt-chinas sein. hierher der mythos von paradiesi-
schen zeiten. und darum das scheitern kungs, der das alte benehmen auf der
neuen basis reproduzieren mochte®.2?

Brecht versuchte 1940, das Leben des Konfuzius in Form eines Lehrstiicks fiir
das Kindertheater darzustellen. Das entstandene Werk blieb aber fragmentarisch.
Uberliefert ist die ,Ingwertopf-Szene® aus dem Leben des Konfutse (GW 10,878-894).

19" Vgl. Textgrundlage zu Brechts Schrift Leben des Konfutse, in: Bertolt Brecht: Gesammelte
Werke (Anm. 1), Bd. 10, S. 1237.

20 Ebd.

21 Brecht: Arbeitsjournal (Anm. 1), S. 197.

22 Ebd,, S.227.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 177

Hierfiir zog Brecht als Vorlage das dritte Kapitel des Buches Konfuzius von Carl
Crow heran.?? So illustriert Brecht einerseits den erzieherischen Ansatz des Konfu-
zius, andererseits bringt er die konfuzianische Sittenforderung in Zusammenhang
mit materiellen Bedingungen, wie die Kinderszene Der Ingwertopf (GW 10, 888-
894) verdeutlicht:

Es sind zwei Dinge notig, damit wiirdige Zuriickhaltung beim Ausessen eines Ingwertop-
fes bewahrt werden kann: erstens feines Anstandsgefithl, zweitens ein voller Topf. Der
Ingwer hier hat nicht ausgereicht. Es miifite mehr im Topf sein. (GW 10,892)

Diese Betonung der Korrelation zwischen Sittlichkeit und materiellen Gegeben-
heiten kommt schliefflich auch in der bekannten Formel ,erst kommt das Fres-
sen, dann kommt die Moral® aus der Dreigroschenoper zum Ausdruck (Stiicke von
B.B., 191). Demnach stellt Brecht die Sittenlehre des Konfuzius einerseits von
einem Okonomischen Standpunkt aus in Frage, andererseits erscheint ihm die
enge Verbindung der Sittenlehre mit der sozialen Ordnung nicht angemessen, da
sich die gesellschaftlichen Verhiltnisse stindig verinderten.

3.3. Zum mohistischen Gedankengut:
Die einigende Liebe - Tugenddkonomie — Nitzlichkeit

Der Mohismus, der von Mozi im 4. Jahrhundert v. Chr. in China begriindet
wurde, bildete in der Zeit, in der das chinesische Reich sich im Kriegszustand be-
fand, eine der tragenden chinesischen philosophischen Schulen. Der Mohismus
richtete sich gegen den Konfuzianismus, insbesondere gegen dessen Familien-
konzept, welches nach Mozi schuld an der Gesellschaftsunordnung war: Das
Konzept von Blutsverwandtschaft grenze die Nichtdazugehorigen aus und schiire
auf diese Weise soziale Interessenkonflikte.

In Anbetracht dieser Tatsache setzte sich Mozi zum Ziel, mit seiner Lehre die
des Konfuzius zu erneuern. So demonstrierte Mozi am Verhiltnis von Staat, Fa-
milien und Individuen die negativen Erscheinungen in der Gesellschaft, die auf
den unbekiimmerten und vorteilstichtigen Eigennutz zuriickzufithren seien. Gegen
derartige egoistische Tendenzen in der Gesellschaft richtete sich Mozis philosophi-
sches Konzept. Auf die Frage, wie man solchen egoistischen Tendenzen Abhilfe
schaffen sollte, gab Mozi folgende Antwort, ,Der Meister Metse sagte: Durch die
Mittel der allumfassenden gegenseitigen Lieben und durch den Austausch gegen-
seitiger Vorteile konnen sie Abhilfe schaffen.“?* Indem er die auf Blutsverwandt-
schaft gegriindete konfuzianische Liebe durch eine ,einigende Liebe zu ersetzen
und sie auf die Gesellschaft zu Gibertragen versuchte, wollte Mozi allen Gesell-

23 Carl Crow: Master Kung. The Story of Confucius, New York/London 1938, dt.: Konfuzi-
us. Staatsmann, Heiliger, Wanderer, iibers. von Richart Hoffmann, Berlin u. a. 1939, zitiert
aus der Textgrundlage zu Bertolt Brechts Leben des Konfutse, in: Brecht: Gesammelte Werke
(Anm. 1), Bd. 10, S. 1237.

24 Forke: MéTi (Anm. 12.), Kap. 15, S. 245.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 WANG ZHIQIANG

schaftsmitgliedern ein harmonisches Zusammenleben ermdglichen und auf die-
sem Wege eine intakte Gesellschaftsordnung etablieren. Einen weiteren grundle-
genden Aspekt der mohistischen Lehre stellt die ,Tugendokonomie® dar, wonach
das moralische Verhalten Einzelner von den materiellen Verhiltnissen abhingig
sei. Diese Bedingtheit bestimme die zwischenmenschlichen Beziehungen im pri-
vaten wie auch im o6ffentlichen Raum, ihr Zerfall sei durch einen Mangel an mate-
riellen Giitern zu erkliren. Es besteht ein Wechselverhaltnis zwischen Moral und
den 6konomischen Gegebenheiten. In Anbetracht dessen geht Mozi allerdings
von der Prioritit der 6konomischen Verhiltnisse vor der Moral sowohl in der Fa-
milie als auch in der Gesellschaft aus, wie er es am Verhalten der Menschen in der
Hungernot verdeutlicht: ,In einem guten Erntejahr ist das (Volk) tugendhaft und
gut, und wenn die Ernte schlecht, ist es hartherzig und bose, wie kommt es, daf§
das Volk stets so handelt.“2>Andererseits birgt sich in der Tugend Gefahr fir deren
Triger, denn ,von hervorragenden Minnern gehen die meisten durch ihre beson-
dere Vorziglichkeit zugrunde, daher sagt man, daf allzu grofe Fiille sich schlecht
halten la3t“.26

Des Weiteren fungiere die ,Nutzlichkeit® als Anhaltspunkt, um zu messen, ob
eine Sache tauglich sei. Dies illustriert Mozi an einem Ding, dessen Nutzen und
eigentlicher Sinn darin bestand, zu existieren, denn ,alles, was nur schon, aber
nicht irgendwie eine Verbesserung darstellt, wird beiseite gelassen.“?” Ein derarti-
ges Nutzlichkeitsprinzip stellte nach Mozi im Staatsleben doch eine Fehlanzeige
dar, es herrschte stattdessen das Blutverwandtschaftsprinzip, bei dem die Nitz-
lichkeit und die Tiuchtigkeit einer Person fiir den Staat und das allgemeine Wohl
nicht zihlen konnte, sondern nur die Blutzugehorigkeit und die soziale Zugeho-
rigkeit im eigentlichen Sinne. ,[D]er Grund liegt darin, dal die Konige, Fiirsten
und groflen Herren bei der Regelung der Staats- und Familienangelegenheiten
nicht die Tuchtigen bevorzugen und die Fihigen mit der Verwaltung betrauen®,?8
was zur Folge hitte, ,dass das ganze Volk lissig wird, sich gehen lisst und vom
Guten abgebracht wird“.2? Angesichts dessen plidiert Mozi daftir, die Tiichtigen
im Staatsleben zu bef6rdern: ,Fihige beforderte man, Unfihige setzte man ab.
Personen mit gemeinniitzigem Sinn und Rechtschaffenheit wurden emporgeho-
ben, Selbstsiichtige und Ubelgesinnte dagegen entfernt.“30 Und die Tiichtigkeit
eines Menschen sollte, wie Mozi forderte, der einigenden Liebe, also dem Wohl
des Gemeinwesens dienen, der staatliche Nutzen bzw. der Nutzen des Gemeinwe-
sens sollte dem Nutzen des Individuums tibergeordnet sein.

25 Ebd., Kap. 1, S.17.
26 Ebd., Kap. 1, S. 16.
27 Ebd., Kap. 20, S. 290.
28 Ebd., Kap. 8, S. 189.
29 Ebd., Kap. 10, S. 212.
30 Ebd., Kap. 8, S. 192.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 179

Das oben skizzierte Gedankengut von Mozi beeinflusste Brechts Haltung zur
Gesellschaft stark und schlug sich in seinem theatralischen Schaffen nieder. So ver-
sucht Brecht im Buch der Wendungen (GW 18), von seinem Standpunkt aus einen
Blick auf die mohistische Lehre zu werfen. Hier sei daran erinnert, dass gerade erst
die mobhistische Kritik an Konfuzius Brecht die konfuzianischen Konzepte von
Familie, Liebe und Tugend verstindlich machte. So sei die Familie nach Konfuzius
»die kleinste Einheit“ (GW 18,79): ,,Kung verwies auf die Familie. Meti sagte: Das
mag in alter Zeit gegolten haben. Die Familien verteidigten ihr Besitztum gegen-
einander” (GW 18,79). Und ,,Kung sagte: Die Familie ist nicht zufillig. Die ande-
ren Verbinde sind zufillig. Meti sagte: Das mag fiir alte Zeiten gegolten haben®
(GW 18,79). Hier zeigt sich die Auffassung Mozis, dass das konfuzianische Ver-
stindnis von Familie insofern nicht zeitgemifl sei, als ein solches Verhiltnis
lediglich Vorteile fuir einen bestimmten Personenkreis mit sich bringe:

Die Menschen arbeiten nur fiir bestimmte andere, nicht fiir alle anderen. Ich sehe iiberall
Menschen fiir bestimmte andere arbeiten, aber ich bin nicht froh dariiber. Ich wollte, sie
arbeiteten fiir sich selber. Die kleinsten Einheiten brauchen, was die einzelnen verdienen,
nicht in einen Topf zu legen. Kung sagt, die Kinder sollen ihre Eltern lieben. Aber Liebe
kann man nicht befehlen und warum sollten gerade die Eltern geliebt werden. Die Mit-
glieder der kleinsten Einheiten brauchen sich nicht zu lieben, sie miissen nur das gemein-
same Ziel lieben. Die Familien bleiben, aber die kleinsten Einheiten sind voll Bewegung;
sie dienen der Verbindung, die Familien dienen der Trennung. (GW 18,80)

Brecht betont die Beriicksichtigung aller Menschen, da sie zielfihrender sei, als
die Bevorteilung eines begrenzten Kreises von Personen, wie sich in der Volksver-
tretung in der biirgerlichen Welt (GW 18,79) lesen lasst:

Solange die Produktion nur Profit fiir wenige bringen soll, niitzen dem Volk Vertretun-
gen nach dem Beruf gar nichts, diese wiirden nur eben jenes System, das durch Drosse-
lung der Produktion Profit erzeugt, befestigen helfen. Sind jedoch die Klassen abge-
schafft, dann kénnen die Produzierenden Vertretungen als Produzierende wihlen und
die Produktion so ordnen, dafl sie, statt Profite fiir die wenigen, Vorteile fiir alle bringt.
(GW 18,109)

Brecht hebt hier hervor, dass der Sinn der produktiven menschlichen Titigkeit
nicht allein in der Aufopferung des Individuums fir andere bestehen kann, son-
dern in einer Ubereinstimmung der Interessen des Einzelnen mit denen aller Mit-
glieder der Gesellschaft.

Die Tugendokonomie Mozis wird auch in Brechts Buch der Wendungen themati-
siert. Das gesetzwidrige Verhalten von Menschen sei laut Brecht auf die Gesell-
schaftsverhiltnisse zuriickzuftihren, welche die Menschen zur Unsittlichkeit verlei-
teten: ,den Arbeitern wird von den Aussaugern unaufhorlich zur Sittlichkeit
gepredigt, von den Predigern zur Sittlichkeit, werden sie von den Verhiltnissen zur
Unsittlichkeit angehalten® (GW 18,152). In Anbetracht einer solchen Diskrepanz
zwischen den moralischen Anspriichen und der gesellschaftlichen Realitit sei das
sittliche Verhalten des Einzelnen unmoglich. Brecht bezeichnet die wirtschaftlichen
Verhiltnisse als ,,Quellen aller Sittlichkeit und Unsittlichkeit® (GW 18, 152).

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 WANG ZHIQIANG

Auch Mozis Gedanken zur Nitzlichkeit legt Brecht nach seinem Verstindnis
aus. Er fungiert als Grundlage zur Rechtsprechung in der Sache des Tals im Stiick
Der kaukasische Kreidekreis (Stiicke von B.B, 793-837). So werden die Niitzlichkeit
und Produktivitit fiir die Gesellschaft betont. Davon ausgehend wird tber die
Legitimitdt des Rechtsanspruchs auf das Tal entschieden:

Es ist richtig. Wir missen ein Stiick Land eher wie ein Werkzeug ansehen, mit dem man
Nitzliches herstellt, aber es ist auch richtig, dafl wir die Liebe zu einem besonderen
Stiick Land anerkennen miissen. (Stiicke von B.B., 796)

Einen anderen Aspekt stellt die Verwundbarkeit der Tugend dar, die Brecht an der
Figur der Magd Grusche im Kaukasischen Kreidekreis (Stiicke von B.B., 793-837)
illustriert. So hat Grusche, weil sie das von der Gouverneursfrau verlassene Kind
aufgenommen hat, alle daraus resultierenden personlichen Nachteile hinnehmen
miissen. Sie erfihrt am eigenen Leibe den Widerspruch zwischen ihren personli-
chen Interessen und ihren moralischen Uberzeugungen:

GRUSCHE: Ich hab’s aufgezogen nach bestem Wissen und Gewissen, ihm immer was
zum Essen gefunden. Es hat meistens ein Dach iiberm Kopf gehabt, und ich
hab allerlei Ungemach auf mich genommen seinetwegen, mir auch Ausga-
ben gemacht. Ich hab nicht auf meine Bequemlichkeit geschaut. Das Kind
hab ich angehalten zur Freundlichkeit gegen jedermann und von Anfang an
zur Arbeit, so gut es gekonnt hat, es ist noch klein. (Stiicke von B.B., 833)

Grusche tut Gutes, ohne individuelle Vorteile zu bezwecken. Sie strebt einzig und
allein nach einem friedlichen Zusammenleben in der Gesellschaft. Dieses Streben,
welches Grusche auch Leid bereitet, ist schliefllich fiir das Urteil des Richters aus-
schlaggebend. So spricht dieser mit Hilfe der Kreidekreisprobe (ein Motiv aus der
chinesischen Vorlage der Geschichte Huilanji) das Kind nicht der leiblichen Mutter
zu, sondern der Ziehmutter, deren liebevolle Fiirsorge sich fiir das Kind als niitzli-
cher erweist als die Mutterschaft durch reine Blutsverwandtschaft.

In der Dreigroschenoper (Stiicke von B.B., 165-202) wird die Tugendékonomie
schlieflich in einer sentenzhaften Formel zusammengefasst: ,,Erst kommt das Fres-
sen, dann kommt die Moral“ (Stiicke von B.B., 191). Es wird die Auffassung vertre-
ten, dass tugendhaftes Handeln und das eigene Uberleben in Anbetracht der sozio-
O6konomischen Verhiltnisse unvereinbar seien:

PEACHUM: Ein guter Mensch sein! Ja, wer wir’s nicht gern?
Sein Gut den Armen geben, warum nicht?
Wenn alle gut sind, ist Sein Reich nicht fern
Wer sifle nicht sehr gern in Seinem Licht?
Ein guter Mensch sein? Ja, wer wir’s nicht gern?
Doch leider sind auf diesem Sterne eben
Die Mittel kirglich und die Menschen roh,
Wer mochte nicht in Fried und Eintracht leben?
Doch die Verhiltnisse, sie sind nicht so! (Stiicke von B.B., 181)

Die Umstinde fithren dazu, dass das gute Handeln und das gute Leben zu einem
unauflosbaren Widerspruch werden. Das Gutsein in dieser Welt sei existenzwid-

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 181

rig, dies betreffe nicht nur die gesellschaftlichen, sondern auch die innerfamili-
ren Beziehungen, wie Peachum darlegt:

Natiirlich hab ich leider recht

Die Welt ist arm, der Mensch ist schlecht.
Wer wollt auf Erden nicht ein Paradies?
Doch die Verhiltnisse, gestatten sie’s?
Nein, sie gestatten’s eben nicht.

Dein Bruder, der doch an dir hangt
Wenn halt fiir zwei das Fleisch nicht langt
Tritt er dir eben ins Gesicht.

Auch treu sein, ja, wer wollt es nicht?
Doch deine Frau, die an dir hangt

Wenn deine Liebe ihr nicht langt

Tritt sie dir eben ins Gesicht.

Ja, dankbar sein, wer wollt es nicht?

Und doch, dein Kind, das an dir hangt
Wenn dir das Altersbrot nicht langt

Tritt es dir eben ins Gesicht.

Ja, menschlich sein, wer wollt es nicht! (Stiicke von B.B., 181)

Die materielle Not, der die Menschen in einer kapitalistischen Gesellschaft ausge-
liefert sind, bringt also selbst das Zusammenleben der Familie in Unfrieden. Ver-
gleicht man die Textstelle Brechts zur innerfamilidren Beziehung mit den Auffas-
sungen Mozis, zeigt sich, dass es Brecht jedoch eher um eine dsthetische Wieder-
gabe dessen geht, was Mozi an den funf konfuzianischen Beziehungen kritisiert.

In seinem Stiick Der gute Mensch von Sezuan (Stiicke von B.B, 593-641) zeigt
Brecht, dass die Liebe zu anderen eigenes Leiden hervorruft. Mit dieser bitteren
Erkenntnis hat Shen Te zu leben: So wollen die Gétter, entgegen der allgemei-
nen Ansicht, dass es auf dieser Erde keine guten Menschen mehr gebe, an einem
Beispiel beweisen, dass die von ihnen propagierte Nichstenliebe durchaus prak-
tikabel sei. Sie wihlen die Prostituierte Shen Te. Damit Shen Te Hilfesuchenden
thre Glte erweisen kann, beschenken sie die Gotter mit einem Tabakladen, des-
sen Gewinn Shen Te ermdglichen soll, armen Menschen zu helfen. Shen Te tut,
wie die Gotter von ihr verlangen: Sie vollbringt gute Taten gegeniiber ihren
Mitmenschen und praktiziert Nichstenliebe, doch letztendlich geht sie an ihrer
Gutherzigkeit zugrunde. Diese bittere Erfahrung zwingt sie zur Flucht in eine
zweite Existenz, die Gestalt des bosen Vetters Shui Ta, denn fiir sie ist es in dieser
Welt existenzbedrohend, nach den Erwartungen der Gotter gut zu sein und den-
noch zu leben. Mit dieser Erkenntnis bleibt ihr letztlich nichts anderes tibrig, als
den Auftrag der Gotter abzulehnen:

SHEN TE: Euer einstiger Befehl
Gut zu sein und doch zu leben
Zerrif mich wie ein Blitz in zwei Hilften. Ich
Weif nicht, wie es kam: gut sein zu andern
Und zu mir konnte ich nicht zugleich.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 WANG ZHIQIANG

Andern und mir zu helfen, war mir zu schwer.

Ach, eure Welt ist schwierig! Zu viel Not, zu viel Verzweiflung!
Die Hand, die dem Elenden gereicht wird

Reif3t er einem gleich aus! Wer den Verlorenen hilft

Ist selbst verloren (Stiicke von B.B., 639-640)

Die zu vermittelnde Erkenntnis liegt auf der Hand: ,,[D]ie Welt ist von solcher
Art, dafd es in ihr keine Moglichkeit gibt, gut zu sein und doch zu leben, man
muf sich fir eins von beiden entscheiden.“3! Damit zeigt Brecht, dass ein tu-
gendhaftes Verhalten, wie es von Shen Te praktiziert wird, unmoglich ist, solange
Armut in der Gesellschaft herrscht. Versucht man es trotzdem, geht man frither
oder spiter daran zugrunde. Es ist schwer, ein guter Mensch zu sein, so lautet
Bertolt Brechts bittere Erkenntnis iber die Gesellschaft.

Um diesen Zustand zu tiberwinden, appelliert Brecht, die Welt und ihre Ver-
hiltnisse so zu verindern, dass ein tugendhaftes Leben in der Gesellschaft mog-

lich wird:

Wie in allen Stiicken greift auch hier Brecht die groflen Tugenden an, eingedenk seiner
Lehre, dafl es schlecht um ein Land, eine Gesellschaft bestellt sein muss, wo es der groflen
Tugenden bedarf.32

4. Schlusswort: Das Uberfliissigmachen der Tugend als Brechts
Tugendkonzept

Wie der Blick auf die Forschung gezeigt hat, muss die Haltung Brechts zum
Taoismus, Konfuzianismus und Mohismus differenziert betrachtet werden. Dies
ist wohl zunichst auf seine Zeitgebundenheit zuriickzufiihren. So schenkt Brecht
der chinesischen taoistischen Philosophie besondere Beachtung, vor allem dem
Wasserkonzept, der Wuwei-Idee und der Yin Yang-Dialektik. Solche Aspekte sind
in seinen epischen Theaterstiicken anschaulich dargestellt. In Zeiten, die von
Gewalt geprigt waren, scheint die taoistische Lehre fir Brecht eine besondere
Rolle in der Verarbeitung und Uberwindung negativer Erfahrungen gespielt zu
haben.

Die Haltung Brechts zu Konfuzius muss dagegen eher als ambivalent bewertet
werden. Dies gilt insbesondere in Bezug auf das konfuzianische Tugendkonzept,
welches von den Menschen ein sittliches Benehmen im sozialen und innerfamilii-
ren Umfeld verlangt. Hier positioniert sich Brecht auf der Seite Mozis, der Kritik
am Konfuzianismus iibte: Das konfuzianische Tugendkonzept sei nicht zu verwirk-
lichen, da es die gesellschaftliche Realitit nicht berticksichtige. Brecht kommt in
Anbetracht dieser Diskrepanz zwischen der konfuzianistischen Tugendforderung
und der gesellschaftlichen Realitit zu dem Schluss, dass die 6konomischen Voraus-

31 Rolf Geifiler (Hg.): Zur Interpretation des modernen Dramas. Brecht, Diirrenmatt, Frisch,
Frankfurt am Main u. a. 71978, S. 45.
32 Ebd., S.48.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BERTOLT BRECHTS CHINESISCHE HELDEN 183

setzungen in die Uberlegung miteinbezogen werden miissten. Dies betont seine
Formel: ,erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral® in der Dreigroschenaper.
Die mangelhaften gesellschaftlichen Verhiltnisse machten es unméglich, gut zu
sein und doch zu leben. Diese zentrale Botschaft der Brechtschen Tugendékono-
mie zieht sich wie ein roter Faden durch Stiicke wie Der gute Mensch von Sezuan, Die
Dreigroschenoper, Der kaukasische Kreidekreis, und nicht zuletzt das Lehrstiick Der
Ingwertopf.

Im Vergleich zu Konfuzius wird Mozi, im Buch der Wendungen als Meti einge-
fuhrt, als positive und vorbildhafte Figur gestaltet. Mozi vertritt nimlich eine uti-
litaristische Haltung, die sich allein am Nutzen orientiert, befiirwortet eine all-
gemeine Menschenliebe bei gleichzeitiger Ablehnung der Familienliebe des
Konfuzianismus, verurteilt den Krieg und Fatalismus und pladiert fir den Puri-
tanismus, fiir das Ideal eines einfachen Lebens ohne Luxus und auch ohne
Kunst. Brecht macht sich das mohistische Gedankengut zu eigen und begriindet
auf diesem Wege sein Tugendkonzept, welches das Ziel verfolgt, durch verinderte
gesellschaftliche Verhiltnisse die Tugendhaftigkeit ginzlich tberfliissig zu ma-
chen. Dieser tiefgreifende Gedanke ist das Ergebnis von Brechts interkultureller
Begegnung und Auseinandersetzung mit der chinesischen Philosophie.

https://dol.org/10.5771/6783856506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783858506083-171 - am 21.01.2026, 08:37:50. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access



https://doi.org/10.5771/9783956506093-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

