4. Phédnomenologie I: Destruktivitidt der Szene

4.1. Jesus opfern, Szenen schreiben

Gleichzeitig mit Holderlins ersten Entwiirfen zum Empedokles ar-
beitet Hegel an einer dhnlichen Problematik, ohne daB sich seine
Beschreibungen des Geist des Christentums zu einem Werk abrun-
deten. Das dabei von Hegel immer wieder thematisierte Verhiltnis
Jesu zu seinen Jiingern weist groBe Ahnlichkeiten zur Problematik
des Empedokles auf. Jesus tiberwindet die am Gesetzestext erstarrte
“Positivitdt”'** des “Judentums”'* und somit die Entfremdung der
menschlichen Welt von einem “Ideal der Einigkeit”. Dieses “rei-
nere[] Wesen”'* Jesu hindert ihn aber daran, auf die unreine Um-
welt zu wirken, da er so selbst zum positiven Halbgott wiirde oder
doch im Kontakt mit der positiven Welt die eigene Reinheit
verlore. Gleich der Empedokles-Figur bleibt er in der Verschnung
einsam: “Wegen der Verunreinigung der Welt konnte Jesus das
Reich Gottes nur im Herzen tragen”'*’. Auch das Sterben Jesu ge-
horcht demnach einer Logik der Ubertragung. Eine Fixierung auf
ein dulleres Bild wird im Entzug des Bildes internalisiert, die
“Abhidngigkeit” vom “objektiven historischen Christus” mul} “so
subjektiv gemacht” werden, “dal er ein Ideal sei, heift eben, ihm
das Leben nehmen, ihn zu einem Gedanken machen”'*®. Wie im
Falle Empedokles’ soll diese Internalisierung die Herrschaft nicht
im Verborgenen fortsetzen, sondern Abhilfe von ihr bringen, in-
dem sie eben nichts als ein Ideal der Einigkeit - die Abwesenheit
von Herrschaft - verinnerlicht. Im Unterschied zu Empedokles
gibt Jesus sein Leben aber zunichst nicht frei. Er wird nicht zu
einem Opfer seiner Zeit in einem allgemeinen, sondern im spezifi-
schen Sinne, denn seine Weigerung, selbst reformatorische Gewalt
anzuwenden, 146t ihn der duBleren Gewalt zum Opfer fallen:

91

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aber solche Feindschaften, als er aufzuheben suchte, konnen nur durch Tapfer-
keit tiberwiltigt, nicht durch Liebe versohnt werden; auch sein erhabener Ver-
such, das Ganze des Schicksals zu iiberwinden, mufllite deshalb im Volke fehlschla-
gen und er selbst ein Opfer desselben werden. 19

Diese Opferung erdffnet zwar die Ubertragung vom Gétzen fiir
die Masse zum Gedanken fiir die jeweils Einzelnen. Diese Ideali-
sierung bleibt aber so unfrei wie das sie bewirkende Opfer, das
Christentum wird selbst zu “einer bloB positiven Religion™”. Die
mangelnde Wirkungsmacht des Opfers fiihrt Hegel aber nicht
explizit auf seine Kontamination mit der Unfreiheit zurtick. Viel-
mehr scheint er die Wirkungsmacht des Schocks zu bezweifeln,
welcher im Falle der Aggrigentiner an das destruktive Potential
der Natur erinnert und so die Freiheit der Einzelnen als Gabe der
Natur an die Kunst kenntlich macht. Hegels Paraphrase der Worte
Jesu aus Matthdus 12,31 konstatiert einen gegenteiligen Effekt:

Durch ein Zeichen konnt ihr erschiittert werden, aber die verlorene Natur stellt
sich darum nicht in euch her; die Euminiden eures Wesens konnten erschreckt
werden, aber die Leere, die die vertriebenen Dimonen euch zuriicklieBen, wiirde
nicht von der Liebe erfiillt, sondern z6ge eure Furien wieder zurlick, die nun
verstirkt durch euer Bewultsein selbst, dall sie Furien der Holle sind, eure
Zerstorung vollendeten.'”!

Die Erschiitterung durch ein blo8 individuelles Zeichen wie die Em-
pedokles-Figur vertreibt zwar die Ddmonen der Unfreiheit - aber
die verlorene Natur stellt sich darum nicht in euch her. Die entstandene
Leere schenkt zwar Bewuptsein, aber blo} eines davon, dafl Un-
freiheit und Trennung von der Natur der Hille zugehoren. Statt
einer kathartischen Korrektur des Verhiltnisses von Natur und
Kunst sieht Hegel hier blo3 die Vollendung eben jener Zerstirung,
von welcher die Reinigung des holderlinschen Erschreckens be-
wahren soll: Das in der Erschiitterung gestiftete Bewufisein ist keines
von der Gabe der Freiheit durch die Natur, sondern Bewufitsein der
eigenen Unfreiheit. In der schockierenden Leere, welche bei H6l-
derlin fiir die selbst nahmenlose Unbeherrschbarkeit der Natur und
damit gerade fiir die Freiheit des Einzelnen steht, das sich dem
eigenen Schrecken ausliefert, manifestiert sich nicht die nach
Holderlin notwendige Trennung vom heterogenen Anderen der

92

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Natur, sondern ein volliges Aussetzen des Kontakts: ein Bewufitsein
nicht von der Verbindung von Kunst mit Natur, sondern von einer
Abwesenheit dieser Verbindung. Der zerstorte Zusammenhang er-
kennt sich in diesem Schock als unwiederbringlich zerstért - und
zwar durch eben das Bewuftsein zerstort, in welchem er sich als zer-
stort erkennt. Ein solchermalen zerstirtes Bewuftsein mul3 sich im-
mer wieder gegen sich selbst wenden: als der Zerstirung Vollendung.

Sollte Hegels Paraphrase die implizite katharsis-Konzeption des
Empedokles-Projekts kritisieren, so scheint diese zundchst grob mif3-
verstanden: In der Leere des Schocks erfahren die Aggrigentiner,
daB es eben nicht ihre eigene Kraft ist, welche ihr Bewupftsein
erhilt. Sie erkennen diese Kraft als Gabe der Natur, gerade indem
die Heterogenitit der Natur zur Kunst erhalten bleibt. Eine verlo-
rene Natur stellt sich darum nicht in euch her - zumindest nicht in dem
hegelschen Ideal der Einigkeit. Aber doch in der harmonischen Entge-
gensetzung des holderlinschen Anfangsphantasmas: Natur ist dort
Natur, eben weil sie in der Kunst immer schon verloren gegangen
ist, so aber die Kunst erst zur Kunst werden ldBt und von dieser als
Natur bewahrt werden kann. Die Leere des Schocks kiindet von
nichts anderem als dieser différance in ihrer szenischen Hetero-
genitit, die Bewufisein zwar immer wieder zerstort, aber nur, in-
dem sie es ermoglicht. Das Bewuftsein solcher Heterogenitdt wird
seine eigene Zerstorung nie vollenden - zumindest nicht aus ei-
gener, sondern immer nur aus anderer Kraft.

Damit ist der Einwand des jungen Hegel, der eine spinozistische
Liebesphilosophie gegen die Bedeutsamkeit eines fixierbaren Zei-
chens wendet, aber in keiner Weise abgewehrt, sondern die im
ersten Entwurf des Empedokles skizzierte Reinigung der Aggrigen-
tiner auf eine Proklamation reduziert. Die Aggrigentiner miissen
in ihrem Erschrecken nicht notwendig ihre naturgegebene Frei-
heit erkennen, denn diese besteht darin, erkannt werden zu kon-
nen, ohne erkannt werden zu miissen. Genauso wie vom Publikum
die Biihne, auf welcher der Empedokles aufgefiihrt wird, das eigene
Verhiltnis zur Szene erkannt werden kann und - wo die Szene sich
notwendig entzieht - nicht mul}. Der schreckliche Abschied kann
ebensogut wie eine Befreiung auch die von Hegel skizzierte end-

93

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

giiltige Verzweiflung auslosen. Soweit ist die implizite Kritik
Hegels gerechtfertigt.

Aber auch die von Hegel konstatierte Verzweiflung ist keine
notwendige Schlufifolgerung. Eine kathartische Wirkung des
Schocks bleibt ebenso Behauptung wie eine katastrophische. Der
eine Effekt ist von dem anderen nicht zu trennen: Hegel will die
Auswirkungen einer solchen Katastrophe in der religiosen Unfrei-
heit seiner Zeit beschreiben. Holderlin, der die hegelsche Anaylse
des status quo geteilt haben wird, zeigt in seiner dramatischen
Fiktion, welches Potential in dieser Katastrophe verloren gegangen
ist. Eine Aussage iiber die realgeschichtliche Wirkungsmacht eines
Todes des Einzelnen - des Einzelnen als eines religiosen Reformators
- ist mit dem Empedokles-Drama nicht getroffen, auch wenn - gut
kantisch - einem Durchsetzungsvermégen der Freiheit vertraut
wird.

Hegel hingegen wird spiter einen ganz anderen Weg gehen:
Statt einer kathartischen Korrektur versucht die Phédnomenologie des
Geistes, die Erstarrung des Christentums zur Positivitdt ernst zu
nehmen und sich dieser Erstarrung erst mit einer Affirmation der
vollendeten Zerstorung zu entwinden. Die Dogmatisierung des Schei-
terns Jesu hat aus diesem ein Selbstopfer des fleischgewordenen
Gottes fiir die Menschen gemacht. Wirkungsméchtiger Geist wird
der christliche Gottvater nach dem Johannes-Evangelium erst mit
Tod und Wiederauferstehung seines fleischlichen Sohnes, der, so
interpretiert Hegel, auch Gottes Andersheit, die von ihm geschaf-
fene Materie, mit ihm durchsittigt. Im Sterben und Weiterleben
Christi kann Hegel so ein Sinnbild jener szenischen différance
finden, die Holderlin im Hyperion-Projekt entwickelt und die von
Hegel nun als absolutes Wissen aufgenommen wird: als Selbstiden-
titit des Absoluten mit sich auch in seinem anderen. Absolutes Wis-
sen: nach Hegel sterbliches Wissen, welches weil3, daB} seine Sterb-
lichkeit das Unendliche bedingt. Das theo-logische Bild von einer
abstrakten Gottesvorstellung, welche sich in die Fleischlichkeit
Jesu entduBlere, mit dessen Tod wiederum auch die “Abstraktion
des gottlichen Wesens” (PhG 571) vergehe, um von nun an als
gottlicher Geist in der Gemeinde Prdsenz zu haben, prifiguriert
von Hegels Warte her sein eigenes Wissen, welches sich selbst als

94

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

endliche Manifestation des Absoluten weill und damit dessen Ab-
solutheit beweist, weil deren Unendlichkeit sich selbst nidmlich
auch in ihrem Anderen, dem Materiell-Endlichen, manifestiert.
Der Dreischritt der hegelschen Logik, deren spekulatives Ende aus
der Entfremdung des Absoluten in ihr dialektisches Anderes folgt,
1dBt sich ebenso durch das gelungene Opfer Christi bebildern wie
der von Hegel beschriebene Gang der Geschichte insgesamt, der
sich retrospektiv als Selbstentduflerung und Wiederaneignung des
Geistes an die Unbestindigkeit des Materiellen erweist. Was bei
Hegel absolutes Wissen heiflt, ist daher nichts anderes als ein Voll-
zug szenischer Materialitit. Es ist nur als Andersheit von sich
selbst, als reine Heterogenitit, die Zeit, Raum, Denken u.s.w. erst
bedingt: ganz mit Stofflichkeit durchsittigter Geist, ganz vergeis-
tigte Materie; weder das eine noch das andere - auch wenn Hegels
Vokabular sich durchgédngig aus dem platonischen Register speist.
Der zum sacrificium erhobene Tod Christi liefert solchem Wissen
ein Bild von sich als Wissen, stammt allerdings aus einer Epoche,
die noch nicht weil}, dall Wissen das Gelingen des Opfers nicht dar-
stellen, figurieren, repridsentieren mul}: Das absolute Wissen selbst
ist als Exposition des Heterogenen das Gelingen des Opfers!'”* Es
vollzieht sich als eine Allmacht des Geistes, die — mit Derridas
differance gegengelesen - von seiner Ohnmacht nicht zu unter-
scheiden ist. Es erhilt sich in der bestindigen Wiederholung - im
bestindigen Verschwinden und bestindigen Neuauftauchen - der
Szene, ohne dal diese in die chaotische Vielfiltigkeit einer spino-
zistischen Substanz zerfiele. Der “entdullerte Geist” stellt in seiner
“Aufopferung” an das “freiel| zufilligel] Geschehen[]” in permanen-
ter “Bewegung” immer wieder das “Subjekt” (PhG 590) her: ein
Selbstverhiltnis zu sich als seinem Anderen, zu seinem immer zu-
fdlligen und ganz anderen Anderen als sich. Auch der Rest einer
Befestigung, die in Holderlinds Schreiben insistiert - die schine
Vorstellung der Aggrigentiner bzw. des Publikums vor der Biihne -
geht vollig in einer Selbstbewegung auf, welche ohne “ruhenden
Punkt” (PhG 27) auskommt. Keine Einzelfiguren werden zum
Opfer der Zeit, Zeit insgesamt wird eine des Opfers: des gelingen-
den sacrificiums, des Aufzehrens des Geistes in seiner Materiali-
sierung, des Aufzehrens der Materie in ihrer Vergeistigung, des

95

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aufzehrens eines materiellen wie geistigen - eines heterogenen -
Rests. Die Zeit des Opfers ist eine sich immer aufs neue ver-
langernde Hemmung der Selbstpriasenz des Geistes und nur als
diese Hemmung - Holderlin deutete es im Hyperion an - ist seine
Selbstpridsenz als eine Pridsenz iiberhaupt moglich. Das Opfer ist
immer schon gelungen und liegt bestindig (als gelingendes) in der
Zukunft. Die Konsistenz der hegelschen Philosophie mit jener
Regelhaftigkeit eines immer noch an Kant orientierten Verstandes
bestiinde in nichts anderem als dem szenischen Exzel dieses
Opfers. Dall der Verstand mit seinen Vorstellungen von jenem nicht
in ihm aufgehenden heterogenen Rest exzediert wird, darin liegt
fiir Hegel die Regel. So lifit sich zumindest Werner Hamacher
verstehen: “Das Opfer des Rests, durch die Regel gehemmt, pro-
longiert und fixiert, ist Hegels Philosophie.”’”> Wiihrend die vom
dramatischen Text ausgehende Hemmung fiir Holderlin die He-
terogenitdt der Szene ermoglichen soll, fillt laut Hamacher im
hegelschen Diskurs die Hemmung mit dieser Heterogenitit zu-
sammen. Dieser ist kein Text mehr - literarisch oder theoreti-
sierend wie bei Holderlin - der Zeugnis ablegen will von der Un-
moglichkeit, die Szene zu bezeugen - sondern ein Schreiben als
die Szene selbst. Der Rest an Befestigung - das Stiick Kunst, durch
das Natur erst als heterogene Natur erfahrbar wird - stirbt eben-
falls den szenischen Tod des Einzelnen. So hat es einem Interpreten
wie Heidegger scheinen kénnen, als leugne Hegel die Heterogeni-
tit der Szene, als zeige sein Schreiben nichts anderes als die Unter-
werfung von Materie unter den Geist und vollende damit das von
Platon iiberkommene Schema. Doch der notwendigen Selbstaus-
streichung der Szene - der Heterogenitit des Heterogenen - mul}
ein solcher Anschein durchaus angemessen sein. Und wahrschein-
lich ist solch eine Zeugnis der Autodestruktion - der vollendeten
Zerstorung - radikaler als eines, das sich wie das holderlinsche vom
Destruktiven faszinieren lassen will.

Um all dem jedoch nachzuspiiren, bedarf es einer vielleicht
wenig philosophischen Lektiire von Hegels Philosophie. Seine Phdno-
menologie des Geistes bietet - historisch wie inhaltlich - am ehesten
den Anschluf} an die Knotenstellen des holderlinschen Empedokles-
Projekts: Geschildert wird der Gang des BewuBtseins und seiner

96

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorstellungen zum absoluten Wissen - und seinen Szenen. Dieser
Gang wird von einem Wir vor der Biihne betrachtet, das vom
gelungenen Ende her erkennen muf, dall es sein eigenes Auf-
treten beobachtet und dieses nicht auf einer von ihm getrennten
Biihne stattfindet. Eine solche Biithne wird vielmehr im Vollzug
des absoluten Wissens immer wieder zerstort. Deutlich ist aber nicht
bloB auf ein destruktives Potential wie in den frithen Texten zum
Christentum, sondern auch auf das stiftende Potential des Wein-
gotts Dionysos verwiesen; deutlicher vielleicht als im Empedokles-
Projekt zeichnet sich im Verhiltnis von Szene und Biihne eine
dionysische Theatralitit ab. Notwendig verborgener als in Holder-
lins dramatischen Entwiirfen vollzieht sich die entscheidende Ver-
flechtung zwischen Theater und Theorie. Die wenig philosophi-
sche Lektiire der Phdnomenologie mul} sich zunichst dieser Ver-
flechtung widmen, um von ihren Knoten aus ein Verhiltnis zwi-
schen Biithne und Szene entfalten zu kénnen.

4.2. Verweilen bei Dionysos

Wenn Hegels Philosophie das gehemmte, prolongierte, fixierte Opfer ist
und es nicht blof sein soll, dann mub es sich immer wieder seines
Gelingens versichern. Hegels Philosophie mull solche Selbstversi-
cherung sein; die différance vergeistigter Materie oder materialisier-
ten Geistes muf} sich immer wieder als diese Selbstversicherung
wiederholen. Aber die ewige Wiederkehr des gelingenden Opfers
muB} sich auch immer zumindest dem Risiko ausgesetzt haben,
nicht zu gelingen, fehlzuschlagen, nicht fiir das Weggegebene
einen umso groBeren Gegenwert - absolutes Wissen - zu erhalten.
Nicht nur bedarf Hegels Philosophie - wie im Empedokles-Stoff -
einer Reinigung, die ein destruktives Fehlschlagen des Opfers -
etwa einen Umschlag von absolutem Wissen in Nichtwissen - immer
wieder abwendet. Als gelungenes Opfer mull Hegels Philosophie
selbst diese katharsis sein, ohne dal} sie noch wie der Empedokles-
Stoff sich dem Opfer und der katharsis widmen miilite. Die kathar-
sis reinigt von sich selbst, das Opfer kann als Opfer gleichsam
geopfert werden. Wenn tiberhaupt, dann kann Hegels Philosophie

97

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bloB Spur - szenische différance - von kathartischer Opferung sein.
Aufnehmen lid6t sich diese Spur vielleicht an einem, wenn auch
bertihmten, Randstiick von Hegels Philosophie: der Vorrede zur
Phénomenologie des Geistes, die auf die Verknotung von Biithne und
Szene hinweist, ihr aber noch nicht gewidmet ist. Hier findet
Hegel die beriichtigte Formulierung vom “Verweilen beim Nega-
tiven”, um eine Produktivitit dionysischer Destruktivkraft zu
kennzeichnen. In den anthropologischen Opfertheorien Batailles
und Girards findet diese Formulierung im 20. Jahrhundert einen
Nachklang, welcher ihrerseits das Verweilen beim Negativen als einen
Nachklang des Opfers und der katharsis lesbar macht:

Die Titigkeit des Scheidens ist die Kraft und Arbeit des Verstandes, der verwun-
dersamsten und grofiten oder vielmehr der absoluten Macht ... . Aber daf} das
von seinem Umfange getrennte Akzidentielle als solches, das Gebundene und
nur in seinem Zusammenhang mit anderem Wirkliche ein eigenes Dasein und
abgesonderte Freiheit gewinnt, ist die ungeheure Macht des Negativen; es ist die
Energie des Denkens, des reinen Ichs. Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so
nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote festzuhalten das, was die
grofBte Kraft erfordert. Die kraftlose Schonheit hafit den Verstand, weil er ihr
dies zumutet, was sie nicht vermag. Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode
scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern ihn ertrdgt und in ihm
sich erhilt, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in
der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht ist er nicht als das
Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn wir von etwas sagen,
dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, davon weg zu irgend etwas
anderem iibergehen; sondern er ist diese Macht nur, indem er dem Negativen ins
Angesicht schaut, bei ihm verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in
das Sein umkehrt. - Sie ist dasselbe, was oben das Subjekt genannt worden,
welches darin, dal es der Unbestimmtheit in seinem Elemente Dasein gibt, die
abstrakte, das heit nur tiberhaupt seiende Unmittelbarkeit aufhebt und dadurch
die wahrhafte Substanz ist, das Sein oder die Unmittelbarkeit, welche nicht die
Vermittlung auBer ihr hat, sondern diese selbst ist. (PAG 36)

Diese Kraft, diese Arbeit und diese absolute Macht eines endlichen
Bewulitseins sind Worte, die bereits von einem absoluten Wissen her
geschrieben sind, zu welchem Kraft und Arbeit eben dieser absoluten
Macht hingefiihrt haben werden. Das absolute Wissen - Selbster-
kenntnis des Geistes - 1d6t in der Begrifflichkeit der Philosophie
die Geschichte des Begreifens von Chaos, Materialitit und End-
lichkeit Revue passieren und macht sie so zur eigenen, zur “begrif-

98

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fene[n] Geschichte”(PAG 591) und damit zur eigenen “Ge-
stalt”(PhG 590). Die Szene dieser Schopfung zeigt die Durchstal-
tung des Materiellen nicht auf einer statischen Biihne, sondern ist
selbst diese Durchstaltung und deswegen Szene einer Gestalt, die
nicht vor dem materiellen Hintergrund, sondern als Verhiltnis zu
diesem Hintergrund ist. Die Urszene des absoluten Wissens ist
gleichzeitig seine ganze Geschichte, die am Ende “Zeit tilgt” (PhG
584), also sich selbst ihre eigene Zeit als die Zeit ihres eigenen
Korpers gegeben haben wird. Dieser Korper signifizierte sich
selbst als die eigene Zerissenheit, er wiederholt den Strudel der
chaotischen Materialitit als seine eigene Ordnung: die Ordnung
des Dionysos, den die Vorrede aufruft. Der “bachantische[] Tau-
mel” des Wissens, “an dem kein Glied nicht trunken ist” (PhG 46),
tibersteht seine unendliche Zerstiickelung durch ihre Wiederho-
lung im eigenen Zergliedern der Welt, die immer wieder zu sich in
das Selbstverhiltnis des Subjektes Geist findet, welches sich wie-
derum als dieser Taumel immer neu erschiittert haben, aber im
Erschiittern nicht auseinandergeflogen, sondern zu sich selbst zu-
riickgekehrt sein wird. Der Geist, der bei sich selbst ankommt, um
Zeit zu tilgen, ist das Absolute einer Dynamik, die Zeit tilgt, indem
sie Zeit immer neu stiftet. Das Allgemeine des vollendeten Begriffs
hat sich nicht von der Welt abgelost, sondern umfafit auch und
gerade das Besondere, die vielen Einmaligkeiten der Welt als sein
anderes, Negatives. Der allgemeine Begriff negiert sich im Beson-
deren, das Besondere ist sein Anderes, aber da das Besondere
seine Wahrheit gerade im Allgemeinen hat, negiert es sich als
Besonderes hin zum allgemeinen Begriff, der so bestindig zu sich
zuriickkehrt und das Besondere in unendlicher Selbstnegation
aufbewahrt. Das Vielfiltige, Amorphe, Chaotische, die bestdndige
Fortsetzung des Todes als die Unbestindigkeit der Materialitit
wird begriffen worden, aber nicht stillgestellt worden sein. Den-
ken, das - selbst todbringend - beim Tode verweilt, ohne sich ihm
wie Empedokles auszuliefern, weill, dall solch amorphe Viel-
faltigkeit in ihm verloren geht, und bildet sich eingedenk dieses
Umstandes. Der Begriff wird somit immer Risiko des Fehltritts
gewesen sein, er ist immer Fehltritt, der dies weil}. Die ungeheure
Macht ist nicht geheuer, weil ihre malBlose Energie sie immer

99

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wieder von sich selbst unterscheidet und sie nur in diesem
ZerreiBen sie selbst ist. Dem schwarzen Loch Natur setzt das
Denken nichts anderes als ein schwarzes Loch entgegen: Tod totet
Tod, Unwirklichkeit macht Unwirklichkeit zur Wirklichkeit eines
ewigen Lebens. Der Verstand hat die Zauberkraft, ins Chaos einzu-
greifen, es zu trennen, es zu bahnen, es nicht haltlos zu verséhnen,
sondern den Tod beizubehalten, in jedem Schritt. Hegels Dionysos
scheint nicht blo der von Nietzsche beschriebenen Gottheit
gleich, sondern auch Nietzsches Apollon-Figur: Dionysos-Apoll
setzt das dionysische Chaos in Gestalt, doch diese Gestalt wird
durch das FlieBen ihres Stoffes negiert, welches sich wiederum an
der Bindigung durch die Gestalt bricht. Die Zauberkraft gibt dem
FlieBen eine Bahn vor. Die Gewalt wird mit Gegengewalt in eine
Ordnung, einen Korper, eine Figur gebracht. Angst und Schrek-
ken werden durchlebt, der Tod so in Leben, das nicht mehr natiir-
liches, sondern menschliches, weil durch den Tod hindurchge-
gangenes Leben ist, umgewandelt: Die Verkorperung hat sich der
Bedrohung der Entkérperung durch das Chaos entzogen, indem
sie sich ihr gestellt hat. Die Ordnung wird nicht vom Chaos
bedroht, sondern die Gewalt des Chaos wird qua eigenster Gewalt
gezwungen, aus sich selbst immer wieder Ordnung zu produ-
zieren. Das von Angesicht zu Angesicht mit dem Tod als dem
Furchtbarsten gewinnt die Wahrheit des Geistes. Der Anblick der
Verwiistung ist seine Selbstkonstitution, die im Ertragen und
Aushalten der Verwiistung sich eben von ihm reinigt und sich selbst
bestarkt.

In diesem Sinne vermutet Philippe Lacoue-Labarthe eine Affini-
tat zum aristotelischen katharsis-Konzept, welche eine der beriihm-
testen Stellen aus Hegels Philosophie mit der beriihmtesten Abhand-
lung tiber das Theater und so mit der zentralen Komponente des
Theaters, zur Mimesis, verbdnde: “La resolution spéculative est
peut-étre encore un mode de la catharsis. C’est-a-dire un bon
usage de la mimesis.”” Denn es ist laut Aristoteles der gute
Gebrauch der Mimesis, welcher in einer Art Affektabfuhr eine
Reinigung von Jammern und Schaudern bewirkt, indem das
Publikum eben einer guten Darstellung von Jammern und Schau-
dern beiwohnt."” Das Verweilen beim Negativen kann sich von des-

100

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sen Destruktivkraft befreien, indem es sie selbst - als gute Destruk-
tion - beendet, so wie eine gute Mimesis des Schreckens von
diesem reinigt.

Solch Affinitit miiite - der absoluten Zerrissenheit des absoluten
Wissens gemdll - gleichzeitig mit einer klaren Unterscheidung
einhergehen: Das im absoluten Wissen miindende Verweilen miifite
etwas anderes sein als die dem Menschen laut Aristoteles eigene
theatrale Fiahigkeit zum vom Schrecken befreiten Ausdruck in der
Nachahmung des Schreckens. Damit miilite sich die Arbeit des
Unterscheidens aber eben von demjenigen Vermogen unterschei-
den, welches in seiner Aktualisierung ebenfalls bestindig einen
Unterschied macht, denn die Mimesis lebt von der bestindigen
Unterschiedung: davon anders als sie selbst zu sein.'”® Die Mimesis
zeigt sich in ihren Effekten und bleibt selbst ungreifbar, kann
dementsprechend aber auch in keine tiibergreifende Ordnung
fihren und in dieser Ungreifbarkeit kaum durch die Unterschei-
dungsmacht des Verstandes von seinem Umfelde getrennt, zerteilt
und auf die Begriffe des absoluten Wissens gebracht werden. Aber
eben in dieser der Mimesis eigenen Negativitit wird Lacoue-
Labarthe mit Verweis auf Diderot und Bataille ihr Verhéltnis zu
Hegels Philosophie finden.

4.3. Mimetische Gewalt: kontra Girard

Inspiriert moégen Lacoue-Labarthes Ausfiihrungen dabei von den
anthropologischen Thesen René Girards sein. Diese finden in der
Unfixierbarkeit der Mimesis ein dem hegelschen Negativen dhn-
liches destruktives Potential, stehen dabei aber in groftmoglicher
Entfernung zu Hegel. Indem Girards Theorie jedoch die Zersto-
rungskraft der Mimesis, von der es zu reinigen gilt, in ihren
Mittelpunkt stellt, wird die Mimesis fiir diese Theorie zu einem
Problem, an dem sie schlieBlich scheitert. Aber indem Girard den
Einsatz von Hegels Philosophie geradezu spiegelbildlich verkehrt,
kann er auch einen Wegweiser in die Tiefendimension des Ver-
hiltnisses von Hegels Philosophie zum Theater legen.

101

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wihrend laut Hegels Vorrede die Konfrontation der Gewalt des
Denkens mit der Gewalt der Welt eine hhere Ordnung erzeugt,
beschreibt Girard in Das Heilige und die Gewalt eine umgekehrte
Bewegung: Das Chaos allgemeiner Gewalttdtigkeit erzeugt immer
mehr Gewalt, ohne daB} aus dieser eine hohere Ordnung entstiin-
de: “Dem Gewalttitigen Gewalt antun, heilit, sich von seiner
Gewalt anstecken lassen.”’™ Die Kontamination mit der Gewalt
wird in der Metaphorik Girards einer Infektion gleichgesetzt, die
in “einen unendlichen, endlosen Proze”'*® fiihrt. Dies verhindert
nach Girard ein sogenanntes “versbhnendes Opfer”, welches “die
ganze Gemeinschaft von ihrer eigenen Gewalt”"” bewahrt. Indem
ein Stindenbock gefunden wird, welcher den durch die allgemeine
Gewalt gleichférmig gewordenen Individuen &dhnelt und doch
einen minimalen Unterschied aufweist, wird Gewaltanwendung in
die Sphidre des Sakralen gebannt. Diese kathartische Reinigung
stoppt die Ausbreitung der destruktiven Infektion und verkehrt sie
in Ordnung : “Wenn es der opferkultischen Katharsis gelingt, die
chaotische Verbreitung der Gewalt zu verhindern, dann gelingt es
ihr tatséichlich, eine Art Ansteckung zum Stillstand zu bringen.”'"

Mit Krise und Verlust der Religion - Girard meint das europdi-
sche Christentum - kehrt die Destruktivitit zuriick. Girard be-
stimmt deren Ursprung in einer “mimetischen Begierde”'®, die
sich immer auf das vom anderen begehrte Objekt richtet. Sie muf}
so in “tragische[r] Rivalitit”'® diesen anderen als Bedrohung der
eigenen Existenz fiirchten, wie gleichermaBen in Uberwindung
des Rivalen auch das Objekt der Begierde schwindet: “Die freie
Mimesis stiirzt sich blindlings auf das Hindernis eines konkur-
rierenden Wunsches; sie bewirkt ihr eigenes Scheitern, und dieses
Scheitern wiederum wird seinerseits die mimetische Tendenz ver-
stirken.”'” In solch mimetischem Rhythmus einer An- und Ent-
eignung tauchen die Individuen vollig in die Gewalt ein. “Auf
dem Hohepunkt der Hysterie tritt der monstrése Doppelgdanger
tiberall gleichzeitig auf.”'* Wo die “gewalttitige mimesis”'® entfes-
selt wird, ist das Ende jeder Ordnung erreicht. Der kreative Gestal-
tungsakt, als den Aristoteles sie definiert, verliert sich im Chaos
von Zerstorung und Verginglichkeit. Mimesis vermindert sich bei
Girard auf jenen Strang der platonischen Lehre, der sie als Ver-

102

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dunkelung der konstanten und ewigen Welt der Ideen betrachtet
und mit der Erklirung der Kiinstler zum Siindenbock vor allem
die Gefahr der unkontrollierten Nachahmung aus dem perfekten
Staat verbannen will.'*

Still und fixierbar stehen Mimesis und Gewalt in einer aus der
Ordnung des Heiligen gelosten Welt blofl noch an einem einzigen
Ort: in der Theorie Girards, welche das Verhiltnis von Mimesis,
Gewalt und dem von beidem reinigenden versshnenden Opfer
aufschliisselt und in den iiberlieferten Mythen diese Konfigu-
ration wiederfindet. Das Fiktionale der antiken attischen Tragodie
besteht laut Girard darin, eben diese Konfiguration unkenntlich,
aber doch gleichzeitig lesbar zu machen. Denn der Mythos sagt
nicht ganz, was er meint und meint nicht ganz, was er sagt: “Die
Szene auf der Biihme ist durch zweckmdfige Entstellung, man konnte
sagen: im Dienste raffinierter Heuchelei, aus der historischen Szene her-
vorgegangen.”'”’, zitiert Girard in diesem Sinne aus Freuds Totem
und Tabu. Die dramatische Erzihlung des Mythos verfilscht das
Original, ist also ebenso unangemessen nachgemacht wie die aus
Platons perfektem Staat verbannte Kunst. Aber diese Verfehlung
imitiert nicht blol unangemessen, sondern ist auch aristotelische
Mimesis als ein kreativer Akt, der zweckmdfig, nimlich um der
Ordnung und einer Restitution des Heiligen willen entstellt. Doch
hinter dieser Verwandlung ist fiir Girard, den Wissenden, das ver-
sohnende Opfer noch zu sehen und mit ihm die dionysische
Unstillstellbarkeit der Gewalt. Im markanten Unterschied zum Ver-
weilen des Denkens bei der Gewalt vermag der Wissende, die der
Gewalt eigene Logik zu durchschauen. Hinter der Entstellung
durch die Mimesis erkennt er das Chaos und seine Bannung im
Heiligen. Girard blickt auf die Hinterbiihne der Auffiihrung des
Mythos und sieht das Chaos als die unendliche Fortbewegung des
theatralen Grundprinzips. Das Theater ist das Chaos, der mimeti-
sche Akt der Aneignung ist bachantischer Selbstverlust. Die Macht
des Wissenden, diesen Taumel im Begriff stillzustellen, wird ihm
laut Girard von eben dem Prozel3 verliehen, der diesen Taumel
immer neu entfacht. Die Wissenschaft, die aus dem Verschwinden
der Religion und damit des Heiligen hervorgeht, findet nicht zur
mythischen Gesellschaftsordnung zurtick, sondern stoBt zu einem

103

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissen von der Gewalt vor, das mit deren Wiederaufflammen in
den modernen Gesellschaften einhergeht: “Die Tendenz, das Hei-
lige auszul6schen und es ganzlich zu eliminieren, bereitet die
heimliche Riickkehr des Heiligen vor und zwar nicht in transzen-
denter, sondern in immanenter Form: in der Form der Gewalt und
des Wissens um die Gewalt.”'® Und dies geschieht fiir Girard “im
vollen Lichte der Vernunft”'”, die auf das Original hinter den
Verfidlschungen der Mimesis sehen kann, ohne von dem, was sie
sieht - der gewalttdtigen Fortsetzung der unfixierbaren Mimesis -
affiziert zu werden.

Diese girard’sche Version eines Verweilens beim Negativen verweilt
nicht beim Negativen, denn nicht mit dem Chaos ist es konfron-
tiert, sondern blo mit dessen theatraler Verzerrung, mit seiner ge-
zielten mimetischen Entstellung in den antiken Mythen. Die wis-
senschaftliche Ordnung seiner Theorie bleibt unaffiziert von der
von ihr beschriebenen Unordnung. Die Vernunft des Wissenden
blickt auf eine wirkliche Welt der Zerstorung, nachdem sie den
Vorhang der Verkennung von dieser Welt weggezogen hat. Mime-
sis benennt den Keim des Chaos im girard’schen Menschen, sein
Verlangen nach Andersheit. Girard benutzt Mimesis als ein Wort
fir einen Akt der Gestaltung und Differenz. Mimesis, die somit
nie Mimesis, sondern dasjenige ist, was vom Denken ausgeschlos-
sen werden muf}, um es nicht in unheilbare Verwirrung zu stiir-
zen, bildet das Zentrum des girard’schen Entwurfs wie gleichzeitig
seinen Bruch. Das Wissen sieht die mimetische Entstellung, wird
aber das Eigentliche hinter dieser Entstellung nicht fixieren kon-
nen. Denn nichts garantiert, daf3 die Erzdhlung vom urspriing-
lichen, verschnenden Opfer nicht eine weitere Entstellung ist. So
lobt Girard zwar Freud fiir dessen genaue Beschreibung eines Ur-
sprungsmordes in Totem und Tabu, vernachlissigt aber, dafl Freud
in dieser ““Urszene’”'” eher eine notwendige Konstruktion zu
sehen scheint.'”" Diese fiillt eine Erkldrungsliicke im empirischen
Material mit einem Erklirungsmodell und markiert derart den
Ubergang der freudschen Hermeneutik zu seinen strukturalis-
tischen Interpreten. So lassen Laplanche und Pontalis zwar offen,
inwieweit Freud seinen eigenen Konstruktionen unterliegt'’, beto-
nen aber gleichermallen den phantasmatischen Charakter der

104

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

freudschen Urszene: Fiir Freuds Suche nach dem Ursprung gilt,
das das “letzte Ereignis, die ‘Szene’, sich entzieht”'”. Sie kann
anhand des empirischen Materials nicht endgiiltig identifiziert
werden. Das Wissen Girards hingegen vermag, das Theater als
Entstellung zu identifizieren und findet hinter dieser Entstellung
den Versuch, der Entstellung zu entkommen, das Chaos der Ent-
stellung zu biandigen und diese Bindigung erneut zu entstellen,
damit nichts an sie erinnert und die Existenz der negativen,
mimetischen Gewalt vergessen wird. Gebdndigt wird von Girards
Begriffen die Entstellung einer Bindigung der Entstellung. Und
Mimesis heiflt Girards Begriff, welcher einer gewalttdtigen Mime-
sis Einhalt im Wissen gebieten soll. Sein Wissen hat keinen an-
deren Hinweis auf das urspriingliche, die mimetische Entstellung
verdeckende Opfer als dessen theatrale Entstellung. Hinter der
Theaterbiihne findet das Wissen das Opfer als theatrale Verdek-
kung der mimetischen Gefahr und wird diese Verdeckung nie
sicher von der Gefahr unterscheiden konnen. Mit der Mimesis
sucht das Theater das Buch des Wissenden heim und miifite
genauso kathartisch ausgetrieben werden wie die Gewalt durch das
versohnende Opfer. Wer wie die Vorrede der Phdnomenologie des
Geistes beim Negativen verweill, der verweilt auch bei der Destruk-
tivitdt einer Mimesis, die zwar dem Reich des Theaters angehort,
aber sich auf keiner seiner Biihnen fixieren lilt. Er verweilt, ohne
diese Mimesis seinerseits zu fixieren und kann so zu der Szene vor-
stoBen, die es - ganz im Sinne der freudschen Urszene - nicht gibt.
Eine andere katharsis mul} bereits stattgefunden haben, um solch
Verweilen zu ermoglichen. Ein verséhnendes Opfer, das aber auch die
Annahme eines urspriinglichen Opfers geopfert haben muf}, um
nicht wie Girard selbst der Gewalt der schlechten Mimesis zu ver-
fallen. Ein anderes Verhiltnis zum Theater deutet sich an.

4.4. katharsis 11: Batailles Opfer
Anders als Girards Anthropologie verzichtet Hegels Philosophie auf

den schénen Schein eines von der Gewalt des Lebens abgetrennten
Verstandes. Dieser hat Teil an der Gewalt, wodurch die Kraft, die

105

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

beim Chaos des Sterbens verweilt und dieses zum Leben des
Geistes macht, auch an einer Entstellung des Todes arbeitet: an
einer Negation der Negation als einer Entstellung des Entstel-
lenden, an einer Gestaltung des Gestaltlosen, die immanent thea-
tral sein muB, da sie keine Idee hat, die sie verkérpert und nicht
Bedeutungstriger eines empirischen Etwas - zum Beispiel eines
Opfers, das wiederum die Gewalt und die Mimesis iiberdecken soll
- ist. Die Macht des absoluten Wissens ist die Macht des Ausdrucks
ohne Auszudriickendes: purer Akt der Mimesis an das Gestaltlose
- Totung des Todes, Vergewaltigung der Gewalt, die Tod und
Gewalt kathartisch bannt und Hegels Philosophie und mnicht nicht
Hegels Philosphie ist. Exorziert wird der Schrecken des Negativen
durch seine gelungene Umkehrung in die Macht des Wissens. Das
Verweilen ist die gelingende Ermichtigung des Wissens. Die ver-
nichtende Kraft vernichtet die Vernichtung. Gelingende Mimesis
ohne Vorbild steht hinter einer katharsis, die keinen vorgangigen
Korper des Wissens vom Schrecken reinigt, sondern den Koérper
des Wissens durch die Reinigung vom Schrecken hervorbringt.
Das Risiko des Verweilens beim Negativen, das heilit des Selbstver-
lustes im Amorphen, Gewalttitigen, Todlichen bedingt das Ge-
lingen der Selbstfindung, die sich nur durch die GroBe der Kraft
des Verweilens legitimiert. Wo das absolute Wissen sich vollendet
hat, da wird es stark genug gewesen sein. Wissen legitimiert sich
als Wissen dadurch, daB es weill und nicht nicht weil. Es wird sich
von seinem eigenen Schrecken gereinigt und den mimetischen Akt
korrekt gehandhabt haben. In diesem Sinne unterstreicht Lacoue-
Labarthe, dafl in der Bewegung der Aufhebung des Todes in das
Leben “mit einer gewissen Prizision die philosophische Ausbeu-
tung des aristotelischen Konzepts der Katharsis [zu] erkennen”'™
ist. Doch der Bezug auf die katharsis 16scht sich in seinem eigenen
Vollzug aus: Die korrekte Handhabung der Mimesis reinigt einzig
von ihrer destruktiven Variante, welche das Wissen immer wieder
in Nichtwissen umschlagen 1d6t. Bei der katharsis des Verweilens
wird es sich im Sinne Platons um gute Mimesis, die die Vollen-
dung des stabilen Selbst unterstiitzt, und nicht um schlechte Mime-
sis, die das Selbst auflost und verweichlicht, gehandelt haben. Das
Wissen, dem es nicht gelingt, beim Verweilen beim Negativen das

106

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zerissene als Zerissenes in einen Selbstbezug zu bringen, das von
Angst und Schrecken tiberrannt und nicht gereinigt wird, sich im
Wahnsinn der Zerissenheit verliert, ist gar kein Wissen und wird
nie Wissen gewesen sein. Die Kraft des Zerreillens ist die eigene
Kraft des Wissens, so dal} es das Zerissene noch zusammenhilt und
immer wieder zerreiit: sich selbst dem vernichtenden Amorphen
aussetzt, um sich in diesem als eines zu finden. Das Selbe des
absoluten Geistes ist wirklich sein Anderes, ohne durch seine An-
dersheit enteignet und in den Strudel der Gewalt gezogen zu
werden. Die Mimesis des Todes ist ein Akt, der, da durch eigene
Macht hervorgerufen, ganz im aristotelischen Sinne das Unertrdg-
liche ertragbar macht: “[Elinzig die Mimesis hat die Macht, ‘das
Negative in Sein zu verwandeln’ . . . : zum Schauspiel geworden
148t sich sowohl dem Tod wie dem Unertrdglichen . . . ‘ins Ange-
sicht schauen’. Der Geist, fortan weit entfernt, vor ithnen zu er-
schrecken, hat im Gegenteil jetzt die Mulle, bei ihnen ‘zu ver-
weilen’.”'” Die katharsis von Hegels Philosophie ist laut Lacoue-
Labarthe nicht mehr als katharsis kenntlich, weil sie sich eben vom
Bezug zur negativen Macht des Theaters gereinigt hat: Sie unter-
liegt einer Strategie der Mimesis, die Lacoue Labarthe in Diderots
Paradox viber den Schauspieler ausgeschrieben findet, von wo sie auf
die Texte Holderlins und Hegels iibergreift. '"

Die Logik einer Aneignung der Enteignung ist in Diderots Text
explizit auf die Mimesis und das Theater bezogen: Erst die Nicht-
existenz einer Personlichkeit des Schauspielers ermoglicht ihm die
Schopfung aller moglichen Personlichkeiten: “[Pllus 'artiste (le
comédien) est rien, plus il peut étre tout.“'”” Diese Fihigkeit dankt
er der Kraft zur aktiven Mimesis, die solch Abwesenheit eines
Selbst aus sich selbst heraus iiberwindet und - ganz im aristote-
lischen Sinne - als Krone der Schopfung an der Natur erginzt,
was ihr mangelt: “C’est que la mimeésis . . ., en ce qu’elle suppose
justement un sujet absent a lui-méme, un sujet sans sujet, une pure
personne, est par définition active.” Von solch schopferischer Mime-
sis grenzt Diderot die Besessenheit durch das nachzuahmende
Objekt ab: “La possession . . . suppose un sujet; c’est la forme
monstrueuse, dangereuse, d’une mimeésis passive, incontrolée et
immaitrisable. C’est le mauvais théatre.”'”™ Obwohl Diderot also

107

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die platonische Verwerfung der Mimesis umdreht und sie zum
Angelpunkt seiner Theorie macht, verbleibt die Differenzierung
und Hierarchisierung von poietischer und passiver Mimesis doch
mit Lacoue-Labarthes Worten in einem “[g]este absolument clas-
sique”. Der Schauspieler eignet sich die eigene Enteignung im
mimetischen Akt an, welcher vorbildlos die Natur supplementiert,
und befreit sich so von der Gefahr der unkontrollierbaren Leiden-
schaft. Die gute Mimesis bewirkt somit eine katharsis, die von der
schlechten Mimesis reinigt:

Diderot joue la mimésis. Ce qui signifie . . . une décision possible dans la mimésis.
... la mimeésis active, virile, formatrice, proprement artistique ou poiétique . . .
contre le mimésis passive ... . Diderot, pour le dire autrement, joue le renon-
cement au sujet. Et par conséquent la catharsis de la passion - laquelle passion . . .
n’est pas autre chose que la passivité mimétique elle-méme: . . . Il s’agit en somme
de convertir la mimésis.' "™

Die zerstorerische Bedrohung, als welche Platon und Girard die
Mimesis beschreiben, soll mittels eben dieser Bedrohung gebannt
werden - Diderot “cherchera dans la mimésis elle-méme le remede
a la mimésis”"’.

Diderots Unterscheidung zwischen gutem und schlechtem Thea-
ter kehrt bei Hegel als die Unterscheidung zwischen Wissen und
Denken auf der einen und Unwissen bzw. der Weigerung zu
denken auf der anderen Seite wieder. Wo dieses Schema auch der
antiken Tragodientheorie gehorcht, so lduft die gelungene Aus-
treibung des schlechten Theaters doch auf eine Abkehr vom Thea-
ter generell hinaus. Die Selbstschopfung des Wissens im Gang
durch den eigenen Selbstverlust bezieht sich auf die Gesamtheit
der Welt und ihrer Geschichte. Die Schépfungskraft des Denkens
legitimiert sich selbst, indem sie auf das Gelingen ihres Wissens
zuriickblickt und steht so immer schon jenseits der mimetischen
Gefahr. Die durch das Theater bewirkte Reinigung vom Theater
kommt ihrerseits ohne Theater aus. So kann Lacoue-Labarthe in
der Aufhebungsbewegung des Verweilens beim Negativen schlieflich
eine “Verneinung oder Verleugnung des Theatralischen™®" fin-
den: Der gute Gebrauch der Mimesis, mit dem das Subjekt des
absoluten Wissens sich herstellt, hat kein Vorbild und muB so

108

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht auf die Gefahr einer passiven Mimesis verweisen. Die De-
struktivkraft, zu welcher Holderlins Theater ein distanziertes
Verhiltnis stiften soll, ist gleichzeitig in all ihrer Fiille prisent wie
gebannt: Ein vollends verniinftiger Diskurs - einer des Geistes -
scheint gestiftet. Wo die Mimesis bereits (qua guter Mimesis)
exorziert wurde, lieBe sich von ihr sprechen. Moglich wiirde es so
erst, das Verhiltnis von Theater und Wahrheit von der Warte der
Theorie aus zu bestimmen, wie Hegel es spiter in der Asthetik tun
wird. Moglich wiirde so auch die Rede Girards von der Destruk-
tivgewalt der Mimesis. Aber nur, weil die Zauberkraft des Subjekis
aus Hegels Philosophie von der Bedrohung durch diese Destruk-
tivitit immer schon gereinigt haben wird. Verneinung oder Verleug-
nung des Theatralen wire Hegels Philosophie dann aber ho6chs-
tens, indem sie verdeckte, dal3 diese katharsis die Destruktivitit
selbst ist: der Zerstorung Vollendung. Aktive, von den Leiden-
schaften reinigende Mimesis wire sie dann aber auch nur als Voll-
endung der passiven Mimesis. Weder aktive noch passive Mimesis,
sondern schlicht die Andersheit, von der jegliche Mimesis zeugt:
die Heterogenitit der Szene.

Solch Heterogenitdt gibt sich in Lacoue-Labarthes Verweis auf
die anthropologische Opfertheorie Batailles zu lesen, auch wenn
dieser eigentlich Lacoue-Labarthes These von der Verleugnung
stiitzen soll. Die Metaphorik des Ins-Angesicht-Schauens, welche das
Verweilen bestimmt, organisiert sich zunichst iiber die Trennung
von Tod und Tod bzw. Gewalt und Gewalt. Der Selbstbezug des
Subjekts wird moglich, wenn es seinen eigenen Tod auf einer
Biihne betrachten kann, so wie die Aggrigentiner in Empedokles
am Ende nicht mehr den Fetisch, sondern den Sterblichen erken-
nen. Lacoue-Labarthe akzentuiert die anthropologischen Vermu-
tungen Batailles in diesem Sinne reprisentationstheoretisch:

[M]an weil3 spdtestens seit Bataille, . . . dafl die Dialektik, die Theorie des Todes
(und zweifellos nicht ganz ohne ihr Wissen) ein Theater voraussetzt - eine Repri-
sentationsstruktur und eine Mimesis, einen geschlossenen Raum, entfernt und
geschiitzt . . ., in dem der Tod iiberhaupt, das Zu-Ende-Gehen und Verschwin-
den ‘sich’ betrachten, ‘sich’ reflektieren und ‘sich’ er-innern kann.'®?

109

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Geist, der selbst stirbt, um zu leben, muf} sich im Moment
seines Todes bewahren, um sich in seinem Sterben betrachten zu
konnen. Der Tod des Geistes mul} eine Rolle tibernehmen und
einen Biithnenraum betreten. Die Todesmacht, die den Tod toten
kann, muf} ihn selbst sterben, aber gleichzeitig auch nicht. Die
girardsche Urszene des Opfers kehrte am Angelpunkt der Phdno-
menologie zurtick, allerdings als Bedrohung und ohne Garantie fiir
eine kathartische Auflésung. Denn ein wirklicher Tod, der sich
nicht betrachten kann, sondern einfach verschwinden 14iBt, wire
fiir Hegels Philosophie “abstrakte Negation” (PhG 150), die den Weg
zum absoluten Wissen abrupt unterbricht. Um im Sterben am Leben
zu bleiben, diirfte dieser Tod nur gespielt werden. Der Denker als
Betrachter des Todes wiirde blof} “virtuell”'® sterben. Fiir Bataille
entspricht dieser Status der Identifikation des Priesters mit seinem
Opfertier: “In the sacrifice, the sacrifier identifies himself with the
animal that is struck down dead. And so he dies in seeing himself
die, and even in a certain way, by his own will, one in spirit with
the sacrificial weapon.”'®" Das Verweilen beim Negativen finde dem-
nach als “simulation” statt, die Zauberkraft der Vernunft wire die
Kraft zu “spectacle” und “representation”'®. Das Opfer wird so
selbst zum Spektakel - oder mit Batailles Worten zu einer “co-
medy”'®. Es ist von seiner theatralen Auffiihrungsstruktur nicht
zu trennen und nichts an Batailles anthropologischer Opfer-Studie
kann auf die Realitdt seiner Gewalt hinter der Reprisentations-
struktur dieser Studie verweisen, die vielleicht selbst blof3 dieses
Opfer simuliert. Wo Hegel laut Bataille die Souverdnitit des Op-
ferpriesters verfehlt, weil ihm dessen dionysische Freude abgeht,
da versetzt er gleichzeitig der Theatermetaphorik in Anschluf} an
Nietzsches Geburt der Tragodie eine weitere Drehung: Fiir den
souverinen Priester zerreiBt der “theatre curtain”®’ eines apol-
linischen Schleiers der Maya und gibt den Blick auf das dio-
nysische Spiel des Ureinen mit sich selbst - also auf den Exzel} der
wirklichen, dionysischen Welt und gleichzeitig und ununterscheid-
bar von dieser Wirklichkeit auf das gréBte aller Spektakel - frei.'®®
Des Priesters Erschrecken identifiziert Bataille mit einer “gay reac-
tion in the face of death”®, zu welcher nach Nietzsche blo der
den Tod verlachende Silen, der Begleiter der Dionysos, befdhigt

110

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist."” Solch bataillesches Verlachen, das sich als genuBvolle Teil-
habe am Destruktiven ausgibt, kann sich jedoch nicht vom De-
struktiven als der bloBen Komdodie - bloBe Reprisentation und
damit kein Opfer, bloBes Theater und damit keine Destruktion -
unterscheiden. Die Komodie des Opfers ist immer auch ein Witz
der Repridsentation. Denn Hegels Vorrede verdeckt kein Opfer. Sie
ist aus harmlosen Buchstabenfolgen bestehender Text. In dieser
Ununterscheidbarkeit zwischen Opfer und Spektakel wird Hegels
Philosophie zwar auf die anthropologischen Thesen Batailles und
Girards verweisen - “wenn nun die Dialektik das Echo oder der
Grund eines Rituals wire?”. Aber nur, indem das Echo des Rituals
wirklich ein Echo bleibt, dessen Ursprung verloren gegangen ist.
Die Zauberkraft, sich selbst als das absolute Wissen darzustellen, ver-
weist auf etwas hinter dieser Darstellung, das sich weder als die
Archaik des Opferrituals noch als die unschuldige Substanz eines
vom Vergadnglichen unbefleckten Geistes fixieren ldft. Lacoue-
Labarthe deutet einen solchen “‘Gegenbeweis™"" fiir Hegel blof
an, wird aber deutlicher, was die spiegelbildliche Theorie Girards
betrifft:

[L]a ritualisation et la dramatization - la tragi-comédie du sacrifice et du spectacle
- n'ont pas de fin. Postuler, antérieurement a la répétition religieuse ou artis-
tique, une violence effective, un meurtre réel, une ‘cruauté’ - et qu’est-ce qui
I'interdirait au juste? - ne change rien a I’affaire. ... on ne pourra quand méme
pas empécher . . . qu’il n’y a pas non plus d’effectivité qui ne soit dés I’origine’
échancrée et rongée par la représentation, - et ne serait-ce, on le sait, que par le
langage.l92

Die Macht zur Authebung des Todes in das Leben des Geistes ist
die Macht zur Umkehrung des spektakuldren Opfers oder des
Opfer-Spektakels in Wissen. Dies absolute Wissen ist - wie es bild-
haft im Opfer Christi zum Ausdruck kommt - nichts anderes als
die Gleichzeitigkeit dieses Opferbildes mit seiner Auflosung: Die
EntduBerung der Idee an die Sprache, um im Begriff zu sich zu-
riickzukehren, oder die EntiuBerung des Absoluten an die
endliche Materialitit, durch die der Geist zu sich selbst findet,
haben im Opfer Jesu ein bildhaftes Gleichnis, das sie gleichzeitig,
weil es eben nur Bild ist, als solches auflésen werden. Das Opfer
des Absoluten, das zu sich selbst in der Spekulation des absoluten

111

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissens als Verabsolutierung des Opfers zuriickkehrt, ist Passion
nicht nur als Erleiden, sondern auch als eben jener freudige
SelbstgenuB}, den verfehlt zu haben Bataille Hegel vorwirft: indem
namlich “die ewige an und fiir sich seiende Idee sich ewig als abso-
luter Geist besthitigt, erzeugt und genieBt”'”. Die Verabsolutie-
rung des Opfers opfert in Hegels Philosophie auch das Bild des
Opfers. Wenn bei Bataille das Opfer nicht von seiner Reprisen-
tation zu trennen ist, so sind bei Hegel die Theatralitit von Repri-
sentation und Spektakel nicht von ihrem Opfer zu unterscheiden.
Die Aneignungsbewegung, die den dionysischen Todestrieb des
Materiell-Endlichen und seiner Geschichte in ein absolutes Wissen
hinaufhebt und dort gleichermaBen iiberwindet wie es als Wissen
dieses Taumels oder auch als Taumel dieses Wissens aufbewahrt
und in Reprisentation ausstellt, ist der Taumel eben dieser Repri-
sentation. Derrida schreibt: “La logique de lAufhebung se retourne
a chaque instant dans son autre absolu. L’appropriation absolue
est 'expropriation absolue. L’onto-logique peut toujours étre relue
ou récrite comme logique de la perte ou de la dépense sans
reserve.”'"*

Falls das Opfer in Hegels Philosophie aber gleichermallen das
Opfer als Ritual sowie als theatrales Spektakel opfert und sich so-
mit als Opfer ausstreicht, dann kénnen weder der Verweis auf das
gewalttdtige Ritual im Sinne Girards und Batailles und auch nicht
mehr der Verweis auf die Ausstreichung der schlechten Mimesis
Hegels Philosophie wirklich kennzeichen. Die Philosophie, die ein
Opfer ist, bezieht sich weder auf ein reales noch auf ein simuliertes
Opfer. Die Philosophie, die ein mimetischer Akt ist, ist weder guter
noch schlechter mimetischer Akt. Sie miifite vielmehr die Hetero-
genitit der Szene selbst sein, das heilit diese vollziehen und expo-
nieren. Daher verleugnet Hegels Philosophie Opferbiihne und mi-
metische Gefahr nicht. Sie 146t sie nur genausowenig als Ursprung
gelten wie eine vom Theater unabhédngige Eigentlichkeit, die sich
als aktive Mimesis der schiddlichen Leidenschaften entledigt hitte.
Beide Alternativen werden zuriickgenommen und auf das redu-
ziert, was sowohl der Aktivitit wie der Passivitit widersteht: auf die
Heterogenitit der Szene.

112

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Befund von der Verneinung oder Verleugnung des Theaters
wire somit zu revidieren - zumindest in der Phdnomenologie tritt
seine Metaphorik nicht blofl offen zutage, sondern organisiert sie
geradezu. Mit Feuerbach weist schon einer der ersten prominenten
Interpreten auf eine “Theatralitit”"” von Hegels Philosophie hin:
Insbesondere die Phdnomenologie dhnelt der Deskription eines
dramatischen Spektakels, welches von einem Wir beobachtet und
kommentiert wird. Bestindig treten vor diesem Wir neue Figuren
des BewubBtseins, der Sozialitit und der Religion auf, die sich
gegeniiber ihrer Welt oder gar untereinander im “Kampf auf
Leben und Tod bewdihren” (PhG 149) miissen. Diese Bewidhrungs-
probe verdndert die Figuren und sorgt durch den Auftritt ihrer
verdnderten Form fiir eine Fortsetzung des Spektakels, bis das
absolute Wissen die Abfolge dieser Auftritte als Geschichte der
eigenen Selbstfindung begreift und abschlieBt.'”® Als die Erziih-
lung einer Theaterauffithrung entspricht der Gang der Phdnome-
nologie duBerst selten dem von Hegel in der Logik entwickelten
dialektischen Muster. Umso unklarer wird damit aber das Verhilt-
nis der angeblichen Theatralik zur narrativen Struktur. Erzihlung
und Drama scheinen je fiir sich die Phédnomenologie insgesamt
kennzeichnen zu koénnen - auch ohne daf} auf das jeweils andere
verwiesen wiirde. Hyppolite zum Beispiel zieht in der Er6ffnung
seines Kommentars zunidchst die Parallele zum Bildungsroman in
der Tradition Rousseaus'’, um die Phdnomenologie am Ende des
gleichen Kommentars explizit als erzdhlte Theaterauffiihrung zu
kennzeichnen: “L’esprit dans la Phénomeénologie se donne a lui-
méme en spectacle”®. Auch wo Kommentatoren der Phéinomeno-
logie auf solche Verknotung von Narrativik und Theatralik, Erzih-
lung und Theaterauffiihrung hinweisen'”, wird weder die narra-
tive noch die theatrale Dimension erhellt. Die Charakterisierung
der phinomenologischen Erzihlung als theatral bleibt ebenso
ungenau wie umgekehrt die pointierte Einordnung der Phdnome-
nologie als “Lesedrama™". Vergessen scheint, da die theatrale Di-
mension der narrativen eindeutig untergeordnet wird. Die Auftrit-
te auf der Biihne der Phdnomenologie werden zur linearen Erzih-
lung, weil das Geschehen auf der Biihne sich bestindig verdndert,
ohne je zum Stillstand zu kommen und dabei schlieBlich auch die

113

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Biihne selbst in diese Verdnderung hineinzieht: Das Publikum
wird erkennen, dal} es sich selbst beobachtet hat und eben auf
keiner Biithne befindet - daf3 es sich bei der destruktiven Dynamik
auf der Biithne um sein eigenes produktives Subjekt-Sein handelt.
Die theatralen Auswiichse der Phdnomenologie des Geistes geben sich
damit im Nachhinein als sinnvolle Erzdhlung der Selbstfindung
des absoluten Wissens zu lesen: als Bildungsroman, welcher der
theatralen Gestaltlosigkeit eine “Form” entgegenstellt und sie so in
eine “Gestalt” (PhG 575) bindigt. Eine solche Struktur liefe sich
beispielhaft an Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre zeigen. Hier
durchlebt der Held ebenfalls eine Periode am Theater. Die von
Goethe urspriinglich als autonomer Text konzipierte Theatralische
Sendung Wilhelms wird jedoch spidter in den groflen Bildungs-
roman integriert und abqualifiziert. Blof3 zweitrangig bleibt, daB
die Formung Wilhelms zu einer Vielféltigkeit des Menschlichen
doch ohne die wechselnden Rollen seiner vormaligen Theatro-
manie unmdoglich gewesen wiire.””' Solch Uberblendung des Thea-
tralen durch das Narrative kommt allerdings nicht seiner Verleug-
nung oder auch nur Vernachlidssigung gleich: Die kantische Vorstel-
lung verschwindet, die erinnernde Erzihlung bleibt, wo der Geist
mit der Materie in Ubereinstimmung gebracht wurde. Das Ver-
schwinden der Vorstellung ist diese scheinbare Angleichung. Die
Gesamtheit der Erzihlung, ihre scheinbare Uberwindung des
Theatralen wire daher die Szene von Hegels Philosophie, und die
narrativen Strategien der Phdnomenologie wiren im Sinne ihrer He-
terogenitdt zu lesen.

Solch Anforderung ist jedoch an einen in keiner Weise durch
die szenische Autodestruktion verstummenden, sondern an einen
duberst beredten Textkorpus gestellt. Dieser Beredtheit gilt es zu
folgen.

114

https://deL.org/10.5771/9783709250830-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (IR


https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

