
 

   

 

91 

4. Phänomenologie I: Destruktivität der Szene 
 
 
 
 
 
 
4.1. Jesus opfern, Szenen schreiben 
 
Gleichzeitig mit Hölderlins ersten Entwürfen zum Empedokles ar-
beitet Hegel an einer ähnlichen Problematik, ohne daß sich seine 
Beschreibungen des Geist des Christentums zu einem Werk abrun-
deten. Das dabei von Hegel immer wieder thematisierte Verhältnis 
Jesu zu seinen Jüngern weist große Ähnlichkeiten zur Problematik 
des Empedokles auf. Jesus überwindet die am Gesetzestext erstarrte 
“Positivität”144 des “Judentums”145 und somit die Entfremdung der 
menschlichen Welt von einem “Ideal der Einigkeit”. Dieses “rei-
nere[] Wesen”146 Jesu hindert ihn aber daran, auf die unreine Um-
welt zu wirken, da er so selbst zum positiven Halbgott würde oder 
doch im Kontakt mit der positiven Welt die eigene Reinheit 
verlöre. Gleich der Empedokles-Figur bleibt er in der Versöhnung 
einsam: “Wegen der Verunreinigung der Welt konnte Jesus das 
Reich Gottes nur im Herzen tragen”147. Auch das Sterben Jesu ge-
horcht demnach einer Logik der Übertragung. Eine Fixierung auf 
ein äußeres Bild wird im Entzug des Bildes internalisiert, die 
“Abhängigkeit” vom “objektiven historischen Christus” muß “so 
subjektiv gemacht” werden, “daß er ein Ideal sei, heißt eben, ihm 
das Leben nehmen, ihn zu einem Gedanken machen”148. Wie im 
Falle Empedokles’ soll diese Internalisierung die Herrschaft nicht 
im Verborgenen fortsetzen, sondern Abhilfe von ihr bringen, in-
dem sie eben nichts als ein Ideal der Einigkeit — die Abwesenheit 
von Herrschaft — verinnerlicht. Im Unterschied zu Empedokles 
gibt Jesus sein Leben aber zunächst nicht frei. Er wird nicht zu 
einem Opfer seiner Zeit in einem allgemeinen, sondern im spezifi-
schen Sinne, denn seine Weigerung, selbst reformatorische Gewalt 
anzuwenden, läßt ihn der äußeren Gewalt zum Opfer fallen:  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

92 

Aber solche Feindschaften, als er aufzuheben suchte, können nur durch Tapfer-
keit überwältigt, nicht durch Liebe versöhnt werden; auch sein erhabener Ver-
such, das Ganze des Schicksals zu überwinden, mußte deshalb im Volke fehlschla-
gen und er selbst ein Opfer desselben werden.149  

 
Diese Opferung eröffnet zwar die Übertragung vom Götzen für 
die Masse zum Gedanken für die jeweils Einzelnen. Diese Ideali-
sierung bleibt aber so unfrei wie das sie bewirkende Opfer, das 
Christentum wird selbst zu “einer bloß positiven Religion”150. Die 
mangelnde Wirkungsmacht des Opfers führt Hegel aber nicht 
explizit auf seine Kontamination mit der Unfreiheit zurück. Viel-
mehr scheint er die Wirkungsmacht des Schocks zu bezweifeln, 
welcher im Falle der Aggrigentiner an das destruktive Potential 
der Natur erinnert und so die Freiheit der Einzelnen als Gabe der 
Natur an die Kunst kenntlich macht. Hegels Paraphrase der Worte 
Jesu aus Matthäus 12,31 konstatiert einen gegenteiligen Effekt:  

 
Durch ein Zeichen könnt ihr erschüttert werden, aber die verlorene Natur stellt 
sich darum nicht in euch her; die Euminiden eures Wesens könnten erschreckt 
werden, aber die Leere, die die vertriebenen Dämonen euch zurückließen, würde 
nicht von der Liebe erfüllt, sondern zöge eure Furien wieder zurück, die nun 
verstärkt durch euer Bewußtsein selbst, daß sie Furien der Hölle sind, eure 
Zerstörung vollendeten.151  

 
Die Erschütterung durch ein bloß individuelles Zeichen wie die Em-
pedokles-Figur vertreibt zwar die Dämonen der Unfreiheit — aber 
die verlorene Natur stellt sich darum nicht in euch her. Die entstandene 
Leere schenkt zwar Bewußtsein, aber bloß eines davon, daß Un-
freiheit und Trennung von der Natur der Hölle zugehören. Statt 
einer kathartischen Korrektur des Verhältnisses von Natur und 
Kunst sieht Hegel hier bloß die Vollendung eben jener Zerstörung, 
von welcher die Reinigung des hölderlinschen Erschreckens be-
wahren soll: Das in der Erschütterung gestiftete Bewußtsein ist keines 
von der Gabe der Freiheit durch die Natur, sondern Bewußtsein der 
eigenen Unfreiheit. In der schockierenden Leere, welche bei Höl-
derlin für die selbst nahmenlose Unbeherrschbarkeit der Natur und 
damit gerade für die Freiheit des Einzelnen steht, das sich dem 
eigenen Schrecken ausliefert, manifestiert sich nicht die nach 
Hölderlin notwendige Trennung vom heterogenen Anderen der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

93 

Natur, sondern ein völliges Aussetzen des Kontakts: ein Bewußtsein 
nicht von der Verbindung von Kunst mit Natur, sondern von einer 
Abwesenheit dieser Verbindung. Der zerstörte Zusammenhang er-
kennt sich in diesem Schock als unwiederbringlich zerstört — und 
zwar durch eben das Bewußtsein zerstört, in welchem er sich als zer-
stört erkennt. Ein solchermaßen zerstörtes Bewußtsein muß sich im-
mer wieder gegen sich selbst wenden: als der Zerstörung Vollendung. 

Sollte Hegels Paraphrase die implizite katharsis-Konzeption des 
Empedokles-Projekts kritisieren, so scheint diese zunächst grob miß-
verstanden: In der Leere des Schocks erfahren die Aggrigentiner, 
daß es eben nicht ihre eigene Kraft ist, welche ihr Bewußtsein 
erhält. Sie erkennen diese Kraft als Gabe der Natur, gerade indem 
die Heterogenität der Natur zur Kunst erhalten bleibt. Eine verlo-
rene Natur stellt sich darum nicht in euch her — zumindest nicht in dem 
hegelschen Ideal der Einigkeit. Aber doch in der harmonischen Entge-
gensetzung des hölderlinschen Anfangsphantasmas: Natur ist dort 
Natur, eben weil sie in der Kunst immer schon verloren gegangen 
ist, so aber die Kunst erst zur Kunst werden läßt und von dieser als 
Natur bewahrt werden kann. Die Leere des Schocks kündet von 
nichts anderem als dieser différance in ihrer szenischen Hetero-
genität, die Bewußtsein zwar immer wieder zerstört, aber nur, in-
dem sie es ermöglicht. Das Bewußtsein solcher Heterogenität wird 
seine eigene Zerstörung nie vollenden — zumindest nicht aus ei-
gener, sondern immer nur aus anderer Kraft.  

Damit ist der Einwand des jungen Hegel, der eine spinozistische 
Liebesphilosophie gegen die Bedeutsamkeit eines fixierbaren Zei-
chens wendet, aber in keiner Weise abgewehrt, sondern die im 
ersten Entwurf des Empedokles skizzierte Reinigung der Aggrigen-
tiner auf eine Proklamation reduziert. Die Aggrigentiner müssen 
in ihrem Erschrecken nicht notwendig ihre naturgegebene Frei-
heit erkennen, denn diese besteht darin, erkannt werden zu kön-
nen, ohne erkannt werden zu müssen. Genauso wie vom Publikum 
die Bühne, auf welcher der Empedokles aufgeführt wird, das eigene 
Verhältnis zur Szene erkannt werden kann und — wo die Szene sich 
notwendig entzieht — nicht muß. Der schreckliche Abschied kann 
ebensogut wie eine Befreiung auch die von Hegel skizzierte end-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

94 

gültige Verzweiflung auslösen. Soweit ist die implizite Kritik 
Hegels gerechtfertigt.  

Aber auch die von Hegel konstatierte Verzweiflung ist keine 
notwendige Schlußfolgerung. Eine kathartische Wirkung des 
Schocks bleibt ebenso Behauptung wie eine katastrophische. Der 
eine Effekt ist von dem anderen nicht zu trennen: Hegel will die 
Auswirkungen einer solchen Katastrophe in der religiösen Unfrei-
heit seiner Zeit beschreiben. Hölderlin, der die hegelsche Anaylse 
des status quo geteilt haben wird, zeigt in seiner dramatischen 
Fiktion, welches Potential in dieser Katastrophe verloren gegangen 
ist. Eine Aussage über die realgeschichtliche Wirkungsmacht eines 
Todes des Einzelnen — des Einzelnen als eines religiösen Reformators 
— ist mit dem Empedokles-Drama nicht getroffen, auch wenn — gut 
kantisch — einem Durchsetzungsvermögen der Freiheit vertraut 
wird.  

Hegel hingegen wird später einen ganz anderen Weg gehen: 
Statt einer kathartischen Korrektur versucht die Phänomenologie des 
Geistes, die Erstarrung des Christentums zur Positivität ernst zu 
nehmen und sich dieser Erstarrung erst mit einer Affirmation der 
vollendeten Zerstörung zu entwinden. Die Dogmatisierung des Schei-
terns Jesu hat aus diesem ein Selbstopfer des fleischgewordenen 
Gottes für die Menschen gemacht. Wirkungsmächtiger Geist wird 
der christliche Gottvater nach dem Johannes-Evangelium erst mit 
Tod und Wiederauferstehung seines fleischlichen Sohnes, der, so 
interpretiert Hegel, auch Gottes Andersheit, die von ihm geschaf-
fene Materie, mit ihm durchsättigt. Im Sterben und Weiterleben 
Christi kann Hegel so ein Sinnbild jener szenischen différance 
finden, die Hölderlin im Hyperion-Projekt entwickelt und die von 
Hegel nun als absolutes Wissen aufgenommen wird: als Selbstiden-
tität des Absoluten mit sich auch in seinem anderen. Absolutes Wis-
sen: nach Hegel sterbliches Wissen, welches weiß, daß seine Sterb-
lichkeit das Unendliche bedingt. Das theo-logische Bild von einer 
abstrakten Gottesvorstellung, welche sich in die Fleischlichkeit 
Jesu entäußere, mit dessen Tod wiederum auch die “Abstraktion 
des göttlichen Wesens” (PhG 571) vergehe, um von nun an als 
göttlicher Geist in der Gemeinde Präsenz zu haben, präfiguriert 
von Hegels Warte her sein eigenes Wissen, welches sich selbst als 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

95 

endliche Manifestation des Absoluten weiß und damit dessen Ab-
solutheit beweist, weil deren Unendlichkeit sich selbst nämlich 
auch in ihrem Anderen, dem Materiell-Endlichen, manifestiert. 
Der Dreischritt der hegelschen Logik, deren spekulatives Ende aus 
der Entfremdung des Absoluten in ihr dialektisches Anderes folgt, 
läßt sich ebenso durch das gelungene Opfer Christi bebildern wie 
der von Hegel beschriebene Gang der Geschichte insgesamt, der 
sich retrospektiv als Selbstentäußerung und Wiederaneignung des 
Geistes an die Unbeständigkeit des Materiellen erweist. Was bei 
Hegel absolutes Wissen heißt, ist daher nichts anderes als ein Voll-
zug szenischer Materialität. Es ist nur als Andersheit von sich 
selbst, als reine Heterogenität, die Zeit, Raum, Denken u.s.w. erst 
bedingt: ganz mit Stofflichkeit durchsättigter Geist, ganz vergeis-
tigte Materie; weder das eine noch das andere — auch wenn Hegels 
Vokabular sich durchgängig aus dem platonischen Register speist.  

Der zum sacrificium erhobene Tod Christi liefert solchem Wissen 
ein Bild von sich als Wissen, stammt allerdings aus einer Epoche, 
die noch nicht weiß, daß Wissen das Gelingen des Opfers nicht dar-
stellen, figurieren, repräsentieren muß: Das absolute Wissen selbst 
ist als Exposition des Heterogenen das Gelingen des Opfers!152 Es 
vollzieht sich als eine Allmacht des Geistes, die — mit Derridas 
différance gegengelesen — von seiner Ohnmacht nicht zu unter-
scheiden ist. Es erhält sich in der beständigen Wiederholung — im 
beständigen Verschwinden und beständigen Neuauftauchen — der 
Szene, ohne daß diese in die chaotische Vielfältigkeit einer spino-
zistischen Substanz zerfiele. Der “entäußerte Geist” stellt in seiner 
“Aufopferung” an das “freie[] zufällige[] Geschehen[]” in permanen-
ter “Bewegung” immer wieder das “Subjekt” (PhG 590) her: ein 
Selbstverhältnis zu sich als seinem Anderen, zu seinem immer zu-
fälligen und ganz anderen Anderen als sich. Auch der Rest einer 
Befestigung, die in Hölderlinds Schreiben insistiert — die schöne 
Vorstellung der Aggrigentiner bzw. des Publikums vor der Bühne — 
geht völlig in einer Selbstbewegung auf, welche ohne “ruhenden 
Punkt” (PhG 27) auskommt. Keine Einzelfiguren werden zum 
Opfer der Zeit, Zeit insgesamt wird eine des Opfers: des gelingen-
den sacrificiums, des Aufzehrens des Geistes in seiner Materiali-
sierung, des Aufzehrens der Materie in ihrer Vergeistigung, des 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

96 

Aufzehrens eines materiellen wie geistigen — eines heterogenen — 
Rests. Die Zeit des Opfers ist eine sich immer aufs neue ver-
längernde Hemmung der Selbstpräsenz des Geistes und nur als 
diese Hemmung — Hölderlin deutete es im Hyperion an — ist seine 
Selbstpräsenz als eine Präsenz überhaupt möglich. Das Opfer ist 
immer schon gelungen und liegt beständig (als gelingendes) in der 
Zukunft. Die Konsistenz der hegelschen Philosophie mit jener 
Regelhaftigkeit eines immer noch an Kant orientierten Verstandes 
bestünde in nichts anderem als dem szenischen Exzeß dieses 
Opfers. Daß der Verstand mit seinen Vorstellungen von jenem nicht 
in ihm aufgehenden heterogenen Rest exzediert wird, darin liegt 
für Hegel die Regel. So läßt sich zumindest Werner Hamacher 
verstehen: “Das Opfer des Rests, durch die Regel gehemmt, pro-
longiert und fixiert, ist Hegels Philosophie.”153 Während die vom 
dramatischen Text ausgehende Hemmung für Hölderlin die He-
terogenität der Szene ermöglichen soll, fällt laut Hamacher im 
hegelschen Diskurs die Hemmung mit dieser Heterogenität zu-
sammen. Dieser ist kein Text mehr — literarisch oder theoreti-
sierend wie bei Hölderlin — der Zeugnis ablegen will von der Un-
möglichkeit, die Szene zu bezeugen — sondern ein Schreiben als 
die Szene selbst. Der Rest an Befestigung — das Stück Kunst, durch 
das Natur erst als heterogene Natur erfahrbar wird — stirbt eben-
falls den szenischen Tod des Einzelnen. So hat es einem Interpreten 
wie Heidegger scheinen können, als leugne Hegel die Heterogeni-
tät der Szene, als zeige sein Schreiben nichts anderes als die Unter-
werfung von Materie unter den Geist und vollende damit das von 
Platon überkommene Schema. Doch der notwendigen Selbstaus-
streichung der Szene — der Heterogenität des Heterogenen — muß 
ein solcher Anschein durchaus angemessen sein. Und wahrschein-
lich ist solch eine Zeugnis der Autodestruktion — der vollendeten 
Zerstörung — radikaler als eines, das sich wie das hölderlinsche vom 
Destruktiven faszinieren lassen will. 

Um all dem jedoch nachzuspüren, bedarf es einer vielleicht 
wenig philosophischen Lektüre von Hegels Philosophie. Seine Phäno-
menologie des Geistes bietet — historisch wie inhaltlich — am ehesten 
den Anschluß an die Knotenstellen des hölderlinschen Empedokles-
Projekts: Geschildert wird der Gang des Bewußtseins und seiner 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

97 

Vorstellungen zum absoluten Wissen — und seinen Szenen. Dieser 
Gang wird von einem Wir vor der Bühne betrachtet, das vom 
gelungenen Ende her erkennen muß, daß es sein eigenes Auf-
treten beobachtet und dieses nicht auf einer von ihm getrennten 
Bühne stattfindet. Eine solche Bühne wird vielmehr im Vollzug 
des absoluten Wissens immer wieder zerstört. Deutlich ist aber nicht 
bloß auf ein destruktives Potential wie in den frühen Texten zum 
Christentum, sondern auch auf das stiftende Potential des Wein-
gotts Dionysos verwiesen; deutlicher vielleicht als im Empedokles-
Projekt zeichnet sich im Verhältnis von Szene und Bühne eine 
dionysische Theatralität ab. Notwendig verborgener als in Hölder-
lins dramatischen Entwürfen vollzieht sich die entscheidende Ver-
flechtung zwischen Theater und Theorie. Die wenig philosophi-
sche Lektüre der Phänomenologie muß sich zunächst dieser Ver-
flechtung widmen, um von ihren Knoten aus ein Verhältnis zwi-
schen Bühne und Szene entfalten zu können. 

 
 

4.2. Verweilen bei Dionysos 
 
Wenn Hegels Philosophie das gehemmte, prolongierte, fixierte Opfer ist 
und es nicht bloß sein soll, dann muß es sich immer wieder seines 
Gelingens versichern. Hegels Philosophie muß solche Selbstversi-
cherung sein; die différance vergeistigter Materie oder materialisier-
ten Geistes muß sich immer wieder als diese Selbstversicherung 
wiederholen. Aber die ewige Wiederkehr des gelingenden Opfers 
muß sich auch immer zumindest dem Risiko ausgesetzt haben, 
nicht zu gelingen, fehlzuschlagen, nicht für das Weggegebene 
einen umso größeren Gegenwert — absolutes Wissen — zu erhalten. 
Nicht nur bedarf Hegels Philosophie — wie im Empedokles-Stoff — 
einer Reinigung, die ein destruktives Fehlschlagen des Opfers — 
etwa einen Umschlag von absolutem Wissen in Nichtwissen — immer 
wieder abwendet. Als gelungenes Opfer muß Hegels Philosophie 
selbst diese katharsis sein, ohne daß sie noch wie der Empedokles-
Stoff sich dem Opfer und der katharsis widmen müßte. Die kathar-
sis reinigt von sich selbst, das Opfer kann als Opfer gleichsam 
geopfert werden. Wenn überhaupt, dann kann Hegels Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

98 

bloß Spur — szenische différance — von kathartischer Opferung sein. 
Aufnehmen läßt sich diese Spur vielleicht an einem, wenn auch 
berühmten, Randstück von Hegels Philosophie: der Vorrede zur 
Phänomenologie des Geistes, die auf die Verknotung von Bühne und 
Szene hinweist, ihr aber noch nicht gewidmet ist. Hier findet 
Hegel die berüchtigte Formulierung vom “Verweilen beim Nega-
tiven”, um eine Produktivität dionysischer Destruktivkraft zu 
kennzeichnen. In den anthropologischen Opfertheorien Batailles 
und Girards findet diese Formulierung im 20. Jahrhundert einen 
Nachklang, welcher ihrerseits das Verweilen beim Negativen als einen 
Nachklang des Opfers und der katharsis lesbar macht:  

 
Die Tätigkeit des Scheidens ist die Kraft und Arbeit des Verstandes, der verwun-
dersamsten und größten oder vielmehr der absoluten Macht . . .  . Aber daß das 
von seinem Umfange getrennte Akzidentielle als solches, das Gebundene und 
nur in seinem Zusammenhang mit anderem Wirkliche ein eigenes Dasein und 
abgesonderte Freiheit gewinnt, ist die ungeheure Macht des Negativen; es ist die 
Energie des Denkens, des reinen Ichs. Der Tod, wenn wir jene Unwirklichkeit so 
nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote festzuhalten das, was die 
größte Kraft erfordert. Die kraftlose Schönheit haßt den Verstand, weil er ihr 
dies zumutet, was sie nicht vermag. Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode 
scheut und von der Verwüstung rein bewahrt, sondern ihn erträgt und in ihm 
sich erhält, ist das Leben des Geistes. Er gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in 
der absoluten Zerrissenheit sich selbst findet. Diese Macht ist er nicht als das 
Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn wir von etwas sagen, 
dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig, davon weg zu irgend etwas 
anderem übergehen; sondern er ist diese Macht nur, indem er dem Negativen ins 
Angesicht schaut, bei ihm verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in 
das Sein umkehrt. — Sie ist dasselbe, was oben das Subjekt genannt worden, 
welches darin, daß es der Unbestimmtheit in seinem Elemente Dasein gibt, die 
abstrakte, das heißt nur überhaupt seiende Unmittelbarkeit aufhebt und dadurch 
die wahrhafte Substanz ist, das Sein oder die Unmittelbarkeit, welche nicht die 
Vermittlung außer ihr hat, sondern diese selbst ist. (PhG 36) 

  
Diese Kraft, diese Arbeit und diese absolute Macht eines endlichen 
Bewußtseins sind Worte, die bereits von einem absoluten Wissen her 
geschrieben sind, zu welchem Kraft und Arbeit eben dieser absoluten 
Macht hingeführt haben werden. Das absolute Wissen — Selbster-
kenntnis des Geistes — läßt in der Begrifflichkeit der Philosophie 
die Geschichte des Begreifens von Chaos, Materialität und End-
lichkeit Revue passieren und macht sie so zur eigenen, zur “begrif-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

99 

fene[n] Geschichte”(PhG 591) und damit zur eigenen “Ge-
stalt”(PhG 590). Die Szene dieser Schöpfung zeigt die Durchstal-
tung des Materiellen nicht auf einer statischen Bühne, sondern ist 
selbst diese Durchstaltung und deswegen Szene einer Gestalt, die 
nicht vor dem materiellen Hintergrund, sondern als Verhältnis zu 
diesem Hintergrund ist. Die Urszene des absoluten Wissens ist 
gleichzeitig seine ganze Geschichte, die am Ende “Zeit tilgt” (PhG 
584), also sich selbst ihre eigene Zeit als die Zeit ihres eigenen 
Körpers gegeben haben wird. Dieser Körper signifizierte sich 
selbst als die eigene Zerissenheit, er wiederholt den Strudel der 
chaotischen Materialität als seine eigene Ordnung: die Ordnung 
des Dionysos, den die Vorrede aufruft. Der “bachantische[] Tau-
mel” des Wissens, “an dem kein Glied nicht trunken ist” (PhG 46), 
übersteht seine unendliche Zerstückelung durch ihre Wiederho-
lung im eigenen Zergliedern der Welt, die immer wieder zu sich in 
das Selbstverhältnis des Subjektes Geist findet, welches sich wie-
derum als dieser Taumel immer neu erschüttert haben, aber im 
Erschüttern nicht auseinandergeflogen, sondern zu sich selbst zu-
rückgekehrt sein wird. Der Geist, der bei sich selbst ankommt, um 
Zeit zu tilgen, ist das Absolute einer Dynamik, die Zeit tilgt, indem 
sie Zeit immer neu stiftet. Das Allgemeine des vollendeten Begriffs 
hat sich nicht von der Welt abgelöst, sondern umfaßt auch und 
gerade das Besondere, die vielen Einmaligkeiten der Welt als sein 
anderes, Negatives. Der allgemeine Begriff negiert sich im Beson-
deren, das Besondere ist sein Anderes, aber da das Besondere 
seine Wahrheit gerade im Allgemeinen hat, negiert es sich als 
Besonderes hin zum allgemeinen Begriff, der so beständig zu sich 
zurückkehrt und das Besondere in unendlicher Selbstnegation 
aufbewahrt. Das Vielfältige, Amorphe, Chaotische, die beständige 
Fortsetzung des Todes als die Unbeständigkeit der Materialität 
wird begriffen worden, aber nicht stillgestellt worden sein. Den-
ken, das — selbst todbringend — beim Tode verweilt, ohne sich ihm 
wie Empedokles auszuliefern, weiß, daß solch amorphe Viel-
fältigkeit in ihm verloren geht, und bildet sich eingedenk dieses 
Umstandes. Der Begriff wird somit immer Risiko des Fehltritts 
gewesen sein, er ist immer Fehltritt, der dies weiß. Die ungeheure 
Macht ist nicht geheuer, weil ihre maßlose Energie sie immer 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

100 

wieder von sich selbst unterscheidet und sie nur in diesem 
Zerreißen sie selbst ist. Dem schwarzen Loch Natur setzt das 
Denken nichts anderes als ein schwarzes Loch entgegen: Tod tötet 
Tod, Unwirklichkeit macht Unwirklichkeit zur Wirklichkeit eines 
ewigen Lebens. Der Verstand hat die Zauberkraft, ins Chaos einzu-
greifen, es zu trennen, es zu bahnen, es nicht haltlos zu versöhnen, 
sondern den Tod beizubehalten, in jedem Schritt. Hegels Dionysos 
scheint nicht bloß der von Nietzsche beschriebenen Gottheit 
gleich, sondern auch Nietzsches Apollon-Figur: Dionysos-Apoll 
setzt das dionysische Chaos in Gestalt, doch diese Gestalt wird 
durch das Fließen ihres Stoffes negiert, welches sich wiederum an 
der Bändigung durch die Gestalt bricht. Die Zauberkraft gibt dem 
Fließen eine Bahn vor. Die Gewalt wird mit Gegengewalt in eine 
Ordnung, einen Körper, eine Figur gebracht. Angst und Schrek-
ken werden durchlebt, der Tod so in Leben, das nicht mehr natür-
liches, sondern menschliches, weil durch den Tod hindurchge-
gangenes Leben ist, umgewandelt: Die Verkörperung hat sich der 
Bedrohung der Entkörperung durch das Chaos entzogen, indem 
sie sich ihr gestellt hat. Die Ordnung wird nicht vom Chaos 
bedroht, sondern die Gewalt des Chaos wird qua eigenster Gewalt 
gezwungen, aus sich selbst immer wieder Ordnung zu produ-
zieren. Das von Angesicht zu Angesicht mit dem Tod als dem 
Furchtbarsten gewinnt die Wahrheit des Geistes. Der Anblick der 
Verwüstung ist seine Selbstkonstitution, die im Ertragen und 
Aushalten der Verwüstung sich eben von ihm reinigt und sich selbst 
bestärkt.  

In diesem Sinne vermutet Philippe Lacoue-Labarthe eine Affini-
tät zum aristotelischen katharsis-Konzept, welche eine der berühm-
testen Stellen aus Hegels Philosophie mit der berühmtesten Abhand-
lung über das Theater und so mit der zentralen Komponente des 
Theaters, zur Mimesis, verbände: “La resolution spéculative est 
peut-être encore un mode de la catharsis. C’est-à-dire un bon 
usage de la mimesis.”154 Denn es ist laut Aristoteles der gute 
Gebrauch der Mimesis, welcher in einer Art Affektabfuhr eine 
Reinigung von Jammern und Schaudern bewirkt, indem das 
Publikum eben einer guten Darstellung von Jammern und Schau-
dern beiwohnt.155 Das Verweilen beim Negativen kann sich von des-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

101 

sen Destruktivkraft befreien, indem es sie selbst — als gute Destruk-
tion — beendet, so wie eine gute Mimesis des Schreckens von 
diesem reinigt.  

Solch Affinität müßte — der absoluten Zerrissenheit des absoluten 
Wissens gemäß — gleichzeitig mit einer klaren Unterscheidung 
einhergehen: Das im absoluten Wissen mündende Verweilen müßte 
etwas anderes sein als die dem Menschen laut Aristoteles eigene 
theatrale Fähigkeit zum vom Schrecken befreiten Ausdruck in der 
Nachahmung des Schreckens. Damit müßte sich die Arbeit des 
Unterscheidens aber eben von demjenigen Vermögen unterschei-
den, welches in seiner Aktualisierung ebenfalls beständig einen 
Unterschied macht, denn die Mimesis lebt von der beständigen 
Unterschiedung: davon anders als sie selbst zu sein.156 Die Mimesis 
zeigt sich in ihren Effekten und bleibt selbst ungreifbar, kann 
dementsprechend aber auch in keine übergreifende Ordnung 
führen und in dieser Ungreifbarkeit kaum durch die Unterschei-
dungsmacht des Verstandes von seinem Umfelde getrennt, zerteilt 
und auf die Begriffe des absoluten Wissens gebracht werden. Aber 
eben in dieser der Mimesis eigenen Negativität wird Lacoue-
Labarthe mit Verweis auf Diderot und Bataille ihr Verhältnis zu 
Hegels Philosophie finden.  
 
 
4.3. Mimetische Gewalt: kontra Girard 
 
Inspiriert mögen Lacoue-Labarthes Ausführungen dabei von den 
anthropologischen Thesen René Girards sein. Diese finden in der 
Unfixierbarkeit der Mimesis ein dem hegelschen Negativen ähn-
liches destruktives Potential, stehen dabei aber in größtmöglicher 
Entfernung zu Hegel. Indem Girards Theorie jedoch die Zerstö-
rungskraft der Mimesis, von der es zu reinigen gilt, in ihren 
Mittelpunkt stellt, wird die Mimesis für diese Theorie zu einem 
Problem, an dem sie schließlich scheitert. Aber indem Girard den 
Einsatz von Hegels Philosophie geradezu spiegelbildlich verkehrt, 
kann er auch einen Wegweiser in die Tiefendimension des Ver-
hältnisses von Hegels Philosophie zum Theater legen. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

102 

Während laut Hegels Vorrede die Konfrontation der Gewalt des 
Denkens mit der Gewalt der Welt eine höhere Ordnung erzeugt, 
beschreibt Girard in Das Heilige und die Gewalt eine umgekehrte 
Bewegung: Das Chaos allgemeiner Gewalttätigkeit erzeugt immer 
mehr Gewalt, ohne daß aus dieser eine höhere Ordnung entstün-
de: “Dem Gewalttätigen Gewalt antun, heißt, sich von seiner 
Gewalt anstecken lassen.”157 Die Kontamination mit der Gewalt 
wird in der Metaphorik Girards einer Infektion gleichgesetzt, die 
in “einen unendlichen, endlosen Prozeß”158 führt. Dies verhindert 
nach Girard ein sogenanntes “versöhnendes Opfer”, welches “die 
ganze Gemeinschaft von ihrer eigenen Gewalt”159 bewahrt. Indem 
ein Sündenbock gefunden wird, welcher den durch die allgemeine 
Gewalt gleichförmig gewordenen Individuen ähnelt und doch 
einen minimalen Unterschied aufweist, wird Gewaltanwendung in 
die Sphäre des Sakralen gebannt. Diese kathartische Reinigung 
stoppt die Ausbreitung der destruktiven Infektion und verkehrt sie 
in Ordnung : “Wenn es der opferkultischen Katharsis gelingt, die 
chaotische Verbreitung der Gewalt zu verhindern, dann gelingt es 
ihr tatsächlich, eine Art Ansteckung zum Stillstand zu bringen.”160 

Mit Krise und Verlust der Religion — Girard meint das europäi-
sche Christentum — kehrt die Destruktivität zurück. Girard be-
stimmt deren Ursprung in einer “mimetischen Begierde”161, die 
sich immer auf das vom anderen begehrte Objekt richtet. Sie muß 
so in “tragische[r] Rivalität”162 diesen anderen als Bedrohung der 
eigenen Existenz fürchten, wie gleichermaßen in Überwindung 
des Rivalen auch das Objekt der Begierde schwindet: “Die freie 
Mimesis stürzt sich blindlings auf das Hindernis eines konkur-
rierenden Wunsches; sie bewirkt ihr eigenes Scheitern, und dieses 
Scheitern wiederum wird seinerseits die mimetische Tendenz ver-
stärken.”163 In solch mimetischem Rhythmus einer An- und Ent-
eignung tauchen die Individuen völlig in die Gewalt ein. “Auf 
dem Höhepunkt der Hysterie tritt der monströse Doppelgänger 
überall gleichzeitig auf.”164 Wo die “gewalttätige mimesis”165 entfes-
selt wird, ist das Ende jeder Ordnung erreicht. Der kreative Gestal-
tungsakt, als den Aristoteles sie definiert, verliert sich im Chaos 
von Zerstörung und Vergänglichkeit. Mimesis vermindert sich bei 
Girard auf jenen Strang der platonischen Lehre, der sie als Ver-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

103 

dunkelung der konstanten und ewigen Welt der Ideen betrachtet 
und mit der Erklärung der Künstler zum Sündenbock vor allem 
die Gefahr der unkontrollierten Nachahmung aus dem perfekten 
Staat verbannen will.166  

Still und fixierbar stehen Mimesis und Gewalt in einer aus der 
Ordnung des Heiligen gelösten Welt bloß noch an einem einzigen 
Ort: in der Theorie Girards, welche das Verhältnis von Mimesis, 
Gewalt und dem von beidem reinigenden versöhnenden Opfer 
aufschlüsselt und in den überlieferten Mythen diese Konfigu-
ration wiederfindet. Das Fiktionale der antiken attischen Tragödie 
besteht laut Girard darin, eben diese Konfiguration unkenntlich, 
aber doch gleichzeitig lesbar zu machen. Denn der Mythos sagt 
nicht ganz, was er meint und meint nicht ganz, was er sagt: “Die 
Szene auf der Bühne ist durch zweckmäßige Entstellung, man könnte 
sagen: im Dienste raffinierter Heuchelei, aus der historischen Szene her-
vorgegangen.”167, zitiert Girard in diesem Sinne aus Freuds Totem 
und Tabu. Die dramatische Erzählung des Mythos verfälscht das 
Original, ist also ebenso unangemessen nachgemacht wie die aus 
Platons perfektem Staat verbannte Kunst. Aber diese Verfehlung 
imitiert nicht bloß unangemessen, sondern ist auch aristotelische 
Mimesis als ein kreativer Akt, der zweckmäßig, nämlich um der 
Ordnung und einer Restitution des Heiligen willen entstellt. Doch 
hinter dieser Verwandlung ist für Girard, den Wissenden, das ver-
söhnende Opfer noch zu sehen und mit ihm die dionysische 
Unstillstellbarkeit der Gewalt. Im markanten Unterschied zum Ver-
weilen des Denkens bei der Gewalt vermag der Wissende, die der 
Gewalt eigene Logik zu durchschauen. Hinter der Entstellung 
durch die Mimesis erkennt er das Chaos und seine Bannung im 
Heiligen. Girard blickt auf die Hinterbühne der Aufführung des 
Mythos und sieht das Chaos als die unendliche Fortbewegung des 
theatralen Grundprinzips. Das Theater ist das Chaos, der mimeti-
sche Akt der Aneignung ist bachantischer Selbstverlust. Die Macht 
des Wissenden, diesen Taumel im Begriff stillzustellen, wird ihm 
laut Girard von eben dem Prozeß verliehen, der diesen Taumel 
immer neu entfacht. Die Wissenschaft, die aus dem Verschwinden 
der Religion und damit des Heiligen hervorgeht, findet nicht zur 
mythischen Gesellschaftsordnung zurück, sondern stößt zu einem 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

104 

Wissen von der Gewalt vor, das mit deren Wiederaufflammen in 
den modernen Gesellschaften einhergeht: “Die Tendenz, das Hei-
lige auszulöschen und es gänzlich zu eliminieren, bereitet die 
heimliche Rückkehr des Heiligen vor und zwar nicht in transzen-
denter, sondern in immanenter Form: in der Form der Gewalt und 
des Wissens um die Gewalt.”168 Und dies geschieht für Girard “im 
vollen Lichte der Vernunft”169, die auf das Original hinter den 
Verfälschungen der Mimesis sehen kann, ohne von dem, was sie 
sieht — der gewalttätigen Fortsetzung der unfixierbaren Mimesis — 
affiziert zu werden.  

Diese girard’sche Version eines Verweilens beim Negativen verweilt 
nicht beim Negativen, denn nicht mit dem Chaos ist es konfron-
tiert, sondern bloß mit dessen theatraler Verzerrung, mit seiner ge-
zielten mimetischen Entstellung in den antiken Mythen. Die wis-
senschaftliche Ordnung seiner Theorie bleibt unaffiziert von der 
von ihr beschriebenen Unordnung. Die Vernunft des Wissenden 
blickt auf eine wirkliche Welt der Zerstörung, nachdem sie den 
Vorhang der Verkennung von dieser Welt weggezogen hat. Mime-
sis benennt den Keim des Chaos im girard’schen Menschen, sein 
Verlangen nach Andersheit. Girard benutzt Mimesis als ein Wort 
für einen Akt der Gestaltung und Differenz. Mimesis, die somit 
nie Mimesis, sondern dasjenige ist, was vom Denken ausgeschlos-
sen werden muß, um es nicht in unheilbare Verwirrung zu stür-
zen, bildet das Zentrum des girard’schen Entwurfs wie gleichzeitig 
seinen Bruch. Das Wissen sieht die mimetische Entstellung, wird 
aber das Eigentliche hinter dieser Entstellung nicht fixieren kön-
nen. Denn nichts garantiert, daß die Erzählung vom ursprüng-
lichen, versöhnenden Opfer nicht eine weitere Entstellung ist. So 
lobt Girard zwar Freud für dessen genaue Beschreibung eines Ur-
sprungsmordes in Totem und Tabu, vernachlässigt aber, daß Freud 
in dieser “‘Urszene’”170 eher eine notwendige Konstruktion zu 
sehen scheint.171 Diese füllt eine Erklärungslücke im empirischen 
Material mit einem Erklärungsmodell und markiert derart den 
Übergang der freudschen Hermeneutik zu seinen strukturalis-
tischen Interpreten. So lassen Laplanche und Pontalis zwar offen, 
inwieweit Freud seinen eigenen Konstruktionen unterliegt172, beto-
nen aber gleichermaßen den phantasmatischen Charakter der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

105 

freudschen Urszene: Für Freuds Suche nach dem Ursprung gilt, 
das das “letzte Ereignis, die ‘Szene’, sich entzieht”173. Sie kann 
anhand des empirischen Materials nicht endgültig identifiziert 
werden. Das Wissen Girards hingegen vermag, das Theater als 
Entstellung zu identifizieren und findet hinter dieser Entstellung 
den Versuch, der Entstellung zu entkommen, das Chaos der Ent-
stellung zu bändigen und diese Bändigung erneut zu entstellen, 
damit nichts an sie erinnert und die Existenz der negativen, 
mimetischen Gewalt vergessen wird. Gebändigt wird von Girards 
Begriffen die Entstellung einer Bändigung der Entstellung. Und 
Mimesis heißt Girards Begriff, welcher einer gewalttätigen Mime-
sis Einhalt im Wissen gebieten soll. Sein Wissen hat keinen an-
deren Hinweis auf das ursprüngliche, die mimetische Entstellung 
verdeckende Opfer als dessen theatrale Entstellung. Hinter der 
Theaterbühne findet das Wissen das Opfer als theatrale Verdek-
kung der mimetischen Gefahr und wird diese Verdeckung nie 
sicher von der Gefahr unterscheiden können. Mit der Mimesis 
sucht das Theater das Buch des Wissenden heim und müßte 
genauso kathartisch ausgetrieben werden wie die Gewalt durch das 
versöhnende Opfer. Wer wie die Vorrede der Phänomenologie des 
Geistes beim Negativen verweilt, der verweilt auch bei der Destruk-
tivität einer Mimesis, die zwar dem Reich des Theaters angehört, 
aber sich auf keiner seiner Bühnen fixieren läßt. Er verweilt, ohne 
diese Mimesis seinerseits zu fixieren und kann so zu der Szene vor-
stoßen, die es — ganz im Sinne der freudschen Urszene — nicht gibt. 
Eine andere katharsis muß bereits stattgefunden haben, um solch 
Verweilen zu ermöglichen. Ein versöhnendes Opfer, das aber auch die 
Annahme eines ursprünglichen Opfers geopfert haben muß, um 
nicht wie Girard selbst der Gewalt der schlechten Mimesis zu ver-
fallen. Ein anderes Verhältnis zum Theater deutet sich an. 

 
 

4.4. katharsis II: Batailles Opfer 
 
Anders als Girards Anthropologie verzichtet Hegels Philosophie auf 
den schönen Schein eines von der Gewalt des Lebens abgetrennten 
Verstandes. Dieser hat Teil an der Gewalt, wodurch die Kraft, die 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

106 

beim Chaos des Sterbens verweilt und dieses zum Leben des 
Geistes macht, auch an einer Entstellung des Todes arbeitet: an 
einer Negation der Negation als einer Entstellung des Entstel-
lenden, an einer Gestaltung des Gestaltlosen, die immanent thea-
tral sein muß, da sie keine Idee hat, die sie verkörpert und nicht 
Bedeutungsträger eines empirischen Etwas — zum Beispiel eines 
Opfers, das wiederum die Gewalt und die Mimesis überdecken soll 
— ist. Die Macht des absoluten Wissens ist die Macht des Ausdrucks 
ohne Auszudrückendes: purer Akt der Mimesis an das Gestaltlose 
— Tötung des Todes, Vergewaltigung der Gewalt, die Tod und 
Gewalt kathartisch bannt und Hegels Philosophie und nicht nicht 
Hegels Philosphie ist. Exorziert wird der Schrecken des Negativen 
durch seine gelungene Umkehrung in die Macht des Wissens. Das 
Verweilen ist die gelingende Ermächtigung des Wissens. Die ver-
nichtende Kraft vernichtet die Vernichtung. Gelingende Mimesis 
ohne Vorbild steht hinter einer katharsis, die keinen vorgängigen 
Körper des Wissens vom Schrecken reinigt, sondern den Körper 
des Wissens durch die Reinigung vom Schrecken hervorbringt. 
Das Risiko des Verweilens beim Negativen, das heißt des Selbstver-
lustes im Amorphen, Gewalttätigen, Tödlichen bedingt das Ge-
lingen der Selbstfindung, die sich nur durch die Größe der Kraft 
des Verweilens legitimiert. Wo das absolute Wissen sich vollendet 
hat, da wird es stark genug gewesen sein. Wissen legitimiert sich 
als Wissen dadurch, daß es weiß und nicht nicht weiß. Es wird sich 
von seinem eigenen Schrecken gereinigt und den mimetischen Akt 
korrekt gehandhabt haben. In diesem Sinne unterstreicht Lacoue-
Labarthe, daß in der Bewegung der Aufhebung des Todes in das 
Leben “mit einer gewissen Präzision die philosophische Ausbeu-
tung des aristotelischen Konzepts der Katharsis [zu] erkennen”174 
ist. Doch der Bezug auf die katharsis löscht sich in seinem eigenen 
Vollzug aus: Die korrekte Handhabung der Mimesis reinigt einzig 
von ihrer destruktiven Variante, welche das Wissen immer wieder 
in Nichtwissen umschlagen läßt. Bei der katharsis des Verweilens 
wird es sich im Sinne Platons um gute Mimesis, die die Vollen-
dung des stabilen Selbst unterstützt, und nicht um schlechte Mime-
sis, die das Selbst auflöst und verweichlicht, gehandelt haben. Das 
Wissen, dem es nicht gelingt, beim Verweilen beim Negativen das 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

107 

Zerissene als Zerissenes in einen Selbstbezug zu bringen, das von 
Angst und Schrecken überrannt und nicht gereinigt wird, sich im 
Wahnsinn der Zerissenheit verliert, ist gar kein Wissen und wird 
nie Wissen gewesen sein. Die Kraft des Zerreißens ist die eigene 
Kraft des Wissens, so daß es das Zerissene noch zusammenhält und 
immer wieder zerreißt: sich selbst dem vernichtenden Amorphen 
aussetzt, um sich in diesem als eines zu finden. Das Selbe des 
absoluten Geistes ist wirklich sein Anderes, ohne durch seine An-
dersheit enteignet und in den Strudel der Gewalt gezogen zu 
werden. Die Mimesis des Todes ist ein Akt, der, da durch eigene 
Macht hervorgerufen, ganz im aristotelischen Sinne das Unerträg-
liche ertragbar macht: “[E]inzig die Mimesis hat die Macht, ‘das 
Negative in Sein zu verwandeln’ . . . : zum Schauspiel geworden 
läßt sich sowohl dem Tod wie dem Unerträglichen . . . ‘ins Ange-
sicht schauen’. Der Geist, fortan weit entfernt, vor ihnen zu er-
schrecken, hat im Gegenteil jetzt die Muße, bei ihnen ‘zu ver-
weilen’.”175 Die katharsis von Hegels Philosophie ist laut Lacoue-
Labarthe nicht mehr als katharsis kenntlich, weil sie sich eben vom 
Bezug zur negativen Macht des Theaters gereinigt hat: Sie unter-
liegt einer Strategie der Mimesis, die Lacoue Labarthe in Diderots 
Paradox über den Schauspieler ausgeschrieben findet, von wo sie auf 
die Texte Hölderlins und Hegels übergreift. 176  

Die Logik einer Aneignung der Enteignung ist in Diderots Text 
explizit auf die Mimesis und das Theater bezogen: Erst die Nicht-
existenz einer Persönlichkeit des Schauspielers ermöglicht ihm die 
Schöpfung aller möglichen Persönlichkeiten: “[P]lus l’artiste (le 
comédien) est rien, plus il peut être tout.“177 Diese Fähigkeit dankt 
er der Kraft zur aktiven Mimesis, die solch Abwesenheit eines 
Selbst aus sich selbst heraus überwindet und — ganz im aristote-
lischen Sinne — als Krone der Schöpfung an der Natur ergänzt, 
was ihr mangelt: “C’est que la mimésis . . . , en ce qu’elle suppose 
justement un sujet absent à lui-même, un sujet sans sujet, une pure 
personne, est par définition active.” Von solch schöpferischer Mime-
sis grenzt Diderot die Besessenheit durch das nachzuahmende 
Objekt ab: “La possession . . . suppose un sujet ; c’est la forme 
monstrueuse, dangereuse, d’une mimésis passive, incontrolée et 
immaîtrisable. C’est le mauvais théâtre.”178 Obwohl Diderot also 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

108 

die platonische Verwerfung der Mimesis umdreht und sie zum 
Angelpunkt seiner Theorie macht, verbleibt die Differenzierung 
und Hierarchisierung von poietischer und passiver Mimesis doch 
mit Lacoue-Labarthes Worten in einem “[g]este absolument clas-
sique”. Der Schauspieler eignet sich die eigene Enteignung im 
mimetischen Akt an, welcher vorbildlos die Natur supplementiert, 
und befreit sich so von der Gefahr der unkontrollierbaren Leiden-
schaft. Die gute Mimesis bewirkt somit eine katharsis, die von der 
schlechten Mimesis reinigt:  

 
Diderot joue la mimésis. Ce qui signifie . . . une décision possible dans la mimésis. 
 . . . la mimésis active, virile, formatrice, proprement artistique ou poïétique . . . 
contre le mimésis passive . . .  . Diderot, pour le dire autrement, joue le renon-
cement au sujet. Et par conséquent la catharsis de la passion — laquelle passion . . . 
n’est pas autre chose que la passivité mimétique elle-même: . . . Il s’agit en somme 
de convertir la mimésis.179  

 
Die zerstörerische Bedrohung, als welche Platon und Girard die 
Mimesis beschreiben, soll mittels eben dieser Bedrohung gebannt 
werden — Diderot “cherchera dans la mimésis elle-même le remède 
à la mimésis”180. 

Diderots Unterscheidung zwischen gutem und schlechtem Thea-
ter kehrt bei Hegel als die Unterscheidung zwischen Wissen und 
Denken auf der einen und Unwissen bzw. der Weigerung zu 
denken auf der anderen Seite wieder. Wo dieses Schema auch der 
antiken Tragödientheorie gehorcht, so läuft die gelungene Aus-
treibung des schlechten Theaters doch auf eine Abkehr vom Thea-
ter generell hinaus. Die Selbstschöpfung des Wissens im Gang 
durch den eigenen Selbstverlust bezieht sich auf die Gesamtheit 
der Welt und ihrer Geschichte. Die Schöpfungskraft des Denkens 
legitimiert sich selbst, indem sie auf das Gelingen ihres Wissens 
zurückblickt und steht so immer schon jenseits der mimetischen 
Gefahr. Die durch das Theater bewirkte Reinigung vom Theater 
kommt ihrerseits ohne Theater aus. So kann Lacoue-Labarthe in 
der Aufhebungsbewegung des Verweilens beim Negativen schließlich 
eine “Verneinung oder Verleugnung des Theatralischen”181 fin-
den: Der gute Gebrauch der Mimesis, mit dem das Subjekt des 
absoluten Wissens sich herstellt, hat kein Vorbild und muß so 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

109 

nicht auf die Gefahr einer passiven Mimesis verweisen. Die De-
struktivkraft, zu welcher Hölderlins Theater ein distanziertes 
Verhältnis stiften soll, ist gleichzeitig in all ihrer Fülle präsent wie 
gebannt: Ein vollends vernünftiger Diskurs — einer des Geistes — 
scheint gestiftet. Wo die Mimesis bereits (qua guter Mimesis) 
exorziert wurde, ließe sich von ihr sprechen. Möglich würde es so 
erst, das Verhältnis von Theater und Wahrheit von der Warte der 
Theorie aus zu bestimmen, wie Hegel es später in der Ästhetik tun 
wird. Möglich würde so auch die Rede Girards von der Destruk-
tivgewalt der Mimesis. Aber nur, weil die Zauberkraft des Subjekts 
aus Hegels Philosophie von der Bedrohung durch diese Destruk-
tivität immer schon gereinigt haben wird. Verneinung oder Verleug-
nung des Theatralen wäre Hegels Philosophie dann aber höchs-
tens, indem sie verdeckte, daß diese katharsis die Destruktivität 
selbst ist: der Zerstörung Vollendung. Aktive, von den Leiden-
schaften reinigende Mimesis wäre sie dann aber auch nur als Voll-
endung der passiven Mimesis. Weder aktive noch passive Mimesis, 
sondern schlicht die Andersheit, von der jegliche Mimesis zeugt: 
die Heterogenität der Szene. 

Solch Heterogenität gibt sich in Lacoue-Labarthes Verweis auf 
die anthropologische Opfertheorie Batailles zu lesen, auch wenn 
dieser eigentlich Lacoue-Labarthes These von der Verleugnung 
stützen soll. Die Metaphorik des Ins-Angesicht-Schauens, welche das 
Verweilen bestimmt, organisiert sich zunächst über die Trennung 
von Tod und Tod bzw. Gewalt und Gewalt. Der Selbstbezug des 
Subjekts wird möglich, wenn es seinen eigenen Tod auf einer 
Bühne betrachten kann, so wie die Aggrigentiner in Empedokles 
am Ende nicht mehr den Fetisch, sondern den Sterblichen erken-
nen. Lacoue-Labarthe akzentuiert die anthropologischen Vermu-
tungen Batailles in diesem Sinne repräsentationstheoretisch:  

 
[M]an weiß spätestens seit Bataille, . . . daß die Dialektik, die Theorie des Todes 
(und zweifellos nicht ganz ohne ihr Wissen) ein Theater voraussetzt — eine Reprä-
sentationsstruktur und eine Mimesis, einen geschlossenen Raum, entfernt und 
geschützt . . . , in dem der Tod überhaupt, das Zu-Ende-Gehen und Verschwin-
den ‘sich’ betrachten, ‘sich’ reflektieren und ‘sich’ er-innern kann.182  

 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

110 

Der Geist, der selbst stirbt, um zu leben, muß sich im Moment 
seines Todes bewahren, um sich in seinem Sterben betrachten zu 
können. Der Tod des Geistes muß eine Rolle übernehmen und 
einen Bühnenraum betreten. Die Todesmacht, die den Tod töten 
kann, muß ihn selbst sterben, aber gleichzeitig auch nicht. Die 
girardsche Urszene des Opfers kehrte am Angelpunkt der Phäno-
menologie zurück, allerdings als Bedrohung und ohne Garantie für 
eine kathartische Auflösung. Denn ein wirklicher Tod, der sich 
nicht betrachten kann, sondern einfach verschwinden läßt, wäre 
für Hegels Philosophie “abstrakte Negation” (PhG 150), die den Weg 
zum absoluten Wissen abrupt unterbricht. Um im Sterben am Leben 
zu bleiben, dürfte dieser Tod nur gespielt werden. Der Denker als 
Betrachter des Todes würde bloß “virtuell”183 sterben. Für Bataille 
entspricht dieser Status der Identifikation des Priesters mit seinem 
Opfertier: “In the sacrifice, the sacrifier identifies himself with the 
animal that is struck down dead. And so he dies in seeing himself 
die, and even in a certain way, by his own will, one in spirit with 
the sacrificial weapon.”184 Das Verweilen beim Negativen fände dem-
nach als “simulation” statt, die Zauberkraft der Vernunft wäre die 
Kraft zu “spectacle” und “representation”185. Das Opfer wird so 
selbst zum Spektakel — oder mit Batailles Worten zu einer “co-
medy”186. Es ist von seiner theatralen Aufführungsstruktur nicht 
zu trennen und nichts an Batailles anthropologischer Opfer-Studie 
kann auf die Realität seiner Gewalt hinter der Repräsentations-
struktur dieser Studie verweisen, die vielleicht selbst bloß dieses 
Opfer simuliert. Wo Hegel laut Bataille die Souveränität des Op-
ferpriesters verfehlt, weil ihm dessen dionysische Freude abgeht, 
da versetzt er gleichzeitig der Theatermetaphorik in Anschluß an 
Nietzsches Geburt der Tragödie eine weitere Drehung: Für den 
souveränen Priester zerreißt der “theatre curtain”187 eines apol-
linischen Schleiers der Maya und gibt den Blick auf das dio-
nysische Spiel des Ureinen mit sich selbst — also auf den Exzeß der 
wirklichen, dionysischen Welt und gleichzeitig und ununterscheid-
bar von dieser Wirklichkeit auf das größte aller Spektakel — frei.188 
Des Priesters Erschrecken identifiziert Bataille mit einer “gay reac-
tion in the face of death”189, zu welcher nach Nietzsche bloß der 
den Tod verlachende Silen, der Begleiter der Dionysos, befähigt 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

111 

ist.190 Solch bataillesches Verlachen, das sich als genußvolle Teil-
habe am Destruktiven ausgibt, kann sich jedoch nicht vom De-
struktiven als der bloßen Komödie — bloße Repräsentation und 
damit kein Opfer, bloßes Theater und damit keine Destruktion — 
unterscheiden. Die Komödie des Opfers ist immer auch ein Witz 
der Repräsentation. Denn Hegels Vorrede verdeckt kein Opfer. Sie 
ist aus harmlosen Buchstabenfolgen bestehender Text. In dieser 
Ununterscheidbarkeit zwischen Opfer und Spektakel wird Hegels 
Philosophie zwar auf die anthropologischen Thesen Batailles und 
Girards verweisen — “wenn nun die Dialektik das Echo oder der 
Grund eines Rituals wäre?”. Aber nur, indem das Echo des Rituals 
wirklich ein Echo bleibt, dessen Ursprung verloren gegangen ist. 
Die Zauberkraft, sich selbst als das absolute Wissen darzustellen, ver-
weist auf etwas hinter dieser Darstellung, das sich weder als die 
Archaik des Opferrituals noch als die unschuldige Substanz eines 
vom Vergänglichen unbefleckten Geistes fixieren läßt. Lacoue-
Labarthe deutet einen solchen “‘Gegenbeweis’”191 für Hegel bloß 
an, wird aber deutlicher, was die spiegelbildliche Theorie Girards 
betrifft:  

 
[L]a ritualisation et la dramatization — la tragi-comédie du sacrifice et du spectacle 
— n’ont pas de fin. Postuler, antérieurement à la répétition religieuse ou artis-
tique, une violence effective, un meurtre réel, une ‘cruauté’ — et qu’est-ce qui 
l’interdirait au juste? — ne change rien à l’affaire.  . . . on ne pourra quand même 
pas empêcher . . . qu’il n’y a pas non plus d’effectivité qui ne soit dès l’‘origine’ 
échancrée et rongée par la représentation, — et ne serait-ce, on le sait, que par le 
langage.192 

 
Die Macht zur Aufhebung des Todes in das Leben des Geistes ist 
die Macht zur Umkehrung des spektakulären Opfers oder des 
Opfer-Spektakels in Wissen. Dies absolute Wissen ist — wie es bild-
haft im Opfer Christi zum Ausdruck kommt — nichts anderes als 
die Gleichzeitigkeit dieses Opferbildes mit seiner Auflösung: Die 
Entäußerung der Idee an die Sprache, um im Begriff zu sich zu-
rückzukehren, oder die Entäußerung des Absoluten an die 
endliche Materialität, durch die der Geist zu sich selbst findet, 
haben im Opfer Jesu ein bildhaftes Gleichnis, das sie gleichzeitig, 
weil es eben nur Bild ist, als solches auflösen werden. Das Opfer 
des Absoluten, das zu sich selbst in der Spekulation des absoluten 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

112 

Wissens als Verabsolutierung des Opfers zurückkehrt, ist Passion 
nicht nur als Erleiden, sondern auch als eben jener freudige 
Selbstgenuß, den verfehlt zu haben Bataille Hegel vorwirft: indem 
nämlich “die ewige an und für sich seiende Idee sich ewig als abso-
luter Geist besthätigt, erzeugt und genießt”193. Die Verabsolutie-
rung des Opfers opfert in Hegels Philosophie auch das Bild des 
Opfers. Wenn bei Bataille das Opfer nicht von seiner Repräsen-
tation zu trennen ist, so sind bei Hegel die Theatralität von Reprä-
sentation und Spektakel nicht von ihrem Opfer zu unterscheiden. 
Die Aneignungsbewegung, die den dionysischen Todestrieb des 
Materiell-Endlichen und seiner Geschichte in ein absolutes Wissen 
hinaufhebt und dort gleichermaßen überwindet wie es als Wissen 
dieses Taumels oder auch als Taumel dieses Wissens aufbewahrt 
und in Repräsentation ausstellt, ist der Taumel eben dieser Reprä-
sentation. Derrida schreibt: “La logique de l’Aufhebung se retourne 
à chaque instant dans son autre absolu. L’appropriation absolue 
est l’expropriation absolue. L’onto-logique peut toujours être relue 
ou récrite comme logique de la perte ou de la dépense sans 
reserve.”194  

Falls das Opfer in Hegels Philosophie aber gleichermaßen das 
Opfer als Ritual sowie als theatrales Spektakel opfert und sich so-
mit als Opfer ausstreicht, dann können weder der Verweis auf das 
gewalttätige Ritual im Sinne Girards und Batailles und auch nicht 
mehr der Verweis auf die Ausstreichung der schlechten Mimesis 
Hegels Philosophie wirklich kennzeichen. Die Philosophie, die ein 
Opfer ist, bezieht sich weder auf ein reales noch auf ein simuliertes 
Opfer. Die Philosophie, die ein mimetischer Akt ist, ist weder guter 
noch schlechter mimetischer Akt. Sie müßte vielmehr die Hetero-
genität der Szene selbst sein, das heißt diese vollziehen und expo-
nieren. Daher verleugnet Hegels Philosophie Opferbühne und mi-
metische Gefahr nicht. Sie läßt sie nur genausowenig als Ursprung 
gelten wie eine vom Theater unabhängige Eigentlichkeit, die sich 
als aktive Mimesis der schädlichen Leidenschaften entledigt hätte. 
Beide Alternativen werden zurückgenommen und auf das redu-
ziert, was sowohl der Aktivität wie der Passivität widersteht: auf die 
Heterogenität der Szene.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

113 

Der Befund von der Verneinung oder Verleugnung des Theaters 
wäre somit zu revidieren — zumindest in der Phänomenologie tritt 
seine Metaphorik nicht bloß offen zutage, sondern organisiert sie 
geradezu. Mit Feuerbach weist schon einer der ersten prominenten 
Interpreten auf eine “Theatralität”195 von Hegels Philosophie hin: 
Insbesondere die Phänomenologie ähnelt der Deskription eines 
dramatischen Spektakels, welches von einem Wir beobachtet und 
kommentiert wird. Beständig treten vor diesem Wir neue Figuren 
des Bewußtseins, der Sozialität und der Religion auf, die sich 
gegenüber ihrer Welt oder gar untereinander im “Kampf auf 
Leben und Tod bewähren” (PhG 149) müssen. Diese Bewährungs-
probe verändert die Figuren und sorgt durch den Auftritt ihrer 
veränderten Form für eine Fortsetzung des Spektakels, bis das 
absolute Wissen die Abfolge dieser Auftritte als Geschichte der 
eigenen Selbstfindung begreift und abschließt.196 Als die Erzäh-
lung einer Theateraufführung entspricht der Gang der Phänome-
nologie äußerst selten dem von Hegel in der Logik entwickelten 
dialektischen Muster. Umso unklarer wird damit aber das Verhält-
nis der angeblichen Theatralik zur narrativen Struktur. Erzählung 
und Drama scheinen je für sich die Phänomenologie insgesamt 
kennzeichnen zu können — auch ohne daß auf das jeweils andere 
verwiesen würde. Hyppolite zum Beispiel zieht in der Eröffnung 
seines Kommentars zunächst die Parallele zum Bildungsroman in 
der Tradition Rousseaus197, um die Phänomenologie am Ende des 
gleichen Kommentars explizit als erzählte Theateraufführung zu 
kennzeichnen: “L’esprit dans la Phénoménologie se donne a lui-
même en spectacle”198. Auch wo Kommentatoren der Phänomeno-
logie auf solche Verknotung von Narrativik und Theatralik, Erzäh-
lung und Theateraufführung hinweisen199, wird weder die narra-
tive noch die theatrale Dimension erhellt. Die Charakterisierung 
der phänomenologischen Erzählung als theatral bleibt ebenso 
ungenau wie umgekehrt die pointierte Einordnung der Phänome-
nologie als “Lesedrama”200. Vergessen scheint, daß die theatrale Di-
mension der narrativen eindeutig untergeordnet wird. Die Auftrit-
te auf der Bühne der Phänomenologie werden zur linearen Erzäh-
lung, weil das Geschehen auf der Bühne sich beständig verändert, 
ohne je zum Stillstand zu kommen und dabei schließlich auch die 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

114 

Bühne selbst in diese Veränderung hineinzieht: Das Publikum 
wird erkennen, daß es sich selbst beobachtet hat und eben auf 
keiner Bühne befindet — daß es sich bei der destruktiven Dynamik 
auf der Bühne um sein eigenes produktives Subjekt-Sein handelt. 
Die theatralen Auswüchse der Phänomenologie des Geistes geben sich 
damit im Nachhinein als sinnvolle Erzählung der Selbstfindung 
des absoluten Wissens zu lesen: als Bildungsroman, welcher der 
theatralen Gestaltlosigkeit eine “Form” entgegenstellt und sie so in 
eine “Gestalt” (PhG 575) bändigt. Eine solche Struktur ließe sich 
beispielhaft an Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre zeigen. Hier 
durchlebt der Held ebenfalls eine Periode am Theater. Die von 
Goethe ursprünglich als autonomer Text konzipierte Theatralische 
Sendung Wilhelms wird jedoch später in den großen Bildungs-
roman integriert und abqualifiziert. Bloß zweitrangig bleibt, daß 
die Formung Wilhelms zu einer Vielfältigkeit des Menschlichen 
doch ohne die wechselnden Rollen seiner vormaligen Theatro-
manie unmöglich gewesen wäre.201 Solch Überblendung des Thea-
tralen durch das Narrative kommt allerdings nicht seiner Verleug-
nung oder auch nur Vernachlässigung gleich: Die kantische Vorstel-
lung verschwindet, die erinnernde Erzählung bleibt, wo der Geist 
mit der Materie in Übereinstimmung gebracht wurde. Das Ver-
schwinden der Vorstellung ist diese scheinbare Angleichung. Die 
Gesamtheit der Erzählung, ihre scheinbare Überwindung des 
Theatralen wäre daher die Szene von Hegels Philosophie, und die 
narrativen Strategien der Phänomenologie wären im Sinne ihrer He-
terogenität zu lesen.  

Solch Anforderung ist jedoch an einen in keiner Weise durch 
die szenische Autodestruktion verstummenden, sondern an einen 
äußerst beredten Textkorpus gestellt. Dieser Beredtheit gilt es zu 
folgen. 

 
 
 
 

 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91 - am 17.01.2026, 20:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

