Solidaritat - liber den
»menschlichen Rand« hinaus

Andreas Hetzel

Neu an der Neuzeit ist vor allem der sich in ihrem Selbstverstindnis
ausdriickende Anspruch auf eine Beherrschbarmachung der gesamten
Natur. Der neuzeitliche Mensch soll sich mit Hilfe von Naturwissen-
schaften und Technik gegeniiber der Natur erhalten und behaupten
konnen. Obwohl das Projekt der Naturbeherrschung den Menschen
aus seinem vermeintlichen Ausgeliefertsein an blinde Notwendigkei-
ten befreien sollte, hat es sich zunehmend gegen den Menschen selbst
gerichtet, wie schon die iltere Kritische Theorie feststellte. Die Mittel
der Naturbeherrschung haben sich zu einem System neuer Notwendig-
keiten verdichtet, zu Produktionsweisen, Techniken und Institutionen,
die alles Leben vollstindig in sich einschlieflen und kolonialisieren.
Naturbeherrschung wurde dabei im Zuge einer Geschichte der Norma-
lisierung, Disziplinierung, Selbstoptimierung und Selbstkommodifi-
zierung einerseits internalisiert, also gegen die Natur gerichtet, die wir
selbst sind, andererseits rechtfertigte sie als Anspruch und Programm
auch neue Formen der Herrschaft iiber als subaltern ausgewiesene
Gruppen von Menschen. Das neuzeitliche Projekt der Naturbeherr-
schung entsteht nicht einfach nur im Gefolge neuer gesellschaftlicher
Herrschaftsverhiltnisse, sondern verstirke sie zugleich.

Den Beginn der Neuzeit nur in Begriffen einer Selbstbehauptung,
also einer Befreiung oder Emanzipation des biirgerlichen Subjekts von
kirchlicher und feudaler Herrschaft zu interpretieren, wire eine unzu-
lassige Vereinfachung. Die Neuzeit unterbricht nicht einfach eine Ge-
schichte der Herrschaft, sondern transformiert Herrschaft. Dies lisst

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Umstrittene Solidaritat

sich sowohl an den sozialen Umbriichen innerhalb der europiischen Ge-
sellschaften selbst als auch im Zuge eines kolonialistischen und impe-
rialistischen Expansionsprozesses auferhalb Europas beobachten. Die
Entstehung der neuzeitlichen Gesellschaften verdankt sich einer sozia-
len wie 6kologischen Griindungsgewalt. Diese Gewalt duflerte sich nicht
nur in genozidalen Entvolkerungen, etwa der karibischen Inseln, und
der Versklavung vieler Millionen Afrikaner:innen, sondern auch in ei-
nem »dkologischen Imperialismus« (vgl. Crosby 1986), der zur Degra-
dation von Okosystemen vor allem des Globalen Siidens fithrte. Die kolo-
nialistische Gewalt, die von europiischen gegeniiber nichteuropiischen
Menschen ausgeiibt wurde, ging mit einer extraktivistischen Gewalt ge-
geniiber Okosystemen einher.

Eine Kritische Theorie der Naturverhiltnisse kann insofern nicht un-
abhingig von einer Kritischen Theorie der Gesellschaft formuliert wer-
den. Umgekehrt kommt eine Kritische Theorie der Gesellschaft nicht oh-
ne eine Analyse von Naturverhaltnissen aus. Auf Herrschaft zielende Na-
turverhiltnisse und organisierte Formen sozialer Gewalt schliefRen sich
wechselseitig ein. Die Techniken, die einerseits die Natur und anderer-
seits bestimmte Gruppen von Menschen beherrschbar machen sollen,
verschrianken und verstirken sich. Dies hat, so méchte ich in meinem
Beitrag zeigen, auch Konsequenzen fiir ein angemessenes Verstindnis
von Solidaritit.

Debatten zur Solidaritit werden heute vor allem innerhalb der So-
zialwissenschaften, der Sozialphilosophie und der Politischen Theorie
gefithrt. Solidaritit wird dabei als Eintreten fiir die Anspriiche der
Schwichsten thematisiert. Akte der Solidaritit weisen soziale Forma-
tionen zuriick, in denen sich Ungerechtigkeiten blind reproduzieren.
Wer sich solidarisch zeigt, engagiert sich insbesondere fiir die Vul-
nerablen, Anteilslosen oder Nicht-Betrauerbaren. Solidaritit geht darin
tiber blofde Empathie hinaus, dass sie aktiv an einem Abbau derjenigen
Mechanismen (sowie ihrer Rechtfertigungsordnungen) arbeitet, die
Vulnerabilitit, Anteilslosigkeit und Nicht-Betrauerbarkeit erst schaf-
fen. Solidaritit ist also eher eine Praxis als eine Haltung. Sie erschopft
sich nicht im Befolgen der Programme nationalstaatlicher Sozial-
bzw. Sicherungssysteme oder im Einnehmen gewerkschaftlicher Po-

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

sitionen, sondern geht mit einem entschiedenen und meist riskanten
personlichen Einsatz einher. Solidarisch zeige ich mich, wenn ich die
Konsequenzen einer Gewalt auch dann mit denen teile, gegen die diese
Gewalt gerichtet ist, wenn ich selbst nicht direkt von ihr betroffen bin;
solidarisch zu sein bedeutet, eine Gewalt auf mich zu nehmen, die ge-
gen beliebige Andere gerichtet wird; solidarisch zeige ich mich dariiber
hinaus, wenn ich den Widerstand derjenigen, die sich gegen gewaltf6r-
mige Akte oder Adressierungen auflehnen, mittrage. Solidarisierungen
stiften also genau dort Sozialitit, wo die Bedingungen des Sozialen
in Frage gestellt werden, wo Einzelne als Opfer von Gewalt, Exklusion
und Siindenbockmechanismen iiberhaupt erst vereinzelt werden. So-
lidaritat stiftet eine Gemeinschaft zwischen stirker und weniger stark
von Gewalt Betroffenen, zwischen Anteilslosen und denen, die Anteil
haben. Genau darin ist Solidaritit im genuinen Sinne politisch, sie ist
gelebte »Nicht-Indifferenz (non-in-différence)« (Levinas 1995: 128) und
widersteht allen Versuchen, eine Gemeinschaft von Privilegierten zu
immunisieren, sie tiber einen Ausschluss derjenigen zu stabilisieren,
deren Ausbeutung erst die Privilegien der Privilegierten geschaffen hat.

Gesellschaftliche Naturverhiltnisse geraten in aktuellen Diskursen
zur Solidaritit nur selten in den Blick.” Der Kreis derjenigen, gegeniiber
denen Solidaritit eingefordert werden kann, wird meist stillschweigend
auf Mitglieder menschlicher Gemeinschaften beschrinkt. In diesem
Beitrag mochte ich die Frage stellen, inwiefern es sinnvoll und geboten
sein konnte, eine Solidaritit auch tiber das hinaus zu praktizieren, was
Jacques Derrida einmal treffend als den »menschlichen Rand« (vgl.
Derrida 2006: 57ff.) bezeichnet hat. Dieser »Rand«, die Grenze zwischen
menschlichen und anders-als-menschlichen Lebewesen, wurde in den
zuriickliegenden Jahrzehnten zunehmend politisiert, so etwa in den
Arbeiten von Val Plumwood, Donna Haraway, Bruno Latour, Emanuele
Coccia sowie in den vielfiltigen Diskursen im Umfeld der Human-Ani-
mal-Studies oder der Environmental Humanities. In den entsprechenden
Ansitzen und Debatten wird immer wieder darauf hingewiesen, dass

1 Eine Ausnahme bildet Bude 2019: 125ff.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

77


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Umstrittene Solidaritat

gewaltformige Verhiltnisse zwischen Menschen hiufig mit gewaltfor-
migen Naturverhiltnissen einhergehen, dass sich die entsprechenden
Manifestationen von Gewalt einander zuspielen. Umgekehrt kédnnen wir
in einer Vulnerabilitit, die menschlichem wie anders-als-menschlichem
Leben zukommyt, eine Chance fir neue Solidarisierungen erblicken. Als
vulnerabel erfahren sich unter anthropozinischen Bedingungen nicht
nur Menschen; Vulnerabilitit wird vielmehr zunehmend als gemeinsa-
mes Signum allen Lebens erkannt.

Unser moderner Begriff der Solidaritit geht auf die Solidarobliga-
tion des romischen Rechts zuriick, auf die »unbegrenzte Haftung jedes
Schuldners fiir eine Gesamtschuld« (Bude 2019: 24) einer Gemeinschaft
bzw. die Schulden einzelner Mitglieder dieser Gemeinschaft, die diese
Schulden nicht aus eigenen Stiicken begleichen kénnen. Wenn wir Soli-
daritit nicht 6konomistisch und vertragstheoretisch denken wollen, al-
so nicht nach dem Modell einer Versicherungsgemeinschaft, sondern
von der Vulnerabilitit eines Lebens her, das immer schon von anderem
Leben abhingt, dessen Verletzlichkeit sich gerade in dieser Abhingig-
keit zeigt, das also in einem mehr als 6konomischen Sinn in der »Schuld«
anderen Lebens steht, welches ihm vorausgeht und das es trigt, dann
fallt es nicht schwer, die Idee der Solidaritit antispeziesistisch zu erwei-
tern. »Das Uberleben fast aller Lebewesen, so etwa Heinz Bude, »setzt
das Mitleben anderer Lebewesen voraus. Jede Lebensform ist darauf an-
gewiesen, dass Leben bereits existiert.« (ebd.: 128) Leben, gleich welcher
Art, ist ohne Solidaritit nicht denkbar.

Die Erfahrung der Endlichkeit und Prekaritit allen Lebens, die wir
auf der Schwelle zum Anthropozin machen, jener Epoche, in der die
Menschheitsgeschichte mit erdgeschichtlichen Konsequenzen einher-
geht, vergleicht der Historiker Dipesh Chakrabarty mit einem Schock:
Das »Eindringen« der Gesellschaftsgeschichte »in die stiefe« Geschichte
bringt einen gewissen Erkenntnis-Schock mit sich - die Erkenntnis
der Verletzlichkeit des Planeten und seiner sehr komplexen riumlichen
und zeitlichen Prozesse, von denen wir ungewollt ein Teil geworden
sind« (Chakrabarty 2015: 181). Chakrabarty bezieht diesen Schock auf
Walter Benjamins Hinweis, dass die unabgegoltenen Anspriiche und
historischen Chancen einer »Vergangenheit«, an die wir in revolutio-

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

niren Kimpfen ankniipfen konnten, nur »im Augenblick einer Gefahr
aufblitzen« (Benjamin 1974: 695). In einem solchen Augenblick der Ge-
fahr befinden wir uns angesichts der Klima- und Biodiversititskrise.
Diese Gefahr eréffnet uns allerdings weniger, wie bei Benjamin, eine
Vergangenheit als die Moglichkeit einer Zukunft, einer Zukunft, die nur
eine konviviale Zukunft allen Lebens sein konnte, eine Zukunft der Soli-
daritit iiber den menschlichen Rand hinaus, deren Unméglichkeit es im
Hier und Jetzt einer duflersten Dringlichkeit abzuwehren gilt. Wir leben
in einer geteilten Welt, hitten, wenn wir eine Zukunft haben sollten,
nur eine von Menschen und anders-als-menschlichen Lebewesen in der
unendlichen Vielfalt ihrer Assoziationsformen geteilte Zukunft. Diese
Zukunft wiirde wiederum von einer 6kologischen Solidaritit abhin-
gen, davon, dass die sozialen und 6kologischen Folgen unnachhaltiger
Lebensstile und die damit einhergehenden Vulnerabilititsrisiken nicht
linger ungleich verteilt werden.

Ich werde im Folgenden zunichst erliutern, warum ich denke,
dass der Schritt in die Neuzeit zumindest auch ein Schritt in eine um-
fassende Entsolidarisierung war. Dass die Idee der Solidaritit in der
Neuzeit, etwa in Gestalt der organischen Solidaritit Durkheims, eine
spezifische Ausprigung und politische Ausweitung erfihrt, begreife
ich dabei als Ausdruck dessen, dass sie als Praxis und Lebensform ihre
Selbstverstindlichkeit verliert. Dazu gehe ich auf das ebenso sozial-
wie umweltgeschichtlich bedeutsame Ereignis der Uberfithrung des
Gemeinlandes (der Allmende oder der commons) in Privatbesitz zu Be-
ginn der Neuzeit ein (1). In einem zweiten Schritt frage ich, ausgehend
von den antiken Vorstellungen einer koinonia (Gemeinschaftlichkeit)
und philia (Biirger:innenfreundschaft), von welchen Ambivalenzen das
Konzept der Solidaritit heimgesucht wird und wie ein radikaldemokra-
tisches Verstindnis von Solidaritit aussehen kénnte (2). AbschliefRend
untersuche ich ausgehend von Pjotr Alexejewitsch Kropotkin, Aldo
Leopold und Bruno Latour Méglichkeiten einer itber den menschlichen
Rand hinaus radikalisierten Solidaritit (3).

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

179


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Umstrittene Solidaritat

1. Solidaritat als Commoning

Dass und wie sich Formen der Gewalt innerhalb wie auflerhalb des
menschlichen Randes verschrinken, macht ein Blick auf die gesell-
schaftlichen Umbriiche deutlich, die mit der Entstehung der Neuzeit
einhergehen. Deren Einsatzpunkt kann als Beginn einer zugleich sozia-
len und ékologischen Entsolidarisierung beschrieben werden. Als Praxis
und Lebensform kommt Solidaritit nicht erst mit der Neuzeit in die
Welt, also nicht etwa, wie Emil Durkheims Konzept einer »organischen«
Solidaritit das nahelegt, als Reaktion auf die zentripetalen Krifte der
Konkurrenz und sozialen Differenzierung. Im Gegenteil: Die Schritte
in die Neuzeit und die Moderne konnen sicher zunichst vor allem als
Schritte in eine umfassende Entsolidarisierung gedeutet werden, in
eine Welt, die durch Besitzindividualismus (vgl. Macpherson 1980),
Konkurrenz um knappe Ressourcen und ein Subjekt bestimmt ist, das
sich nicht linger iiber seine Beziehungen definiert, sondern iiber seine
kalkiilrational verfolgten ckonomischen Interessen (vgl. Hirschman
1980). Sowohl seine Mitmenschen wie auch die ihm vorausgehende
und es tragende Natur kommen diesem Individuum nur als mogliche
Ressourcen in den Blick, als ein potenzieller Sachbesitz, iiber den es frei
verfiigen kann, ohne fiir die Folgen dieser Nutzung anderen gegeniiber
rechenschaftspflichtig zu sein. Autorinnen wie Val Plumwood und Eva
von Redecker haben herausgearbeitet, dass und wie ein Anspruch auf
»Sachherrschaft« (vgl. von Redecker 2020: 32ft.), der sich zunichst auf
Landbesitz richtete, in eine allgemeinere »logic of domination« (Plum-
wood 1993: 66fT.) transformiert werden konnte, der dann auch anderen
Menschen gegeniiber geltend gemacht werden konnte, die in einer
zumeist rassifizierenden und geschlechterstereotypisierenden Weise
als subaltern konstituiert wurden.

Gesellschaftlich macht sich eine Entsolidarisierung zu Beginn der
Neuzeit vor allem an einer neuen Ordnung des (Land-)Besitzes fest, an
dem, was in der Wirtschaftsgeschichte als »enclosure of the commons«
(Polanyi 2001:37) beschrieben wurde und was liberale Theorie mit der Fi-
gur einer vermeintlichen »Tragik der Allmende« (vgl. Hardin 1968) nach-
traglich zu rechtfertigen versucht haben. Die west- und mitteleuropii-

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

schen Landschaften waren bis ins spite Mittelalter durch eine extensi-
ve gemeinsame Nutzung des Landes geprigt. Diese Allmendewirtschaft
schuf und erhielt eine offene und strukturreiche Landschaft, ein Mosaik
aus Heiden, Wildern, kleinen Feldern, eine Landschaft, in der weite Teile
einer biologischen Vielfalt iiberdauern konnten, die bereits vor dem Auf-
treten des Menschen fiir diese Landschaften charakteristisch war. Zu-
gleich schuf und erhielt sie eine Landschaft, die den sie bewohnenden
Menschen eine nachhaltige Lebensgrundlage bot.

Das Wort Allmende (im Englischen: commons) ist aus unserem
heutigen Sprachschatz weitgehend verschwunden. Es bezeichnet ein
Gemeindegut oder eine Gemeindeflur, das Land also, das ein Dorf um-
gibt und von der Dorfgemeinschaft gemeinsam bewirtschaftet wird.
Die Haltung gegeniiber diesem Land ist nicht die des/der Besitzer:in,
der/die frei tiber ein Produktionsmittel verfiigt, sondern die des/der
Hausverwalter:in, der/die seinen/ihren Mithausverwalter:innen Re-
chenschaft schuldig bleibt. Die Allmende kann nur kooperativ, und
das impliziert immer auch: extensiv und nachhaltig, genutzt werden,
so, dass sie sich in ihrer Nutzbarkeit immer wieder neu herstellt. Die
nachhaltige Nutzung fithrt wiederum, 6kologisch gesehen, zu einem
Strukturreichtum und zu einer hohen biologischen Vielfalt. Das genaue
Gegenteil der Allmende wire die ausgerdumte Agrarwiiste unserer Ta-
ge, in der die Flichen darauf reduziert werden, héchstmogliche Ertrige
zu liefern.

Die solidarische, nicht auf Profit zielende und in einer Haltung der
stewardship verwurzelte Nutzung des Landes vor dem Beginn der Neu-
zeit war, so Garrett Hardins These, intrinsisch zum Scheitern verurteilt.
Die Allmendewirtschaft verfilhre dazu, dass jedes einzelne Mitglied
der Dorfgemeinschaft versuche, die anderen dadurch zu tibervorteilen,
dass es das Gemeinland intensiver und erfolgreicher ausbeute als seine
Nachbar:innen. Die vermeintlich gemeinsame Nutzung fithre in einen
Nutzungskonflike, der akzeleriere und so die 6kologische Grundlage
des gemeinsamen Lebens durch Ubernutzung zerstére (vgl. Hardin
1968). Hardin formuliert seine berithmte These von einer Tragik der
Allmende vollstindig in einem liberalistischen und besitzindividua-
listischen Paradigma. Der These wire entgegenzuhalten, dass nicht

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

181


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Umstrittene Solidaritat

die Allmendewirtschaft, die sich ja in verschiedensten vormodernen
und auflereuropiischen Kulturen tiber Jahrhunderte bewihrt hat, zu
einer Degradation des Landes fithrte, sondern die entsolidarisierende
Umwandlung der Allmende in Privatbesitz. Der Umweltethiker Piers
H.G. Stephens kann insofern gegen Hardin auf eine »Tragddie der
uncommons« hinweisen. Er macht deutlich, dass Hardins commons »in
Wirklichkeit kaum den traditionellen commons ihneln«, die gerade
nicht durch das »Streben nach privater Gewinnmaximierung« gekenn-
zeichnet seien. Stephens zeigt iiber eine Untersuchung von community-
gardening-Projekten unserer Zeit, »dass der neo-Locke’sche Weg [der
Privatisierung, AH] zu einer anderen Tragddie fiihrt, einer Tragodie der
uncommons, in der die bereichernden Bindungen der sozialen Zugeho-
rigkeit, der Verbundenheit mit der Erde und der Erfillung, die mit der
Nahrungsmittelproduktion verbunden sind, in immer weitere Ferne
riicken.« (Stephens 2016: 183f.)

Mit der Allmende wurde nicht nur eine alte Gemeinschaft zwi-
schen Menschen, Tieren, Pflanzen und Béden unterbrochen, sondern
auch Formen sozialer Solidaritit. Silvia Federici schreibt in diesem
Zusammenhang: »Die Allmende beférderte nicht nur Formen kol-
lektiver Entscheidungsfindung und Kooperation; sie war auch die
materielle Grundlage, auf der Solidaritit und Gesellschaftlichkeit der
Bauern gediehen.« (Federici 2020: 90) Die Zerstérung genau dieser
Solidaritat kann fiir Federici, die hier Marx folgt, als das entscheidende
Gewaltereignis interpretiert werden, das den gesellschaftlichen Moder-
nisierungsprozess einliutet und sich auf all seinen Stufen fortschreiben
wird. Marx charakterisiert dieses Gewaltereignis bereits sehr treffend:

»[D]er groRe Feudalherr [schuf, A.H.] ein ungleich grofleres Proletari-
atdurch gewaltsame Verjagung der Bauernschaft von dem Grund und
Boden, worauf sie denselben feudalen Rechtstitel besa wie er selbst,
und durch Usurpation ihres Gemeindelandes. Den unmittelbaren An-
stofd dazu gab in England namentlich das Aufblithn der flandrischen
Wollmanufaktur und das entsprechende Steigen der Wollpreise. Den
alten Feudaladel hatten die grofien Feudalkriege verschlungen, der
neue war ein Kind seiner Zeit, fiir welche Geld die Macht aller Mach-

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

te. Verwandlung von Ackerland in Schafweide ward also sein Losungs-
wort.« (Marx 1962: 746)

Was Thomas Morus bereits im frithen 16. Jahrhundert als grof3e »Ein-
ziunung« beschrieben hatte — auch Morus beobachtet, dass die Adligen
»alles« vormalige Gemeinland »als Weide einzdunen« (Morus 1983: 26)
und es zu ihrem Privatbesitz erkliren —, belegt Marx mit dem Begriff
einer »urspriinglichen Akkumulationg, einer Gritndungsgewalt, die den
Beginn unserer angeblich freien und liberalen Marktwirtschaft markiert
und sich in ihr blind reproduziert. Marx begreift die »urspriingliche Ak-
kumulation« als erste Inbesitznahme der Produktionsmittel durch die
Kapitalisten. Die Uberfithrung des extensiv genutzten Gemeindelandes
in Privatbesitz analysiert er als einen »historischen Scheidungsprozef’
von Produzent und Produktionsmittel« (Marx 1962: 742). Damit die eine
gezwungen wird, ihre Arbeitskraft an die anderen zu verkaufen, muss
ihr bereits Gewalt zugefiigt worden sein, muss sie bestimmter Produkti-
onsmittel, die ihr natiirlicherweise immer schon zukamen, beraubt wor-
den sein. Das geschah vor allem durch Uberfithrung von Allmenden in
den Besitz von Fiirsten. In Europa begann dieser Prozess fiir Marx am
Ende des 15. Jahrhunderts, als die Fiirsten in England die alteingesesse-
nen Bauern von ihren Ackern vertrieben. Die urspriingliche Akkumula-
tion war also nichts anderes als ein organisierter Landraub, eine Umver-
teilung nach oben. Die Struktur unserer modernen Gesellschaften und
Naturverhaltnisse ist durch diesen Raub gepragt. Natur wurde zu einer
Beute und einem Sachbesitz, die Gesellschaft wurde entsolidarisiert.

Mit dieser Diagnose mochte ich keineswegs nahelegen, dass wir
vor die Schwelle der Neuzeit zuriickkehren, noch gar naiv das Mit-
telalter idealisieren sollten. Ich mochte aber darauf hinweisen, dass
es zu genau dem Weg in die Moderne, zu dem sich die europiischen
Gesellschaften entschieden haben, weniger gewaltférmige Alternati-
ven gegeben hitte. Die Geschichte des sogenannten gesellschaftlichen
Modernisierungsprozesses ist vor allem eine Gewaltgeschichte, die
Geschichte einer Gewalt, die die europiischen Menschen gegen andere
Menschen, gegen die anders-als-menschliche Natur und gegen die
Natur in sich selbst richten.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

183


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Umstrittene Solidaritat

Das anthropozentrische und zugleich naturvergessene Verstindnis
des Politischen in der Neuzeit entsteht erst nach der Uberfithrung der
Commons in Privatbesitz und liefert iiber weite Strecken dessen nach-
tragliche Legitimation. Die Gesellschaftsvertrige, die Thomas Hobbes
und John Locke beschreiben, schlieflen Besitzbiirger miteinander, um
ihren Besitz an natiirlichen Ressourcen zu schiitzen, um Land einzuhe-
gen und um damit zugleich, wie Gerrard Winstanley, ein frither Gegner
der urspriinglichen Akkumulation, schreibt, andere Menschen »auszu-
hegen [hedge out othersl« (Winstanley 1650: 0.S.), sie einerseits des Zu-
gangs zum Land und seiner Produktivitit zu berauben, sie andererseits
um ihre politischen Partizipationsmoglichkeiten zu bringen, die auch
im England der frithen Neuzeit vom Besitz abhingen. So wie das Politi-
sche als das Miteinander der Freien und Gleichen in der klassisch-anti-
ken Polis um den Preis einer urspriinglichen Ausgrenzung von Unfreien
und Ungleichen (Frauen, Sklaven, Fremden) erkauft war, so geht auch
die Wiedergeburt des Politischen in der Neuzeit mit einem grundlegen-
den Ausschluss einher, einem Ausschluss der Besitzlosen und der Natur.
Die Natur ist nicht mehr einfach gegeben, sondern wird durch Aneig-
nung in Privatbesitz verwandelt und selbst zu einem blof3en Mittel, zum
Mittel fiir weitere Produktion und Wertsteigerung. »Historisch hat die
Inbesitznahme des Allmendelandes, so Gary Snyder, »durch die Zen-
tralregierung oder durch Unternehmen aus der Zentralwirtschaft zu ei-
nem Niedergang des Wildnisgebiets und der landwirtschaftlich genutz-
ten Boden gefithrt. Manchmal gibt es gute Griinde die Goldene Gans zu
schlachten — die schnellen Profite konnen dann an anderer Stelle mit ho-
herem Ertrag reinvestiert werden.« (Snyder 2014:36) Ivan Illich, den Sny-
der in diesem Kontext zitiert, spricht im Zusammenhang der »Inbesitz-
nahme des Allmendelandes« von der Neuzeit als »einem fiinfthundert-
jahrigen Krieg gegen die Subsistenzwirtschaft« (Illich 1981: 70), gegen
eine Wirtschaftsweise, die auf einem solidarischen Austausch mit der
Natur beruhte, nicht auf deren Ausbeutung.

Die vorneuzeitliche Allmendewirtschaft begiinstigte eine Einstel-
lung gegeniiber dem Land, in der sich Menschen nicht als Besitzer:innen
sondern als Bewohner:innen und Bewahrer:innen begreifen: Das Land,
das allen gehorte, den Nachbar:innen ebenso wie den zukiinftigen Ge-

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

nerationen, vor allem aber auch sich selbst, musste nachhaltig genutzt
und in seiner vollen Integritit bewahrt werden. Das wird schon von
Marx auf den Punkt gebracht:

»Vom Standpunkt einer hohen 6konomischen Gesellschaftsformation
wird das Privateigentum einzelner Individuen am Erdball ganz so ab-
geschmackt erscheinen, wie das Privateigentum eines Menschen an
einem andern Menschen. Selbst eine ganze Gesellschaft, eine Nati-
on, ja alle gleichzeitigen Cesellschaften zusammengenommen, sind
nicht Eigentiimer der Erde. Sie sind nur [..] ihre NutzniefRer, und ha-
ben sie als boni patres familias den nachfolgenden Generationen ver-
bessert zu hinterlassen.« (MEW 25: 826)

Marx kniipft hier an eine jiidisch-christliche Tradition an, die den
Menschen nicht als Herrscher iiber die Schépfung begreift, sondern als
Hausverwalter, oder im Englischen, als steward.

Wenn wir Entsolidarisierung als historisches Ergebnis der Ablosung
einer Allmendewirtschaft durch eine auf Privatbesitz basierende Wirt-
schaftsform interpretieren kénnen, dann wire zu hoffen, dass sich Soli-
daritit, zwischen Menschen, aber auch zwischen Menschen und anders-
als-menschlichen Wesen iiber eine Politik des commoning riickgewinnen
lieRRe, iiber ein Einreiflen der Ziune, die nicht nur als undemokratische
Bedingungen unserer modernen Demokratien gelten konnen, sondern
die Natur bis heute in eine Ressource verwandeln und degradieren. Ei-
ne solche Politik des commoning konnte an frithneuzeitliche Bewegungen
ankniipfen, an die Levellers und Diggers, die die Appropriation des Lan-
des mit einer Gegenappropriation beantwortet haben. Die Diggers, de-
nen Winstanley eine politische Stimme verliehen hat, brachen die Schaf-
weiden der Fiirsten wieder um, kehrten von der Manufaktur zuriick in
die Subsistenz. Um solidarische Naturverhiltnisse zu etablieren, kime
esheute daraufan, das Land zu ent-eignen, es wieder zu 6ffnen, es zual-
lererst einem agroindustriellen Komplex streitig zu machen, der es zu-
nehmend unlebbar macht.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

185


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Umstrittene Solidaritat

2. Kontrapunktische Solidarisierungen

Die Geschichte der Solidaritit verbindet sich eng mit der Geschichte
einer als Lebensform verstandenen Demokratie, sie beerbt deren Chan-
cen, aber auch deren Ambivalenzen, an die ich hier insofern erinnern
mochte. Im klassischen Griechenland wird Demokratie weniger als
Ensemble von politischen Verfahren und Institutionen gedacht, denn
als Lebensform, die auf koinonia (Gemeinschaftlichkeit) und philia (Biir-
ger:innen-Freundschaft) beruht, zwei Konzepten, die wichtige Aspekte
der spiteren rémischen Solidaritit vorwegnehmen. Koinonia und philia
werden dabei von Moglichkeiten einer sozialen Exklusion bedroht, die
in die Idee der Solidaritit eingehen werden.

Demokratie, die Herrschaft des Volkes, aller Beliebigen, bedeutet
fiir Aristoteles zunichst, »dass alle iiber alles entscheiden« (Arist. Pol.
1298a). In der rémischen Philosophie deutet Tacitus Demokratie analog
dazu als Lebensform, in der »alle alles vermdgen (omnia omnes posse)«
(Tac. dial. 40, 3). Beide Definitionen sind in gréfdtmoglicher Weise anti-
exklusionistisch: »alle« bedeutet zunichst einfach, dass niemand will-
kiirlich von der politischen Partizipation ausgeschlossen werden darf,
»alles« (oder »tiber alles«) bedeutet, dass keine Fragen des gemeinsamen
Lebens von der gemeinsamen Entscheidungsfindung ausgenommen
werden diirfen. Eine noch radikalere Definition der Demokratie hat
Platon, einer ihrer grofiten Kritiker, geliefert. Platon charakterisiert
Demokratie dadurch, dass in ihr »ohne Unterschied Gleichen und Un-
gleichen dieselbe Gleichheit zu[ge]teilt« werde (Plat. Pol. 558¢c, 5-6).
Demokratie nimmt hier die Form eines (fiir Platon gerade zu vermei-
denden) Exzesses an, der sich gegen jede Art von Ungleichheit richtet.
Demokratie hebt genau die Grenzen auf, die es erlauben, bestimmte
Menschen als nicht gleich zu behandeln, sie auszuhegen. Darin besteht
ihre Radikalitit, ihrer Aktualitit, ihre Chance.

Demokratie war im Verstindnis der klassischen Antike weniger ein
Verfahren der Herrschaft als eine positiv ausgezeichnete Lebensform.
So bindet Aristoteles sie eng an ein Ideal gelebter (Biirger-)Freundschaft
und bemerktimmer wieder, dass eine affektive Grundlage fiir das demo-
kratische Zusammenleben wichtiger sei als alles andere: »Wo Freunde

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

sind, so schreibt er, »bedarf es keiner Gerechtigkeit« (Arist. NE 11552a),
also keiner Prinzipien und Verfahren der Steuerung. Die polis wird nicht
als Ensemble von Institutionen oder als riumlich definiertes Gebiet ver-
standen, sondern als Affektgemeinschaft. Erstin der Partizipation an ei-
nem als freudvoll erfahrenen gemeinsamen Gestalten gemeinsamer An-
gelegenheiten, das Aristoteles auch als praxis beschreibt, findet mensch-
liches Leben seine hochste Erfiillung.

»Da jeder Staat [polis, A.H.] uns als eine Gemeinschaft [koinonia, A.H.]
entgegentritt und jede Gemeinschaft als eine menschliche Einrich-
tung, die ein bestimmtes Gut verfolgt — denn um dessentwillen, was
ihnen ein Gut zu sein scheint, tun alle alles—, so erhellt, dafd zwar alle
Cemeinschaften nach irgendeinem Gute streben, vorzugsweise aber
und nach dem allervornehmsten Gute diejenige, die die vornehmste
von allen ist und alle anderen in sich schliefdt. Dies ist aber der so-
genannte Staat [polis] und die staatliche Gemeinschaft.« (Arist. Pol.
1252a)

Alle tun hier alles, um am politischen Leben teilzuhaben; ihr Leben quali-
fiziert sich erst iiber diese Teilhabe als gutes Leben. Umgekehrt besteht
der Staat nicht, wie tendenziell in der Neuzeit, um seiner selbst willen
oder um das Uberleben der Biirger:innen zu sichern, sondern findet sein
telos im guten Leben der Biirger:innen. »Zweck des Staates ist also, daf3
man gut lebe [...], Staat aber ist die Gemeinschaft von Geschlechtern und
Ortschaften in einem vollkommenen und sich selbst gentigenden Da-
sein.« (Arist. Pol. 1280b) Ein »gutes« (d.h. ein moralisch qualifiziertes
und zugleich gliickliches) Leben ist dabei nur méglich im Miteinander
Verschiedener. Der Staat ist »seiner Natur nach eine Vielheit« (Arist. Pol.
1261a), die Biirger sind »der Art nach verschieden« (Arist. Pol. 1261a). Die-
se Verschiedenheit bezieht sich zunichst auf soziale Differenzkriterien
wie das Vermogen, auf politische Haltungen und Gruppeninteressen,
aber auch auf eine grundlegende Verschiedenheit, auf das, was wir heu-
te vielleicht Alteritit nennen wiirden. Aristoteles erwihnt diese Alteritit,
wenn er die Gerechtigkeit insofern als hochste Tugend lobt, als nur sie
»pros heteron« (Arist., NE 1129b) sei, bezogen auf den Anderen.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Umstrittene Solidaritat

In der neueren politischen Philosophie, am nachdriicklichsten bei
Jacques Derrida und Jacques Ranciére, ist immer wieder betont worden,
dass die griechische Demokratie auf vorpolitischen Ausschliissen be-
ruht. So hebt Ranciére hervor, dass fiir Aristoteles nicht alle Menschen
Anteil am logos haben, dass fiir ihn insofern auch nicht alle politisch
partizipieren konnen. Aristoteles verbannt Kinder, Frauen und Skla-
ven in den oikos; er schliefft dariiber hinaus Metdken und Besitzlose
von der politischen Partizipation aus. Der demos der Demokratie kon-
stituiert sich tiber einen mehrfachen vorpolitischen Ausschluss (vgl.
Ranciére 2002: 21fF.). Solidaritit als koinonia oder philia konsolidiert ein
Innen gegeniiber einem Aufien, ein »Wir« derjenigen, die Anteil haben,
gegeniiber anteilslosen Anderen. Derrida schreibt in vergleichbarer
Weise:

»Die Einheit des griechischen genos (Geschlecht, Abstammung, Rasse,
Familie, Volk etc.) wird durch Verwandtschaft und gemeinsame Her-
kunft gestiftet [..]. Wie in allen Rassismen, in allen Ethnozentrismen,
genauer: in allen Nationalismen der Ceschichte, regelt ein Diskurs
ber die Geburt und die Natur, eine physis der Genealogie (genauer
gesagt: ein Diskurs oder ein Phantasma der genealogischen physis)
die Bewegung der jeweiligen Gegensitze: [...] Drinnen und Drauflen.«
(Derrida 2002: 136)

Derrida betont und skandalisiert die Exklusivitit der Biirger:innen-
Freundschaft bei Aristoteles und kann sich vor allem auf Passagen
berufen, in denen der griechische Philosoph darauf hinweist, dass
Freundschaft eine energeia sei, eine aktive Titigkeit, dass es aber »un-
moglich ist, gleichzeitig vielen gegeniiber aktiv zu sein« (Arist. EE
1238a). Daraus folgt fiir Aristoteles eine Notwendigkeit der Beschrin-
kung der Freundschaft auf wenige Einzelne: »So gibt es also die serste<
Freundschaft nicht unter Vielen, da es schwer ist, viele zu erproben;
man miifdte ja mit jedem eine Lebensgemeinschaft beginnen.« (Arist.
EE 1237b)

Die grofdte Ambivalenz der Aristotelischen philia betrifft aber, so
Derrida, ihre Nihe zur eugeneia, zur »guten« und das heifdt: gemeinsa-

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

men Herkunft. Freundschaft, so Aristoteles, kann ich leichter gegeniiber
denen pflegen, mit denen ich ein gemeinsames Erbe teile: »Daher sind
Stimmen, Verhaltensweisen und gemeinsames Leben den Wesen glei-
cher Abstammung gegenseitig Quelle grofiter Lust.« (Arist. EE 1239b)
Der iber die philia konstituierte politische demos hat also auch eine
vorpolitische Quelle. Den von Ranciére und Derrida geltend gemachten
Kritiken an der klassisch antiken Konzeption von Demokratie wiirde
ich mich anschlieRen, allerdings sowohl Aristoteles als auch die gelebte
demokratische Praxis in Athen, die in der Politik des Aristoteles ihren
politischen Reflex findet, etwas wohlwollender sehen. Die vorpoliti-
schen Bedingungen eines demokratischen Politischen sind keineswegs
notwendige Bedingungen der antiken Vorstellung von Demokratie. Ich
wiirde sie eher als Gefahren begreifen, Gefahren der SchlieRung einer im
Prinzip offenen, buchstiblich auf Nichts gegriindeten demokratischen
Lebensform.

Wenn Aristoteles von Gemeinschaft (koinonia) spricht, meint er
zunichst gerade keine Verbundenheit iiber substantielle Kriterien wie
eine geteilte Herkunft, gemeinsam verfolgte Interessen oder gemein-
same Fihigkeiten. Die polis gilt ihm als ein Miteinander Verschiedener,
denen gemeinsam ist, dass sie die Gemeinschaft, in der sie immer schon
stehen, zu vollenden suchen, indem sie ihr im stets offenen Konflikt von
Rede und Gegenrede eine Form verleihen. Aristoteles interpretiert die
koinonia nicht so sehr als fertig konstituierte Gemeinschaft, sondern als
Streben nach und Aufgabe der Vergemeinschaftung. In diesem Zusam-
menhang riickt er koinonia in eine grofie Nihe zur philia: »Freundschaft
ist ja doch Gemeinschaft«, heiflt es sowohl in der Nikomachischen Ethik
(Arist. EN 1171b) wie in der Politik (Arist. Pol. 1295b) und bemerkt, dass
wir etwa auch mit Sklaven ein Verhiltnis der Freundschaft pflegen
konnen. Gemeinschaft hat fiir Aristoteles etwas mit Neigungen und
Freude zu tun, insofern kritisiert er eine Position fiir die der Staat »nur
der Notdurft und nicht vielmehr des Schénen wegen da« ist (Arist. Pol.
1291a), eine Formulierung, die ihren Reflex in Hegels Kritik an einem
»dufleren Staat — Not- und Verstandesstaat« (Hegel 1986: 340) finden
wird. Was den Staat daran hindert, zu einem blofien Funktionszu-
sammenhang zu werden, ist eine affektive Grundlage, eine gefiihlte

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

189


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Umstrittene Solidaritat

Gemeinsamkeit, eine fithlbare Atmosphire des Fiireinander-Einste-
hens tiber alle sozialen Differenzen hinweg. Diese affektive Grundlage
besteht nicht einfach, sondern muss eingeiibt und kultiviert werden,
durch gemeinsame Aktivititen, die ihren Sinn vor allem im Praktizieren
und Erfahren von Gemeinsamkeit haben. »Wenn es aber so sein soll,
daR das Ich gliicklich lebt und so auch der Freund, und dafd man im
Zusammenleben zusammen wirkt, so gehort die Gemeinsamkeit (des
Ich und Du) gewifd in vorziiglicher Weise zu den Dingen, die Telos-
Rang haben. Daher soll man gemeinsam das Schone betrachten und
gemeinsam Feste feiern.« (Arist. EE 1245b)

Die neuzeitlichen Konzepte der Gemeinschaft und der Solidaritit
beerben die von Derrida und Ranciére betonte Gefahr, in der bereits der
antike demos schwebt, die Gefahr, sich iiber eine vorpolitische Schlie-
fung zu immunisieren und Anteilslosigkeit zu produzieren. Solidaritit
beerbt aber auch die Chancen, die im Begriff der antiken Demokratie
angelegt sind, vor allem die Chance eines Miteinanders der beliebigen
Verschiedenen. Insofern sollten wir auf ein Verstindnis von Solidaritit
dringen, das der Vision einer radikalen oder »kommenden« Demokratie
entspricht, einer Demokratie, die sich mit keinem erreichten Stand der
Demokratisierung von gesellschaftlichen Verhiltnissen begniigt.

Auch der demos der neuzeitlichen Demokratie definiert sich iiber
vorpolitische Ausschliisse. Die neuzeitlichen Demokratien sind vor
allem Demokratien minnlicher Besitzbiirger. Daraus sollten wir aber
nicht die Konsequenz ziehen, auf die Sache der Demokratie und der
sie orientierenden Idee einer Solidaritit zu verzichten. Derrida fragt in
diesem Sinne: »Ist es moglich, die Demokratie oder das, was weiterhin
auf den alten Namen der Demokratie hort, zu denken und ins Werk zu
setzen, indem man simtliche Formen der Briiderlichkeit, nimlich der
Familie oder der androzentrischen Ethnie entwurzelt?« (Derrida 2002:
409) Diese Entwurzelung begreift er vor allem als Prozessualisierung.
Demokratie und Solidaritit konnen nicht eingehegt und besessen wer-
den. »Denn die Demokratie bleibt kiinftig, bleibt im Kommen, bleibt,
indem sie kommt, das ist ihr Wesen, sofern sie bleibt: Sie wird nicht
allein unbegrenzt vervollkommnungsfihig, also stets unzulinglich und
zukiinftig sein.« (Ebd.) Demokratie wire, wenn wir Derrida folgen

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

wollen, »die Macht der verschiedenen Vielen« (Lorey 2020: 36), Dinge
zu tun, die sie nur als Verschiedene tun konnen. Die »Wahrheit« der
Demokratie wire bei Derrida vor allem die »Wahrheit des anderen, he-
terogenen, Heteronomen, Asymmetrischen, der disseminalen Vielheit,
des anonymen >Beliebigens, des >beliebigen Jemands, des unbestimm-
ten »ein Jeder« (Derrida 2003: 32), die nicht am menschlichen Rand
haltmacht.

Demokratie bedeutet dann, »singulir plural zu sein« (Nancy 2004).
Die demokratische Gemeinschaft »ist das, was stets durch und fiir
den anderen geschieht.« (Nancy 1988: 38) Sie ist immer schon »Ge-
meinschaft der anderen« (ebd.) oder, wie Maurice Blanchot formulieren
wiirde, »Gemeinschaft derer, die keine Gemeinschaft haben« (Blanchot
2007:47). Eine solche Gemeinschaft konnte sich per definitionem nicht ge-
gen einen ausgeschlossenen Dritten formieren, die »Gemeinschaft der
anderen« wire eine Gemeinschaft ohne Exklusion. Die demokratische
Beziehung wire eine »Beziehung ohne Beziehung« (Levinas 2014: 110).
Eine Solidaritit, die die Tradition dieser radikaldemokratischen Ansit-
ze aufnimmyt, stiinde also fiir das Praktizieren einer Gemeinsamkeit
Verschiedener.

In den neueren sozialphilosophischen Debatten finden sich drei
Modelle von Solidaritit, die diesem Anspruch Rechnung zu tragen
suchen, die »kontrapunktische Solidaritit« von Maria do Mar Castro
Varela, die »unbedingte Solidaritit« bei Jens Kastner und Lea Suse-
michel sowie schlieflich die Ethik der Kohabitation von Judith Butler.
Gemeinsam ist diesen Ansitzen zunichst, dass sie Solidaritit vor al-
lem als Praxis des Solidarisierens beschreiben, so explizit bei Castro
Varela: »Solidaritit ist eine Praxis.« (Castro Varela 2018: 19). Castro
Varela erliutert das Spezifische einer gelingenden, nichtexkludieren-
den Praxis des Solidarisierens iiber ein musikalisches Bild, iiber den
Kontrast von Kanon und Kontrapunkt: »In der Musik ist der Kanon eine
mehrstimmige Komposition, bei der eine Stimme nach der anderen
einsetzt, wobei die erste Stimme — quasi als Richtschnur — von den
anderen Stimmen exakt kopiert wird. Wir tun exakt dasselbe, was die
erste Stimme gemacht hat. Es gibt keine Abweichungen davon.« (Castro
Varela 2018: 25) In diesem Sinne wird das Substantiv »Kanon« auch in

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

191


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Umstrittene Solidaritat

den Kultur- und Kunstwissenschaften verwendet: fiir das Herstellen
einer Einheitlichkeit von Tradition durch Kanonisierung. Das Ziel einer
an postkolonialen Debatten informierten Kritik richtet sich heute oft
zunichst gegen Prozesse der Kanonbildung, die die klassische euro-
paische Kultur bevorzugen. Dem Kanon hilt Castro Varela eine andere
Form des Musikalischen entgegen, die des Kontrapunktischen:

»Die Idee des Kontrapunktischen schreibt gegen diese Idee des Ka-
nons an. In Edward Saids Werk Kultur und Imperialismus (1993) erwahnt
er zum ersten Mal das Kontrapunktische im Zusammenhang mit dem
Zuriickschreiben. Der Kontrapunkt ist fiir Said — angelehnt an Bach —
gewissermafien die Kunst, Gegenstimmen zu gegebenen Tonfolgen
zu erfinden, die einen Zusammenklang ermoglichen und gleichzeitig
Eigenstandigkeit aufweisen. Also anders als der Kanon versucht das
Kontrapunktische nicht der Stimme zu folgen, sondern eine Cegen-
stimme zu artikulieren, die sowohl den Zusammenklang — da kommt
die Solidaritatins Spiel —als auch Eigenstidndigkeit aufweist. Das Kon-
trapunktische schafft also einen Raum, in dem unterschiedliche Stim-
men artikulierbar sind und artikuliert werden muissen.« (Castro Varela
2018: 25)

Hier haben wir genau ein Miteinander der Verschiedenen, wie es seit
Aristoteles auch als Charakteristikum einer als Lebensform verstande-
nen Demokratie gedacht wird.

In einer vergleichbaren Weise begreifen auch Susemichel und
Kastner Solidaritit als eine Vergemeinschaftung iiber Differenzen:
»Radikale Solidaritit basiert auf Differenzen. Sie setzt voraus, dass es
gerade nicht geteilte — 6konomische, kulturelle, politische - Grund-
lagen gibt und dass dieses Trennende iiberwunden werden kann.«
(Susemichel/Kastner 2021a: 7) Unbedingte Solidaritit bedeutet fiir sie,
im Trennenden Selbst ein Verbindendes zu sehen. Sie berufen sich dabei
vor allem auf neuere feministische Theoretisierungen von Solidaritit,
so auf die von Diane Elam vorgeschlagene »groundless solidarity« (Elam
1994: 67ff.), die Solidaritit nicht linger in Begriffen der Reziprozitit und
Zugehorigkeit denkt (vgl. Susemichel/Kastner 2021b: 40), sondern sie
entgriindet, und auf Audre Lordes Vorschlag, »Unterschiede in Stirken

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

umzuwandeln« (Lorde 2021: 10; vgl. Susemichel/Kastner 2021b: 40), un-
terschiedliche Erfahrungen der Subalternisierung und des Widerstands
miteinander zu verbinden, ohne ihre Unterschiede dabei aufzuheben.

Ein drittes Modell einer im weitesten Sinne radikaldemokratischen
Solidaritit wire die von Judith Butler im Anschluss an Hannah Arendt
entwickelte Ethik der Kohabitation. In ihrem Buch iiber Adolf Eich-
mann (vgl. Arendt 2011) hebt Arendt hervor, dass die Nationalsozialisten
davon ausgingen, sie kénnten sich aussuchen, mit wem sie das Leben
auf dieser Erde teilen wollen. Genau das, so das zentrale Argument von
Arendt, kénnen und diirfen wir gerade nicht. Solidaritit beginnt fiir
Arendt dort, wo wir Andersheit nicht einfach nur tolerieren, sondern
aktiv schiitzen, auch und gerade dort, wo sie uns irritiert und provo-
ziert. Was Eichmann »laut Arendt nicht begriff, war, dass niemand das
Vorrecht hat, sich auszusuchen, mit wem er die Erde bewohnt« (Butler
2016: 148). Butler erginzt diesen Gedanken wie folgt: »Denn wer auch
immer >wir< sind — wir sind auch die, die nicht ausgewihlt wurden, die
auf dieser Erde leben, ohne dass alle anderen dies billigen und die von
Anfang an zu einer umfassenden Bevolkerung und einer zukunftsfihi-
gen Erde gehoren.« (Butler 2013: 37) Menschliches Leben ist, wie Butler
im Anschluss an Vertreter:innen der Disability-Studies ausfihrt, immer
schon unterstiitzungsbediirftig, vulnerabel und abhingig, abhingig von
einem »komplexen Geflecht aus Umwelt, Sozialbeziehungen, Unterstiit-
zungs- und Versorgungsnetzwerken [...], das sich tiber die Grenzen des
Menschlichen, des Tierischen und des Technischen hinweg erstreckt«
(Butler 2016: 175). Daraus folgt fiir Butler »nicht nur eine Verpflichtung
gegeniiber allen anderen Erdbewohner/innen, sondern auch zum Erhalt
der Erde selbst« (ebd.: 151). Auch die Erde ist vulnerabel.

In einem radikaldemokratisch gedachten Solidarisieren begegnen
sich keine souverinen oder starken Subjekte, sondern Subjekte in ih-
rer Schwiche, Mangelhaftigkeit und Verwundbarkeit. Vulnerabilitit
ermoglicht erst Solidaritit. Georges Bataille geht davon aus, dass eine
»starke« Kommunikation, die nicht nur im Austausch von Informa-
tionen besteht, sondern die uns transformiert, aus der wir »anders«
hervorgehen, immer nur iiber unsere Mingel und Verwundungen erfol-
gen kann: »Durch das, was man Unvollendung, animalische Nacktheit,

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

193


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Umstrittene Solidaritat

Wunde nennen kann, kommunizieren die verschiedenen, voneinander
getrennten Wesen, gewinnen Leben, indem sie sich in der Kommunika-
tion untereinander verlieren.« (Bataille 2002: 39) Isabell Lorey spricht
in vergleichbarer Weise von einem grundsitzlichen und verbindenden
Prekirsein allen Lebens, das nicht mit einem sozialen Prekarisiert-
Werden verwechselt werden diirfe: »Kdrper sind von Geburt an auf die
Sorge und Reproduktion durch andere angewiesen; sie sind abhingig
von sozialen Beziehungen und niemals vollig autonom. [...] Prekirsein
wird mit anderen geteilt, es ist die Grundlage von Sozialitit und ver-
weist auf die nichthintergehbare Verbundenheit mit anderen« (Lorey
2020:163).

3. Solidaritat jenseits des menschlichen Randes

Bedeutet die Moglichkeit, Solidaritit iiber den menschlichen Rand
hinaus zu denken, zugleich auch, dass es eine Solidaritit gibt, die nicht
von Menschen ausgehen wiirde? Dies war die grofRe These und das
Lebensthema von Pjotr Alexejewitsch Kropotkin, einem heute weitge-
hend zu unrecht vergessenen Klassiker des Denkens der Solidaritit. In
seiner im Jahr 1902 erschienenen Studie Mutual Aid: A Factor of Evolution
(die 1904 in deutscher Ubersetzung unter dem Titel Gegenseitige Hilfe
in der Tier- und Menschenwelt erschien) iibt Kropotkin Kritik an einem
sozialdarwinistischem Naturkonzept, wie es ihm vor allem in Thomas
H. Huxleys 1888 erschienenem Manifest Struggle for Existence begegnet.
Kropotkin verteidigt Darwin gegen sozialdarwinistische Interpreten,
aber auch gegen malthusianische Tendenzen in seinen eigenen Texten.
Es geht Kropotkin also nicht darum, die Evolutionstheorie prinzipiell
zu widerlegen, sondern eher darum zu zeigen, dass Darwin einseitig
gelesen wurde, dass die Evolutionstheorie nicht nur Verhiltnisse der
Konkurrenz zwischen Lebewesen beschreibe, sondern auch solche der
Kooperation: »Die Praxis der Solidaritit erweist sich als viel vorteil-
hafter fur die Art, als die Entwicklung von Individuen, die riuberische
Neigungen haben« (Kropotkin 2018: 28). Kropotkin untersucht Formen
der Kooperation im Tierreich, Wandergesellschaften von Zugvogeln,

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

Brutgenossenschaften, Jagdvereinigungen von Woélfen, innerartliche
sowie iiber Artgrenzen hinausweisende Gemeinschaften. Formen der
Kooperation im Tierreich reichen fir ihn bis zu koordinierten gemein-
samen Arbeiten, die in der philosophischen Anthropologie meist nur
Menschen zugestanden werden. »Ich will nur bemerken, daf wir bei den
Bibern, den Bisamratten und einigen anderen Nagetieren bereits den
Zug finden, der auch fir menschliche Gesellschaften bezeichnend sein
wird: gemeinsame Arbeit.« (ebd.: 51) Kropotkin zieht daraus insgesamt
eine Folgerung, die sich gegen den Speziesismus und methodischen
Individualismus weiter Teile der praktischen Philosophie der Neuzeit
richtet: »Die Gesellschaft ist nicht vom Menschen gegriindet worden,
sie ist dlter als der Mensch.« (ebd.: 59) Formen der Vergemeinschaftung
und Solidarisierung seien ilter als das menschliche Individuum, ilter
als der Mensch. Intelligenz und Sprache sind keine Ursachen oder
Moglichkeitsbedingungen von Kooperation, sondern deren Folgen.

Kropotkin beruft sich nicht nur auf zoologische Studien, son-
dern auch auf Befunde der Palioethnologie: Auch in der Frithzeit des
Menschen bzw. in Kulturen, die nicht dem westlichen Weg in eine ge-
sellschaftliche Modernisierung gefolgt sind, »finden wir, iiberall, wohin
wir gehen, dieselben geselligen Sitten, denselben Geist der Solidaritit«
(ebd.: 109). Individualismus gilt Kropotkin als spite Lebensform, als
Erfindung der europiischen Neuzeit. Insbesondere der neuzeitliche
Staat zerstore eine natiirliche Solidaritit, vereinzele die Individuen.
Innerhalb der Stimme segmentir gegliederter, staatenloser Gesell-
schaften wie auch in den vorneuzeitlichen Gilden »ist die Regel >jeder
fiir alle« (ebd.: 111). Auch Kropotkin betont in diesem Zusammenhang
die zentrale Bedeutung von »Gemeinbesitz«, der sich sowohl auf das
gemeinsam bewohnte Gebiet wie auf »Jagd- und Fischgebiete« (ebd.: 93)
bezieht.

Kropotkins Uberlegungen zu einer anders- als-menschlichen Soli-
daritit bereiten Uberlegungen vor, die von nicht-anthropozentrischen
Umweltethiken des 20. Jahrhunderts formuliert werden (vgl. Hetzel
2023). Sich iiber den menschlichen Rand hinaus zu solidarisieren,
wiirde vor allem bedeuten, sich, wie Aldo Leopold, der Begriinder der
amerikanischen Landethik das formuliert, als Mitbewohner:in eines

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

195


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Umstrittene Solidaritat

Landes zu sehen, das vor allem als Gemeinschaft interpretiert werden
sollte und nicht als (moglicher) Besitz. Wir sollten das Land einem
commoning unterziehen, es wieder in ein Gemeinland zuriickfithren,
die Gemeinschaft derer, die das Land bewohnen, erweitern, bis nichts
mehr bleibt, was besessen werden konnte; wir sollten also vor allem
nicht linger als Eigentiimer:innen oder Eroberer:innen des Landes auf-
treten, sondern als Mitbewohner:innen: »Mit einem Wort, die Ethik des
Landes verwandelt die Rolle des Homo sapiens von der eines Eroberers
der Landgemeinschaft in die eines blofien Mitglieds oder Bewohners.«
(Leopold 2019: 213) Leopolds 6kologisch-ethische Uberlegungen beruhen
auf der Annahme, dass Menschen nur in integrierten Lebensgemein-
schaften existieren konnen, die auch andere Tiere, Pflanzen, Felsen,
Boden und Gewisser umfassen. Menschen sind »einfache Mitglieder
und Bewohner« (ebd.: 213) einer biotischen Gemeinschaft, und haben
die moralische Verpflichtung, im Sinne des langfristigen Wohlergehens
und der Integritit dieser Gemeinschaft zu handeln.

Eine Solidarisierung iiber den menschlichen Rand hinaus miisste
heute also vor allem mit einem Sich-heimisch-Machen auf einem Boden
einhergehen, der als ein gemeinsamer verstanden wiirde. Genau darin
besteht die politische Chance, die in der Diagnose des Anthropozins
beschlossen liegt. Unser grofites 6kologisches und zugleich soziales
Problem wire heute, wie Bruno Latour es formuliert, weiter »einen
Boden unter den Fiiflen zu haben« (Latour 2018: 77), der uns trigt.
Unsere zentralen Fragen, die zugleich 6kologische wie soziale Fragen
wiren, miissten lauten: Wo und wie »finden wir einen bewohnbaren
Boden?«, »Mit wem sollen wir zusammenleben?« (ebd.: 25) und »welches
Territorium ist bewohnbar und mit wem wollen wir es teilen?« (ebd.: 18)
Auch hier dreht sich alles um das bewusste Etablieren eines gemeinsa-
men Lebens-Orts, einer solidarischen Lebens-Landschaft. Kropotkin,
Leopold und Latour laden uns dazu ein, eine post-anthropozentrische
Allmende zu schaffen, die wir tiber alle Differenzen hinweg gemeinsam
bewohnen und freudvoll teilen kdnnen.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

Literatur

Arendt, Hannah (2011): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Ba-
nalitit des Bsen, Miinchen/Ziirich: Piper.

Aristoteles (Arist. EE): Eudemische Ethik. Werke in deutscher Uberset-
zung, Bd. 7, iibers.u. hg. v. Franz Dirlmeier, Berlin: Akademie 1984.

Aristoteles (Arist. NE): Nikomachische Ethik, iibers.u. hg. v. Gernot Kra-
pinger, Stuttgart: Reclam 2017.

Aristoteles (Arist. Pol.): Politik. Philosophische Schriften, Bd.4, iibers.u.
hg. v. Eugen Rolfes, Darmstadt: Meiner 1995.

Bataille, Georges (2002): Die Freundschaft, iibers. v. Gerd Bergfleth,
Miinchen: Matthes und Seitz.

Benjamin, Walter (1974): Uber einige Motive bei Baudelaire (1939); in:
Ders.: Gesammelte Schriften. Band I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 605-653.

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft, iibers. v.
Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes und Seitz.

Bude, Heinz (2019): Solidaritit. Die Zukunft einer grofRen Idee, Min-
chen: Carl Hanser.

Butler, Judith (2013): Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zio-
nismus, tibers. v. Reiner Ansén, Frankfurt: Campus.

Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der
Versammlung, iibers. v. Frank Born, Berlin: Suhrkamp.

Castro Varela, Maria do Mar (2018): >Bildet euch, denn wir brauchen all
eure Klugheit«. Erwachsenenbildung und kontrapunktische Solida-
ritdt, in: Bundesinstitut fir Erwachsenenbildung (bifeb) (Hg.), Ge-
genden Strich. Solidarititin der Erwachsenenbildung, St. Wolfgang
i. S., S.18-30; https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/ge
gen_den_strich_dokumentation.pdf (vom 20.12.2023).

Chakrabarty, Dipesh (2015): The Human Condition in the Anthro-
pocene. The Tanner Lectures in Human Values, Yale Univer-
sity, https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z
/c/Chakrabarty%20omanuscript.pdf vom 04.02.2023.

Crosby, Alfred W. (1986): Ecological Imperialism: The Biological Expan-
sion of Europe, 900-1900, Cambridge: Cambridge University Press.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

197


https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf

198

Umstrittene Solidaritat

Derrida, Jacques (2002): Politik der Freundschaft, iibers. v. Stefan Loren-
zer, Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2003): Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, tibers.
v. Horst Brithmann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2006): Das Tier, das ich also bin, iibers. v. Markus Sed-
laczek, Wien: Passagen.

Elam, Diane (1994): Feminism and Deconstruction, London/New York:
Routledge.

Federici, Silvia (2020): Caliban und die Hexe. Frauen, der Kérper und die
urspriingliche Akkumulation, iibers. v. Max Henninger, Wien: Man-
delbaum.

Hardin, Garrett (1968): The Tragedy of the Commons, in: Science, 162
(1968), S. 1243-1248.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie des
Rechts, Werke 7, hg.v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hetzel, Andreas (2023): Vielfalt achten. Eine Ethik der Biodiversitit, Bie-
lefeld: transcript.

Hirschman, Albert O. (1980): Leidenschaften und Interessen. Politische
Begriindungen des Kapitalismus vor seinem Sieg, iibers. v. Sabine
Ofte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ilich, Ivan (1981): The war against subsistence, in: ders. Beyond Eco-
nomics and Ecology. The radical Thought of Ivan Illich, hg. v. Sajay
Samuel, London/New York, S. 27-48.

Kropotkin, Peter (2018): Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschen-
welt, iibers. von Gustav Landauer, Berlin: Hofenberg.

Latour, Bruno (2018): Das terrestrische Manifest, iibers. v. Bernd
Schwibs, Berlin: Suhrkamp.

Leopold, Aldo (2019): Ein Jahr im Sand County, iibers. v. Jiirgen Brocan,
Berlin: Matthes und Seitz.

Levinas, Emmanuel (1995): Zwischen uns. Versuche iiber das Denken an
den Anderen, Miinchen: Car]l Hanser.

Levinas, Emmanuel (2014): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber
die Exterioritit, iibers. v. Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg: Karl

Alber.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas Hetzel: Solidaritat - Gber den »menschlichen Rand« hinaus

Lorde, Audre (2021): Sister Outsider. Essays, iibers.v. Eva Bonné und Ma-
rion Kraft, Miinchen: Carl Hanser.

Lorey, Isabell (2020): Demokratie im Prisens. Eine Theorie der politi-
schen Gegenwart, Berlin: Suhrkamp.

Macpherson, Crawford B. (1980): Die politische Theorie des Besitzindivi-
dualismus. Von Hobbes bis Locke, iibers. v. Arno Wittekind, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Marx, Karl (1962): Das Kapital, 1. Bd. Marx Engels Werke, Bd. 23, Berlin
(DDR): Dietz.

Marx, Karl (1964): Das Kapital, 3. Bd. Marx Engels Werke, Bd. 25, Berlin
(DDR): Dietz.

Morus, Thomas (1983): Utopia, in: Der utopische Staat, hg. u. ibers. v.
Klaus J. Heinisch, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, S. 7-110.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, ibers. v. Gise-
la Febel u. Jutta Legueil, Stuttgart: Edition Patricia Schwarz.

Nancy, Jean-Luc (2004): Singulir plural sein, tibers.v. Ulrich Miiller-
Scholl, Zirich/Berlin: Diaphanes.

Platon (Plat. Pol.): Politeia. Werke, Griechisch/Deutsch, Bd.4, hg. v. Gun-
ther Eigler, iibers. v. Friedrich Schleiermacher, Darmstadt 1990.
Plumwood, Val (1993): Feminism and the Mastery of Nature, London/

New York: Routledge.

Polanyi, Karl (2001): The Great Transformation: The political and eco-
nomic origins of our time, Boston: Beacon Press.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie,
tibers. v. Richard Steurer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Redecker, Evavon (2020): Revolution fiir das Leben. Philosophie der neu-
en Protestformen, Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Snyder, Gary (2014): Lektionen der Wildnis, iibers. v. Hanfried Blume,
Berlin: Matthes und Seitz.

Stephens, Piers H.G. (2016): The Tragedy of the Uncommon. Property,
Possession, and Belonging in Community Gardens, in: Meyer, John
M./Kersten, Jens (Hg.), The Greening of Everyday Life: Challenging
Practices, Imagining Possibilities, Oxford: Oxford University Press,
S. 183-197.

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce

199


https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Umstrittene Solidaritat

Susemichel, Lea/Jens Kastner (2021): Einleitung in: dies. (Hg.), Unbe-
dingte Solidaritit, Minster: Unrast, S. 7-12.

Susemichel, Lea/Jens Kastner (2021b): Unbedingte Solidaritit, in: dies.
(Hg.), Unbedingte Solidaritit, Miinster: Unrast, S. 13—48.

Tacitus (1981): Dialogus de oratoribus/Dialog iber den Redner, Lateinisch/
Deutsch, hg. u. iibers. v. Dietrich Klose, Stuttgart: Reclam.

Winstanley, Gerrard (1650): An Humble Request, to the Ministers of both
Universities (9 April, 1650); https://oll.libertyfund.org/page/leveller-
tracts-2nd-7#T217 vom 10.05.2022..

https://dol.org/10:14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. - Open Acce



https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217

