
Solidarität – über den

»menschlichen Rand« hinaus

Andreas Hetzel

Neu an der Neuzeit ist vor allem der sich in ihrem Selbstverständnis

ausdrückende Anspruch auf eine Beherrschbarmachung der gesamten

Natur. Der neuzeitliche Mensch soll sich mit Hilfe von Naturwissen-

schaften und Technik gegenüber der Natur erhalten und behaupten

können. Obwohl das Projekt der Naturbeherrschung den Menschen

aus seinem vermeintlichen Ausgeliefertsein an blinde Notwendigkei-

ten befreien sollte, hat es sich zunehmend gegen den Menschen selbst

gerichtet, wie schon die ältere Kritische Theorie feststellte. Die Mittel

der Naturbeherrschung haben sich zu einem System neuer Notwendig-

keiten verdichtet, zu Produktionsweisen, Techniken und Institutionen,

die alles Leben vollständig in sich einschließen und kolonialisieren.

Naturbeherrschung wurde dabei im Zuge einer Geschichte der Norma-

lisierung, Disziplinierung, Selbstoptimierung und Selbstkommodifi-

zierung einerseits internalisiert, also gegen die Natur gerichtet, die wir

selbst sind, andererseits rechtfertigte sie als Anspruch und Programm

auch neue Formen der Herrschaft über als subaltern ausgewiesene

Gruppen von Menschen. Das neuzeitliche Projekt der Naturbeherr-

schung entsteht nicht einfach nur im Gefolge neuer gesellschaftlicher

Herrschaftsverhältnisse, sondern verstärkt sie zugleich.

Den Beginn der Neuzeit nur in Begriffen einer Selbstbehauptung,

also einer Befreiung oder Emanzipation des bürgerlichen Subjekts von

kirchlicher und feudaler Herrschaft zu interpretieren, wäre eine unzu-

lässige Vereinfachung. Die Neuzeit unterbricht nicht einfach eine Ge-

schichte der Herrschaft, sondern transformiert Herrschaft. Dies lässt

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Umstrittene Solidarität

sich sowohl an den sozialenUmbrüchen innerhalb der europäischenGe-

sellschaften selbst als auch im Zuge eines kolonialistischen und impe-

rialistischen Expansionsprozesses außerhalb Europas beobachten. Die

Entstehung der neuzeitlichen Gesellschaften verdankt sich einer sozia-

lenwie ökologischenGründungsgewalt.DieseGewalt äußerte sich nicht

nur in genozidalen Entvölkerungen, etwa der karibischen Inseln, und

der Versklavung vieler Millionen Afrikaner:innen, sondern auch in ei-

nem »ökologischen Imperialismus« (vgl. Crosby 1986), der zur Degra-

dation vonÖkosystemenvor allemdesGlobalenSüdens führte.Die kolo-

nialistische Gewalt, die von europäischen gegenüber nichteuropäischen

Menschen ausgeübt wurde, gingmit einer extraktivistischenGewalt ge-

genüber Ökosystemen einher.

EineKritischeTheoriederNaturverhältnissekann insofernnichtun-

abhängig von einer Kritischen Theorie der Gesellschaft formuliert wer-

den.Umgekehrt kommteineKritischeTheoriederGesellschaft nicht oh-

ne eineAnalyse vonNaturverhältnissenaus.AufHerrschaft zielendeNa-

turverhältnisse und organisierte Formen sozialer Gewalt schließen sich

wechselseitig ein. Die Techniken, die einerseits die Natur und anderer-

seits bestimmte Gruppen von Menschen beherrschbar machen sollen,

verschränken und verstärken sich. Dies hat, so möchte ich in meinem

Beitrag zeigen, auch Konsequenzen für ein angemessenes Verständnis

von Solidarität.

Debatten zur Solidarität werden heute vor allem innerhalb der So-

zialwissenschaften, der Sozialphilosophie und der Politischen Theorie

geführt. Solidarität wird dabei als Eintreten für die Ansprüche der

Schwächsten thematisiert. Akte der Solidarität weisen soziale Forma-

tionen zurück, in denen sich Ungerechtigkeiten blind reproduzieren.

Wer sich solidarisch zeigt, engagiert sich insbesondere für die Vul-

nerablen, Anteilslosen oder Nicht-Betrauerbaren. Solidarität geht darin

über bloße Empathie hinaus, dass sie aktiv an einem Abbau derjenigen

Mechanismen (sowie ihrer Rechtfertigungsordnungen) arbeitet, die

Vulnerabilität, Anteilslosigkeit und Nicht-Betrauerbarkeit erst schaf-

fen. Solidarität ist also eher eine Praxis als eine Haltung. Sie erschöpft

sich nicht im Befolgen der Programme nationalstaatlicher Sozial-

bzw. Sicherungssysteme oder im Einnehmen gewerkschaftlicher Po-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 177

sitionen, sondern geht mit einem entschiedenen und meist riskanten

persönlichen Einsatz einher. Solidarisch zeige ich mich, wenn ich die

Konsequenzen einer Gewalt auch dann mit denen teile, gegen die diese

Gewalt gerichtet ist, wenn ich selbst nicht direkt von ihr betroffen bin;

solidarisch zu sein bedeutet, eine Gewalt auf mich zu nehmen, die ge-

gen beliebige Andere gerichtet wird; solidarisch zeige ich mich darüber

hinaus, wenn ich denWiderstand derjenigen, die sich gegen gewaltför-

mige Akte oder Adressierungen auflehnen, mittrage. Solidarisierungen

stiften also genau dort Sozialität, wo die Bedingungen des Sozialen

in Frage gestellt werden, wo Einzelne als Opfer von Gewalt, Exklusion

und Sündenbockmechanismen überhaupt erst vereinzelt werden. So-

lidarität stiftet eine Gemeinschaft zwischen stärker und weniger stark

von Gewalt Betroffenen, zwischen Anteilslosen und denen, die Anteil

haben. Genau darin ist Solidarität im genuinen Sinne politisch, sie ist

gelebte »Nicht-Indifferenz (non-in-différence)« (Levinas 1995: 128) und

widersteht allen Versuchen, eine Gemeinschaft von Privilegierten zu

immunisieren, sie über einen Ausschluss derjenigen zu stabilisieren,

deren Ausbeutung erst die Privilegien der Privilegierten geschaffen hat.

Gesellschaftliche Naturverhältnisse geraten in aktuellen Diskursen

zur Solidarität nur selten in den Blick.1 Der Kreis derjenigen, gegenüber

denen Solidarität eingefordert werden kann,wirdmeist stillschweigend

auf Mitglieder menschlicher Gemeinschaften beschränkt. In diesem

Beitrag möchte ich die Frage stellen, inwiefern es sinnvoll und geboten

sein könnte, eine Solidarität auch über das hinaus zu praktizieren, was

Jacques Derrida einmal treffend als den »menschlichen Rand« (vgl.

Derrida 2006: 57ff.) bezeichnet hat.Dieser »Rand«, die Grenze zwischen

menschlichen und anders-als-menschlichen Lebewesen, wurde in den

zurückliegenden Jahrzehnten zunehmend politisiert, so etwa in den

Arbeiten von Val Plumwood, Donna Haraway, Bruno Latour, Emanuele

Coccia sowie in den vielfältigen Diskursen im Umfeld der Human-Ani-

mal-Studies oder der Environmental Humanities. In den entsprechenden

Ansätzen und Debatten wird immer wieder darauf hingewiesen, dass

1 Eine Ausnahme bildet Bude 2019: 125ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Umstrittene Solidarität

gewaltförmige Verhältnisse zwischen Menschen häufig mit gewaltför-

migen Naturverhältnissen einhergehen, dass sich die entsprechenden

Manifestationen vonGewalt einander zuspielen.Umgekehrt könnenwir

in einerVulnerabilität,diemenschlichemwie anders-als-menschlichem

Leben zukommt, eine Chance für neue Solidarisierungen erblicken. Als

vulnerabel erfahren sich unter anthropozänischen Bedingungen nicht

nur Menschen; Vulnerabilität wird vielmehr zunehmend als gemeinsa-

mes Signum allen Lebens erkannt.

Unser moderner Begriff der Solidarität geht auf die Solidarobliga-

tion des römischen Rechts zurück, auf die »unbegrenzte Haftung jedes

Schuldners für eine Gesamtschuld« (Bude 2019: 24) einer Gemeinschaft

bzw. die Schulden einzelner Mitglieder dieser Gemeinschaft, die diese

Schulden nicht aus eigenen Stücken begleichen können.Wenn wir Soli-

darität nicht ökonomistisch und vertragstheoretisch denken wollen, al-

so nicht nach dem Modell einer Versicherungsgemeinschaft, sondern

von der Vulnerabilität eines Lebens her, das immer schon von anderem

Leben abhängt, dessen Verletzlichkeit sich gerade in dieser Abhängig-

keit zeigt,das also in einemmehr als ökonomischenSinn inder »Schuld«

anderen Lebens steht, welches ihm vorausgeht und das es trägt, dann

fällt es nicht schwer, die Idee der Solidarität antispeziesistisch zu erwei-

tern. »Das Überleben fast aller Lebewesen«, so etwa Heinz Bude, »setzt

dasMitleben anderer Lebewesen voraus. Jede Lebensform ist darauf an-

gewiesen, dass Leben bereits existiert.« (ebd.: 128) Leben, gleichwelcher

Art, ist ohne Solidarität nicht denkbar.

Die Erfahrung der Endlichkeit und Prekarität allen Lebens, die wir

auf der Schwelle zum Anthropozän machen, jener Epoche, in der die

Menschheitsgeschichte mit erdgeschichtlichen Konsequenzen einher-

geht, vergleicht der Historiker Dipesh Chakrabarty mit einem Schock:

Das »Eindringen« der Gesellschaftsgeschichte »in die ›tiefe‹ Geschichte

bringt einen gewissen Erkenntnis-Schock mit sich – die Erkenntnis

der Verletzlichkeit des Planeten und seiner sehr komplexen räumlichen

und zeitlichen Prozesse, von denen wir ungewollt ein Teil geworden

sind« (Chakrabarty 2015: 181). Chakrabarty bezieht diesen Schock auf

Walter Benjamins Hinweis, dass die unabgegoltenen Ansprüche und

historischen Chancen einer »Vergangenheit«, an die wir in revolutio-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 179

nären Kämpfen anknüpfen könnten, nur »im Augenblick einer Gefahr

aufblitzen« (Benjamin 1974: 695). In einem solchen Augenblick der Ge-

fahr befinden wir uns angesichts der Klima- und Biodiversitätskrise.

Diese Gefahr eröffnet uns allerdings weniger, wie bei Benjamin, eine

Vergangenheit als dieMöglichkeit einer Zukunft, einer Zukunft, die nur

eine konviviale Zukunft allen Lebens sein könnte, eine Zukunft der Soli-

darität über denmenschlichen Rand hinaus, derenUnmöglichkeit es im

Hier und Jetzt einer äußerstenDringlichkeit abzuwehren gilt.Wir leben

in einer geteilten Welt, hätten, wenn wir eine Zukunft haben sollten,

nur eine vonMenschen und anders-als-menschlichen Lebewesen in der

unendlichen Vielfalt ihrer Assoziationsformen geteilte Zukunft. Diese

Zukunft würde wiederum von einer ökologischen Solidarität abhän-

gen, davon, dass die sozialen und ökologischen Folgen unnachhaltiger

Lebensstile und die damit einhergehenden Vulnerabilitätsrisiken nicht

länger ungleich verteilt werden.

Ich werde im Folgenden zunächst erläutern, warum ich denke,

dass der Schritt in die Neuzeit zumindest auch ein Schritt in eine um-

fassende Entsolidarisierung war. Dass die Idee der Solidarität in der

Neuzeit, etwa in Gestalt der organischen Solidarität Durkheims, eine

spezifische Ausprägung und politische Ausweitung erfährt, begreife

ich dabei als Ausdruck dessen, dass sie als Praxis und Lebensform ihre

Selbstverständlichkeit verliert. Dazu gehe ich auf das ebenso sozial-

wie umweltgeschichtlich bedeutsame Ereignis der Überführung des

Gemeinlandes (der Allmende oder der commons) in Privatbesitz zu Be-

ginn der Neuzeit ein (1). In einem zweiten Schritt frage ich, ausgehend

von den antiken Vorstellungen einer koinonia (Gemeinschaftlichkeit)

und philia (Bürger:innenfreundschaft), von welchen Ambivalenzen das

Konzept der Solidarität heimgesucht wird undwie ein radikaldemokra-

tisches Verständnis von Solidarität aussehen könnte (2). Abschließend

untersuche ich ausgehend von Pjotr Alexejewitsch Kropotkin, Aldo

Leopold und Bruno Latour Möglichkeiten einer über den menschlichen

Rand hinaus radikalisierten Solidarität (3).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Umstrittene Solidarität

1. Solidarität als Commoning

Dass und wie sich Formen der Gewalt innerhalb wie außerhalb des

menschlichen Randes verschränken, macht ein Blick auf die gesell-

schaftlichen Umbrüche deutlich, die mit der Entstehung der Neuzeit

einhergehen.Deren Einsatzpunkt kann als Beginn einer zugleich sozia-

len und ökologischenEntsolidarisierung beschriebenwerden.Als Praxis

und Lebensform kommt Solidarität nicht erst mit der Neuzeit in die

Welt, also nicht etwa,wie Emil DurkheimsKonzept einer »organischen«

Solidarität das nahelegt, als Reaktion auf die zentripetalen Kräfte der

Konkurrenz und sozialen Differenzierung. Im Gegenteil: Die Schritte

in die Neuzeit und die Moderne können sicher zunächst vor allem als

Schritte in eine umfassende Entsolidarisierung gedeutet werden, in

eine Welt, die durch Besitzindividualismus (vgl. Macpherson 1980),

Konkurrenz um knappe Ressourcen und ein Subjekt bestimmt ist, das

sich nicht länger über seine Beziehungen definiert, sondern über seine

kalkülrational verfolgten ökonomischen Interessen (vgl. Hirschman

1980). Sowohl seine Mitmenschen wie auch die ihm vorausgehende

und es tragende Natur kommen diesem Individuum nur als mögliche

Ressourcen in den Blick, als ein potenzieller Sachbesitz, über den es frei

verfügen kann, ohne für die Folgen dieser Nutzung anderen gegenüber

rechenschaftspflichtig zu sein. Autorinnen wie Val Plumwood und Eva

von Redecker haben herausgearbeitet, dass und wie ein Anspruch auf

»Sachherrschaft« (vgl. von Redecker 2020: 32ff.), der sich zunächst auf

Landbesitz richtete, in eine allgemeinere »logic of domination« (Plum-

wood 1993: 66ff.) transformiert werden konnte, der dann auch anderen

Menschen gegenüber geltend gemacht werden konnte, die in einer

zumeist rassifizierenden und geschlechterstereotypisierenden Weise

als subaltern konstituiert wurden.

Gesellschaftlich macht sich eine Entsolidarisierung zu Beginn der

Neuzeit vor allem an einer neuen Ordnung des (Land-)Besitzes fest, an

dem, was in der Wirtschaftsgeschichte als »enclosure of the commons«

(Polanyi 2001: 37) beschriebenwurde undwas liberaleTheoriemit der Fi-

gur einer vermeintlichen »Tragik der Allmende« (vgl.Hardin 1968) nach-

träglich zu rechtfertigen versucht haben. Die west- und mitteleuropäi-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 181

schen Landschaften waren bis ins späte Mittelalter durch eine extensi-

ve gemeinsameNutzung des Landes geprägt.Diese Allmendewirtschaft

schuf und erhielt eine offene und strukturreiche Landschaft, einMosaik

ausHeiden,Wäldern,kleinenFeldern,eineLandschaft, inderweiteTeile

einer biologischenVielfalt überdauernkonnten,die bereits vor demAuf-

treten des Menschen für diese Landschaften charakteristisch war. Zu-

gleich schuf und erhielt sie eine Landschaft, die den sie bewohnenden

Menschen eine nachhaltige Lebensgrundlage bot.

Das Wort Allmende (im Englischen: commons) ist aus unserem

heutigen Sprachschatz weitgehend verschwunden. Es bezeichnet ein

Gemeindegut oder eine Gemeindeflur, das Land also, das ein Dorf um-

gibt und von der Dorfgemeinschaft gemeinsam bewirtschaftet wird.

Die Haltung gegenüber diesem Land ist nicht die des/der Besitzer:in,

der/die frei über ein Produktionsmittel verfügt, sondern die des/der

Hausverwalter:in, der/die seinen/ihren Mithausverwalter:innen Re-

chenschaft schuldig bleibt. Die Allmende kann nur kooperativ, und

das impliziert immer auch: extensiv und nachhaltig, genutzt werden,

so, dass sie sich in ihrer Nutzbarkeit immer wieder neu herstellt. Die

nachhaltige Nutzung führt wiederum, ökologisch gesehen, zu einem

Strukturreichtum und zu einer hohen biologischen Vielfalt. Das genaue

Gegenteil der Allmende wäre die ausgeräumte Agrarwüste unserer Ta-

ge, in der die Flächen darauf reduziert werden, höchstmögliche Erträge

zu liefern.

Die solidarische, nicht auf Profit zielende und in einer Haltung der

stewardship verwurzelte Nutzung des Landes vor dem Beginn der Neu-

zeit war, so Garrett HardinsThese, intrinsisch zum Scheitern verurteilt.

Die Allmendewirtschaft verführe dazu, dass jedes einzelne Mitglied

der Dorfgemeinschaft versuche, die anderen dadurch zu übervorteilen,

dass es das Gemeinland intensiver und erfolgreicher ausbeute als seine

Nachbar:innen. Die vermeintlich gemeinsame Nutzung führe in einen

Nutzungskonflikt, der akzeleriere und so die ökologische Grundlage

des gemeinsamen Lebens durch Übernutzung zerstöre (vgl. Hardin

1968). Hardin formuliert seine berühmte These von einer Tragik der

Allmende vollständig in einem liberalistischen und besitzindividua-

listischen Paradigma. Der These wäre entgegenzuhalten, dass nicht

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Umstrittene Solidarität

die Allmendewirtschaft, die sich ja in verschiedensten vormodernen

und außereuropäischen Kulturen über Jahrhunderte bewährt hat, zu

einer Degradation des Landes führte, sondern die entsolidarisierende

Umwandlung der Allmende in Privatbesitz. Der Umweltethiker Piers

H.G. Stephens kann insofern gegen Hardin auf eine »Tragödie der

uncommons« hinweisen. Er macht deutlich, dass Hardins commons »in

Wirklichkeit kaum den traditionellen commons ähneln«, die gerade

nicht durch das »Streben nach privater Gewinnmaximierung« gekenn-

zeichnet seien. Stephens zeigt über eine Untersuchung von community-

gardening-Projekten unserer Zeit, »dass der neo-Locke’sche Weg [der

Privatisierung, AH] zu einer anderen Tragödie führt, einer Tragödie der

uncommons, in der die bereichernden Bindungen der sozialen Zugehö-

rigkeit, der Verbundenheit mit der Erde und der Erfüllung, die mit der

Nahrungsmittelproduktion verbunden sind, in immer weitere Ferne

rücken.« (Stephens 2016: 183f.)

Mit der Allmende wurde nicht nur eine alte Gemeinschaft zwi-

schen Menschen, Tieren, Pflanzen und Böden unterbrochen, sondern

auch Formen sozialer Solidarität. Silvia Federici schreibt in diesem

Zusammenhang: »Die Allmende beförderte nicht nur Formen kol-

lektiver Entscheidungsfindung und Kooperation; sie war auch die

materielle Grundlage, auf der Solidarität und Gesellschaftlichkeit der

Bauern gediehen.« (Federici 2020: 90) Die Zerstörung genau dieser

Solidarität kann für Federici, die hier Marx folgt, als das entscheidende

Gewaltereignis interpretiert werden, das den gesellschaftlichenModer-

nisierungsprozess einläutet und sich auf all seinen Stufen fortschreiben

wird.Marx charakterisiert dieses Gewaltereignis bereits sehr treffend:

»[D]er große Feudalherr [schuf, A.H.] ein ungleich größeres Proletari-

at durch gewaltsame Verjagung der Bauernschaft von demGrund und

Boden, worauf sie denselben feudalen Rechtstitel besaß wie er selbst,

und durch Usurpation ihres Gemeindelandes. Den unmittelbaren An-

stoß dazu gab in England namentlich das Aufblühn der flandrischen

Wollmanufaktur und das entsprechende Steigen der Wollpreise. Den

alten Feudaladel hatten die großen Feudalkriege verschlungen, der

neue war ein Kind seiner Zeit, für welche Geld die Macht aller Mäch-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 183

te. Verwandlung von Ackerland in Schafweide ward also sein Lösungs-

wort.« (Marx 1962: 746)

Was Thomas Morus bereits im frühen 16. Jahrhundert als große »Ein-

zäunung« beschrieben hatte – auchMorus beobachtet, dass die Adligen

»alles« vormalige Gemeinland »als Weide einzäunen« (Morus 1983: 26)

und es zu ihrem Privatbesitz erklären –, belegt Marx mit dem Begriff

einer »ursprünglichen Akkumulation«, einer Gründungsgewalt, die den

Beginnunserer angeblich freienund liberalenMarktwirtschaftmarkiert

und sich in ihr blind reproduziert.Marx begreift die »ursprüngliche Ak-

kumulation« als erste Inbesitznahme der Produktionsmittel durch die

Kapitalisten. Die Überführung des extensiv genutzten Gemeindelandes

in Privatbesitz analysiert er als einen »historischen Scheidungsprozeß

von Produzent und Produktionsmittel« (Marx 1962: 742). Damit die eine

gezwungen wird, ihre Arbeitskraft an die anderen zu verkaufen, muss

ihr bereitsGewalt zugefügtworden sein,muss sie bestimmter Produkti-

onsmittel,die ihrnatürlicherweise immer schonzukamen,beraubtwor-

den sein. Das geschah vor allem durch Überführung von Allmenden in

den Besitz von Fürsten. In Europa begann dieser Prozess für Marx am

Ende des 15. Jahrhunderts, als die Fürsten in England die alteingesesse-

nen Bauern von ihren Äckern vertrieben. Die ursprüngliche Akkumula-

tionwar also nichts anderes als ein organisierter Landraub, eineUmver-

teilung nach oben. Die Struktur unserer modernen Gesellschaften und

Naturverhältnisse ist durch diesen Raub geprägt. Natur wurde zu einer

Beute und einem Sachbesitz, die Gesellschaft wurde entsolidarisiert.

Mit dieser Diagnose möchte ich keineswegs nahelegen, dass wir

vor die Schwelle der Neuzeit zurückkehren, noch gar naiv das Mit-

telalter idealisieren sollten. Ich möchte aber darauf hinweisen, dass

es zu genau dem Weg in die Moderne, zu dem sich die europäischen

Gesellschaften entschieden haben, weniger gewaltförmige Alternati-

ven gegeben hätte. Die Geschichte des sogenannten gesellschaftlichen

Modernisierungsprozesses ist vor allem eine Gewaltgeschichte, die

Geschichte einer Gewalt, die die europäischen Menschen gegen andere

Menschen, gegen die anders-als-menschliche Natur und gegen die

Natur in sich selbst richten.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Umstrittene Solidarität

Das anthropozentrische und zugleich naturvergessene Verständnis

des Politischen in der Neuzeit entsteht erst nach der Überführung der

Commons in Privatbesitz und liefert über weite Strecken dessen nach-

trägliche Legitimation. Die Gesellschaftsverträge, die Thomas Hobbes

und John Locke beschreiben, schließen Besitzbürger miteinander, um

ihren Besitz an natürlichen Ressourcen zu schützen, um Land einzuhe-

gen und um damit zugleich, wie GerrardWinstanley, ein früher Gegner

der ursprünglichen Akkumulation, schreibt, andere Menschen »auszu-

hegen [hedge out others]« (Winstanley 1650: o.S.), sie einerseits des Zu-

gangs zum Land und seiner Produktivität zu berauben, sie andererseits

um ihre politischen Partizipationsmöglichkeiten zu bringen, die auch

im England der frühen Neuzeit vom Besitz abhingen. So wie das Politi-

sche als das Miteinander der Freien und Gleichen in der klassisch-anti-

ken Polis um den Preis einer ursprünglichen Ausgrenzung von Unfreien

und Ungleichen (Frauen, Sklaven, Fremden) erkauft war, so geht auch

dieWiedergeburt des Politischen in der Neuzeit mit einem grundlegen-

denAusschluss einher, einemAusschluss der Besitzlosen und derNatur.

Die Natur ist nicht mehr einfach gegeben, sondern wird durch Aneig-

nung in Privatbesitz verwandelt und selbst zu einembloßenMittel, zum

Mittel für weitere Produktion und Wertsteigerung. »Historisch hat die

Inbesitznahme des Allmendelandes«, so Gary Snyder, »durch die Zen-

tralregierung oder durch Unternehmen aus der Zentralwirtschaft zu ei-

nemNiedergang desWildnisgebiets und der landwirtschaftlich genutz-

ten Böden geführt. Manchmal gibt es gute Gründe die Goldene Gans zu

schlachten –die schnellenProfite könnendannananderer Stellemit hö-

heremErtrag reinvestiertwerden.« (Snyder 2014: 36) Ivan Illich,denSny-

der in diesemKontext zitiert, spricht im Zusammenhang der »Inbesitz-

nahme des Allmendelandes« von der Neuzeit als »einem fünfhundert-

jährigen Krieg gegen die Subsistenzwirtschaft« (Illich 1981: 70), gegen

eine Wirtschaftsweise, die auf einem solidarischen Austausch mit der

Natur beruhte, nicht auf deren Ausbeutung.

Die vorneuzeitliche Allmendewirtschaft begünstigte eine Einstel-

lunggegenüberdemLand, inder sichMenschennicht als Besitzer:innen

sondern als Bewohner:innen und Bewahrer:innen begreifen: Das Land,

das allen gehörte, den Nachbar:innen ebenso wie den zukünftigen Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 185

nerationen, vor allem aber auch sich selbst, musste nachhaltig genutzt

und in seiner vollen Integrität bewahrt werden. Das wird schon von

Marx auf den Punkt gebracht:

»VomStandpunkt einer hohen ökonomischenGesellschaftsformation

wird das Privateigentum einzelner Individuen am Erdball ganz so ab-

geschmackt erscheinen, wie das Privateigentum eines Menschen an

einem andern Menschen. Selbst eine ganze Gesellschaft, eine Nati-

on, ja alle gleichzeitigen Gesellschaften zusammengenommen, sind

nicht Eigentümer der Erde. Sie sind nur […] ihre Nutznießer, und ha-

ben sie als boni patres familias den nachfolgenden Generationen ver-

bessert zu hinterlassen.« (MEW 25: 826)

Marx knüpft hier an eine jüdisch-christliche Tradition an, die den

Menschen nicht als Herrscher über die Schöpfung begreift, sondern als

Hausverwalter, oder im Englischen, als steward.

Wennwir Entsolidarisierung als historisches Ergebnis der Ablösung

einer Allmendewirtschaft durch eine auf Privatbesitz basierende Wirt-

schaftsform interpretieren können, dannwäre zu hoffen, dass sich Soli-

darität,zwischenMenschen,aber auchzwischenMenschenundanders-

als-menschlichenWesen über eine Politik des commoning rückgewinnen

ließe, über ein Einreißen der Zäune, die nicht nur als undemokratische

Bedingungen unserer modernen Demokratien gelten können, sondern

die Natur bis heute in eine Ressource verwandeln und degradieren. Ei-

ne solchePolitik des commoning könnte an frühneuzeitlicheBewegungen

anknüpfen, an die Levellers und Diggers, die die Appropriation des Lan-

des mit einer Gegenappropriation beantwortet haben. Die Diggers, de-

nenWinstanley einepolitischeStimmeverliehenhat,brachendieSchaf-

weiden der Fürsten wieder um, kehrten von der Manufaktur zurück in

die Subsistenz. Um solidarische Naturverhältnisse zu etablieren, käme

es heute darauf an,das Land zu ent-eignen, eswieder zu öffnen, es zual-

lererst einem agroindustriellen Komplex streitig zu machen, der es zu-

nehmend unlebbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Umstrittene Solidarität

2. Kontrapunktische Solidarisierungen

Die Geschichte der Solidarität verbindet sich eng mit der Geschichte

einer als Lebensform verstandenen Demokratie, sie beerbt deren Chan-

cen, aber auch deren Ambivalenzen, an die ich hier insofern erinnern

möchte. Im klassischen Griechenland wird Demokratie weniger als

Ensemble von politischen Verfahren und Institutionen gedacht, denn

als Lebensform, die auf koinonia (Gemeinschaftlichkeit) und philia (Bür-

ger:innen-Freundschaft) beruht, zwei Konzepten, die wichtige Aspekte

der späteren römischen Solidarität vorwegnehmen. Koinonia und philia

werden dabei von Möglichkeiten einer sozialen Exklusion bedroht, die

in die Idee der Solidarität eingehen werden.

Demokratie, die Herrschaft des Volkes, aller Beliebigen, bedeutet

für Aristoteles zunächst, »dass alle über alles entscheiden« (Arist. Pol.

1298a). In der römischen Philosophie deutet Tacitus Demokratie analog

dazu als Lebensform, in der »alle alles vermögen (omnia omnes posse)«

(Tac. dial. 40, 3). Beide Definitionen sind in größtmöglicherWeise anti-

exklusionistisch: »alle« bedeutet zunächst einfach, dass niemand will-

kürlich von der politischen Partizipation ausgeschlossen werden darf,

»alles« (oder »über alles«) bedeutet, dass keine Fragen des gemeinsamen

Lebens von der gemeinsamen Entscheidungsfindung ausgenommen

werden dürfen. Eine noch radikalere Definition der Demokratie hat

Platon, einer ihrer größten Kritiker, geliefert. Platon charakterisiert

Demokratie dadurch, dass in ihr »ohne Unterschied Gleichen und Un-

gleichen dieselbe Gleichheit zu[ge]teilt« werde (Plat. Pol. 558c, 5–6).

Demokratie nimmt hier die Form eines (für Platon gerade zu vermei-

denden) Exzesses an, der sich gegen jede Art von Ungleichheit richtet.

Demokratie hebt genau die Grenzen auf, die es erlauben, bestimmte

Menschen als nicht gleich zu behandeln, sie auszuhegen. Darin besteht

ihre Radikalität, ihrer Aktualität, ihre Chance.

Demokratie war im Verständnis der klassischen Antike weniger ein

Verfahren der Herrschaft als eine positiv ausgezeichnete Lebensform.

So bindet Aristoteles sie eng an ein Ideal gelebter (Bürger-)Freundschaft

undbemerkt immerwieder,dass eine affektiveGrundlage fürdasdemo-

kratische Zusammenleben wichtiger sei als alles andere: »Wo Freunde

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 187

sind«, so schreibt er, »bedarf es keiner Gerechtigkeit« (Arist. NE 1155a),

also keiner Prinzipien undVerfahren der Steuerung.Die poliswird nicht

als Ensemble von Institutionen oder als räumlich definiertes Gebiet ver-

standen,sondernalsAffektgemeinschaft.Erst inderPartizipationanei-

nemals freudvoll erfahrenen gemeinsamenGestalten gemeinsamer An-

gelegenheiten, das Aristoteles auch als praxis beschreibt, findetmensch-

liches Leben seine höchste Erfüllung.

»Da jeder Staat [polis, A.H.] uns als eine Gemeinschaft [koinonia, A.H.]

entgegentritt und jede Gemeinschaft als eine menschliche Einrich-

tung, die ein bestimmtes Gut verfolgt – denn um dessentwillen, was

ihnen ein Gut zu sein scheint, tun alle alles –, so erhellt, daß zwar alle

Gemeinschaften nach irgendeinem Gute streben, vorzugsweise aber

und nach dem allervornehmsten Gute diejenige, die die vornehmste

von allen ist und alle anderen in sich schließt. Dies ist aber der so-

genannte Staat [polis] und die staatliche Gemeinschaft.« (Arist. Pol.

1252a)

Alle tunhier alles,umampolitischenLeben teilzuhaben; ihr Lebenquali-

fiziert sich erst über diese Teilhabe als gutes Leben. Umgekehrt besteht

der Staat nicht, wie tendenziell in der Neuzeit, um seiner selbst willen

oder umdasÜberlebenderBürger:innen zu sichern, sondernfindet sein

telos im guten Leben der Bürger:innen. »Zweck des Staates ist also, daß

mangut lebe […], Staat aber ist dieGemeinschaft vonGeschlechtern und

Ortschaften in einem vollkommenen und sich selbst genügenden Da-

sein.« (Arist. Pol. 1280b) Ein »gutes« (d.h. ein moralisch qualifiziertes

und zugleich glückliches) Leben ist dabei nur möglich im Miteinander

Verschiedener. Der Staat ist »seiner Natur nach eine Vielheit« (Arist. Pol.

1261a),dieBürger sind »derArt nach verschieden« (Arist.Pol. 1261a).Die-

se Verschiedenheit bezieht sich zunächst auf soziale Differenzkriterien

wie das Vermögen, auf politische Haltungen und Gruppeninteressen,

aber auch auf eine grundlegende Verschiedenheit, auf das,was wir heu-

te vielleicht Alterität nennenwürden.Aristoteles erwähnt diese Alterität,

wenn er die Gerechtigkeit insofern als höchste Tugend lobt, als nur sie

»pros heteron« (Arist., NE 1129b) sei, bezogen auf den Anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Umstrittene Solidarität

In der neueren politischen Philosophie, am nachdrücklichsten bei

JacquesDerrida und Jacques Rancière, ist immerwieder betontworden,

dass die griechische Demokratie auf vorpolitischen Ausschlüssen be-

ruht. So hebt Rancière hervor, dass für Aristoteles nicht alle Menschen

Anteil am logos haben, dass für ihn insofern auch nicht alle politisch

partizipieren können. Aristoteles verbannt Kinder, Frauen und Skla-

ven in den oikos; er schließt darüber hinaus Metöken und Besitzlose

von der politischen Partizipation aus. Der demos der Demokratie kon-

stituiert sich über einen mehrfachen vorpolitischen Ausschluss (vgl.

Rancière 2002: 21ff.). Solidarität als koinonia oder philia konsolidiert ein

Innen gegenüber einem Außen, ein »Wir« derjenigen, die Anteil haben,

gegenüber anteilslosen Anderen. Derrida schreibt in vergleichbarer

Weise:

»Die Einheit des griechischen genos (Geschlecht, Abstammung, Rasse,

Familie, Volk etc.) wird durch Verwandtschaft und gemeinsame Her-

kunft gestiftet […]. Wie in allen Rassismen, in allen Ethnozentrismen,

genauer: in allen Nationalismen der Geschichte, regelt ein Diskurs

über die Geburt und die Natur, eine physis der Genealogie (genauer

gesagt: ein Diskurs oder ein Phantasma der genealogischen physis)

die Bewegung der jeweiligen Gegensätze: […] Drinnen und Draußen.«

(Derrida 2002: 136)

Derrida betont und skandalisiert die Exklusivität der Bürger:innen-

Freundschaft bei Aristoteles und kann sich vor allem auf Passagen

berufen, in denen der griechische Philosoph darauf hinweist, dass

Freundschaft eine energeia sei, eine aktive Tätigkeit, dass es aber »un-

möglich ist, gleichzeitig vielen gegenüber aktiv zu sein« (Arist. EE

1238a). Daraus folgt für Aristoteles eine Notwendigkeit der Beschrän-

kung der Freundschaft auf wenige Einzelne: »So gibt es also die ›erste‹

Freundschaft nicht unter Vielen, da es schwer ist, viele zu erproben;

man müßte ja mit jedem eine Lebensgemeinschaft beginnen.« (Arist.

EE 1237b)

Die größte Ambivalenz der Aristotelischen philia betrifft aber, so

Derrida, ihre Nähe zur eugeneia, zur »guten« und das heißt: gemeinsa-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 189

menHerkunft.Freundschaft, soAristoteles, kann ich leichter gegenüber

denen pflegen, mit denen ich ein gemeinsames Erbe teile: »Daher sind

Stimmen, Verhaltensweisen und gemeinsames Leben den Wesen glei-

cher Abstammung gegenseitig Quelle größter Lust.« (Arist. EE 1239b)

Der über die philia konstituierte politische demos hat also auch eine

vorpolitische Quelle. Den von Rancière und Derrida geltend gemachten

Kritiken an der klassisch antiken Konzeption von Demokratie würde

ich mich anschließen, allerdings sowohl Aristoteles als auch die gelebte

demokratische Praxis in Athen, die in der Politik des Aristoteles ihren

politischen Reflex findet, etwas wohlwollender sehen. Die vorpoliti-

schen Bedingungen eines demokratischen Politischen sind keineswegs

notwendige Bedingungen der antiken Vorstellung von Demokratie. Ich

würde sie eher alsGefahrenbegreifen,GefahrenderSchließungeiner im

Prinzip offenen, buchstäblich auf Nichts gegründeten demokratischen

Lebensform.

Wenn Aristoteles von Gemeinschaft (koinonia) spricht, meint er

zunächst gerade keine Verbundenheit über substantielle Kriterien wie

eine geteilte Herkunft, gemeinsam verfolgte Interessen oder gemein-

same Fähigkeiten. Die polis gilt ihm als ein Miteinander Verschiedener,

denen gemeinsam ist, dass sie dieGemeinschaft, in der sie immer schon

stehen, zu vollenden suchen, indem sie ihr im stets offenen Konflikt von

Rede und Gegenrede eine Form verleihen. Aristoteles interpretiert die

koinonia nicht so sehr als fertig konstituierte Gemeinschaft, sondern als

Streben nach und Aufgabe der Vergemeinschaftung. In diesem Zusam-

menhang rückt er koinonia in eine große Nähe zur philia: »Freundschaft

ist ja doch Gemeinschaft«, heißt es sowohl in der Nikomachischen Ethik

(Arist. EN 1171b) wie in der Politik (Arist. Pol. 1295b) und bemerkt, dass

wir etwa auch mit Sklaven ein Verhältnis der Freundschaft pflegen

können. Gemeinschaft hat für Aristoteles etwas mit Neigungen und

Freude zu tun, insofern kritisiert er eine Position für die der Staat »nur

der Notdurft und nicht vielmehr des Schönen wegen da« ist (Arist. Pol.

1291a), eine Formulierung, die ihren Reflex in Hegels Kritik an einem

»äußeren Staat – Not- und Verstandesstaat« (Hegel 1986: 340) finden

wird. Was den Staat daran hindert, zu einem bloßen Funktionszu-

sammenhang zu werden, ist eine affektive Grundlage, eine gefühlte

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Umstrittene Solidarität

Gemeinsamkeit, eine fühlbare Atmosphäre des Füreinander-Einste-

hens über alle sozialen Differenzen hinweg. Diese affektive Grundlage

besteht nicht einfach, sondern muss eingeübt und kultiviert werden,

durch gemeinsameAktivitäten, die ihren Sinn vor allem imPraktizieren

und Erfahren von Gemeinsamkeit haben. »Wenn es aber so sein soll,

daß das Ich glücklich lebt und so auch der Freund, und daß man im

Zusammenleben zusammen wirkt, so gehört die Gemeinsamkeit (des

Ich und Du) gewiß in vorzüglicher Weise zu den Dingen, die Telos-

Rang haben. Daher soll man gemeinsam das Schöne betrachten und

gemeinsam Feste feiern.« (Arist. EE 1245b)

Die neuzeitlichen Konzepte der Gemeinschaft und der Solidarität

beerben die von Derrida und Rancière betonte Gefahr, in der bereits der

antike demos schwebt, die Gefahr, sich über eine vorpolitische Schlie-

ßung zu immunisieren und Anteilslosigkeit zu produzieren. Solidarität

beerbt aber auch die Chancen, die im Begriff der antiken Demokratie

angelegt sind, vor allem die Chance eines Miteinanders der beliebigen

Verschiedenen. Insofern sollten wir auf ein Verständnis von Solidarität

drängen,das derVision einer radikalen oder »kommenden«Demokratie

entspricht, einer Demokratie, die sich mit keinem erreichten Stand der

Demokratisierung von gesellschaftlichen Verhältnissen begnügt.

Auch der demos der neuzeitlichen Demokratie definiert sich über

vorpolitische Ausschlüsse. Die neuzeitlichen Demokratien sind vor

allem Demokratien männlicher Besitzbürger. Daraus sollten wir aber

nicht die Konsequenz ziehen, auf die Sache der Demokratie und der

sie orientierenden Idee einer Solidarität zu verzichten. Derrida fragt in

diesem Sinne: »Ist es möglich, die Demokratie oder das, was weiterhin

auf den alten Namen der Demokratie hört, zu denken und ins Werk zu

setzen, indem man sämtliche Formen der Brüderlichkeit, nämlich der

Familie oder der androzentrischen Ethnie entwurzelt?« (Derrida 2002:

409) Diese Entwurzelung begreift er vor allem als Prozessualisierung.

Demokratie und Solidarität können nicht eingehegt und besessen wer-

den. »Denn die Demokratie bleibt künftig, bleibt im Kommen, bleibt,

indem sie kommt, das ist ihr Wesen, sofern sie bleibt: Sie wird nicht

allein unbegrenzt vervollkommnungsfähig, also stets unzulänglich und

zukünftig sein.« (Ebd.) Demokratie wäre, wenn wir Derrida folgen

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 191

wollen, »die Macht der verschiedenen Vielen« (Lorey 2020: 36), Dinge

zu tun, die sie nur als Verschiedene tun können. Die »Wahrheit« der

Demokratie wäre bei Derrida vor allem die »Wahrheit des anderen, he-

terogenen, Heteronomen, Asymmetrischen, der disseminalen Vielheit,

des anonymen ›Beliebigen‹, des ›beliebigen Jemand‹, des unbestimm-

ten ›ein Jeder‹« (Derrida 2003: 32), die nicht am menschlichen Rand

haltmacht.

Demokratie bedeutet dann, »singulär plural zu sein« (Nancy 2004).

Die demokratische Gemeinschaft »ist das, was stets durch und für

den anderen geschieht.« (Nancy 1988: 38) Sie ist immer schon »Ge-

meinschaft der anderen« (ebd.) oder, wie Maurice Blanchot formulieren

würde, »Gemeinschaft derer, die keine Gemeinschaft haben« (Blanchot

2007: 47).Eine solcheGemeinschaft könnte sich per definitionemnicht ge-

gen einen ausgeschlossenen Dritten formieren, die »Gemeinschaft der

anderen« wäre eine Gemeinschaft ohne Exklusion. Die demokratische

Beziehung wäre eine »Beziehung ohne Beziehung« (Levinas 2014: 110).

Eine Solidarität, die die Tradition dieser radikaldemokratischen Ansät-

ze aufnimmt, stünde also für das Praktizieren einer Gemeinsamkeit

Verschiedener.

In den neueren sozialphilosophischen Debatten finden sich drei

Modelle von Solidarität, die diesem Anspruch Rechnung zu tragen

suchen, die »kontrapunktische Solidarität« von María do Mar Castro

Varela, die »unbedingte Solidarität« bei Jens Kastner und Lea Suse-

michel sowie schließlich die Ethik der Kohabitation von Judith Butler.

Gemeinsam ist diesen Ansätzen zunächst, dass sie Solidarität vor al-

lem als Praxis des Solidarisierens beschreiben, so explizit bei Castro

Varela: »Solidarität ist eine Praxis.« (Castro Varela 2018: 19). Castro

Varela erläutert das Spezifische einer gelingenden, nichtexkludieren-

den Praxis des Solidarisierens über ein musikalisches Bild, über den

Kontrast von Kanon und Kontrapunkt: »In der Musik ist der Kanon eine

mehrstimmige Komposition, bei der eine Stimme nach der anderen

einsetzt, wobei die erste Stimme – quasi als Richtschnur – von den

anderen Stimmen exakt kopiert wird. Wir tun exakt dasselbe, was die

erste Stimme gemacht hat. Es gibt keine Abweichungen davon.« (Castro

Varela 2018: 25) In diesem Sinne wird das Substantiv »Kanon« auch in

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Umstrittene Solidarität

den Kultur- und Kunstwissenschaften verwendet: für das Herstellen

einer Einheitlichkeit von Tradition durch Kanonisierung. Das Ziel einer

an postkolonialen Debatten informierten Kritik richtet sich heute oft

zunächst gegen Prozesse der Kanonbildung, die die klassische euro-

päische Kultur bevorzugen. Dem Kanon hält Castro Varela eine andere

Form des Musikalischen entgegen, die des Kontrapunktischen:

»Die Idee des Kontrapunktischen schreibt gegen diese Idee des Ka-

nons an. In Edward SaidsWerk Kultur und Imperialismus (1993) erwähnt

er zum erstenMal das Kontrapunktische im Zusammenhangmit dem

Zurückschreiben. Der Kontrapunkt ist für Said – angelehnt an Bach –

gewissermaßen die Kunst, Gegenstimmen zu gegebenen Tonfolgen

zu erfinden, die einen Zusammenklang ermöglichen und gleichzeitig

Eigenständigkeit aufweisen. Also anders als der Kanon versucht das

Kontrapunktische nicht der Stimme zu folgen, sondern eine Gegen-

stimme zu artikulieren, die sowohl den Zusammenklang – da kommt

die Solidarität ins Spiel – als auch Eigenständigkeit aufweist. Das Kon-

trapunktische schafft also einen Raum, in demunterschiedliche Stim-

men artikulierbar sind und artikuliert werdenmüssen.« (Castro Varela

2018: 25)

Hier haben wir genau ein Miteinander der Verschiedenen, wie es seit

Aristoteles auch als Charakteristikum einer als Lebensform verstande-

nen Demokratie gedacht wird.

In einer vergleichbaren Weise begreifen auch Susemichel und

Kastner Solidarität als eine Vergemeinschaftung über Differenzen:

»Radikale Solidarität basiert auf Differenzen. Sie setzt voraus, dass es

gerade nicht geteilte – ökonomische, kulturelle, politische – Grund-

lagen gibt und dass dieses Trennende überwunden werden kann.«

(Susemichel/Kastner 2021a: 7) Unbedingte Solidarität bedeutet für sie,

imTrennendenSelbst einVerbindendes zu sehen.Sie berufen sich dabei

vor allem auf neuere feministische Theoretisierungen von Solidarität,

so auf die vonDiane Elam vorgeschlagene »groundless solidarity« (Elam

1994: 67ff.), die Solidarität nicht länger in Begriffen der Reziprozität und

Zugehörigkeit denkt (vgl. Susemichel/Kastner 2021b: 40), sondern sie

entgründet, und auf Audre Lordes Vorschlag, »Unterschiede in Stärken

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 193

umzuwandeln« (Lorde 2021: 10; vgl. Susemichel/Kastner 2021b: 40), un-

terschiedliche Erfahrungen der Subalternisierung und desWiderstands

miteinander zu verbinden, ohne ihre Unterschiede dabei aufzuheben.

Ein drittes Modell einer im weitesten Sinne radikaldemokratischen

Solidarität wäre die von Judith Butler im Anschluss an Hannah Arendt

entwickelte Ethik der Kohabitation. In ihrem Buch über Adolf Eich-

mann (vgl. Arendt 2011) hebt Arendt hervor, dass die Nationalsozialisten

davon ausgingen, sie könnten sich aussuchen, mit wem sie das Leben

auf dieser Erde teilen wollen. Genau das, so das zentrale Argument von

Arendt, können und dürfen wir gerade nicht. Solidarität beginnt für

Arendt dort, wo wir Andersheit nicht einfach nur tolerieren, sondern

aktiv schützen, auch und gerade dort, wo sie uns irritiert und provo-

ziert. Was Eichmann »laut Arendt nicht begriff, war, dass niemand das

Vorrecht hat, sich auszusuchen, mit wem er die Erde bewohnt« (Butler

2016: 148). Butler ergänzt diesen Gedanken wie folgt: »Denn wer auch

immer ›wir‹ sind – wir sind auch die, die nicht ausgewählt wurden, die

auf dieser Erde leben, ohne dass alle anderen dies billigen und die von

Anfang an zu einer umfassenden Bevölkerung und einer zukunftsfähi-

gen Erde gehören.« (Butler 2013: 37) Menschliches Leben ist, wie Butler

im Anschluss an Vertreter:innen der Disability-Studies ausführt, immer

schonunterstützungsbedürftig, vulnerabel undabhängig, abhängig von

einem»komplexenGeflecht ausUmwelt,Sozialbeziehungen,Unterstüt-

zungs- und Versorgungsnetzwerken […], das sich über die Grenzen des

Menschlichen, des Tierischen und des Technischen hinweg erstreckt«

(Butler 2016: 175). Daraus folgt für Butler »nicht nur eine Verpflichtung

gegenüber allen anderenErdbewohner/innen, sondern auch zumErhalt

der Erde selbst« (ebd.: 151). Auch die Erde ist vulnerabel.

In einem radikaldemokratisch gedachten Solidarisieren begegnen

sich keine souveränen oder starken Subjekte, sondern Subjekte in ih-

rer Schwäche, Mangelhaftigkeit und Verwundbarkeit. Vulnerabilität

ermöglicht erst Solidarität. Georges Bataille geht davon aus, dass eine

»starke« Kommunikation, die nicht nur im Austausch von Informa-

tionen besteht, sondern die uns transformiert, aus der wir »anders«

hervorgehen, immer nur über unsereMängel und Verwundungen erfol-

gen kann: »Durch das, was man Unvollendung, animalische Nacktheit,

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Umstrittene Solidarität

Wunde nennen kann, kommunizieren die verschiedenen, voneinander

getrennten Wesen, gewinnen Leben, indem sie sich in der Kommunika-

tion untereinander verlieren.« (Bataille 2002: 39) Isabell Lorey spricht

in vergleichbarer Weise von einem grundsätzlichen und verbindenden

Prekärsein allen Lebens, das nicht mit einem sozialen Prekarisiert-

Werden verwechselt werden dürfe: »Körper sind von Geburt an auf die

Sorge und Reproduktion durch andere angewiesen; sie sind abhängig

von sozialen Beziehungen und niemals völlig autonom. […] Prekärsein

wird mit anderen geteilt, es ist die Grundlage von Sozialität und ver-

weist auf die nichthintergehbare Verbundenheit mit anderen« (Lorey

2020: 163).

3. Solidarität jenseits des menschlichen Randes

Bedeutet die Möglichkeit, Solidarität über den menschlichen Rand

hinaus zu denken, zugleich auch, dass es eine Solidarität gibt, die nicht

von Menschen ausgehen würde? Dies war die große These und das

Lebensthema von Pjotr Alexejewitsch Kropotkin, einem heute weitge-

hend zu unrecht vergessenen Klassiker des Denkens der Solidarität. In

seiner im Jahr 1902 erschienenen StudieMutual Aid: A Factor of Evolution

(die 1904 in deutscher Übersetzung unter dem Titel Gegenseitige Hilfe

in der Tier- und Menschenwelt erschien) übt Kropotkin Kritik an einem

sozialdarwinistischem Naturkonzept, wie es ihm vor allem in Thomas

H. Huxleys 1888 erschienenem Manifest Struggle for Existence begegnet.

Kropotkin verteidigt Darwin gegen sozialdarwinistische Interpreten,

aber auch gegen malthusianische Tendenzen in seinen eigenen Texten.

Es geht Kropotkin also nicht darum, die Evolutionstheorie prinzipiell

zu widerlegen, sondern eher darum zu zeigen, dass Darwin einseitig

gelesen wurde, dass die Evolutionstheorie nicht nur Verhältnisse der

Konkurrenz zwischen Lebewesen beschreibe, sondern auch solche der

Kooperation: »Die Praxis der Solidarität erweist sich als viel vorteil-

hafter für die Art, als die Entwicklung von Individuen, die räuberische

Neigungen haben« (Kropotkin 2018: 28). Kropotkin untersucht Formen

der Kooperation im Tierreich, Wandergesellschaften von Zugvögeln,

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 195

Brutgenossenschaften, Jagdvereinigungen von Wölfen, innerartliche

sowie über Artgrenzen hinausweisende Gemeinschaften. Formen der

Kooperation im Tierreich reichen für ihn bis zu koordinierten gemein-

samen Arbeiten, die in der philosophischen Anthropologie meist nur

Menschenzugestandenwerden.»Ichwill nur bemerken,daßwir bei den

Bibern, den Bisamratten und einigen anderen Nagetieren bereits den

Zug finden, der auch für menschliche Gesellschaften bezeichnend sein

wird: gemeinsame Arbeit.« (ebd.: 51) Kropotkin zieht daraus insgesamt

eine Folgerung, die sich gegen den Speziesismus und methodischen

Individualismus weiter Teile der praktischen Philosophie der Neuzeit

richtet: »Die Gesellschaft ist nicht vom Menschen gegründet worden,

sie ist älter als der Mensch.« (ebd.: 59) Formen der Vergemeinschaftung

und Solidarisierung seien älter als das menschliche Individuum, älter

als der Mensch. Intelligenz und Sprache sind keine Ursachen oder

Möglichkeitsbedingungen von Kooperation, sondern deren Folgen.

Kropotkin beruft sich nicht nur auf zoologische Studien, son-

dern auch auf Befunde der Paläoethnologie: Auch in der Frühzeit des

Menschen bzw. in Kulturen, die nicht dem westlichen Weg in eine ge-

sellschaftliche Modernisierung gefolgt sind, »finden wir, überall, wohin

wir gehen, dieselben geselligen Sitten, denselben Geist der Solidarität«

(ebd.: 109). Individualismus gilt Kropotkin als späte Lebensform, als

Erfindung der europäischen Neuzeit. Insbesondere der neuzeitliche

Staat zerstöre eine natürliche Solidarität, vereinzele die Individuen.

Innerhalb der Stämme segmentär gegliederter, staatenloser Gesell-

schaften wie auch in den vorneuzeitlichen Gilden »ist die Regel ›jeder

für alle‹« (ebd.: 111). Auch Kropotkin betont in diesem Zusammenhang

die zentrale Bedeutung von »Gemeinbesitz«, der sich sowohl auf das

gemeinsambewohnte Gebiet wie auf »Jagd- und Fischgebiete« (ebd.: 93)

bezieht.

Kropotkins Überlegungen zu einer anders- als-menschlichen Soli-

darität bereiten Überlegungen vor, die von nicht-anthropozentrischen

Umweltethiken des 20. Jahrhunderts formuliert werden (vgl. Hetzel

2023). Sich über den menschlichen Rand hinaus zu solidarisieren,

würde vor allem bedeuten, sich, wie Aldo Leopold, der Begründer der

amerikanischen Landethik das formuliert, als Mitbewohner:in eines

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Umstrittene Solidarität

Landes zu sehen, das vor allem als Gemeinschaft interpretiert werden

sollte und nicht als (möglicher) Besitz. Wir sollten das Land einem

commoning unterziehen, es wieder in ein Gemeinland zurückführen,

die Gemeinschaft derer, die das Land bewohnen, erweitern, bis nichts

mehr bleibt, was besessen werden könnte; wir sollten also vor allem

nicht länger als Eigentümer:innen oder Eroberer:innen des Landes auf-

treten, sondern als Mitbewohner:innen: »Mit einemWort, die Ethik des

Landes verwandelt die Rolle des Homo sapiens von der eines Eroberers

der Landgemeinschaft in die eines bloßen Mitglieds oder Bewohners.«

(Leopold 2019: 213) Leopolds ökologisch-ethischeÜberlegungenberuhen

auf der Annahme, dass Menschen nur in integrierten Lebensgemein-

schaften existieren können, die auch andere Tiere, Pflanzen, Felsen,

Böden und Gewässer umfassen. Menschen sind »einfache Mitglieder

und Bewohner« (ebd.: 213) einer biotischen Gemeinschaft, und haben

die moralische Verpflichtung, im Sinne des langfristigenWohlergehens

und der Integrität dieser Gemeinschaft zu handeln.

Eine Solidarisierung über den menschlichen Rand hinaus müsste

heute also vor allemmit einemSich-heimisch-Machen auf einemBoden

einhergehen, der als ein gemeinsamer verstanden würde. Genau darin

besteht die politische Chance, die in der Diagnose des Anthropozäns

beschlossen liegt. Unser größtes ökologisches und zugleich soziales

Problem wäre heute, wie Bruno Latour es formuliert, weiter »einen

Boden unter den Füßen zu haben« (Latour 2018: 77), der uns trägt.

Unsere zentralen Fragen, die zugleich ökologische wie soziale Fragen

wären, müssten lauten: Wo und wie »finden wir einen bewohnbaren

Boden?«, »Mitwemsollenwir zusammenleben?« (ebd.: 25) und »welches

Territorium ist bewohnbar undmit wemwollen wir es teilen?« (ebd.: 18)

Auch hier dreht sich alles um das bewusste Etablieren eines gemeinsa-

men Lebens-Orts, einer solidarischen Lebens-Landschaft. Kropotkin,

Leopold und Latour laden uns dazu ein, eine post-anthropozentrische

Allmende zu schaffen, die wir über alle Differenzen hinweg gemeinsam

bewohnen und freudvoll teilen können.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 197

Literatur

Arendt, Hannah (2011): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Ba-

nalität des Bösen,München/Zürich: Piper.

Aristoteles (Arist. EE): Eudemische Ethik. Werke in deutscher Überset-

zung, Bd. 7, übers.u. hg. v. Franz Dirlmeier, Berlin: Akademie 1984.

Aristoteles (Arist.NE):NikomachischeEthik,übers.u.hg. v.GernotKra-

pinger, Stuttgart: Reclam 2017.

Aristoteles (Arist. Pol.): Politik. Philosophische Schriften, Bd.4, übers.u.

hg. v. Eugen Rolfes, Darmstadt: Meiner 1995.

Bataille, Georges (2002): Die Freundschaft, übers. v. Gerd Bergfleth,

München: Matthes und Seitz.

Benjamin, Walter (1974): Über einige Motive bei Baudelaire (1939); in:

Ders.: Gesammelte Schriften. Band I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,

S. 605–653.

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft, übers. v.

Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes und Seitz.

Bude, Heinz (2019): Solidarität. Die Zukunft einer großen Idee, Mün-

chen: Carl Hanser.

Butler, Judith (2013): Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zio-

nismus, übers. v. Reiner Ansén, Frankfurt: Campus.

Butler, Judith (2016): Anmerkungen zu einer performativen Theorie der

Versammlung, übers. v. Frank Born, Berlin: Suhrkamp.

Castro Varela, María do Mar (2018): ›Bildet euch, denn wir brauchen all

eure Klugheit‹. Erwachsenenbildung und kontrapunktische Solida-

rität, in: Bundesinstitut für Erwachsenenbildung (bifeb) (Hg.), Ge-

gendenStrich.Solidarität inderErwachsenenbildung,St.Wolfgang

i. S., S. 18–30; https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/ge

gen_den_strich_dokumentation.pdf (vom 20.12.2023).

Chakrabarty, Dipesh (2015): The Human Condition in the Anthro-

pocene. The Tanner Lectures in Human Values, Yale Univer-

sity, https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z

/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf vom 04.02.2023.

Crosby, Alfred W. (1986): Ecological Imperialism: The Biological Expan-

sion of Europe, 900–1900, Cambridge: Cambridge University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://www.bifeb.at/fileadmin/user_upload/doc/gegen_den_strich_dokumentation.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf
https://tannerlectures.utah.edu/_resources/documents/a-to-z/c/Chakrabarty%20manuscript.pdf


198 Umstrittene Solidarität

Derrida, Jacques (2002): Politik der Freundschaft,übers. v.StefanLoren-

zer, Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2003): Schurken.ZweiEssaysüberdieVernunft,übers.

v. Horst Brühmann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (2006): Das Tier, das ich also bin, übers. v.Markus Sed-

laczek,Wien: Passagen.

Elam, Diane (1994): Feminism and Deconstruction, London/New York:

Routledge.

Federici, Silvia (2020): Caliban und dieHexe. Frauen, der Körper und die

ursprüngliche Akkumulation, übers. v.MaxHenninger,Wien: Man-

delbaum.

Hardin, Garrett (1968): The Tragedy of the Commons, in: Science, 162

(1968), S. 1243–1248.

Hegel, GeorgWilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie des

Rechts, Werke 7, hg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hetzel,Andreas (2023): Vielfalt achten.EineEthik der Biodiversität,Bie-

lefeld: transcript.

Hirschman, Albert O. (1980): Leidenschaften und Interessen. Politische

Begründungen des Kapitalismus vor seinem Sieg, übers. v. Sabine

Offe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Illich, Ivan (1981): The war against subsistence, in: ders. Beyond Eco-

nomics and Ecology. The radical Thought of Ivan Illich, hg. v. Sajay

Samuel, London/New York, S. 27–48.

Kropotkin, Peter (2018): Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschen-

welt, übers. von Gustav Landauer, Berlin: Hofenberg.

Latour, Bruno (2018): Das terrestrische Manifest, übers. v. Bernd

Schwibs, Berlin: Suhrkamp.

Leopold, Aldo (2019): Ein Jahr im Sand County, übers. v. Jürgen Brôcan,

Berlin: Matthes und Seitz.

Levinas, Emmanuel (1995): Zwischen uns. Versuche über das Denken an

den Anderen,München: Carl Hanser.

Levinas, Emmanuel (2014): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über

dieExteriorität,übers. v.WolfgangNikolausKrewani,Freiburg:Karl

Alber.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andreas Hetzel: Solidarität – über den »menschlichen Rand« hinaus 199

Lorde,Audre (2021): SisterOutsider.Essays, übers.v.Eva Bonné undMa-

rion Kraft, München: Carl Hanser.

Lorey, Isabell (2020): Demokratie im Präsens. Eine Theorie der politi-

schen Gegenwart, Berlin: Suhrkamp.

Macpherson,CrawfordB. (1980): Die politischeTheorie desBesitzindivi-

dualismus. Von Hobbes bis Locke, übers. v. Arno Wittekind, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp.

Marx, Karl (1962): Das Kapital, 1. Bd. Marx Engels Werke, Bd. 23, Berlin

(DDR): Dietz.

Marx, Karl (1964): Das Kapital, 3. Bd. Marx Engels Werke, Bd. 25, Berlin

(DDR): Dietz.

Morus, Thomas (1983): Utopia, in: Der utopische Staat, hg. u. übers. v.

Klaus J. Heinisch, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, S. 7–110.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, übers. v.Gise-

la Febel u. Jutta Legueil, Stuttgart: Edition Patricia Schwarz.

Nancy, Jean-Luc (2004): Singulär plural sein, übers.v. Ulrich Müller-

Schöll, Zürich/Berlin: Diaphanes.

Platon (Plat.Pol.): Politeia.Werke,Griechisch/Deutsch,Bd.4,hg. v.Gun-

ther Eigler, übers. v. Friedrich Schleiermacher, Darmstadt 1990.

Plumwood, Val (1993): Feminism and the Mastery of Nature, London/

New York: Routledge.

Polanyi, Karl (2001): The Great Transformation: The political and eco-

nomic origins of our time, Boston: Beacon Press.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie,

übers. v. Richard Steurer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Redecker,Eva von (2020): Revolution fürdasLeben.Philosophiederneu-

en Protestformen, Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Snyder, Gary (2014): Lektionen der Wildnis, übers. v. Hanfried Blume,

Berlin: Matthes und Seitz.

Stephens, Piers H.G. (2016): The Tragedy of the Uncommon. Property,

Possession, and Belonging in Community Gardens, in: Meyer, John

M./Kersten, Jens (Hg.), The Greening of Everyday Life: Challenging

Practices, Imagining Possibilities, Oxford: Oxford University Press,

S. 183–197.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Umstrittene Solidarität

Susemichel, Lea/Jens Kastner (2021a): Einleitung in: dies. (Hg.), Unbe-

dingte Solidarität, Münster: Unrast, S. 7–12.

Susemichel, Lea/Jens Kastner (2021b): Unbedingte Solidarität, in: dies.

(Hg.), Unbedingte Solidarität, Münster: Unrast, S. 13–48.

Tacitus (1981):Dialogus de oratoribus/Dialog über den Redner, Lateinisch/

Deutsch, hg. u. übers. v. Dietrich Klose, Stuttgart: Reclam.

Winstanley,Gerrard (1650): AnHumble Request, to theMinisters of both

Universities (9 April, 1650); https://oll.libertyfund.org/page/leveller-

tracts-2nd-7#T217 vom 10.05.2022.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-008 - am 13.02.2026, 19:11:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://doi.org/10.14361/9783839464656-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217
https://oll.libertyfund.org/page/leveller-tracts-2nd-7#T217

